

المُنجَةُ مَعَانيهِ وَتَقْسِيرُه وَرَجَمَةُ مَعَانيهِ وَتَقْسِيرُه الى لغَةِ البُشتو المُجَلد الثاني من المجزء (١٦) إلى (٣٠)

فرآن کرتم ترجمه اوتفسیر په پښتو ژبه کښی دويم جلد لد(۲۱) تر (۲۲) پارے پورے

ددے قرآن حکیم او ددے پښتو ترجیے او تفسیر د چاپ دامرکو لوسعادت دحرمینو شریفینو خادم پاد شاه فهد بن عبدالعزیز آل سعود دسعودی عرب پاد شاه ته حاصل شو

## بِسْ لِمَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ

الحمد لله رب المُلمين العائل (أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِاًللَّهِ لَوَجَدُواْ فيهِ ٱخْذِلَافًاكَثُمَّا ).

والصلوة والسلام على سيدنا محمد القائل (خيركم من تعلم القرءان وعلمه) والذى ثبت عنه عليه الصلوة والسلام انه قال اقرؤوا القرءان فإنه يأتي شفيعا الأصحاب يوم القيامة) وعلى آله واصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .. وبعد :

فإنفاذا الأوامر خادم الحرمين الشريفين وناشر كـتاب الله المجيد الملك فهد بن عبد العزيز - حفظه الله - في العناية بكتاب الله الكريم توثيقا وطباعة . والعمل على تيسير نشره وتزيعه بين المسلمين وتفسير معانيه وترجمتها إلى اللغات المختلفة واعتبار تلك التوجيهات من أسمى الغايات والأهداف المرسومة لمجمع خادم الحرمين الشريفين الملك فهد لطباعة المصحف الشريف بالمدينة المنورة.

ويناء على التعاون القائم بين كل من الأمانة العامة للمجمع بالمدينة المنورة والأمانة العامة لرابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة في كل ما من شأنه خدمة كتاب الله الكريم ترجمة وطباعة ونشرا في جميع أنحاء العالم .

وإيمانا من الجميع بضرورة ترجمة معاني كتاب الله تعالى إلى جميع اللغات الفاعلة تحقيقاً لمبد! البلاغ والدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة وتحقيقاً لقوله تعالى ( وَتَمَاوَنُواْعَلَى الْبِرِّ لَعبد! البلاغ والدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة وتحقيقاً لقوله تعالى ( وَتَمَاوَنُواْعَلَى الْبِرِّ الْمَلَّمِي ان تقدّم والنَّقُوكَى) وخدمة لإخواننا الناطقين بلغة البشتو فإنه يطيب لرابطة العالم الإسلامي ان تقدّم اصطلاحا بتفسير "كابل" والتى قام بترجمتها باللغة الأردية فضيلة الشيخ محمود الحسن وتفسير فضيلة الشيخ شبير أحمد عثماني - يرحمهما الله - وقام بتحويلها إلى لغة البشتو هيئة من علماء أفغانستان ، ونظرا لوجود كلمات صعبة وقديمة الاستعمال ، فقد اعتمدت الرابطة الشيخ / مسيد عبيد الله شاء - أحد علماء الباكستان الناطقين بهذه اللغة - لتوضيح تلك الكلمات بمايرادفها من الكلمات السهلة والمفهومة لدى عامة متكلمي لغة البشتو في أفغانستان ويكاستان وقداقرت الترجمة وتمت المراجعة تحت إشراف رابطة العالم الإسلامي .

وإننا إذ نحمد الله تعالى أن وفقنا إلى إنجاز هذا العمل وتقديمه إلى الإخوة المسلمين الناطقين بلغة البشتو لنرجو أن يستلهم منه قراؤه نور الهدى والتقى بما يقوي إيمانهم ويثبت إسلامهم ويصلح أحوالهم في الدنيا والآخرة .

والرابطة إذ تقدم هذا الجهد بالتعاون مع المجمع لتعلم بأن الترجمات مهما بلغت دقتها لا يمكن أن تصل إلى المقاصد العظيمة لنصالقرآن الكريم المعجز وأن التغسير المذكور إنما هو حصيلة مابلغه علم المترجم في فهم كتاب الله الكريم ويعتريه مايتصف به البشر من نقص ،والكمال المطلق لله وحده .

لذا فيرجى من كل قارئ لهذه الترجمة إسداء النصح وتدوين الملاحظات العلمية الموثقة والمقترحات حولها وإرسالها إلى الأمانة العامة للمجمع أو لرابطة العالم الإسلامي للاستفادة منها في الطبعات القادمة إن شاء الله تعالى .

والله الموفق وهو الهادي إلى سواء السبيل ،،،

## مِنْ وَمُنْ وَالْرَحِيْ وَاللَّهِ الْأَحْرِ الْرَحِيْ وَاللَّهِ الْرَحِيْ وَالرَّحِيْدِ وَمِنْ وَمُ

#### ( كِنْتُ أَزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْرَكُ لِيَتَبَرُوا ءَاينيهِ وَلِينَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْفِ )

الحمد لله رب العلمين العائل (أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرِّءَانَ وَلَوَكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْدِلَـٰفَاكَثِيرًا ﴾.

والصلوة والسلام على سيدنا محمد القائل (خيركم من تعلم القرءان وعلمه) وعلى آله وصحبه أجمعين .

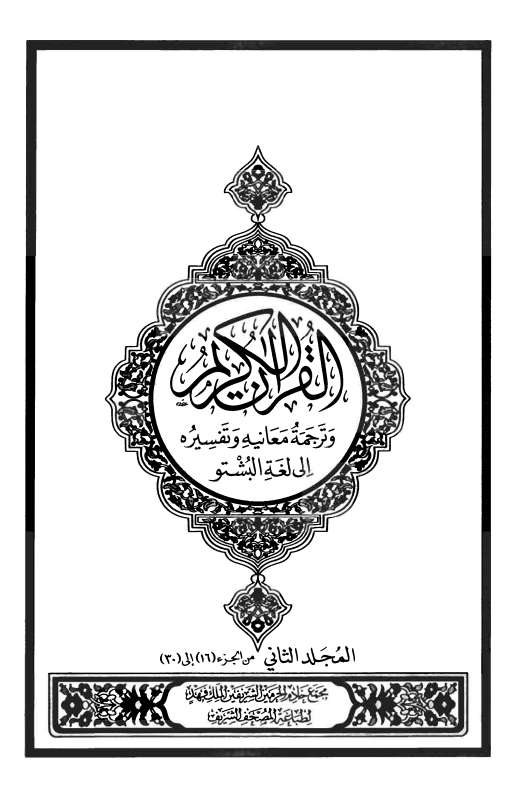
د حرمینو شریفینو خادم د کتاب الله ناشر او د سعودی عرب بادشاه فهد بن عبد العزیز د قرآن کریم د طباعت او په مختلفو ژبو کښی د دے د ترجمو د چاپ کولو او تقسیمولو احکام جاری کړی دی. او د دے غرض دپاره ئی په مدینه منوره کښی د « مجمع خادم الحرمین الشریفین » په نوم د قرآن مجید د طباعت دپاره یوه عظیم الشانه چاپ خانه جوړه کړے ده د دے پښتو تفسیر د چاپ کار په دغه ستره مطبعه کښی سر ته ورسید.

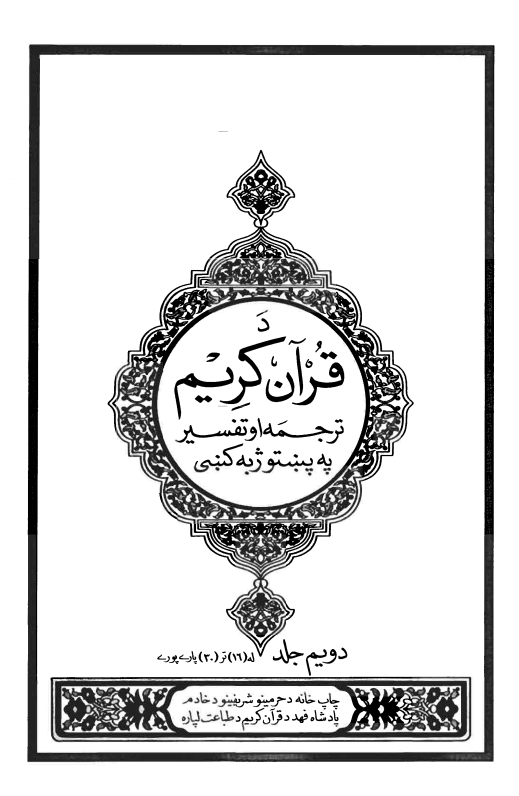
رابطه عالم اسلامی په دے خبره د خوشحالی اظهار کوی چه د خادم الحرمین الشریفین د احکاماتو په رڼا کښی د «مجمع» په تعاون سره د پښتو ژبه لوستونکو ته دا ترجمه او تفسیر وړاندی کوی چه په پښتنو کښی د «تفسیر کابلی» په نوم شهرت لری او دا تفسیر د پاک و هند دؤو سترو عالمانو شیخ الهند مولانا محمود حسن دیوبندی او علامه شبیر احمد عثمانی په اردو ژبه کښی لیکلے، او بیا د افغانستان د سترو عالمانو یو ټولگی پښتو ژبه ته اړولے دے.

په دے پښتو ترجمه کښی بعضے ټکی ګران او زاړه وو ، چه موجوده وخت کښی ئے استعمال کم شوے وو، نو په دے غرض رابطه عالم اسلامی مکة المکرمة د پاکستان يو عالم دين او د پښتو ژبے ماهر مولانا سيد عبيد الله شاه ته دا کار وسپاره چه هغه دی په دے تفسير کښی د ګرانو ټکو سره خوا په خوا په قوسينو کښی د هغے مترادف الفاظ وليکی چه د پاکستان او افغانستان د عامو لوستونکو دپاره آسان شی. د ترجمے او نظر ثانی دا تول کار د الله په فضل د «رابطے» د نگرانی لائدی سر ته ورسيد.

«رابطه» د «مجمع» په تعاون دا هدیه پښتنو مسلمانانو ته دے احساس سره وړاندی کوی چه ترجمه که هر څومره په کوشش سره وکړے شی خو بیا هم د قرآن کریم د اصل معجزانه عبارت بدل هیچری نشی کیدے . دا فقط د مترجم د پوهے مطابق د کتاب الله ترجمانی ده او انسان د نقص نه خالی نه دے . نو په دے وجه مونږ تولو لوستونکو ته خواست کوو چه هغوی د دے ترجمے او تفسیر د مزید ښه کولو دپاره خپل آراء او مستند علمی تجاویز رابطه عالم اسلامی ته راؤلیږی چه په راتلونکی چاپ کښی د هغے نه استفاده وکرے شی.

والله الموفق وهوالهادي إلى سواء السبيل





#### قَالَ الْمُ اقْلُ لَكِ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعُ مَعِي صَبْرًا ۞

نو وویل (خضر موسٰی ته) آیا ما نه ؤ ویلی تاته چه بیشکه ته له سره به ونه کړی شی طاقت له ما سره د صبر.

**تفسیر:** ځکه چه داسی حالات او واقعات دروړاندی کیږی چه ته د هغو په کتلو سره نشی صبر کولی او نه پری چپ پاتی کیدی شی ـ لکه چه هم داسی هم وشو.

#### قَالَ إِنْ سَالَتُكَ عَنْ شَيْ أَبَعْنَ هَافَلَاتُطْحِبْنِي قَدُبَلَغْتَ مِنْ لَكُنِّ فَعُنْدًا @

نو وویل (موسٰی) که چیری وپوښتم زه تا (ای خضره) د څه (منکر) شی (چه صادر شی له تا) وروسته له دی سؤاله پس ملګرتیا مه کوه له ما سره په تحقیق ورسیدی ته له طرفه ځما (حد د) عذر ته.

تفسیر: حضرت موسٰی علیه السلام داسی تخمین فرمائلی ؤ چه د حضرت خضر علیه السلام د دغو حیرت راوړونکو واقعاتو ته په صبر او سکوت سره کتل ډیر دروند او لوی زړه غواړی نو څکه د خپل د زړه آخری خبره ئی وویله چه که په دغه مرتبه بیا تری پوښتنه وکړم نو دی می بیا له خپله ځانه سره نه ملگری کوی او دی به پخپل دغه عمل کښی معذور وی ـ او ځما له لوری کوم الزام پر هغه باندی نشی عائد کیدی ـ ځکه چه ده د دریو مرتبو موقع راکړه او ده پخپله د حجت اتمام فرمائلی دی.

#### غَانْطَلَقَا تَحَتَّى إِذَا اَتَيَّااَهُلَ ثَرْيَة إِسْتَطْعَمَا آهُلَهَا فَابَوُ النَّيْضِيَّفُوهُمَا فَوَجَمَا فِيْهَاجِدَارًا يُرِيْكُ آنُ يَّنْقَضَّ فَأَقَامَهُ

بیا روان شول دواړه تر هغه پوری کله چه راغلل اهل د یوه کلی ته نو طعام وغوښت دوی له خلقو د هغه (کلی) څخه پس منع راوړه (هغو خلقو) له دی نه چه میلمستیا ورکړی دغه خلق دوی ته بیا وموند دوی (دواړو) په هغه

کلی کښی يو ديوال چه اراده ئې وه چه ونړيږي (يعني نژدې ؤ لويدلو ته) پس سم کړ (خضر) هغه ديوال (په يو شان ترميم سره)

تفسیر: یعنی یوه کلی ته ورسیدل او د هغه له خلقو سره ئی ملاقات او کتنه و کره \_ او داسی به ئی گنل چه د دغه کلی خلق به د دوی سره د میلمنو سلوک و کری او ډوډی به ور کړی \_ مگر دغه سعادت د هغوی په برخه کښی نه ؤ \_ او دوی د موسٰی او خضر علیهما السلام په شان عزیزو مقربانو د میلمستیا څخه انکار و کړ . نو د داسی معاملی د لیدلو څخه داسی په کار ؤ چه پر داسی تنگ زړه او بی مروته خلقو دوی په قهریده . مگر خضر علیه السلام د قهر په ځای پر دوی احسان و فرمایه . د دوی یو لوی دیوال ځوړند او کوړ شوی ؤ . او نژدی ؤ چه و نریږی او خلق د هغه د چار چاپیره لری گرځیدل . حضرت خضر علیه السلام لاس او پښی ورلوڅی (متی ونغاړلی) کړی او هغه څوړند دیوال ئی ورسم کړ . او د انهدام له حالته ئی وساته .

تنبیه: په «حتیٰ اذا اتیا اهل قریة» د اهل لفظ ئی ښائی د دی جهته راوړی وی چه دغه کلی ته د دوی راتگ محض علی سبیل العبور او مرور نه ؤ او نه په داسی یو صورت سره ؤ چه د دی ځای د هستیدونکو څخه بل په کوم سرای یا حجره کښی ئی اړولی وو. بلکه قصداً یی د دغه ښار له خلقو سره ملاقات فرمایلی دی او په ﴿ لِمُتَعَمَّا اَهْلَهًا ﴾ کښی دوهم ځل د «اهل» د لفظ تصریح، د دوی د مزید تقبیح دپاره دی یعنی هغو هستیدونکو چه دوی ته لازم ؤ چه د دغو معظمو میلمنو میلمستیا ئی کړی وی، دوی مسافران او کوچیان نه وو چه داسی عذر او پلمه (بهانه) به ئی وړاندی کوله چه ځمونډ کور او کلی دلته نشته نو ستاسی میلمستیا به څرنګه وکړی شو؟

#### قَالَ لَوْشِئْتَ لَقَنْنَتَ عَلَيْهِ آجُرًا<sup>®</sup>

وویل (موسٰی خضر ته) که اراده کړی وی تا (د اخیستلو د اجر) نو خامخا به دی اخیستی وی (په سازولو د دی دیوال) مزدوری.

تفسیر: یعنی د دغه کلی خلقو د میلمنو حق ونه پیژند چه ځمونږ میلمستیا ئی کړی وی تا ولی خوشی ویړیا د دوی ځوړند دیوال ورتینګ کړ؟ که د هغه څه معاوضه دی اخیستی وی نو ځمونږ خوراک او نور ضروریات به تری په لاس راتله او دغو تنګ زړو بخیلانو ته به هم تری لږ څه تنبیه کیده. گوندی دوی به پر خپلی دغی بد اخلاقی او بی مروتی لږ شرمیدل.

#### قَالَ هٰذَافِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ سَأَنِيَّكُ بِتَأْوِيلِ مَالَوْتَسُتَطِعُ عَلَيْهِ صَبُركَ

وویل (خضر موسٰی ته) دا دی وقت د بیلتون په منځ ځما او په منځ ستا کښی اوس به ژر خبر کړم تا (ای موسٰی!) په غرض د هغه کار چه ونه کړی شو تا طاقت په هغه باندی د صبر.

تفسیر: یعنی له هغی وعدی سره سم ښائی چه اوس له ما ځنی تاسی بیلتون وفرمایئ! ځما او ستا موافقت او گذاره سره ګرانه ده ـ او له سره نشی کیدی لیکن پخوا له بیلتانه غواړم چه د دغو تیرو دریو واړو واقعاتو پټ اسرار تاسی ته درښکاره کړم ـ چه د هغو په فکر او چرت (خیال) کښی له تاسی څخه د صبر او استقامت شان قائم نشو پاتی.

حضرت شاه صاحب لیکی «په دغه مرتبه کښی موسٰی علیه السلام عمداً تری پوښتنه وکړه ـ څو تری مرخص شی ځکه وپوهید چه دغه علم ځما له مناقه سره برابر نه دی. د موسٰی علیه السلام علم هغه ؤ چه د هغه په متابعت سره عامو مخلوقاتو ته فوائد او ګټی وررسیدی ـ او د خضر علیه السلام هغسی شیان ؤ چه د هغه متابعت د نورو خلقو له لاسه نه ؤ پوره.

#### آمَّا السَّفِيْنَةُ فَكَانَتُ لِمَسْكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ

هر څه هغه بيړی (چه ما سورئ کړی وه) نو وه دېاره د هغو عاجزانو چه کار به ئی کاوه په بحر (سيند) کښی.

تفسیر: یعنی په سیند کښی محنت او مزدوری ئی کوله او خپلی ګیدی ئی په هغه سره مرولی.

#### فَارَدُتُ أَنْ آَعِيْبَهَا وَكَانَ وَرَاءَ هُوْ قِلِكُ يَاخُنُ كُلُّ سَفِيْنَةٍ غَصْبًا®

نو وغوښته ما چه عیب ژنه کړم هغه حال دا چه ؤ لږ څه لری له دوی نه یو پاچا چه اخیسته به ئی هره یوه بیړی په زور سره (نو ځکه می سورئ کړه).

تفسیر: یعنی په هم هغه لوری چه دغه بیری روانه وه په هم هغه طرف یو ظالم پاچا ؤ چه هره یوه جوړه بیری به ئی په زور سره نیوله او پخپل کار کښی د بیگار په ډول (طریقه) به یی په کار اچوله. نو ما وغوښته چه هغه بیری عیب ژنه کړم څو د هغه ظالم پاچا له بیگاره خلاصه او د هم دغو مسکینانو د کار دپاره هم هغسی ورانه او ویجاړه پاتی شی ځکه چه په هم دغو ایامو کښی د هغه یاچا سری په بیړی پسی راځی. کله چه هغه سورئ او عیب ژنه ومومی نو د هغی د

اخیستلو څخه به سترګی واړوی. په ځینو آثارو کښی راغلی دی. کله چه د خطر موقع تیره شوه نو خضر علیه السلام ورغی او هغه بیړی ئی پخپل لاس بیا هم هغسی جوړه او سنباله کړه.

ماته مي کړله بيړي د مسکينانو . چه ورنشي دا په لاس د غاصبانو

مات اسباب چه وی په لاس کښې د مالکو . ډير بهتر دی د قبضې د ظالمانو

## وَآتَا الْغُلُوْفَكَانَ آبَوْهُ مُؤْمِنَيْنِ فَغَيْثَيْنَآ آنَ يُرْهِقَهُمَا طُغْيَانًا وَكُفْرًا هُ

او هر څه هلک (چه وژلی ؤ ما) پس وو مور او پلار د ده مومنان پس وویریدو مونږ له دی چه وبه رسوی (مکلف به کړی دغه هلک) دوی په سرکشی او کفر (که ژوندی پاتی شی).

تفسیر: اگر که فطرتاً هر مولود مسلمان پیدا کیږی، مگر وروسته له هغه د خارجی اثراتو تر تاثیر لاندی راغلی په هم دغه هلکتوب کښی د ځینو خرابو اعمالو اساس او بنیاد پکښی لویږی چه د هغه کامل علم یواځی پاک الله ته وی خو بیا هم د هغه ځینی آثار اهل البصیرت ته هم ورڅرګندیږی، د دغه هلک په نسبت رب العزت حضرت خضر علیه السلام ته پوه او خبر ورکړی ؤ چه د هغه بنیاد پر خرابی او شرارت باندی مرکزیت نیولی دی که کبارت ته ورسیږی موجب د مضرت او د ده د بنوت مینه او محبت او د امیت او ابوت لطف او شفقت د ده د مور او پلار د کفر او معصیت او مذلت سبب گرځی نو د داسی یو هلک وژل د هغه د والدینو دپاره رحمت او د هغوی د دینی حفاظت سبب وگرځید، د الله تعالیٰ دا منظور ؤ چه د هغه مور او پلار پر خپل ایمان قائم اوسی او د الله تعالیٰ حکمت مقتضی ؤ چه راتلونکی خطره او ممانعت د دوی له مخی لری شی نو خضر علیه السلام ته ئی حکم وکړ چه دغه هلک ووژنه، ده د پاک الله د وحی په امتثال هغه هلک ووژه.

اوس دغسی سؤال چه «ښائی دغسی هلک ئی له سره نه پیدا کاوه او بیا ئی چه پیدا کړی ؤ 
ښائی چه ښه عمل ئی ورپه برخه کړی وی او دومره شرارت ئی نه وی ورکړی یا هغسی چه په 
ملینونو کفار شته پریښودلی به ئی وی چه د هغه والدین به هم کافران کیده . یا د دغسی وړکیو 
چه بنیاد او اساس ئی په خراپه او غلطه لویدلی وی د هغو ګرد (تول) فهرست ښائی چه انبیاء 
علیهم السلام ته ورکړی کیده څو ئی دوی وژل» د دغو ګردو (تولو) خبرو اجمالی جواب خو دا 
دی چه په (۱۷) جزء د الانبیاء (۲۳) آیت (۲) رکوع کښی راغلی دی 
گولیم کیمی کومی ضرورت شته 
وهمهٔ پیمیکوری کیده خواب دپاره د «خیر او شر» پر مسئله د مبسوط کلام ضرورت شته 
چه په دغو مختصرو فوائدو کښی نشی ځائیدی. هو! ښائی دومره مو په یاد وی چه په دنیا کښی

له هر سړی ځنی چه الله تعالیٰ «خالق الکل» او «علیم او حکیم» منی د تکویناتو په متعلق یه دی قسم سره یه زرهاؤ سؤالونه کیدی شی چه د هغوی جواب د هیچا سره نشته او بالمقابل يرته (علاوه) د عجز او قصور له اعترافه بل هيڅ شي نشي کيدي. دلته د خضر عليه السلام يه ذريعه د هغه يوه نمونه ورښوول مقصود ؤ چه د ياک الله د حکمتونو او د ده د تکوينيه ؤ مصالحو احاطه د هیچا له لاسه نه ده پوره کله د یوی واقعی ظاهری صورت یه ظاهر کښی خراب او قبيح او بي موقعه راښكاري. ليكن هغه څوك چه د دغى واقعى په باطنى اعماقو او زواياؤ باندی معلومات لری هغه پوهیږی چه په دغه کښی ډیر حکمتونه او مصالح یراته دی خضر علیه السلام د هغو مسكينانو د بيړى دړه ورماته كړه. حال دا چه هغوى له ده سره ښه او احسان کړی ؤ او بلا اجرت ئی دی پر بیړی سور کړی ؤ. یو لوبی کوونکی ښکلی پیمخی هښیار هلک ئی خوشی چتی(فضول) او بیگناه او خطاء وواژه چه یه ظاهر کښی دغه حرکت نهایت خراب او قبیح حرکت څرګندیده (ښکاره کیده) دیوال ئی سم او ساز کړ چه ظاهراً ئی پر هغو کلیوالو احسان وکړ. چه هغوی په ډيری بي مروتي له دوی سره معامله کړی وه که پخپله خضر عليه السلام په آخر کښي خپل د دغو اعمالو توجيهات نوی بيان کړی. نو تر نن ورځي يوري به ګرد (تول) جهان د چرت په سيند کښي ډوب ؤ. يا «العياذ بالله خضر عليه السلام به ئي د طعن او تشنيع هدف كاوه. له هم دغو مثالونو څخه د الله تعالیٰ د افعالو او د ده د حكمتونو اندازه و کړئ!

#### فَارَدُنَاآنَ يُبِيلِ لَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِّنْهُ زَكُوةٌ وَاقْرَبُ رُحْمًا

نو وغوښته مونږ دا چه بدل ورکړی دوی ته رب د دوی (خیر بهتر غوره) له دی هلک څخه په پاکی (صلاح) کښی او ډیر نژدی به وی له جهته د رحم مهربانی.

تفسیر: یعنی د هغه هلک په وژلو سره د ده د والدینو ایمان محفوظ پاتی شو او هغه صدمه چه دوی ته ورسیده الله تعالی اراده لری چه د هغی تلافی په داسی یوه مولود سره وکړی چه په اخلاقی صفاتو او مزایاؤ د هغه مقتول هلک څخه ډیر ښه او د مور او پلار د شفقت او مهربانی مورد وګرځی. او هغه به د خپل مور او پلار سره زیات محبت ولری او په ډیر تعظیم او ښه سلوک وروړاندی کیږی وروسته له هغه الله تعالیٰ هغوی ته یوه صالحه جینئ ورعطاء کړه چه له یوه نبی سره په نکاح منسوبه شوه. او یو بل نبی د دی له ګیډی څخه پیدا شو چه بالوسیله یو لوی امت د دوی به برکت د سعادت مفخرت وموند.

قال الم (١٦) الكهف (١٨)

# وَامَّا الْجِدَارُفَكَانَ لِعُلْمَيْنِ يَتِيبُكُيْنِ فِي الْمَدِينَ فَي الْمَدِينَ فَي الْمَدِينَ فَي الْمَدِينَ فَي الْمَدِينَ فَي الْمَدِينَ فَي الْمُدَّانَ الْمُوْمُمَا صَالِحًا فَالْرَادَ وَلَي الْمُرْفَى الْمُرْفِقِيقِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

او هر څه (هغه) دیوال (نړیدونکی چه ساز می کړ) پس ؤ د هغو دوو هلکانو یتیمانو په (هغه) ښار کښی او ؤ لاندی د هغه (دیوال) خزانه د دغو دواړو او ؤ پلار د دوی صالح، نو اراده وکړه رب د تا چه ورسیږی (دغه دواړه) قوت (د ځلمیتوب) خپلو ته او بیا ئی راوباسی هغه (خښی کړی شوی) خزانی خپلی (محض) له جهته د رحم مهربانی له جانبه د رب د تا، او نه دی کړی ما دغه تیر اعمال (چه تا ولید) له خپله ځانه (او په حکم او فکر خپل) دغه دی (دری واړه) جوابونه د هغو پیښو چه طاقت نشو کولی تا پر هغه د صبر.

تفسیر: یعنی که هغه دیوال لویده نو د هغو یتیمانو هغه خزانه چه تری لاندی خبه کړی شوی وه راڅرګندیده . او بدنیتو خلقو به هغه رایستله د دغو یتیمانو پلار یو بنه صالح سړی ؤ. د هغه د نیکی په رعایت د الله جلجلاله اراده داسی وشوه چه د دغو یتیمانو د مال حفاظت وکړی شی. نو ما د الله جلجلاله په حکم هغه دیوال سم کړ . چه هغه هلکان وروسته له ځلمیتوبه د خپل پلار خزانه بیا وموندلی شی. وائی چه په دغه خزانه کښی برسیره پر نورو اموالو یوه د سرو زرو تخته هم وه چه پری «محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم» بنکلی شوی ؤ . نو ای موسی علیه السلام هر هغه کار چه د الله تعالیٰ په حکم اجرا شوی وی عبادت دی او پر هغه باندی مزدوری (باړه) اخیستل د مقربانو کار نه دی.

تنبیه: د دی قصی په شروع کښی د حضرت خضر علیه السلام د نبوت او ولایت په متعلق څه شی چه مونږ ښکلی دی هغه دی بیا دلته یو ځلی ولوست شی. وروسته د «ذوالقرنین» قصه راځی. چه دغه هم د هغو دریو شیانو څخه ده، چه د هغو په نسبت د یهودانو په مشوره قریشو پوښتنه کړی وه. د «روح» په متعلق لازمه جواب د «بنی اسرائیل» په سورت کښی تیر شو. د «اصحاب الکهف» د قصی په نسبت د هم دغه «الکهف» د سورت په ابتداء کښی معلومات ورکړ شو. دغه دی چه د دریم سؤال په نسبت اوس لازمه ارشاد کیږی.

## وَيَبْعَلُونَكَ عَنُ ذِى الْقَرْنَيْنَ قُلْ سَأَتُلُوْ اعَلَيْكُومِّنَهُ ذِكْرًا ﴿ اِتَّامَلَنَّا لَهُ فِي الْرَضِ وَالتَيْنَهُ مِنْ كُلِّ شَيْعً سَبَبًا ﴿

او پوښتنه کوی مشرکان (په ښوولو د يهودانو) له تا نه له قصی د ذوالقرنين؛ ووايه (ای محمده! دوی ته) اوس به زه ولولم پر تاسی له ده څه احوال؛ بيشکه چه مونږ قدرت ورکړی ؤ ده ته په ځمکه کښی او ورکړی ؤ مونږ ده ته (له هر محتاج اليه) څيز څخه يوه لياره (روښانه رسوونکی مقصد ته).

تفسیو: هغه پاچا ته ځکه «ذوالقرنین» وائی چه د دنیا دواړو څنډو (مشرق و مغرب) ته تللی ؤ. ځینی وائی چه دغه د رومی «اسکندر» لقب دی.

محینی وائی کوم بل مقبول دیندار الله منونکی پاچا له دی نه رومبی تیر شوی ؤ.

«حافظ ابن حجر رحمة الله عليه» په «فتح البارى» كښى په متعددو وجوهو او دلائلو سره دغه دوهم قول ته ترجيح وركړى ده.

د روایاتو له مجموعی څخه ظاهریږی چه «ذوالقرنین» د حضرت ابراهیم علیه السلام معاصر ؤ \_ او د ده په دعاء او برکت سره یاک الله ده ته خارق العاده سامان او وسائل عطاء فرمائلي ؤ ـ چه د هغو په ذريعه ده ته د مشرق او مغرب په سفر کښي بري په برخه شو. او پر محيرالعقولو فتوحاتو ئي قدرت وموند. حضرت خضر عليه السلام د ده وزير ؤ. ښائي له هم دي جهته قرآن شریف د خضر علیه السلام قصی سره متصله د هغه قصه بیان فرمائی د عربو قدیمی شعراؤ یخیلو اشعارو کښي د «ذوالقرنين» نوم په ډير لويئي او عظمت سره ياد کړي دي او د ده ير عربيت ئى فخر كړى دى. له دى نه ظاهريږي چه دغه «ذوالقرنين» د تاريخي عهد څخه پخوا كوم جليل القدر عربي پاچا ؤ. ښائي اسکندر ته به ئي د هغه سره د يوه راز (قسم) مشابهت له سببه «ذوالقرنین» ویلی وی اوس د قدیمه و آثارو اروپائی ماهرین د قدیمی سامی عربو د داسی عظیم الشانو سلطنتونو سراغ او نښه لګولي ده چه د هغوی کومه مفصله تذکره په تاریخي اوراقو کښي له سره نشته، بلکه د ځینو ممتازو او مشهورو سلاطینو د نومونو د تذکری یوری هم په تاریخي کتابونو کښی نشته. مثلاً «حمورابی» پاچا چه اغلباً د حضرت ابراهیم علیه السلام په عهد کښی ئي ژوندون کاوه او د هغه په نسبت ويلي کيږي چه د دنيا ړومېني مقنن ؤ. چه د هغه قوانين د بابل یه مناره (څلی) کتلی شوی یه لاس راغلی دی او انګلیسی ترجمه ئی شائع شوی ده ـ د یخوانیو کتباتو څخه د ده عجیب او غریب عظمت ثابتیږی په هر حال «ذوالقرنین» به د هم دغې کورني ځنې د کوم پاچا نوم وي.

#### فَأَتَبُعُ سَبَيّا ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغُورَ الشَّيْسِ وَجَدَهَا تَغُرُّ فِي عَيْنٍ حَمِثَةٍ

پس ونیوله ده لیاره (او هغه اسباب چه وئی رساوه مغرب ته) تر هغه پوری چه ورسید ځای د پریوتلو د لمر ته نو وئی مونده دغه (لمر) چه ډوبیده په (لویه) چینه کښی (لکه سیند ډک) له تورو خټو.

تفسیر: یعنی د سفر ترتیب او تجهیز او سر رشته ئی وکړه (او پیروی وکړه ذوالقرنین د هغی لیاری چه د مغرب په لوری تله تر هغه پوری چه ورسید ځای د پریوتو د لمر ته نو ذوالقرنین وموند دغه لمر لره چه ډوبیده په یوه لویه چینه کښی لکه سیند ډک له تورو ختو) یعنی داسی ئی په نظر راغی لکه چه په سمندر کښی سفر کوونکو ته هم ښکاری چه لمر له اوبو څخه وځی او په اوبو کښی ډوبیږی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی. «ذوالقرنین ته داسی شوق پیدا شو چه وګوری چه د دنیا ودانی تر کومه ځایه پوری اوږده شوی ده . نو د مغرب په طرف کښی تر هغه ځایه پوری ورسید چه چیکړه او دلدل ؤ چه پری نه انسان او نه پیری تیریدی شو ـ نو د الله تعالیٰ د ملک حدود ئی معلوم نشو کړی».

#### وَوَجَدَعِنْدَهَا قُومًا هُ قُلْنَا لِكَاالْقَرُنَيْنِ إِمَّاآنُ تُعَدِّبَ وَإِمَّاآنُ تَثَيِّنَ فِيهِمُ مُسْنَا

او وئی مونده نژدی هغه ته یو قوم (د کفارو)؛ وویل مونبر ای ذوالقرنینه یا خو په عذاب کړه دغه خلق (که ایمان رانه وړی په قتل سره) یا ونیسه په دوی کښی یوه ښه لیاره (که ایمان راوړی په ارشاد او نصیحت سره).

تفسیر: یعنی «ذوالقرنین» ته موند پر هغو خلقو د دغو دواړو خبرو قدرت ورکړ ـ لکه چه هر پاچا او حاکم ته په نیکو او بدو باندی داسی قدرت حاصل وی. که غواړی خلق عذابوی او ځان ته بدنامی حاصلوی ـ او که غواړی عدل او انصاف او نیکی اختیاروی او خپل د خیر ذکر باقی پریږدی یا به ئی دا مطلب وی چه هغه خلق کافران وو ـ مونډ «ذوالقرنین» ته اختیار ورکړ ـ چه که وغواړی هغوی ووژنی یا ړومبئ د اسلام په لوری دعوت او بلنه ورته ورکړی، نو «ذوالقرنین» دغه دوهم شق اختیار کړ،

#### قَالَ امَّا مَنْ ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ ثُمَّا يُرَدُّ إِلَّى رَبِّهِ فَيُعَذِّبُهُ عَذَابًا ثُكْرًا ﴿ وَآتَا مَنْ

#### امَنَ وَعَمِلَ صَالِعًا فَلَهُ جَزَاء إِلْحُسُنَى وَسَنَقُولُ لَهُ مِنَ امْرِنَا يُمْرَّاهُ

نو وویل (ذوالقرنین) هر څه هغه څوک چه ظلم ئی وکړ (په نفس خپل په دوام د کفر) پس ژر به په عذاب کړو دی (په دنیوی عذاب) بیا به بوتلی شی (طرف د) رب خپل ته پس په عذاب به کړی (الله) دی په عذاب لوی سره (په عقبٰی کښی). او هر هغه چه ایمان ئی راوړ او عمل ئی وکړ صالح پس ده ته ده جزاء نیکه (په دارینو کښی چه نعمت او جنت دی). او ژر ده چه وبه وایو ده ته له کاره خپله آسانه (په ده باندی).

تفسیو: یعنی په آخرت کښی به نیکی ومومی او په دنیا کښی مونږ پر دوی څه سختی نه راولو بلکه د خپل کار دپاره هر کله چه دوی ته کومه خبره ووایو نو په سهولت او نرمی سره ورته وایو فی الحقیقت هر هغه پاچا چه عادل وی د هغه کار او د عمل طرز به هم داسی وی چه له بدانو سره بدی کوی او هغوی په سزا رسوی او له نیکانو سره لطف او نرمی کوی ـ لکه چه «ذوالقرنین» هم دغه طریقه ځان ته غوره کړی وه .

#### نُعرَّاتُبعَ سَبَيًّا<sup>©</sup>

بيا ئي ونيوله بله لياره (او هغه اسباب چه رساوه ئي مشرق ته).

تفسیو: یعنی د مغربی سفر څخه فارغ شو او د مشرق په طرف د خپل سفر په تجهیز، ترتیب او سر رشته مشغول شو \_ په لوی قرآن او حدیث کښی دغه نه ده تصریح شوی چه د «ذوالقرنین» دغه ګرد (تول) سفرونه د فتوحاتو او ملک نیولو دپاره ؤ. ممکن دی چه د محض سیر او سیاحت په ډول (طریقه) وی. د دغو سفرونو په ضمن کښی دی به پر هغو اقوامو هم تیر شوی وی چه د ده تر حکومت لاندی راغلی وو او ځینی نور اقوام به وی چه «ذوالقرنین» ئی یو زورور پاچا لیدلی او ګڼلی وی، د ظالمانو په مقابل کښی به ده ته خپل عرضونه او فریادونه وړاندی کړی وی چه د هغو ګردو (تولو) انسداد به «ذوالقرنین» پخپل فوق العاده قوت او زور سره کړی وی \_ لکه چه اوس د «یاجوج او ماجوج» قصه راځی. والله اعلم.

#### حَتَّى إِذَا بَكَغَ مَطْلِعَ الشَّمُسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْمِ لَهُ تَغَمَّلُ لَهُوُمِّنَ دُونِهَ أَسِتُرًا اللهِ

تر هغه پوری کله چه ورسید ځای د راختلو د لمر ته نو وئی موند هغه (لمر) چه راخوت پر یوه قوم باندی چه نه وه ګرځولی مونږ دوی ته له لاندی د دی (لمر) کومه یرده.

تفسیر: یعنی د مشرق په انتها کښی ئی داسی قوم ولید چه د لمر اشعه (پلوشی) مستقیماً بی له ممانعته او بی له حجابه ورسیدی دا خلق به وحشیان او ځنګلیان وی ـ د کور جوړولو او د چت پتولو چل به ئی هم نه ؤ زده یا به پکښی دود (رواج) او دستور نه وو ـ لکه چه اوس هم په ډیرو وحشیو او ځنګلیو او ځینو کوچیانو کښی هم دغه دود او دستور او رواج لیده کیږی.

#### كَذَالِكَ وَقُدُ آحَطْنَا بِمَالَكَ يُوخُبُرًا®

هم داسی ؤ (حال د ذوالقرنین چه مذکور شو) او په تحقیق احاطه کړی وه مونږ په هغه شی باندی چه د ده څخه ؤ (له لښکرو او لوازمو) له جهته د خبردارئ.

تفسیر: یعنی د « ذوالقرنین » د مشرق او د مغرب د سفر کوم کیفیت چه بیان کړی شو هغه په واقع کښی هم داسنی دی. هغه وسائل چه د ده سره ؤ ـ او هغه حالات چه ده ته وروړاندی شوی دی ـ پر هغو ګردو (ټولو) ځمونږ علم محیط دی. ښائی چه مؤرخینو به په دغه مورد کښی بل څه ویل ـ او هغه به فی الحقیقت هم دغومره قدر وی چه وفرمایه شو. ځینو مفسرینو د «کذلک» مطلب داسی اخیستی دی هغه رویه چه «ذوالقرنین» د مغربی اقوامو په نسبت اختیار کړی وه کتمټ (هوبهو) هم هغه رویه ئی د مشرقی اقوامو سره هم اختیار کړی وه (والله اعلم).

#### ثُوَّاتُبَعَ سَبَبًا ﴿ عَنِي إِذَا بَلَغَهَدِينَ السَّكَ يُنِ وَجَدَمِنُ دُونِهِمَا قَوْمًا لِإِيكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا ﴿ وَجَدَمِنُ دُونِهِمَا قَوْمًا لِإِيكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا

بیا ونیوله ده بله لیاره (او تیار ئی کړ نور اسباب). تر هغه پوری چه ورسید منځ د دواړو (غرونو) داسی قوم چه نه ؤ نژدی (اکثر د دوی) چه ویوهیږی په خبره (د ذوالقرنین) باندی.

تفسیو: دغه دریم سفر ئی پرته (علاوه) له مشرقه او مغربه د کوم دریم جهت په طرف کړی ؤ مفسرین دغه ته د شمالی سفر وائی خو په قرآن او حدیث کښی د هغه څه تصریح نشته. 
تنبیه: د دغه قوم او «یأجوج، مأجوج» په منځ کښی به دغسی دوه غرونه حائل ؤ چه پر هغو به ختل ناممکن ؤ خامخا د دغو دواړو غرونو په منځ کښی به کومه دره وه \_ چه له هغی خلاصی لیاری به «یاجوج ، ماجوج» راتلل \_ او خلق به ئی شکول \_ او راز راز (قسم قسم) ظلمونه او زیاتی به ئی پری کولی \_ او بیرته به تلل.

# قَالُوْ إِلِنَا الْقَرَّنَيْنِ إِنَّ يَاجُوْجَ وَمَا جُوْجَ مُفْسِدُوْنَ فِي الْرَضِ فَهَلَ فَعَلَ الْمُونِ فَهَلَ فَعَلَ الْمُونِ فَهَلَ فَعَلَ الْمُحُونِ فَهَلَ فَعَدُ لَكَ خَرْجًا عَلَى أَنْ يَعْمَلُ الْمُؤْمِنَةُ اللهِ اللهِ عَلَى الْمُؤْمِنَةُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ ا

وویل دغو (ترجمانانو) ای ذوالقرنینه! بیشکه چه یأجوج او مأجوج فساد کوونکی دی په محمکه کښی پس آیا (حکم کوی ته چه) مقرر کړو تاته څه خرج محصول لپاره د دی کار چه جوړ کړی ته په منځ ځمونږ او په په منځ د دوی کښی یو دیوال.

تفسیو: د « ذوالقرنین » د فوق العاده اسبابو او وسائلو او قوت او حشمت د لیدلو څخه دوی ته به داسی خیال پیدا شوی وی چه ځمونږ د دغو تکالیفو او مصائبو انسداد به د ده له لاسه پوره وی نو ځکه ئی عرض و کړ چه «یأجوج » مأجوج » ځمونږ په ملک لویه غلبه او شورماشور غورځوی او تل راځی مونږ وژنی ، او ځمونږ مال او شته تالا کوی او مونږ په راز راز (قسم قسم) ربړو (تکلیفونو) آخته کوی . که تاسی ځمونږ او د هغوی په منځ کښی کوم تینګ او کلک دیوال او سد راجوړ کړئ ، چه مونږ پری محفوظ شو نو پر دغه کار هر څومره لګښت چه وشی مونږ د هغه مال تأدیی ته حاضر یو \_ ښائی چه تاسی دغه مصرف زمونږ د مالیی او محصول او اجرت په شان تحصیل کړئ!.

تنبیه: «یأجوج مأجوج څوک دی»؟ په کوم ملک کښی اوسیږی؟ د «ذوالقرنین» هغه جوړ کړی سد (د اوسپنی دیوال) چیری دی؟ دا هغه سوالات دی چه د هغو په متعلق د مفسرینو او مؤرخینو اقوال سره مختلف دی. ځما خیال دا دی (والله اعلم) چه د «یأجوج مأجوج» قوم د عامو انسانانو او پیریانو په منځ کښی یو برزخی مخلوق دی. او لکه چه «کعب الاحبار» ویلی دی او «نووی» په فتاوی کښی له ګردو (تولو) علماؤ ځنی نقل کړی دی د دوی د نسب سلسله د پلار له طرفه آدم علیه السلام ته منتهی کیږی، مګر د مور له لوری بی بی حواء رضی الله تعالیٰ عنها ته نه رسیږی. ګواکی دوی له نورو انسانانو سره یواځی په پلار کښی شریکان دی څه عجب

قال الم (١٦)

چه «لوی دجال» چه تمیم داری هغه په کومه جزیره کښی بندی او مقید لیدلی ؤ. د هم دغه قوم مخخه وی \_ کله چه حضرت مسیح علیه السلام چه محض د یوه آدمی زاد بی بی مریمی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها له بطنه د ملکیه ؤ نفخه ؤ په ذریعه پیدا شوی دی او وروسته د من السماء له نزوله به دجال وژنی په دغه وقت کښی به دغه قوم «یاجوج ماجوج» هم پر دنیا خروج کوی \_ او بالاخر به د مسیح علیه السلام په فوق العاده دعاء مری.

اوس دغه قوم چیری دی؟ او د «ذوالقرنین» د اوسپنی دیوال چیری واقع دی؟ نو هر هغه شوک چه دغه گرد (ټول) اوصاف ـ تر خپل نظر لائدی ونیسی چه د هغه ثبوت د دغه قوم او د اوسپنی د دیوال په متعلق په لوی قرآن او صحیحه ؤ احادیثو کښی شته ـ نو هغه به وائی د هغو اقوامو او ملکونو او دیوالونو نښه او پته چه خلقو په خپله رایه سره ورکړی ده ـ پر هغو د دغو اوصافو مجموعی څخنی یو وصف هم نه موندلی کیږی ـ لهٰذا هغه خیالات صحیح نه ښکاری ـ او له صحیحه ؤ احادیثو څخه انکار ـ یا د نصوصو بعیده تأویلات له دی نه خلاف دی. پاتی شوه د مخالفینو دغه شبهه ـ چه مونږ گرد (ټول) د ځمکی مخ لتولی دی مگر هیچیری د دغو شیانو نښه او پته مو نه ده موندلی؟

نو د دغی شبهی د جواب دپاره ځمونږ مؤلفینو د پتی او نښی ښوولو دپاره ډیر زیار (محنت) او کوښښ ایستلی دی خو د دی صحیح جواب هم دغه دی ـ چه «علامه آلوسی بغدادی» ورکړی دی

«مونږ ته د هغه موقع نه ده معلومه او ممكن دى چه ځمونږ او د هغه په منځ كښى په دغه حاضره زمانه كښى لوى لوى سيندونه حائل وى ـ او په هغه وقت كښى له كومى لوئى وچى سره لكه (سائبريا) او (امريكا) به نښتى وى ـ او داسى دعوى چه مونږ پر ټول بر او بحر (وچه او لونده) حالاً وماضياً وآتياً محيط شوى يو واجب التسليم نه دى. عقلاً جائز دى هم هغسى چه له نن ورځى (۱۳۲۳ ش) تر نژدى پنځه سوه كلونو د مخه پورى د امريكى براعظم نه ؤ راڅرګند شوى اوس هم ويلى شو چه ممكن دى داسى بل كوم براعظم هم موجود وى چه تر اوسه پورى به مونږ له هغه څنى معلومات نه لرو. او امكان شته چه لږ وقت وروسته يا به مونږ هلته ورسيږو ـ يا هغه خلق به مونږ ته ځان ورسوى.

د سمندر د دیوال تحقیقات چه د «آستریلیا» په شمال مشرقی ساحل واقع دی او څه وقت پخوا له دی نه د یو برطانوی سائنس دان «ډاکټر سی ایم بنگ» تر کتنی او هدایاتو جاری وو دغه دیوال له زر میله زیات اوږد او په ځینو ځینو مقاماتو کښی تر دوولسو میلو پوری عریض او زر فیټه ارتفاع لری، چه پری ډیر مخلوق هستوګنه لری هغه ډله چه د دغه کار دپاره روانه شوی وه خپل یو کلنی تحقیقات ئی پای (اخر) ته رسولی دی چه د هغه د رپوټ د لوستلو څخه د سمندر عجیب او غریب اسرار منکشف کیږی او انسان ته د حیرت او استعجاب یوه نوی دنیا معلومیږی، بیا نو غرنګه داسی دعوی کیدی شی چه مونږ پر گردو (تولو) بریه ؤ او بحریه ؤ مخلوقاتو او موجوداتو خبردار، او د هغو مکمل اکتشافات حاصل کړی دی! په هر حال کله

مخبر صادق چه د هغه صدق په قطعیه ؤ دلائلو ثابت دی د دی دیوال څخه سره د هغه د اوصافو خبر راکړی دی نو پر مونږ واجب دی چه د هغه تصدیق وکړو او د هغو د واقعاتو په انتظار کښی سترګی په لیار ولرو چه د مشککینو او منکرینو علیالرغم هرومرو (خامخا) راتلونکی دی.

ستبدى لك الايام ما كنت جاهلا . وياتيك بالاخبار من لم تزود

هغه شی چه ته پری اوس سه نه پوهیږی . درڅرګند به ئی زمان کړی لکه لمر بیا

#### قَالَ مَامَكِّنَى فِيهُ وَرِبِّى خَيْرٌ فَاعِيْنُونِ بِقُوَّةٍ اَجْعَلْ بَيْنَكُوْ وَبَيْنَهُمْ رَدُمُكُ

وویل (ذوالقرنین) هغه چه اقتدار راکړی دی ماته په هغه (شی) کښی رب ځما خیر ډیر غوره دی (له ورکړی د تاسی نه چه محصول دی) پس مرسته (مدد) وکړئ تاسی له ما سره (په زیار (محنت) ځما کښی ټول) په (انسانی) قوت (او عمل نه په مال) سره چه جوړ کړم په منځ د تاسی او په منځ د دوی کښی یو پریړ (او محکم) دیوال.

تفسیر: یعنی مال له ما سره ډیر دی مگر په لاسونو او پښو له ما سره په زیار (محنت) او زحمت تیرولو کښی مرسته (مدد) وکړئ!

#### انُوُنِنُ زُبُرَالَحَدِيْدِ حَتَى إِذَاسَاوِى بَيْنَ الصَّلَوْيُنِ قَالَ انْفُخُوْ احْتَى إِذَاجَعَلَهُ نَارًا قَالَ انُوْنِي أُفْرِغُ عَلَيْهِ قِطُرًا ﴿

راواخلئ تاسی ماته تختی د اوسپنی تر هغه پوری (ئی ایښودلی چه) برابر شو دا دیوال په منځ د دوو څوکو (د غرو) نو وویل (ذوالقرنین) چه پو کړئ! (پر دغو سکرو چه اچولی شوی دی په منځ د تختو د اوسپنی نو پو ئی کړل) تر څو چه وګرځوله دغه (اوسپنه) اور وویل (ذوالقرنین) راوړئ ماته چه توئی کړه یه دی دیوال زیړ (ویلی شوی).

تفسیر: یعنی ړومبی ئی د اوسپنی لوئی لوئی تختی سر په سر لائدی باندی سره کیښودی ـ او یو له بل سره تینګی او کلکی ئی کړی ـ څه مهال چه د هغو لوړوالی (دنګ والی) د دواړو غرونو څوکو ته ورسید (نو پری لرګی او سکاره انبار کړل شول) او خلقو ته ئی امر ورکړ چه د دغه اور په لګولو او پو کولو کښی راسره مرسته (مدد) وکړئ (چه په یوه آن او یوه شیبه کښی له یوه سره تر بل سره پوری او له پاسه تر ښکته پوری یو ځلی ولګیږی او بیا ژر تری لری او ګوښه شئ) کله چه اوسپنه د اور پشان سره او ګرد (تول) سَره یو جَسم شوه ـ په دغه وقت کښی ویلی شوه ژیړ ئی پری راتوئی کړه ـ چه د هغو اوسپنو په درزونو او چاودونو کښی ننوتل ـ او بیخی ئی نژدی او پیوست کړه او ګرده (ټوله) سره یو شوه ـ او د یو سخت غرنی دیوال پشان وګرځید ـ دغه ګرد (ټول) کارونه په دغه زمانه کښی ظاهراً د یوه خارق العاده طریقی سره به انجام موندلی وی چه ښایی هغه د «ذوالقرنین» له کرامته وګڼله شی ـ یا ممکن دی چه په هغه وقت کښی به داسی اقسام آلات او اسباب موندلی کیده چه پر هغو اوس ځمونډ علم نه رسیږی.

#### فَهَااسُطَاعُوْآآنَ يَظْهَرُونُ وَمَااسْتَطَاعُوْالَهُ نَقْبًا@

پس طاقت به نه وی د دوی چه وخیژی پری (او ښکاره شی پری له جهته د لوړوالی (دنګ والی) او ښویوالی) او نه به طاقت وی د دوی دغه (غره) ته د سوری کولو (له جهته د سختوالی او پریړوالی).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ فی الحال یأجوج مأجوج ته دغه قدرت نه دی ورکړی چه دغه دیوال سوری کړی یا ئی ونړوی او تری تیر شی.

### قَالَ هٰذَارَحُمَةُ مِّنَ تَرِينَ فَإِذَاجَاءَ وَعُدُرَيِّنَ جَعَلَهُ دَكَاءَ وَكَانَ وَعُدُرَيِّنَ حَقَّا<sup>©</sup>

وویل (ذوالقرنین) دغه (اتمام د سد) او اقتدار ځمونږ په جوړلو د هغه یو رحمت دی له جانبه د رب ځما (پر مخلوقاتو) نو هر کله چه راغله وعده د رب ځما (په خروج د دغو قبیلو) نو وبهګرځوی دا (سد) هوار برابر له ځمکی سره، او ده وعده د رب ځما حقه (رښتیا ثابته).

تفسیر: یعنی محض د الله تعالیٰ په مهربانی دغه سد قائم شو او تر معینه میعاده پوری به قائم پاتی شی له صحیحه ؤ احادیثو څخه معلومیږی چه د حضرت مسیح علیه السلام د نزول او د دجال د قتله وروسته قیامت ته نژدی د یأجوج مأجوج د وتلو وعده ده نو دغه سد به له منځه لری کړ شی ـ او دغه دیوال به دوی ونړوی او په هومره یو کثیر تعداد به دوی تری ووځی او

راتوئیږی چه د هغوی شمیر پرته (علاوه) له الله تعالیٰ بل هیچا ته به نه وی معلوم ـ ګرده (توله) دنیا به د دوی له مقابلی عاجزیږی ـ حضرت مسیح علیه السلام ته به حکم ورکړ شی چه ځما له خاصو بندګانو سره پر «طور» باندی لاړ شه ـ بالاخر مسیح علیه السلام د الله په دربار کښی دعاء او راز او نیاز وکړی ـ نو وروسته له هغه پر یأجوج مأجوج باندی یوه غیبی وباء مسلطه کیږی ـ او ګرد (ټول) سره یو ځلی مړه کیږی ، زیات تفصیلات دی د احادیثو په کتابونو کښی ولید شی.

(دلته د ذوالقرنين حكايت تمام شو \_ نو بيا فرمائي الله تعالىٰ)

#### ۅۘٛڗڒؽٚٵڹڡٛڞؗۿؙڔؽۅؙمؠٟۮٟؾۜؽٷڿؙۏؽڹڝؙۊٷڣۼڿ؈ٚڷڞٛۅڔڣٙۻۼؖڶۿۄٛڿٮڠٵ<sup>ڞ</sup> ٷؙۼۜۯڞ۫ٮٚٵڿۿڎ۫ۄۜؽۅؙڡؠٟۮٟڷڶڴڣڔؿڹۘڂۯۻٵؿٚ

او پری به ږدو ځینی د دوی په دغه ورځ (د وتلو) کښی چه موج به وهی (له ډیر ازدحامه او ننوځی) په ځینو نورو کښی او پو به کړی شی په صور (شپیلی) کښی پس راجمع به کړو مونږ دغه (مخلوقات) ټول (لپاره د جزاء) او راوړاندی (نژدی او ښکاره) به کړو جهنم (دوزخ) په دغی ورځی کښی کافرانو ته په وړاندی (او نژدی او ښکاره) کولو سره (دپاره د هیبت).

تفسیر: یعنی یأجوج مأجوج د سمندر د موجونو او لویو څپو په شان په بیشماره تعداد غنه ، غنه د لویو سیندونو د لویو لویو څپو په ډول (طریقه) راوځی او راتوئیږی. یا ئی دا مطلب چه د هول او خوف او ویری او اضطراب لامله (له وجی) به ګرد (ټول) مخلوقات سره ګډوډ او خلط ملط شی ـ جن او انس به یو له بله سره ننوځی او یو لوی شور ماشور او سخته غلبله به جوړه شی ـ بیا به د قیامت علائم شکاره شی ـ او د اسرافیل علیه السلام صور (شپیلی) به وپوکله شی. وروسته له هغه به ګرد (ټول) خلق د الله تعالیٰ په حضور کښی د محشر په ډګر کښی سره راټولیږی. او وړاندی به راځی ـ او دوزخ به د کفارو په مخ کښی وروړاندی کیږی. ښائی د کفارو تخصیص د دی دپاره کړی شوی وی چه اصلاً دوزخ د هم دغو دپاره تیار شوی دی او د دوی پر سترګو باندی په دنیا کښی پردی لویدلی وی چه پر هغه ئی یقین او باور کړی وی ـ او اوس هغه پرده تری لری شوی ده.

#### إِلَّذِينَ كَانَتُ آعَيْنُهُ وَفَيْ عَطَاءً عَنْ ذِكْرِي وَكَانُو الْآيِسْتَطِيعُونَ سَمْعًا اللَّه

هغه کافران چه وی (د زړه) سترګی د دوی په پرده کښی (له ډیره غفلته) له یاده ځما او وو دوی چه نه توانیدل اوریدل (د کلام د حق له جهته د بغض د نبی).

تفسیر: یعنی پخپله د دوی د عقل سترگی نه وی پرانستلی چه د قدرت دلائل او نښی ئی پری لیدلی وی \_ او له دیره ضده او عناده د هیچا خبره ئی نه آوریده \_ او هغه چه بل چا ده ته ورښوده پر هغه پوهیدلی وی.

# اَفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفَرُ وَالَنَّ يَتَغِنْ وُالَ اللَّهِ مِن وُو فِي اَوْلِيَاءُ إِنَّا اَعْتَدُنَا جَهَنَّ وَلِلْفِرِينَ وُلِالْ

آیا گمان کوی هغه کسان چه کافران شوی دی د دی چه نیسی دوی بندگان ځما (عیسٰی \_ عزیر \_ ملائک) پرته (علاوه) له ما څخه دوستان (معبودان چه زه دوی نه په عذابوم بلکه) بیشکه مونږ تیار کړی مو دی جهنم (دوزخ) دپاره د کافرانو پړاو (یا میلمستیا)

تفسیو: آیا منکرین داسی کمان کوی چه ځما د خاصو بندگانو مسیح علیه السلام عزیر علیه السلام روح القدس علیه السلام ملائک د عبادت کولو په سبب به دوی د خپل حمایت او مرستی (مدد) دپاره ودروی و کرگشیکهٔ وی وی وی وی وی اله سره داسی نه دی! دوی پخپله به ستاسی د دغو حرکاتو څخه د بیزاری اظهار وفرمائی او ستاسی په مقابل کښی به د مدعی په شان په ضد او عناد د تاسی ودریږی. (نو تاسی ته نه ښائی چه په دغه فکر او خیال کښی مغرور پاتی شئ چه په عقبی کښی به تاسی ته څه سزا نه درکوله کیږی بلکه په عذابیږئ او دوزخ تاسی ته تیار او په انتظار دی) یعنی په دغه چرت ـ خیال او فریب کښی مه اوسیږئ! هلته به هیڅوک ستاسی پوښتنه هم نه کوی. هو! مونږ ستاسی دپاره میلمستیا تیاره کړی ده د دوزخ له اوره او له قسما قسم عذابونو څخه (اعاذناالله منها).

#### قُلْ هَلُ نُئِتِّ ثُكُوْ بِالْآخْسِرِيْنَ أَعَالُا اللَّهِ الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمُ

#### فِ الْحَيْوِةِ اللَّهُ فِي الْحَدِي وَمُورِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا خبر کړو تاسی په ډیرو سختو زیانکارانو باندی له جهت د عمله؛ دوی هغه کسان دی چه ورک (او توی تللی) دی منډی (او زیار) د دوی په دغه ژوندون لږ خسیس کښی (څکه چه غافلان وو له آخرته) حال دا چه دوی ګمان کوی د دی چه بیشکه دوی ښه کوی کار (او عمل او په واقع کښی داسی نه ده).

تفسیر: یعنی د قیامت په ورځ کښی له ګردو (تولو) څخه په زیاته خساره کښی به هغه کسان وی چه د دوی ګرد (تول) فعالیت ـ مساعی او څغلیدل یواځی د دنیا دپاره ؤ او له سره د آخرت فکر به ورسره نه ؤ ـ محض دنیوی ترقیات او مادی کامیابی به ئی خپله لویه ترقی او معراج ګاڼه (کمایفهم من الموضح) یا به ئی دا مطلب وی چه هغه کارونه چه دوی په دنیوی ژوندون کښی نیک او ښه ګڼل اعم له دی نه چه هغه به په واقع کښی ښه ؤ یا خراب هغه ګرد (تول) د کفر له نحوسته هلته بیکاره ثابت شول ـ او تول محنتونه ئی توی او برباد لاړل او ګرد (تول) سره خراب شول.

#### ٱولَيِّكَ الَّذِيْنَ كَفَرُ وَالِالْتِ رَبِّهِمْ وَلِقَالِهِ فَحَبِطَتَ أَعْمَالُهُمُ فَكَرَّ نُوْيُهُ لَهُ وَيُومُ الْفِيمَةِ وَزُنَّا<sup>©</sup>

دغه کسان (چه بیرته یاد شول) هغه کسان دی چه کافران شوی دی په آیاتونو (د قدرت) د رب خپل (په دنیا کښی) او په لقاء د دغه (الله په آخرت کښی) پس باطل خراب شول عملونه د دوی پس وبه نه دروو دپاره د دوی په ورځ د قیامت کښی تله (ځکه چه حسنات نه لری یا تله د نفعی به دوی ته نه دروو).

تفسیر: یعنی نه ئی د الله تعالیٰ د قدرت دلائل ومنل او نه ئی داسی خیال وکم چه کله به د هغه په مخ کښی حاضریږم. (نو د داسی کسانو ګرد (ټول) زیار (محنت) بیکاره ثابتیږی، ځکه چه) د کافرانو حسنات مړه او بی اثره دی. او په ابدی ژوندون کښی له سره په کار نه ورځی ـ نو اوس د دوی دپاره پرته (علاوه) له کفریاتو او سیآتو یوه پله (پټ) څرنګه تلله شی؟ وزن (تلل) خو د موازنی دپاره وی ـ او موازنه د متقابلو شیانو کیږی ـ دلته خو د سیآتو بالمقابل یو

حسنه هم نشته نو بیا وزن به د څه دپاره وی؟ یا دا چه وزن شته مګر دوی ته دغه وزن هیڅ کته (فائده) او منفعت نه رسوی بلکه دوی ته لا زیان رسوی او ښه پری ملزم کیږی.

#### ذلك جَزَا وُهُمْ جَهَنَّهُ وَيَاكَفُرُوا وَاتَّخَنَّ وَاللَّهِ وَرُسُلُ هُزُوا اللَّهِ اللَّهِ وَرُسُلُ هُزُوا

(کار) دغه (دی چه اعمال د دوی باطل شول) جزا د دوی ده دوزخ په سبب د دی چه کافران شوی ؤ دوی او نیولی ؤ دوی آیاتونه (د قدرت) ځما او رسولان ځما مسخره.

تفسیر: یعنی هغه ټوکی مسخری مو چه کولی او ملنډی مو چه وهلی ـ اوس د هغو خوند وڅکځ!

#### ٳؽٙٵڰۮؚؽؽٵڡۘٮؙؙٷٛٳۅٙۼؠؚڶؙۅٵڵڞڸڂؾؚػٵٮؘٛؿڵۿؙۄ۫ڿڹۨ۠ؿٵڶؚڣٚۯۮٷڛٮؙٛڹٛٳڰ<sup>۞</sup> ڂؚڸڔؠؙؽ؋ۣؠؙٵڒؠۘؠۼٷؽؘۼؠؙٵڿۅڰ۞

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) شته دوی ته (په علم الله کښی) جنتونه د فردوس (اعلیٰ ـ غوره) بهتر ځای د هستوګنی (میلمستیا پیشکشی) چه تل به وی په دغو (جنتونو) کښی نه به غواړی دوی له دغو (جنتونو) څخه ګرځیدل (او وتل بل ځای ته).

تفسیر: یعنی نه به تری مریدی او تل تر تله به په هم هغه ځای کښی خپل اوسیدل او هستوګنه غواړی ـ او شیبه په شیبه تازه په تازه نعمتونه وررسیډی ـ او له سره داسی کوم فکر او خیال به دوی ته نه پیدا کیډی چه مونډ به له دغه ځایه بل ځای ته منتقل کړی شو.

# قُلُ كُوْكَانَ الْبَحُرُهُ مَادًالِّكِلِمْتِ رَبِّى لَوْكُولِمُ مِنَدًا الْمُعْدَالِمِثْلِمُ مَدَدًا اللهُ وَيَعْمُلُ الْنُوْمَ الْبَعْرُومُ مُنَالِمِثُولُ الْمُعْدَالِمِثْلِمُ مَدَدًا

ووایه (ای محمده! دوی ته) که شی (اوبه د) بحر سیاهی دپاره (د لیکلو) د کلماتو د رب ځما نو خامخا تمام به شی بحر پخوا له هغه نه چه تمام شی کلمات د رب ځما (ځکه چه معلومات او مقدرات د الله غیر متناهی دی) او

#### اګر که راوړو په مثل د دغه بحر (نور بحار هم) مددګار.

تفسیر: قریشو د یهودانو په لمسون او اشاره د «روح» او د «اصحاب الکهف» او په «ذوالقرنین» په نسبت سؤال کړی وو ـ د دغه سورت په ابتدا کښی د «اصحاب الکهف» او په آخر کښی ئی د «ذوالقرنین» قصه تر هغه ځایه پوری چه د قرآن په موضوع پوری متعلق وه بیان وفرمایل. او د «روح» په متعلق ئی د «بنی اسرائیل» په سورت کښی وفرمایل! بیان وفرمایل اوس د سورت په خاتمه کښی دا راښیی چه د الله تعالی د علم او حکمت کلام او خبری بی انتها دی، هغه خبری چه ستاسی له ظرفه او استعداده او ضرورت سره لائقی دی هغه مو دروښودی، دغه د الله تعالی د معلوماتو په مقابل کښی دومره هم نه دی لکه یو شاڅکی د اوبو د سمندر (لویو سیندونو) په مقابل کښی فرض ئی کړئ که د سمندر د ګردو (تولو) اوبو څخه سیاهی جوړه شی ـ او په هغی د الله تعالیٰ د خبرو په لیکلو لاس پوری کړی شی ـ او هغه د سمندر اوبه بیخی وچی شی ـ او بیا دوهم ځلی او دریم ځلی بیا دغه سمندر هک او تش شی ـ نو دغه ګرد (تول) سمندرونه به وچیږی ـ مګر د پاک الله جلت عظمته واعظم برهانه خبری او کلام نه ختمیږی ـ له هم دی ځایه وپوهیږئ چه د عظیم الشان قرآن او نورو سماویه و کتابونو په ذریعه اګر که ډیر وسیع علم په ډیر زیات مقدار چاته ورکړ شی نو هغه هم د الله تعالیٰ د علم په مقابل کښی قلیل دی اګر که فی حد ذاته ورته کثیر هم ویلی شو.

#### قُلْ إِنَّمَا اَنَا شَرُّفِتُلُكُوْ لَيْ عَلَى التَّا اَمَّا الهُكُوْ الهُ وَالدُّوَّاحِثُ فَمَنَ كَانَ يَرْجُوُ الِقَاءَرَتِهِ فَلْيُعَلَّ عَلَاصَالِعًا وَلاَيْشِرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهَ اَحَدًا شَ

ووایه (ای محمده!) بیشکه هم دا خبره ده چه زه یو بشر سری یم پشان ستاسی چه وحی راځی ماته چه بیشکه هم دا خبره ده چه معبود ستاسی معبود دی یو پس هر څوک چه وی چه امید لری د (اخروی) ملاقات د رب خپل (په ښه وجه سره) نو ښائی چه (تل) عمل وکړی عمل صالح (ښه) او نه دی شریکوی په عبادت د رب خپل کښی هیڅوک.

تفسیر: یعنی زه ستاسی پشان یو بشر او انسان یم - خدای نه یم - چه اصلاً او ذاتاً کرد (تول) علوم او کمالات ماته حاصل وی. هو! الله تعالیٰ جلجلاله حقانی علوم او قدسی معارف ماته وحی رالیپی چه په هغه کښی اصل الاصول علم التوحید دی. د هغه په طرف زه کردو (تولو) ته دعوت ورکوم - هغه څوک چه د الله تعالیٰ د لقاء شائق وی - یا د ده سره مقابل کیدلو څخه خائف وی نو د هغه دپاره پکار دی چه ښه ښه کارونه او اعمال له شریعته سره موافق وکړی! او د الله

تعالیٰ په بندګی کښی هیڅوک په هیڅ یوه درجه کښی ظاهراً او باطناً مل او شریک نه کړی! یعنی د جلی شرک په شان د ریاء او نور خفی شرک څخه هم ځان وساتی ځکه په هر عبادت کښی چه د غیر الله شرکت وی هغه به بیرته د هم هغه عابد په مخ ویشتل کیږی.

#### اللهم اعذنا من شرور انفسنا!

په دغه آیت کښی ئی اشاره فرمایلی ده چه د نبی علم هم متناهی او عطائی دی او د الله تعالیٰ د علم یه شان ذاتی او غیر متناهی نه دی.

#### تمت سورة الكهف بفضل الله تعالى ومنه ولله الحمد.

سورة مريم مكية الا آيتى (٥٨) و (٧١) فمدنيتان وهى ثمان وتسعون آية وست ركوعات رقمها (١٩) تسلسلهاحسب النزول (٤٤) نزلت بعد سورة «فاطر»

د «مریم» سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۸ه) او (۷۱) آیتونو څخه چه مدنی دی اته نوی آیتونه او شپږ رکوع لری په تلاوت کښی (۱۹) او په نزول کښی (٤٤) سورت دی. وروسته د «فاطر» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دی.

#### ڰ۬ۿڸۼڝؖ۞ۮؚػۯۯڂۘؠؾؚۯڽؚۜڮؘۘۼؠۘ۫ۮ؋ۯؘڮؚڗؽٳۧڰؖ

(دغه چه بیرته لوستلی کیږی) ذکر د رحمت مهربانی د رب ستا دی پر بنده خپل زکریا.

تفسیر: حضرت زکریا علیه السلام د «بنی اسرائیلو» د جلیل القدرو انبیاؤ څخه دی. په بخاری شریف کښی راغلی دی چه ده د نجاری (ترکانی) کار او د خپل لاس د گتی ډوډی به ئی خوړله ـ د ده قصه پخوا له دی نه د آل عمران په (٤) رکوع محمون د دی پښتو فوائد موضح الفرقان تفسیر کښی لیکلی شوی ده هلته دی بیا ولوست شی!.

#### اِذْنَادٰي رَبَّهُ نِدَاءً خَفِيًّا ۞

كله چه غبر (سوال) ئى وكړ رب خپل ته غبر (سوال) ورو (په نيمه شپه كښى).

تفسیو: وائی چه د شپی په تیاره او په خلوت کښی په ورو غږ سره لکه چه د دعاء اصله قاعده ده دعا وکړه ۔ ځکه چه داسی دعاء له ریاء څخه لری او د اخلاص له کماله معموره وی کما مر فی سورة الاعراف (۷ رکوع) ﴿ اَدْعُوْارَتَبُوْتَفَتُوّاً اَتَّخُوْلَدَهُ ﴾ ښائی دغه خیال ئی هم په زړه کښی گرځیدلی وی چه زه په دغه زوړوالی کښی ځوی غواړم ۔ که راپه برخه نشی نو آوریدونکی خلق به راپوری خاندی برسیره په هغه په زوړتوب کښی طبعاً غږ هم ورو کیږی ۔ او په طبیعی ډول (طریقه) سره هم زاړه ورو ورو غږیږی.

#### قَالَ رَبِّ إِنِّ وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِّى وَاشْتَعَلَ الرَّ أَسُ شَيْبًا وَلَوُ إِكْنَ بِدُعَا إِلْكَ رَبِ شَقِيًّا ۞

وویل (زکریا پخپله دعاء کښی) ای ربه ځما بیشکه زه چه یم سست ضعیف شوی دی ټول هډوکی له ما څخه او شعلی وهی سر (ځما) له جهته د سپینوالی حال دا چه هیچیری نه یم پاتی شوی په سوال (ځما) له تا نه ای ربه ځما محروم ناامیده.

تفسیو: یعنی په ښکاره ډول (طریقه) سره د موت وقت قریب دی ـ ځما د سر په ویښتانو کښی د زوړتوب سپینوالی ځلیږی ـ او زه تر هډوکو پوری هم وچ شوی یم نو ای پاک الله تعالیٰ تا په خپل فضل او رحمت سره تل ځما دعاوی قبولی کړی دی او په مخصوصو مهربانیو سره دی روږدی (بلد) او عادی ګرځولی یم ـ نو اوس په دغه آخری وقت او زوړوالی کښی به زه څرنګه ګمان وکړم چه ځما دعا ـ به نه قبلوی؟ او له خپلی مهربانی او رحمت څخه به می بی برخی او بی هیلی (ناامیده) و ګرځوی؟ ځینو مفسرینو د و و و و و و و و و و و و و هی داسی اخیستی ده «ای ربه ستا په دعوت او امتثال د اوامرو د تا کښی هیڅکله زه نه یم شقی او نافرمان ثابت شوی یعنی هر مهال (وخت) دی چه ماته کوم حکم فرمائلی دی سم برابر می د هغه امتثال کړی دی او د هغه د اطاعت او فرمان منلو سعادت می راحاصل کړی دی.

#### وَإِنَّى خِفْتُ الْمُوَالِي مِنْ وَرَآدِي وَكَانَتِ امْرَاتِي عَاقِرًا فَهَبُ لِي مِنْ لَكُنْكَ وَلِيًّا فَيَرْثُنِي

## وَيَرِثُ مِنَ الِ يَعْقُونَ وَاجْعَلُهُ رَبِّ رَضِيًّا ۞

او بیشکه زه ویریږم له دی خپلوانو (خپلو) له وروسته (د مرګه) ځما (د خرابولو د دین ستا) او ده ښځه ځما شنډه نو وېښه ماته له طرفه خپله یو متولی (د دینی امورو حق وارث) چه میراث یوسی له ما څخه (دینی امور) او میراث یوسی (علم او حکمت) له آل د یعقوب نه او وګرځوی دی ای ربه ځما غوره کړی شوی.

تفسیر: د ده اقارب او خپلوان او تربوران به نا اهله وی ـ او ده ته به ویره پیدا شوی وی چه دغه خلق وروسته له ما له خپلو بدو عملونو او غلطو چارو د دین او نیکی لیاره خرابه نه کړی او هغه دینی او روحانی دولت چه د یعقوب علیه السلام کورنی ته منتقل شوی دی او حضرت زکریا علیه السلام پوری رسیدلی دی دوی پخپلو شرارتونو او بدتمیزیو سره ضائع نه کړی.

﴿ وَكَانْتِامْرَانُ عَافِرًا ﴾ او ده شعّه حما شنده نو وبښه ماته له طرفه خپله یو متولی د دینی امورو حق وارث چه میراث یوسی له ما څخه دینی امور او میراث یوسی علم او حکمت له

دینی امورو حق وارث چه میراث یوسی له ما څخه دینی امور او میراث یوسی علم او حکمت له آل د یعقوب).

یعنی زه زوړ او سپین ډیری یم - او ښځه می (بی بی ایشاع د بی بی مریمی ترور) هم شنده (او ۸۸ کلنی) ده د وړوکی پیدا کیدلو ظاهری سامان هیڅ نشته لیکن ته پخپل لامحدوده قدرت او رحمت سره ماته هلک راعطاء کړی! چه دینی خدمات ایفاء او سنبال کړی او ستا دغه مقدس امانت بار پر خپلو اوږو واخیستی شی - ځما له لاسه په دغه ضعیفی او زوړوالی کښی څه کیدی شی - زړه می غواړی چه یو داسی لائق ځوی ولرم چه د خپل پلار او نیکونو مقدسه وظائف انجام - او د هغوی په مطهره سجاده باندی کښینی - او د دوی د علم او د حکمت د خزانو مالک او د نبوت د کمالاتو وارث شی.

تنبیه: له صحیحه احادیثو مخخه ثابت دی چه د انبیاؤ علیهم السلام په مال کښی وراثت نه جاری کیږی ۔ د دوی وراثت د علم او حکمت په دولت کښی نافذ کیږی. پخپله د اهل التشیع د کافی کلینی په مستنده کتابه هم په «روح المعانی» کښی د هم دغه مضمون مخو روایات نقل کړی شوی دی ۔ لهذا متعین دی چه په ﴿ يَ يُنْ وَيَرِثُ مِن الْ يَعَقُوبُ ﴾ کښی مالی وراثت نه دی مراد چه د هغه تائید پخپله د آل یعقوب مخخه کیږی ۔ محکه ظاهر دی چه د گرد (تول) آل یعقوب د اموالو او املاکو وارث یوائی د زکریا علیه السلام محوی به محه ډول (طریقه) کیدی شو؟ بلکه هم دغه د وراثت ذکر په دغه موقع کښی دغه راښکاروی چه مالی وراثت نه دی مراد ۔ محکه چه دغه په گرده (توله) دنیا کښی مسلمه ده چه محوی د خپل پلار د مال وارث کیدی شی. نو بیا په دعا یکښی د هغه ذکر چتی (فضول) او بیکاره ؤ ۔ داسی خیال کول چه حضرت زکریا علیه السلام د خپل مال او دولت په فکر او اندیښنه کښی ؤ چه چیری دغه مال او شته

ځما له کوره ونه وځی ـ او دینی اعمامو او تربورانو او نورو خپلوانو کره لاړ نشی، نهایت سپک او تیټ خیال دی ـ د انبیاء علیهم السلام له لوی شان څخه دغه فکر ډیر لری دی چه د دنیا د رخصت کیدلو په وقت کښی د دنیوی حقیر متاع په فکر او چرت کښی ولویږی ـ چه دغه به چیری لاړ شی؟ او له چا سره به وی؟ او لطف په دغه کښی دی چه حضرت زکریا علیه السلام دومره لوی دولتمن او د شتو خاوند هم نه ؤ او د ترکاڼی (نجاری) په کار کښی به مشغول ؤ ـ او د هغی د معمول څخه به ئی خپلی شپی او ورځی تیرولی ـ او قوت لایموت به ئی حاصلاوه نو ښه دغسی یو سپین ډیری متوسط المال نبی ته به څرنګه داسی یوه مفکوره او غم او اندیښنه پیدا کیدی شی چه ځما څلور پیسی دی ځما د خپلوانو او اقاربو په لاس کښی ونه لویږی (العیاذ بالله).

﴿ وَاجْمَلُهُ رَبِّ رَفِيًّا ﴾ او وګرځوی دی ای ربه ځما غوره کړی شوی «رضی» په وزن د «فعیل» دی په معنی د مفعول چه راضی کړی شوی دی).

یعنی داسی یو هلک راکړه چه د خپلو اخلاقو ـ اعمالو او اطوارو په لحاظ ستا او ځما او د گردو (تولو) صالحانو خوښ او پسند وی.

#### بِنْكُوتِيَّا إِنَّانْبُشِّرُكَ بِغُلِمِ إِسُمُهُ يَعَيٰ لَوْ بَغْعُلُ لَهُ مِنْ قَبْلُ سَمِيًّا ۞

ای زکریا بیشکه مونږ زیری درکوو تاته په یو داسی هلک چه نوم ئی یحیٰی دی نه مو دی گرځولی ده ته پخوا له دی نه په دغه نامه (او صفت بل سمنامه).

تفسیو: یعنی دعا ئی قبوله او د هلک زیری ورته وکړ شو چه د هغه د نامه تجویز هم پخپله حق تعالیٰ پخوا له تولده په (یحیٰی) سره وفرمایله ـ او اسم هم داسی عجیب او په زړه پوری چه له دی نه پخوا پر بل هیچا نه ؤ ایښی شوی ځینو اسلافو دلته د(سمی) معنی په (شبیه) سره اخیستی ده یعنی په دغه شان ـ صفت او ممیزه اخلاقو پخوا بل څوک نه دی تیر شوی ـ ښائی چه دغه مطلب وی چه له زوړ نارینه او له زړی ښځی څخه تر نن ورځی پوری داسی یو هلک نه دی پیدا کړی شوی ـ یا په ځینو خاصو احوالو او صفاتو (لکه د قلب رقت ـ او د بکاء غلبه او نورو) کښی د هغه مثال پخوا له دی نه نه دی تیر شوی. والله اعلم.

#### قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلْهُ وَكَانَتِ امْرَاقِ عَافِرًا وَقَدُ بَلَغُتُ مِنَ الْكِبَرِ عِتِيًّا ۞

وویل (زکریا) ای ربه ځما څرنګه به وی ما لره هلک او ده ښځه ځما شنډه او په تحقیق رسیدلی یم زه له ډیر زوړوالی نه ډیر ضعف ته.

تفسیر: د انسانانو دغه دستور او قاعده ده ـ کله چه کوم غیر متوقع خبره یا فوق العاده زیری واوری نو د زیات طمانیت او استلذاذ دپاره د هغه پوښتنه څو څو څلی کوی او له هری خوا د هغه په پوښتنی او لازمی تپوسونو او ضروری فکرونو کښی بوخت کیږی ـ او د دغه تحقیق او تفحص او تیقن څخه نوی نوی خوند اخلی او راز راز (قسم قسم) حظوظ او لذائذ حاصلوی ـ او ضمناً هغه خبره ښه پخه او مؤکده کوی ـ نو د حضرت زکریا علیه السلام د دغه سؤال منشأ هم هم دا ده ـ حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «کله چه ده دغسی نادره غوښتنه کوله تعجب ورپیدا نشو ـ خو کله چه ئی واوریده چه هغه غوښتنه ئی ومنله شوه نو متعجب شو».

#### قَالَ كَنَالِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَعَلَى هَبِّنُ وَقَدُ خَلَقُتُكَ مِنْ قَبُلُ وَلَمُ تَكُ شَيْعًا ۞

وفرمایل (الله کار) هم داسی دی (لکه چه تا وویل) فرمایلی دی رب ستا چه دا کار پر ما آسان دی او په تحقیق پیدا کړی می ئی ته پخوا له دی نه او نه وی ته هیڅ څیز.

تفسیر: دا د تعجب کومه خبره نه ده \_ په هم دغسی حالاتو کښی ته د هلک پلار کیدونکی ئی \_ \_ \_ او دغه د الله تعالیٰ مشیت هرومرو (خامخا) پوره کیدونکی دی.

﴿ قَالَ رَبُّكَ هُوَكُلَ هُوَنَى ﴾ الآية - فرمايلى دى رب ستا چه دا كار پر ما آسان دى دغه د پرښتى وينا ده .) يعنى كه ستا په نزد د ظاهرى اسبابو په اعتبار يو شى مشكل او سخت وى نو الله تعالىٰ جل جلاله ته هغه او نور ګرد (تول) مشكل كارونه له سره سخت نه دى ـ نو د الله تعالىٰ د عظيمه ؤ قدرتونو په مقابل كښى هر شى آسان دى ـ انسان دى پومبى خپل وجود ته وګورى چه دى پخپله په يوه زمانه كښى هيڅ يو شى نه ؤ ـ تر دى حده پورى چه له سره د نامه او نښى خاوند هم نه ؤ ـ نو الله تعالىٰ دى له كتمه د عدمه په وجود راوړ نو بيا هم دغه مطلق قادر چه يو محض لاشى غيز څخه شى جوړوى ـ آيا هم هغه لوى ذات د يوه زاړه نارينه او زړى شنډى ښځى څخه يو هلك نشى پيدا كولى؟ پر دغه فعل خو په اولى طريقه سره ښائى چه قدرت ولرى.

#### قَالَ رَبِّ اجْعَلْ لِنَ البَّهُ قَالَ البَتُكَ الرَّتُكِلِّ النَّاسَ ثَلَثَ لَيَ إلِ سَوِيًّا ©

وویل (زکریا له ډیری خوشالی) ای ربه ځما وګرځوه ماته یوه نښه وفرمایل (الله) چه نښه ستا دا ده چه ته به خبری نشی کولی له خلقو سره دری شپی (او ورځی پرله پسی) په دی حال چه روغ او جوړ به اوسی (بیخی کامل الخلقت بی له ګونګ والی)

تفسیر: یعنی سره له صحته او روغوالی هر کله چه دا تا ونشوی کولی چه له خلقو سره خبری اتری و کړی نو هلته وپوهیږه چه حمل قرار نیولی دی. د دی قصی په متعلق مفصل بیان په آل عمران کښی شوی دی هلته دی په (٤) رکوع ځمونږ د دغه مبارک تفسیر کښی ولوست شی.

#### فَخَرَجَ عَلَى قُومِهُ مِنَ الْمِحْوَابِ فَأُوجَى إِلَيْهِمْ آنُ سَبِّحُوا بُكُرَةً وَعَشِيًّا ١

پس ووت (زکریا) پر قوم خپل له خپل محراب (حجری یا معبد) څخه پس اشاره ئی وکړه دوی ته داسی چه تسبیح وایئ تاسی په صبا او بیګا کښی.

تفسیر: یعنی کله چه هغه وقت ورسید \_ نو د ده ژبه له خبرو او اترو څخه بنده شوه \_ نو له خپلی حجری څخه د باندی ووت \_ او خلقو ته ئی په اشاره سره وویل \_ چه صبا او بیګا تاسی پاک الله یادوئ! لمونځونه کوئ! په تسبیح او تهلیل کښی مشغول او لګیا اوسئ! دغه وینا یا حسب المعمول به د پخوانیو مواعظو او نصائحو په شان وی \_ یا د الهیه د دغه نعمت د احساسه وروسته به ئی غوښتی وی چه نور خلق هم د ده د حال سره شریک شی \_ ځکه چه پر زکریا علیه السلام حکم شوی ؤ لکه چه د آل عمران په سورت کښی راغلی دی چه په دغو دریو ورځو کښی په ښه شان سره الله تعالیٰ یادوه! او خاص د تسبیح لفظ به ئی ښائی د دی لامله (له وجی) اختیار کړی وی چه علی الاکثر د عجیبه ؤ او غریبه ؤ مظاهرو او مناظرو د لیدلو په وقت کښی سری ﴿ سُیّهٔ حُنَ الله ﴾ وائی (وفرمایل الله پس له تولد د یحیٰی چه)

#### ينيئيى محذالكتب بقوّة والتيناه الحكم صبيالا

ای یحیٰی واخله دغه کتاب (توریت) په قوت (د زړه سره) او ورکړی ؤ مونږ دغه یحیٰی ته حکم (حکمت او نبوت) په دغه حال کښی چه دی هلک ؤ.

تفسیر: یعنی توریت او نوری آسمانی صحیفی چه پر تا یا پر نورو انبیاؤ نازلی کړی شوی دی په ښه مضبوطی او کوښښ سره ئی تینګ کلک ونیسه! او د هغو پر تعلیماتو هم ته په ښه شان

سره عمل وکړه! او هم يى پر نورو خلقو د هغو په تعميل کښى اقدامات وکړه! حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليکى «يعنى د علم الکتاب په ښوولو کښى مصروف شو پر خلقو په ښه زور او قوت سره ـ يعنى پلار ئى زوړ او ځوى ئى ځلمى ؤ او په هم دغه هلکتوب کښى الله تعالىٰ ده ته فهم، پوه، علم، حکمت، صادقه فراست، احکام الکتاب، او د عبوديت آداب، او د خدمت معرفت ورعطاء فرمايلى وه . وائى يو ځلى هلکانو يحيٰى عليه السلام ته وويل «راځه چه لوبى سره وکړو!» يحيٰى عليه السلام ته وويل «راځه چه لوبى سره عکړو!» د ډيرو علماؤ په نزد الله تعالىٰ د خپل عمومى عادت په خلاف يحيٰى عليه السلام ته په هم دغه هلکتوب کښى نبوت هم عطاء فرمايلى ؤ . والله اعلم .

#### وَّحَنَا نَا مِّنُ لَكُنَّا وَزَكُوةً وْكَانَ تَقِيًّا ﴿ وَلَبْرًا بِوَالِدَيْهِ وَلَمْ يَكُنْ جَبَّارًا عَصِيًّا ﴿ وَلَمْ يَكُنْ جَبَّارًا عَصِيًّا ﴿

او (بل ورکړی ؤ مونږ يحيٰی لره رحمت مهربانی) حال دا چه مهربان ؤ (پر خلق الله) له نزد خپله او پاکی (له معاصيو) او ؤ (يحيٰی) پرهيزګار او نيکوکار پر مور ؤ پلار خپل او نه ؤ سرکشه نافرمانه (له ربه او پخپل سر).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ یحیٰی علیه السلام ته شوق، ذوق، رحمت، شفقت، رقت، د زړه پوستوالی، محبت، محبوبیت له خپله درباره عنایت فرمایلی ؤ. د ښو اوصافو خاوند، پاک ذات، حسین مخ، زرین خصلت، مبارک، سعید، متقی او پرهیزگار ئی گرځولی ؤ. په حدیث کښی راغلی دی چه «یحیٰی نه کله گناه کړی وه او نه ئی د گناه اراده فرمایلی وه. د الله تعالیٰ له ویری به ئی تل ژړل او د ده پر بارخوگانو (رخسارو) د اوښکو لیاری له ورا ښکاریدی» او له سره متکبر، سرکش په خپل سر نه ؤ. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی د هیلی (امید) او ارمان ووړکی اکثریه هم داسی وی. لیکن یحیٰی داسی نه ؤ» الصلوة والسلام علیٰ یحیٰی وعلیٰ محمد المصطفی!

#### وَسَلَوْ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِلَ وَيَوْمَ يَكُوْكُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيًّا ﴿

او سلام دی وی پر دغه (یحیٰی له جانبه د الله) په هغه ورځ چه پیدا کړی شوی دی (له مسه د شیطانه) او په هغه ورځ چه مری به دی (له سکرات الموت او له عذاب القبر) او په هغه ورځ چه پورته کړ شی دی ژوندی (**له عذابه د** قیامت). تفسیو: کوم سلام چه الله تعالیٰ پر خپل بنده لیږی هغه محض د تشریف او عزت زیاتولو دپاره وی. چه د هغه مطلب او معنی دا ده چه په ده باندی هیڅ انتقاد (نیونه) او مؤاخذه نشته. دلته د فر یَوْمَرُولُن کی ویَوْمَریَمُوتُ کی ویَوْمَریَمُوتُ کی فرونه یا وی وی ویوری او له موته نیولی تر قیامته پوری په هیڅ وقت یعنی د ولادت له وقته نیولی د موت تر وقته پوری او له موته نیولی تر قیامته پوری په هیڅ وقت کښی پر یحیٰی علیه السلام هیڅ قسم د الله تعالیٰ مؤاخذه نشته او تل ترتله له هره آفته مأمون او مصئون دی.

#### وَاذْكُرْ فِي الكِتْبِ مَرْيَحُ إِذِانْتَبَنَتْ مِنْ اَهْلِهَا مَكَانًا شَرْ وَيُنَا اللهِ

او یاد کړه په دغه کتاب کښی (قصه د) مریمی کله چه په څنګ شوه (لاړه) له کورنی خپلی هغه ځای ته چه (د کور په) شرقی (ډډه) وه.

تفسیر: یعنی د حیض د غسل کولو دپاره \_ هم دغه د دی ډومبنی حیض و په دیارلس کلنی یا پنځلس کلنی کلی کنی کا پنځلس کلنی کښی دا له ډیره شرمه او حیاء د خپلی کورنی له مجمع څخه ګوښه (بیله) شوه \_ او داسی یو عمارت ته لاړه چه د بیت المقدس په مشرقی طرف کښی و. نو ځکه نصاری هم دغه مشرقی خوا د بیت المقدس خپله قبله ګرځولی ده. (او اکثر علماؤ د نصاری قبله مطلق مشرق لیکلی دی).

#### ڬٵؾٞٚڬؘۮؘؾؙڡؚڽٛۮؙۏڹؚڡۣٟۄ۫ڝؚۻٵٵؚٚٷٲۯڛۘڶێؘٲ ٳڮؽۿٵۯؙۊٛڂٮؘٵڣؘؾؠۜؿؙڶڶۿٳۺؘۯٳڛۅؿۜٳ؈

پس ونیوله له طرفه د دوی پرده (دپاره د غسل د حیض) نو ولیږه مونږ دی ته (پس له غسل او اغوستلو د جامو) روح خپل پس شکل خپل ئی جوړ کړ دی ته د سړی کامل (تام الخلقة د نورانی ځلمی).

تفسیو: یعنی حضرت جبرئیل علیه السلام د یوه گخنکی (هلک) او نوی ډیر ښکلی پیمخی گلمی په صورت سره متشکل شوی ورسید، هم هغسی چه د پرښتو عادت دی چه عموماً په ښو منظرو او صورتونو سره متمثل کیږی. او ممکن دی دلته د مریمی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها د انتهائی عفت او طهارت او تقویٰ امتحان اخیستل هم مقصود وی چه داسی زورور دواعی او محرکات هم ددی د عفاف او تقویٰ جذباتو ته لږ څه حرکت هم ونشو ورکړی.

#### قَالَتُ إِنِّ آعُوْذُ بِالرَّحْلِي مِنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقِيًّا®

نو وویل (مریمی دغه ځلمی ته) بیشکه زه پناه غواړم په رحمٰن له تا نه که ئی ته پرهیزګار سړی (نو له ما څخه په ډډه شه!).

تفسیر: صدیقی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها به اوله شیبه کنی داسی و گذله چه دغه کوم سری دی به تنهائی کنی یو نامخابی د یوه سری سره د مخامخ کیدلو محخه بالطبع بی می مریمه سخته وویریده \_ او د خپلی ساتنی او پت په فکر کنی ولویده . مگر معلومیږی چه د دغی پرښتی پر مخیره د تقویٰ او طهارت د انوارو د محلیدلو مخخه فقط هم دغومره ویل کافی و گنه چه «زه ستا له طرفه رحمٰن ته پناه نیسم که چیری ستا په زړه کښی د الله تعالیٰ ویره وی (لکه چه ستا له پاکی او نورانی بشری مخخه هم دغه راخر گندیږی) نو ته به له ما مخخه هیسته درومی \_ او هیڅ به ماته تعرض نه کوی او نه به ماته گوری».

#### قَالَ إِنَّمَا آنَارَسُولُ رَبِّكِ لَا لَهَبَ لَكِ عُلْمًا زَكِيًّا ﴿

وویل (جبرئیل) بیشکه هم دا خبره ده چه زه رالیږلی شوی د رب ستا یم دپاره د دی چه وبښم تاته (په امر د رب د تا) یو هلک صالح (پاک له معاصیو).

تفسیر: یعنی مه ویریږه ـ که ځما په نسبت ستا په زړه کښی کوم خراب خیال پیدا شوی وی هغه لری کړه! زه انسان نه یم بلکه ستا د هغه رب له جانبه (چه ته په هغه پوری پناه نیسی) لیږلی شوی پرښته یم ـ او د دی دپاره راغلی یم چه د پاک الله له طرفه تاته یو پاک، صاف، مبارک، مسعود او ښه پاک هلک درعطا کړم په ﴿ عُلَاّلَكِيّا ﴾ کښی دی ته اشاره ده چه هغه به د حسب او نسب او اخلاق او نورو ممیزه ؤ صفاتو په اعتبار بیخی پاک او صاف وی.

#### قَالَتَ الْي يَكُونُ لِي غُلْمٌ وَلَهُ يَسُسُنِي بَشَرُ وَلَهُ الدُبَغِيّانَ

وویل (مریمی له ډیره تعجبه) خرنګه به پیدا شی ماته ځوی حال دا چه نه دی رسیدلی ماته هیڅ بشر (نه په نکاح او نه په سفاح) او نه ومه زه هیچیری بدکاره.

تفسیر: د صدیقی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها په زړه کښی الله تعالیٰ دغه یقین ورپیدا کړ چه بیشکه دغه پرښته ده مگر دغه تعجب ورپیدا شو هغه جینځ چه له سره میړه (خاوند) نه لری چه په حلاله طریقه د دی سره ئی مساس کړی شوی او بدکاری ئی هم نه ده کړی چه په حرامه طریقه سره به ئی هلک حاصل کړی وی. نو دی ته د دغه رهبانیت په حالت کښی پاکیزه ولد به غرنګه ورپه برخه کیدی شی؟ لکه چه حضرت زکریا علیه السلام له دی نه په لړ عجیب بشارت باندی سؤال کړی ؤ.

# قَالَ كَنْ لِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَعَلَى هَ يَنْ

نو وویل (جبرئیل مریمی ته کار) هم داسی دی (لکه چه ته وائی لیکن) فرمایلی دی رب د تا دغه (کار) یر ما باندی آسان دی.

تفسیو: دا هم هغه جواب دی چه حضرت زکریا علیه السلام ته ورکړی شوی ؤ (د هم دغه سورت) (۱) رکوع او هم دغه تفسیر کښی دی بیا ولوست شی.

## وَلِنَجْعَلَةَ الِكَةَ لِلتَّاسِ وَرَحْمَةً مِّنَّا وَكَانَ أَمْرًا مَّقُضِيًّا @

او چه وګرځوو مونږ دغه (هلک لویه) علامه دلیل (د کامل قدرت) دپاره د خلقو او رحمت له (طرفه) زمونږ، او دی (پیدا کیدل د ده بی له پلاره) یو کار مقرر کړی شوی (له ازله).

تفسیو: یعنی دغه تولد هرومرو (خامخا) کیدونکی دی او لا له پخوا څخه دغه امر طی او حکم د واقع کیدی و بری شوی دی چه له سره پکښی تخلف نه واقع کیږی او ځمونږ حکمت د دغی خبری مقتضی دی چه بی د بشر د مسی محض د یوی جینئ له وجوده هلک پیدا کړو. او هغه لیدونکو او اوریدونکو دپاره ځمونږ د عظیمه ؤ قدرتونو څخه یو لوی دلیل دی ځکه چه ګرد (تول) انسانان د نارینه ؤ او د ښځو له یو ځای کیدلو څخه پیدا کیږی. آدم علیه السلام مو بی د دغو دواړو څخه پیدا کړی دی. او بی بی حوا و رضی الله تعالیٰ عنها مو یواځی د نارینه له وجوده پیدا کړی ده . څلورم صورت ئی هم دغه دی چه د مسیح علیه السلام په وجود کښی ظاهر شو چه بی د نارینه له وجوده یواځی د ښځی له وجوده موجود شی. او په دغه ترتیب سره د پیدایښت څلور واړه صورتونه واقع شول نو د حضرت مسیح علیه السلام وجود د اللهیه ؤ قدرتونو یو دلیل دی او د الله تعالیٰ له طرفه دنیا ته د لوی رحمت سامان دی.

#### فَحَمَلَتُهُ فَانْتَبَانَاتُ مِن عُكَانًا قَصِيًّا ﴿

پس حامله شوه (مریمه) په دغه (عیسٰی) سره نو په څنګ شوه سره له دغه (عیسٰی) یو ځای لری ته.

تفسير: وائى چه پرښتى وپوكل، نو هغه حامله شوه. وفى البحر: وذكروا ان جبرئيل عليه السلام نفخ فى جيب درعها اوفيه وفى كمها والظاهر ان المسند اليه النفخ هو الله تعالى لقوله فنفخنا (صفحه ١٨١ مجلد ٦) كما قال فى آدم عليه السلام ونفخت فيه من روحى. والله اعلم

یعنی څه مهال (وخت) چه د حمل د وضعی وقت ورنژدی شو، نو له ډیره شرمه او حیا<sub>ء</sub> له ګردو (ټولو) څخه جلا (جدا) شوه. او کوم لری ځای ته لاړه ښائی چه دغه ځای به هم هغه وی چه ورته «بیت لحم» وائی دغه ځای د «بیت المقدس» څخه اته میله لری دی. ذکره ابن کثیر رحمة الله علیه عن وهب رحمة الله علیه.

#### فَاجَآءَ هَا الْهَخَاضُ إلى جِنُ عِ النَّخُ لَةِ قَالَتُ يَلَيُتَنِيُ مِثُ قَبُلَ هَٰذَا وَكُنْتُ نَسُيًا مَّنُسِيًّا ۞

پس راوسته مریمه درد د لنګیدلو (مضطربتاً «پریشانئ په حال») په ویخ د ونی د خرما ته (لپاره د تکیی، کله چه عیلی متولد شو) وویل (مریمی له ډیری حیاء) کشکی که مړه وی زه پخوا له دی حاله او وی زه (اوس یو څیز) هیر شوی بیخی له زړونو وتلی.

تفسیر: یعنی د لنګوالی د درد له شدته د یوی زړی خرما ونی ویخ ته چه په یوه او چته ځای کښی ولاړه وه . پناه ئی یووړه (او هلته پته کیناسته) په دغه وقت کښی د درد له تکلیفه او د یواځی والی او بیکسی او ضرورت او راحت د سامان د فقدان او نشتوالی لامله (له وجی) او له تولو څخه زیات داسی مشهوره پاکه صافه عفیفه جینځ له دینی حیثیته د مستقبل بدنامی او رسوائی اندیښنی او تصور څخه سخته ناقراره او پریشانه وه ـ تر دی پوری چه د هم دغه کرب او اضطراب په غلبه کښی یو ناڅاپه داسی یوه جمله یی هم له خولی ووته ﴿ یَلْیَکُونُ وَ اَنْ کَبُلُ لَلُهُ اَلَّا لَاللَهُ وَ اَللَهُ اَللَهُ اَللَهُ اَللَهُ وَ اَللَهُ دَا اللّهُ وَ اَللَهُ وَ اَللّهُ وَ اَللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

کرب او اندیښنی له شدته هغه زیری او بشارات چه د پرښتی له خوا دی ته ورکړی شوی وو تری بیخی هیر شوی وو.

## فَنَادُىهَا مِنُ تَحْتِهَا ۗ ٱلاَتَحُزَنَ قَدُجَعَلَ رَبُّكِ تَعْتُكِ سَرِيًّا ۞وَهُـزِّيُ ۗ إِلَيْكِ بِجِذُعِ النَّخُلَةِ تُلْقِطُ عَلَيْكِ رُطَبًا جَذِيًّا ۞

پس غږ وکړ (پرښتی) دغی (مریمی) ته له لاندی طرفه د دی چه مه خپه کیږه په تحقیق ګرځولی ده رب د تا لاندی (له قدمونو) د تا چینه (یا سردار چه عیسٰی دی). او وخوځوه (وڅنډه) خپل ځان ته بیخ د خرما چه راتوی کاندی پر تا خرما یخی لوندی تازه.

تفسیر: دغه ځای چه صدیقه مریمه رضی الله تعالیٰ عنها د خرماؤ د ونی تر ویخ لاندی (پته)
ناسته وه \_ لږ څه اوچت ؤ \_ له دی نه د ښکته ځای څخه بیا همغی پرښتی ورغږ کړ چه
«مه خپه کیږه او مه پریشانیږه! بلکه د الله تعالیٰ په قدرت هر قسم ظاهری او باطنی اطمینان
حاصل کړه ښکته وګوره چه پاک الله خاص تاته څرنګه چینه یا نهر جاری کړی دی \_ چه تری
وڅښی \_ او ستا د خوراک دپاره پاس وګوره \_ چه (له دغی وچی کلکی د خرما د ونی څخه چه
ته په ویخ کښی ئی پته ناسته ئی) څنګه پخه تازه \_ پسته خرما سم د لاسه پیدا کړی ده \_ څو
ئی وڅنډی او تری وخوری».

تنبیه: ځینو اسلافو (دغه منادی عیسی علیه السلام بللی او له تحت څخه د مریمی صدیقی نس ئی مراد کړی او) د «سری» معنی یی په چینه سره کړی ده ـ ظاهر دی چه دغه چینه د خرق العادت په صورت بهولی شوی ده ـ او خرما هم بیموسمه په وچی ونی لگیدلی ده د دغو خوارقو د لیدلو د بی بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها په زړه کښی تسکین او اطمینان پیدا او د تفریح او خوښی اسباب ورمهیا شول. او لکه چه مفسرین لیکی په دغه حالت کښی دغه شیان بی بی مریمی ته نافع او مفید هم ؤ ـ او دی ورته ضرورت هم درلود (لرلو) (نو ځکه د الله په حکم په هم دغه اکل او شرب سره بیرته روغه جوړه شوه.)

#### فَكُلِلُ وَاشُرَ<sub>ِ</sub> بِي وَقَرِّى عَيْنَاأَ

پس خوره (دا خرما) او څښه (دا اوبه) او (رڼی) یخی کړه سترګی خپلی (په عیلی دا خوشحاله شه).

**تفسیر:** یعنی پخه تازه خرما وخوره! او د دغی مخصوصی چینی د اوبو څخه وڅښه! او خپل پاک او مطهر ووړکی ته ګوره! او خپلی سترګی دی پری یخی او رڼی کړه! او د وروسته غم مخوره! چه الله تعالیٰ د ګردو (ټولو) مشکلاتو لری کوونکی دی.

# فَإِمَّا تَرِينَ مِنَ الْبَشُرِ آحَدًا 'فَقُولِ آِنْ نَذَرُتُ لِلرَّحْلِنِ صَوْمًا فَلَنَ الْكِوْرِ الْمِنْ الْمُنْ الْمُلِدِ الْمُؤْمِ الْمِنْ الْمُلْوَالْمُومَ الْمِنْ الْمُلْوَالْمُومَ الْمِنْ الْمُلْوَالْمُؤْمِ الْمُنْ الْمُلْوَالْمُؤْمِ الْمُنْ الْمُلْوَالِمُ الْمُنْ الْمُلْوَالِمُ الْمُنْ الْمُلْوَالِمُ الْمُنْفِقِ الْمُنْ الْمُلْوَالِمُ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفَاقِلَ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِيقِيقِ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفِيقِيقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفَاقِقِ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفَاقِلُقِ الْمُنْفَاقِلُولُولِي الْمُنْفَاقِ الْمُنْفَاقِلُولُولِيقِلْمُ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِيقِيقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِيقِيقِيقِ الْمُنْفِقِيقِيقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِيقِيقِيقِيقِيقِيقِ الْمُنْفِقِيقِيقِيقِيقِيقِيقِيقِيقِيقِيقِ

پس که ولید تا له خلقو څخه یو څوک (چه د عیسٰی د تولد پوښتنه ئی در څخه کوله) نو ووایه بیشکه زه چه یم نذر کړی می ده پر ځان رحمٰن ته روژه (له کلامه) پس له سره به خبری ونه کړم زه نن ورځ له هیڅ یوه انسان سره!

## فَأَتَتُ بِهِ قُوْمُهَا تَحْمِلُهُ قَالُوا لِمَرْيِكُمُ لَقَدُ جِئْتِ شَيْئًا فَرِيًّا ﴿

پس راغله (مریمه) سره له دغه (عیسٰی) قوم خپل ته چه اخیستی ئی وه هغه (عیسٰی په غیر کښی کله چه قوم ئی ولیده) نو وویل (یهودانو) ای مریمی په تحقیق راوړی دی (او کړی دی) تا یو څیز عجیبه مخالف له عادته.

تفسیر: یعنی عیسٰی علیه السلام ئی پخپلی غیر کسی ونیو \_ او د خپل قوم به مخ کسی راغله \_ نو کرد (تول) خلق د دغه وضعیت د لیللو څخه هک پک \_ حیران او متحیر پاتی شول \_ او  $\mathcal{V}$ ردو (تولو) په داسی ویناؤ خوله وپرانستله، ای مریمی تا بلا و کړله ـ او داسی غټه خبره دی پیدا کړه ـ نو ژر شه ووایه چه دغه ساختگی شی دی له کومه راوړ له دی نه به لوی دروغ او خلاف العادت خبره څه وی چه یوه پیغله بی میړه جینځ (چه تر نن پوری به لا حائضه هم نوی شوی) داسی دعوی و کړی چه د ما کره ځوی شوی دی (بی له پلاره).

# يَاخْتَ هُمُ وْنَ مَا كَانَ آبُولِدِ امْرَاسُوءِ وَمَاكَانَتُ أَتُكِ بَغِيًّا اللَّهِ

ای خوری د هارون! نه ؤ پلار د تا سړی د بدی او نه وه مور ستا بدعمله (نو دا ته ولی داسی شوی؟)

تفسیر: یعنی پری بدگمانه شول او داسی ئی ورته وویل چه ستا مور او پلار او کورنی او کهول له قدیم الایامه تر اوسه پوری په عفت او عصمت او طهارت معروف دی نو په تا کښی دغه بد خصلت له کومه شو؟ د نیکانو له اولاده ؤ څخه د بدی صدور د حیرت او تعجب وړ (لایق) دی. تنبیه: بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها ته ئی «اخت هارون» ځکه وویل چه د حضرت مولی د ورور هارون علیه السلام له نسله وه گواکی له «اخت هارون» څخه «اخت قوم هارون» مقصود دی ـ لکه چه و اُوکُورُاخاعُور که کښی هود علیه السلام ته د «عاد» ورور ویلی دی حال دا چه «عاد» د دی قوم د اصلی مورث نوم ؤ او ممکن دی د «اخت هارون» څخه د هغه ظاهری معنی ئی واخیسته شی لکه چه له ځینو صحیحه ؤ احادیثو څخه ظاهریږی چه د بی بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها دغه ورور یو صالح سړی ؤ ـ نو د کلام حاصل داسی شو چه «ای مریمی ستا پلار متقی او مور دی عابده او ورور دی صالح او پاس نسب دی عین «هارون علیه السلام» ته رسیږی متقی او مور دی عابده او ورور دی صالح او پاس نسب دی عین «هارون علیه السلام» ته رسیږی ـ نو سره له دومره مفاخرو او محاسنو له تا څخه داسی بد کار ولی ښکاره شو.

#### فَأَشَارِتُ إِلَيْهُ

#### نو اشاره وکړه (مريمي) هغه ته (چه له دغه عيسي سره وغږيږئ!)

تفسیو: یعنی صدیقی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها پخپل لاس سره د خپل وړوکی په لوری (چه تی ئی په خوله کښی ؤ او د خلقو دغه ګردی (ټولی) خبری ئی په ځیر سره اوریدی) اشاره وکړه چه تاسی پخپله له ده نه پوښتنه وکړئ.

#### قَالُواكِيفُ نُكَلِّوُمَنُ كَانَ فِي الْمَهُدِ صَبِيًا

# نو وویل (خلقو) څرنګه خبری وکړو مونږ له هغه چا سره چه دی هغه په مهد (ځانګو یا غیږ) کښی وړوکی (تی رودونکی).

تفسیر: یعنی سره له دغسی شرمناکه حرکته دی ته لا وگوره چه پر موند ملندی هم وهی او مسخری راپوری کوی چه دغه خپل جواب د دغه تی رودونکی وړوکی ماشوم څخه واورئ! بنه نو د یوه داسی نوی ځیږیللی هلک سره به موند څرنګه سؤال او جواب وکړی شو؟ تنبیه: ﴿ مَنْکَانَ فِي الْمَهُوْمَيِيًّا ﴾ کښی د ﴿ کَانَ ﴾ لفظ پر دی دلالت نه کوی چه عیلی علیه السلام د خپل دغه تکلم په وقت کښی «صبی» نه ؤ پاتی په قرآن عظیم کښی داسی مضامین ډیر استعمال شوی دی مثلاً په ﴿ وَکَانَ اللهُ عَفْرُازَجِیمًا ﴾ یا ﴿ وَکَرَتُواالزِّنَ اِنَّهُکَانَ فَاحِثَهُ ﴾ یا ﴿ وَکَرَتُواالزِّنَ اِنَّهُکَانَ فَاحِثَهُ ﴾ یا ﴿ وَکَرَتُواالزِّنَ اِنَّهُکَانَ فَاحِثَهُ ﴾ یا ﴿ وَکَرَتُوالزِّنَ اِنَّهُکَانَ فَالْتَهُمُومَو شَهِیدُ ﴾ یا ﴿ وَکَرَتُواالزِّنَ اِنَّهُکَانَ فَالْتَهُمُومَو شَهِیدُ ﴾ یا ﴿ وَکَرَتُواالزِّنَ اِنَّهُکَانَ فَاکَوْمَتُهُ ﴾ یا ﴿ وَکَرَتُواالزِّنَ اِنَّهُ کَانَ فَالْتَهُمُومَو تُومِی الله د ماضی زمانی د سلسلی د پری ﴿ کَانَ ﴾ استعمال د داسی مضمون دپاره شوی دی چه د هغه سلسله د ماضی زمانی د سلسلی د پری کیدلو سره نه وی منقطع شوی ـ او دلته د ﴿ مَنْکَانَ فِي الْمَهُومِیمًا ﴾ په تعبیر کښی دغه نکته شته چه ویونکو دغه د تکلم نفی د یوی ضابطی او عمومی قاعدی په ډول (طریقه) وړاندی کړی وه ـ یعنی نه صرف عیلی پروت تی رودنکی وی عادتاً کلام محال دی.

#### قَالَ إِنَّى عَبُدُ اللَّهِ السِّنِي الْكِتْبُ وَجَعَلَنَي نَبِيًّا ﴿

وویل (عیسٰی) چه بیشکه زه بنده د الله یم؛ راکړی ئی دی ماته کتاب او کرځولی یم زه الله نبی.

تفسیر: یعنی د قوم په منځ کښی هم دغه خبری او اتری کیدی چه الله تعالیٰ مسیح علیه السلام په خبرو راوست او د عیسی علیه السلام هغه وینا چه په دغه وقت کښی ئی وکړه ـ د دغو د هغه تردد او د غلطو او فاسدو خیالاتو تردید ئی وکړ ـ چه اوس یا وروسته له دی نه د ده په نسبت قائم کیدونکی ؤ. «زه بنده د الله یم» یعنی نه پخپله الله تعالیٰ او نه د الله تعالیٰ ځوی یم ـ لکه چه د هم دی عقیدی د تردید دپاره ړومبی د مسیح علیه السلام د ولادت او نورو حالاتو مفصلاً بیان وفرمایه.

«او گرخولی ئی یم نبی» یعنی مفتری او کاذب نه یم لکه چه یهودان گمان کوی.

تنبیه: د آل عمران او مائده په سورتونو کښی د حضرت مسیح علیه السلام د تکلم فی المهد په متعلق کلام کړی شوی دی ـ هغه دی هلته ولوست شی ـ د صحیح بخاری شریف په حدیث نبی کریم صلی الله علیه وسلم د هغو دریو هلکانو په نسبت چه د تکلم فی المهد ذکر فرمایلی دی له هغوی ځنی یو هم دغه حضرت مسیح علیه السلام بن مریم دی ـ مگر نن، پرون خلق د قرآن او

حدیث په خلاف د حضرت مسیح د تکلم فی المهد څخه انکار کوی حال دا چه د دوی په لاس کښی د نصرانیانو د عمیاء تقلید څخه ماسواء بل هیڅ یو دلیل نشته.

# وَّجَعَلَنِي مُابِرًكًا أَيْنَ مَا كُنْتُ وَأَوْصِينَ بِالصَّالُوةِ وَالزُّكُوةِ مَادُمُتُ حَيًّا ﴿

او کرځولی یم زه (الله) برکت ناک په هر ځای کښی چه اوسیږم او تاکیدی حکم ئی فرمایلی دی ماته په لمانځه سره او په زکوة سره تر څو چه زه یم ژوندی.

تفسیو: یعنی تر غو چه ژوندی یم ـ د هر وقت او د هر ځای سره مناسب د هر قسم صلاوة او زکوة حکم چه شوی وی، د هغو د شرطونو او حقوقو د رعایت سره ئی برابر تل ادا کوم. لکه چه په بل ځای کښی د مؤمنینو په نسبت فرمایلی دی. 

﴿ الْکِیْنَ مُحْرِّفُولُومُونَا لِمُونِیْ ﴾ د دی مطلب داسی نه دی چه په هر آن او هر وقت کښی تل لمونځ به کوی بلکه مراد ئی دا دی چه په هر وقت او په هر قسم چه د لمانځه حکم شوی وی تل په مداومت سره د هغه حکم تعمیل کوی او د هغه برکات او انوار تل پر دوی محیط او چاپیر وی. که کوم سری داسی ووائی «غو چه مونږ ژوندی یو پر لمانځه ـ زکوة ـ روژه ـ حج او نور مامور یو » نو آیا د هغه مطلب به داسی اخیست کیږی چه هر یو مسلمان مامور دی چه تل هر ساعت لمونځ وکړی ـ او هر ساعت زکوة ورکړی ـ (که د نصاب مالک وی که نه وی) هر وقت روژه ونیسی ـ هر وقت حج وکړی ـ د حضرت مسیح علیه السلام په متعلق هم د «مادمت حیا » مطلب هم داسی واخیست شی. په یاد ئی ولرئ چه د «صلوة » لفظ یواځی له هم دغه اصطلاحی لمانځه سره نه دی مخصوص. لوی قرآن له ملائکو او انسانانو څخه تیر شوی د گرد (تول) جهان په طرف هم د «صلوة » نسبت گړی دی

## وَّبُرُّا بِوَالِدَ تِيُ وَلَمْ يَجُعَلِٰنَ جَبَّارًا شَقِيًّا ۞

او (گرځولی یم زه الله) نیکی کوونکی له مور خپلی سره او نه ئی یم گرځولی زه سرکښه بدبخته.

تفسیو: هر کله چه هیڅوک ئی پلار نه ؤ ـ نو یواځی د مور نوم ئی واخیست دغه کردی (تولی) جملی چه د ماضی په صیغو سره راوړی شوی بیشکه د هغوی معانی په ماضی سره اخیستلی کیږی لیکن داسی چه متیقن الوقوع مستقبل ئی ماضی فرض کړی دی لکه چه په آن آمر الله فلاتو کښی د ماضی د صیغو په استعمالولو کښی تنبیه ورکړه چه د دغو ګردو (تولو) شیانو کیدل په مستقبل کښی داسی یقینی او قطعی دی لکه چه واقع شوی دی د حضرت مسیح علیه السلام د دغه خارق العادت خبرو، اترو ـ او له هغو اوصافو او خصائلو چه بیان کړل شول ـ په ډیر بلاغت سره د هغه ناپاک تهمت تردید وشو چه د ده پر ماجده والده لګولی شوی ؤ ـ اول خو د داسی ووړکی وینا ـ او داسی جامع او مؤثر کلام طبعاً د دښمنانو چپ کوونکی ؤ ـ بیا په داسی یو ووړکی کښی چه دومره سوچه خصال وموندل شی ـ نو ښکاره ده چه هغه (العیاذ بالله) څرنګه ولدالزنا ـ کیدی شی لکه پخپله د دوی له دی اقرار څخه هم ظاهریږی

## وَالسَّلْهُ عَلَّ يَوْمَرُولِكُ شُّ وَيُومَ آمُونُ وَيَوْمَ أَبْعَثُ حَيًّا

او (وویل عیسٰی) سلام دی پر ما په هغه ورځ چه ځیږولی شوی یم (له مسه د شیطانه او نورو بدیو (او خرافاتو) او په هغه ورځ چه مرم به (له عذابه د نزعی او د قبره) او په هغه ورځ چه پورته به کړی شم ژوندی (له عذابه د قیامت

تفسیر: د دی جملی سره سمه بله هم دغسی جمله پخوا له دی نه د حضرت یحیٰی علیه السلام په ذکر کښی مذکوره شوه ـ د دغو دواړو په منځ کښی هم دغومره فرق شته چه هلته پخپله د الله تعالیٰ له لوری کلام ؤ او دلته د حضرت مسیح علیه السلام له ژبی هم هغه خبری ویلی شوی دی ـ او هم د «سلام» او د «السلام» فرق د لحاظ قابل دی.

(او فرمائی الله د هغه صفت چه مو اوس وکړ)

# ذالِكَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمْ قُولَ الْعَقِّ الَّذِي فِيهُ يَمْتَرُونَ الْعَقِ الَّذِي فِيهُ يَمْتَرُونَ

دغه (موصوف) عیسٰی محوی د مریمی دی (فرمایلی دی الله په شان د عیسٰی کښی خبره حقه رښتیا هغه چه په دی کښی سره جګړی کوی (خلق).

تفسیر: یعنی د مسیح علیه السلام شان او صفت هم دغه دی چه پاس بیان شو په یوه رښتیا او 
ښکاره خبره کښی خلقو چتی(فضول) جگړی او مناقشی پیدا کړی دی. او راز راز (قسم قسم)
اختلافات ئی پکښی درولی دی چه یو تری خدای جوړوی ـ بل ئی د الله تعالیٰ عُوی گڼی ـ بل
یی کذاب او مفتری بولی ـ بل د ده پر نسب او نورو طعنی وهی ـ رښتیا خبره خو هم دغه ده
چه ښکاره کړی شوه چه مسیح علیه السلام خدای نه دی بلکه د الله تعالیٰ یو مقرب بنده دی ـ
کاذب او مفتری نه دی ـ بلکه یو رښتین نبی دی. د ده حسب او نسب گرد (تول) سره پاک
دی ـ الله تعالیٰ ده ته «کلمة الله» فرمایلی دی. او ممکن دی د ﴿ قُولَ النّی ﴾ معنی هم دغه
«کلمة الله» وی.

## ٵػٵؽڔڵۼٳٙڹؙؾۜؾڿؚۮؘڡؚڽؙٷٙڸڽٟڵۺؙؠڂڹؘ؋ٵٟۮٙٳڡؘۜۻٛؽٳٛڡٚۯٳڣٚٳٮۜٛؠٵؽٷٛۅڷ ڵٷػؙؽؙڣؘڲڰ۫ۅٛڽؙؖ۞

نه ښائيږي الله ته دا چه ونيسي ولد (هيڅوک) پاکي ده ده ته (له نيولو د

ولد) هر کله چه حکم وکړی دی د يوه کار پس بيشکه هم دا خبره ده چه وائی هغه ته (موجود) شه پس هغه موجود شی.

تفسیر: هغه ذات ته چه د ده د یوه (کن ـ شه!) څخه هر شی موجودیږی د ځوی او لمسی څه ضرورت لاحق دی؟ آیا (العیاذ بالله) اولاد به د ضعف په وقت کښی ورسره کومک او مرسته (مدد) کوی؟ یا د مشکلاتو په وقت کښی به ئی لاس سپکوی؟ یا وروسته له هغه به د ده نوم ژوندی ساتی؟ او که داسی کومه شبهه درپیدا شوی وی چه عموماً انسانان له مور او پلاره پیدا کیږی نو د حضرت مسیح علیه السلام پلار څوک دی؟ نو د هغه جواب هم دغه د هر گن فیگون په جمله کښی راغی. یعنی داسی مطلق قادر ته دغه څه اشکال لری چه یو هلک بی له پلاره پیدا کړی؟ که عیسایان الله تعالیٰ د مسیح پلار او صدیقه مریمه د ده مور ګڼی نو العیاذ بالله د میړه (خاوند) او د ښځی د نورو تعلقاتو اقرار به هم کوی؟ سره له دی چه پلار ئی ودروی نو د تخلیق طریقه خو به هم هغسی نه وی چه بالعموم په والدینو کښی دی نو بیا په بی پلاره پیدا کولو کښی به څه اشکال وی؟

# وَإِنَّ اللهَ رَبِّيُ وَرَبُّكُمُ فَاعُبُكُولُا هَا ذَاصِرَاطُ مُّسُتَقِيدُ وَفَاخْتَلَفَ الْكَفْرَابُ مِنْ اللهُ وَيَعْ مُوامِنْ مَشْهَدِيوُمِ عَظِيمُ وَالْمِنْ مَشْهَدِيوُمِ عَظِيمُ وَالْمِنْ مَشْهَدِيوُمِ عَظِيمُ وَالْمِنْ مَشْهَدِيوُمُ عَظِيمُ وَالْمَالُونُ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ عَظِيمُ وَالْمِنْ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ عَظِيمُ وَالْمِنْ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ وَالْمُنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَالْمِنْ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَالْمِنْ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ وَالْمُنْ اللهُ عَلَيْهُ وَالْمُنْ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَالْمُنْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَالْمُنْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْمُ عَلَيْكُمْ عَلْكُمْ ع

او (وویل عیسی) بیشکه الله رب ځما دی او رب ستاسی دی پس عبادت کوئ تاسی د الله؛ هم دغه لیاره سمه صافه برابره . نو بیا اختلاف و کړ ډلو (د نصاری په باب د عیسی کښی) له منځ د دغو (خلقو) نو خرابی ده دپاره د هغو کسانو چه کافران شوی دی له حاضریدو د هغی ورځی ډیری لوئی (د قیامت نه).

تفسیر: دغه د چا خبره ده ؟ د ځینو په نزد دا د حضرت مسیح علیه السلام مقوله ده ـ ګواکی پخوا له دی نه د حضرت مسیح هم هغه خبری چه له ﴿ قَالَ إِنَّ عَبْدُاللَّهُ ۚ ﴾ الآیة - څخه نقل کړی شوی دی دا د هغه تکمله شوه په منځ کښی د مخاطبینو د تنبیه دپاره له ﴿ ذَلِكَ عِیْنَی ایْنُ مُرْیَمٌ ﴾ څخه د الله تعالیٰ کلام و . ځما په نزد بهتر دا دی چه دغه د ﴿ وَاَدْکُرُ فِی الْکِیْ مُرْیَمٌ ﴾ الآیة ـ سره ولګولی شی ـ یعنی (ای محمده صلی الله علیه وسلم!) په کتاب کښی د مریمی او د مسیح علیه السلام د حال هغه مذکور چه شوی دی ـ وائی وروه! او ووایه چه ځما او ستاسی رب الله دی . یواځی د هم دغه عبادت وکړئ! ځوی او لمسی ورته مه دروئ! الله تعالیٰ د توحید داسی سمه صافه لیاره درښوولی ده چه هیڅ لوړه ، ژوره (نشیب و فراز) کوږوالی نه لری ـ او

گردو (تولو) انبیاو د هم هغه په طرف لیار ښوونه کړی ده ـ لیکن خلقو ډیری فرقی جوړی کړی دی او بیلی بیلی لیاری ئی ایستلی دی ـ نو هغه کسان چه له توحید څخه انکار کوی نو هغوی ته د ډیری هولناکی ورځی (قیامت) له تباهی څخه خبردار کیدل په کار دی چه خامخا راتلونکی دی.

# اَسْمِعُ بِهِمْ وَابْصِرُ يَوْمَ يَانْتُوْنَنَا لِكِنِ الظّٰلِمُوْنَ الْيَوْمَ فِي ضَلْلِ مُّبِينٍ ۞

خه ډیر ښه اوریدونکی به وی دوی او خه ډیر ښه لیدونکی (به وی دوی په هغی ورځی کښی چه رابه شی دوی مونږ ته لیکن ظالمان نن ورځ په ګمراهی ښکاره کښی دی.

تفسیر: یعنی نن چه اوریدل او لیدل مفید دی دوی بیخی کانه او پانده شوی دی ـ او د قیامت په ورځ چه لیدل او آوریدل له سره فائده نه رسوی د دوی سترګی او غوږونه خلاصیږی او په دغی ورځی کښی به داسی خبری اوری چه زړونه ئی تری پړق چوی او داسی مناظر او ننداری به ګوری چه د هغو د لیدلو څخه به د دوی څیری تکی توری الوځی (نعوذ بالله منه!)

# وَآنَٰذِرُهُمْ يَوْمَ الْحَسَرَةِ إِذْ قَضِي الْأَمْرُ

او وویروه ته دوی له ورځی د حسرت (او ارمانه) کله چه فیصله کړی شی کار (د حساب او کتاب)

تفسیر: کفارو ته به د افسوس او ارمان کولو ډیری مواقع وردمخه کیږی او آخری موقع به هم هغه وی کله چه مرګ د یوی ګډی پشان راوستی شی او د جنت او د دوزخ په منځ کښی د ګردو (ټولو) په مخ کښی په داسی حال کښی چه ګرد (ټول) به ورته ګوری ذبح کاوه شی ـ او داسی یو غږ به کیږی چه «جنتی دی په جنت کښی او دوزخی دی په دوزخ کښی د تل دپاره پاتی وی، وروسته له دی نه به مرګ هیچا ته نه راځی» نو په دغه وقت کښی کافران بالکل نا امیده کیږی او د حسرت لاسونه به سره مښی او ګوتی به چیچی،

څه په کار ده اوس ژړا او انګولا . لوښي مات او غوړی توی شول په بیدیا

#### وَهُوْ نِي عَفَلَةٍ وَهُمُ لَا يُؤُمِنُونَ @

#### حال دا چه دوی (په دنيوی) غفلت کښي دی او دوی ايمان نه راوړی

تفسیر: یعنی په دغه وقت کښی دوی د داسی ورځی په راتګ باور نه کوی او د غفلت په نشو کښی مخمور پراته دی او په ډیره درنه هیره کښی لویدلی دی خو څه مهال (وخت) چه له قیامت د لویو مصائبو سره مخامخ کیږی ـ نو دلته وائی کشکی هلته مو سترګی خلاصی کړی وی او پخپلو نفعو او زیانونو پوهیدلی وی مګر د دغی ورځی حسرت او افسوس دوی ته هیڅ په درد نه خوری ځکه

لكيا وى تل په لوبو له نن ورځ وى بيغم . الآن قد ندمت وما ينفع الندم

#### إِنَّا غَنُ نَرِثُ الْرَضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَ إِلَيْ نَا يُرْجَعُونَ ٥٠٠

بیشکه مونږ چه یو هم دا مونږ وارث کیږو د ځمکی او د هغه چا چه پر دغه ځمکی دی او خاص مونږ ته به راوستی شی دوی (دپاره د جزا)

تفسیو: یعنی د هیچا مال او ملک به باقی نه پاتی کیږی، هر شی به مستقیماً د خپل حقیقی مالک په طرف رجوع کوی الله تعالیٰ به پخپله بالذات علی الاطلاق حاکم او متصرف وی، په هر څیز کښی په هر قسم سره چه اراده وفرمائی سم له خپله حکمته سره پکښی تصرف کوی ـ د دنیا د هغو سامانونو چه تاسی ئی په غفلت کښی غورځولی یئ وارث او مالک یواځی هم هغه وحده لاشریک له الله تعالیٰ پاتی کیږی. د مال او د ملک ګرد (تول) طویل او عریض دعوی کوونکی ټول د فنا او او اوال په کنده کښی غورځاوه شی.

### وَاذْكُرُ فِي الْكِتْبِ إِبْرُهِيْهُمْ

او یاد کړه (ای محمده! امت خپل ته) په کتاب (قرآن) کښی (قصه د) ابراهیم

تفسیو: په تیره رکوع کښی د حضرت مسیح علیه السلام او د صدیقی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها قصه بیان او د نصرانیانو تردید وکړی شو چه دوی یو انسان د رحمٰن په ځای دراوه، په دغه رکوع کښی د مکی معظمی د مشرکینو د شرمولو دپاره د حضرت ابراهیم علیه السلام قصه اوروله شی ـ چه دی عین تر خپل پلار سره څرنګه او د شرک پر خلاف کلک ودرید او له شرکه او بت پرستی څخه ئی منع کوله؟ او ګردو (ټولو) ته ئی وویل چه که له شرکه لاس واخلئ ـ او

د وحدت پر سمه لیاره روان شئ! کله چه خپل تبلیغ او هدایت ئی بی اثره ولید نو وطن، اقارب او گرد (ټول) هیواد والائی هم پریښودل، او محضاً لله ئی هجرت اختیار کړ. د مکی مکرمی مشرکانو داسی دعوی کوله چه دوی د ابراهیم علیه السلام له اولادی او د هم هغه پر دین قائم دی نو دا ئی هغوی ته وروښوول چه ستاسی د پلار ابراهیم علیه السلام رویه د بتانو په نسبت څه ډول (طریقه) وه؟ که د آباؤ او اجدادو تقلید کوئ، نو د داسی یو پلار تقلید وکړئ! او له مشرکو پلرونو او نیکه گانو نه هم هغسی مرور او بیزاره شئ ـ لکه چه ابراهیم علیه السلام تری بیزاره شوی ؤ.

#### اتَّهُ كَانَ صِدِّيقًا تُبِيًّا ۞

#### بیشکه دغه (ابراهیم) ؤ صدیق (ډیر رښتینی) نبی

تفسیر: د «صدیق» معنی دا ده چه ډیر زیات رښتیا ویونکی چه پر خپلو خبرو د عمل کولو له پلوه بیخی رښتین ثابت او د خپل قول او عمل توافق په رښتیا سره ګردو (ټولو) ته ښیی. یا خو «صدیق» هغه رښتین او پاک طینت سړی ته وائی چه د ده په زړه کښی د رښتیا قبلولو دپاره نهایت اعلیٰ اکمل استعداد موجود وی. هر هغه خبره چه د الله تعالیٰ له جانبه ور ورسیږی هغه بلا توقفه د ده په زړه کښی ځای ونیسی ـ او بیخی د شک او تردد ځای او ګنجائش پکښی پاتی نشی ـ ابراهیم علیه السلام په هری یوی معنی سره «صدیق» ؤ او کله چه د «صدیقیت» دپاره «نبوت» نه دی لازم نو ځکه ئی وروسته د «صدیقاً » سره «نبیا » هم وفرمایل او پر نبوت ئی هم تصریح وکړه ـ له هم دی ځایه معلوم شو چه د کذبات ثلاثه حدیث او په «نحن احق بالشک من ابراهیم» او نورو روایاتو کښی د کذب او شک هغه معنی نه ده مراده چه د کلام له سطحی څخه مفهرمیږی.

# إِذْ قَالَ لِآبِيهِ يَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَالا بَيْمَعُ وَلاَيْبُصِرُو لَا يُغْنِي عَنْكَ شَيًّا ٣

کله چه وویل (ابراهیم) پلار خپل ته ای پلاره څه دپاره عبادت کوی ته د هغه څیز چه نه اوری او نه وینی او نه دفع کولی شی له تا نه هیڅ څیز.

تفسیر: یعنی هغه چه ګوری او آوری او په مشکلاتو کښی هم پکار راځی ـ مګر واجب الوجود نه وی د هغه عبادت هم نه دی جائز څه ځای د دی چه د یوی بی ځانه تیږی (ګټی) یا بی روحه بت چه نه لیدی شی او نه اوریدی شی او نه ځمونږ څه په کار راځی او پخپله ځمونږ په لاسونو جوړ شوی او توږلی شوی دی هغه خپل معبود ودروو ـ نو دغه عمل د هیڅ یو عاقل او پوه

سړی کار له سره نشی کیدی.

# يَّابَتِ إِنِّ قَدُجَاءَ فِي مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمُ يَاثِكَ فَاتَّبِعْنِيُ آهُدِكَ صِرَاطًا سَوِيًّا اللهُ

ای پلاره ځما بیشکه زه چه یم په تحقیق راغلی دی ماته له علمه هغه قدر چه نه دی راغلی تاته نو متابعت وکړه ځما چه وبه ښیم تاته لیاره سمه برابره.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ماته د توحید او د معاد او د نورو صحیح علم راکړی او د شریعت له حقائقو څخه ئی واقف کړی یم که ته ځما متابعت وکړی نو زه به دی پر داسی سمی صافی لیاری بیایم چه د الله تعالیٰ تر رضاء پوری رسیږی پرته (علاوه) له دی نه نوری ګردی (تولی) لیاری داسی خرابی او کړی دی چه پر هغو باندی له تللو څخه هیڅوک بری او نجات نشی موندلی.

# كَأَبَتِ لَاتَعْبُرُ الشَّيْطِيُّ إِنَّ الشَّيْطِي كَانَ لِلرِّحْلِي عَصِيًّا ۞

ای پلاره محما مه کوه عبادت د شیطان (په ارتکاب د منهیاتو)؛ بیشکه شیطان دی له رحمٰن څخه ډیر نافرمانه (سرکشه).

تفسیر: د بتانو عبادت په شیطانی اغواء او لمسون کیږی ـ او شیطان د دغه حرکت له لیدلو څخه ډیر زیات خوشالیږی نو په دی لحاظ گواکی د بتانو عبادت د شیطان عبادت دی او د شیطان عبادت گواکی د رحمٰن څخه انتهائی نافرمانی ده . ښائی د هوکییا په په لفظ سره دی لوری ته هم توجه ورکړی وی چه د شیطان د ډومبنی نافرمانی اظهار په هغه وقت کښی شوی ده چه ستاسی د پلار آدم علیه السلام په مقابل کښی د تعظیمی سجدی حکم ورکړی شوی ؤ لهذا د آدم علیه السلام اولادی ته د ډیر شرم او ننګ ځای دی چه د رحمٰن څخه مخ واړوی او له شیطان سره خپله یارانه ونښلوی ـ یا هغه قدیمی ازلی دښمن خپل معبود و گرځوی.

# بَالْبَتِ إِنَّ أَخَافُ آنُ يَبَسَّكَ عَذَانُ عِينَ الرَّحْمِن فَتُكُونَ لِلسَّيْطِن وَلِيَّاهِ

ای پلاره ځما بیشکه زه چه یم ویریږم له دی نه چه وبه رسیږی تاته عذاب له رحمٰن څخه (لامله «له وجی» د متابعت د شیطان) پس شی به ته شیطان ته دوست (ملګری په دوزخ کښی).

تفسیر: یعنی د رحمٰن د عظیمه ؤ رحمتونو اقتضاء دا ده چه پر گردو (تولو) بندگانو ئی شفقت او مهربانی وی لیکن ستا د بدو اعمالو له شامته ویره ده چه هم دغه حلیم رحیم او کریم الله تعالیٰ هم په قهر نشی او پر تاسی کوم سخت آفت نازل نه کړی چه په هغه کښی د اخته کیدلو لامله (له وجی) تل تر تله د شیطان رفیق او ملگری شغ یعنی د کفر او شرک له مزاولته په مستقبل کښی د ایمان او توبی توفیق درپه برخه نشی ـ او د اولیاء الشیاطین په ډله کښی شامل شی ـ او په دائمی عذاب کښی وغورځاوه شی عموماً مفسرینو دغه معنی اخیستی ده لیکن حضرت شاه صاحب لیکی. ـ «یعنی د کفر له وباله که کوم آفت راشی نو له شیطانه به مدد غواړی یعنی له بتانو څخه ـ اکثر خلق په هم دغسی وقت کښی شرک کوی» والله اعلم.

# قَالَ أَلْفِكُ أَنْتُ عَنُ الْهَتِي يَابُرُهِ يُؤْلِنِ لَوْتُنْتَهِ لَرُدُمُنَاكَ وَالْحُرُنِ وَلَيَّا

وویل (آزر پلار د ابراهیم) آیا مخ ګرځونکی ئی ته له (عبادت د) معبودانو ځما ای ابراهیمه، که منع نشوی ته (له دی کاره) نو خامخا وبه ولم هرومرو (خامخا) تا په تیږو (ګټو) (یا بدو خبرو) سره او ترک می کړه (او لری شه له مانه) ډیر مدت (چه ضرر می در ونه رسیږی).

تفسیو: د حضرت ابراهیم علیه السلام پلار (آزر) د خپل محوی د دغه تقریر له آوریدلو څخه وروسته ده ته وویل «معلومیږی چه ته محمونږ له معبودانو څخه بد عقیده ئی بس دی دا خپل وعظ او نصیحت او بد اعتقاد پریږده ـ که نه ته به بله کومه سخته خبره له ما څخه آوری بلکه محما په لاس به سنگساریږی که خپل خیر غواړی نو له ما څخه تر یوه مدت (مادام العمر) لری شه! چه زه نه غواړم چه ستا رنګ وګورم ـ او پخوا له دی نه چه زه پر تا لاس پورته کړم ته له دی محایه لری شه!»

#### قَالَ سَلَمْ عَلَيْكَ

#### وويل (ابراهيم) سلام (د متاركي د خبرو) دي وي په تا باندي.

#### سَأَسۡتَغۡفِوْلَكَ رَبِّى ٝ إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا®

ژر به مغفرت غواړم تاته له رب خپل (خو مسلمان شی)؛ بیشکه چه الله دی یر ما ډیر مهربان.

تفسیر: امید شته چه پاک الله پخپله مهربانی به ځما د پلار کناه معافوی حضرت ابراهیم علیه السلام د استغفار وعده ابتداء فرمایلی وه لکه چه د استغفار په وقت کښی څه مهال (وخت) چه د الله تعالیٰ مرضی ورمعلومه شوه نو استغفار ئی موقوف کړ ـ دغه بحث د توبی (براءة) په سورت په ۱۱۳ آیت (۱٤) رکوع کښی د دی آیت په فائده کښی تیر شوی دی هماگان لِلنَّپِی وَالَّذِیْنَ اَمُنُواَآنُ اَیَ تَعْفِرُواْلِلْمُشْرِکِیْنَ هُ هماته دی د دی تفسیر کښی ولوست شی.

# وَ اَغْتَزِلُكُوْوَمَاتَكُ عُوْنَ مِنَ دُونِ اللهِ وَاَدْعُوْارَ بِنَ عَلَى اللهِ اللهِ وَاَدْعُوْارَ بِنَ عَلَى اللهَ اللهِ وَالدَّعُوارِ بِنَ عَلَى اللهَ اللهِ وَالدَّعُوارِ بِنَ عَلَى اللهِ اللهِ وَالدَّعُوارِ بِنَ عَلَى اللهِ اللهِ وَالدَّعُوارِ فِي اللهِ وَاللهِ وَالدَّعُوارِ فِي اللهِ وَاللهِ وَالله

او په مخنګ به شم له تاسی (ټولو بت پرستانو) او له هغه څه چه تاسی ئی عبادت کوئ غیر له الله او عبادت به کوم (یواځی) د رب خپل امید لرم د دی چه نشم زه په عبادت د رب خپل کښی بدبخته (نا امیده لکه چه تاسی شوی یئ).

تفسیر: کله چه ځما د پند او نصیحت هیڅ اثر پر تاسی نه لویږی بلکه بالعکس ځما ویرولو او ډارولو ته هڅه هم کیږی نو اوس زه پخپله ستاسی په دغه کلی کښی نه پاتی کیږم او تاسی سره له ستاسی باطلو معبودانو پریږدم ـ او له دی وطنه هجرت کوم ـ غو له تاسو څخه گوښی (بیل) کینم ـ او د زړه په اطمینان سره د الله واحد عبادت وکړی شم ـ د الله تعالیٰ له فضله او کرمه کامل امید شته چه زه د ده بندگی وکړی شم او پکښی محروم او ناکامه پاتی نشم ـ کله چه په غربت او بیکسی کښی هم د ده عبادت وکړم ـ او د الله تعالیٰ لوی دربار ته دعاء وکړم ضرور ئی مستجابوی ـ ځما الله سمیع او بصیر او علیم دی او ستاسی د تیږو (ګټو) او لرګیو باطل معبودان داسی دی چه هومره ناری ورته ووهئ او ورته وژاړئ خو بیا هم ستاسی دعاوی نه آوری او په درد مو نه خوری.

#### فَكُلَّااعْتَزَلَهُمْ وَمَايَعُبُكُونَ مِنْ

# دُوْنِ اللهِ وَهَبُنَالَهُ إِسُعْقَ وَيَعْقُوْبٌ وَكُلَّاحِعَلْنَانِيبًا ۞

کله چه په څنګ شو (ابراهیم) له دوی نه په هجرت سره او له هغه څیزه (چه دوی ئی) عبادت کاوه غیر له الله نه نو وبښل مونږ ده ته (ځوی) اسحق او (لمسی) یعقوب؛ او هر یو (له دوی دواړو) ګرځولی ؤ مونږ نبی.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په لیاره کښی ئی هجرت وکړ او له خپلو اقاربو او خپلوانو څخه لری ولوید الله تعالیٰ ده ته له وطنه زیات شیان ورعطاء کړل چه د غریب الوطنی وحشت تری لری شی او هلته انس او سکون حاصل کړی. ښائی دلته ئی د حضرت اسمعیل علیه السلام ذکر ځکه نه وی فرمایلی چه هغه له ده سره نه ؤ ـ بلکه دی یی په وړوکتوب له خپله ځانه بیل کړی ؤ ـ او هم د هغه تذکره مستقلا راتلونکی ده.

تنبیه: حضرت اسحٰق علیه السلام د حضرت ابراهیم علیه السلام عُوی او حضرت یعقوب د حضرت اسحٰق علیه السلام عُوی دی ـ چه له هم دغی سلسلی څخه د بنی اسرائیلو سلسله پیدا کیډی او د هم دغو په اولاده کښی په زرهاؤ انبیاء پیدا شوی دی.

# وَوَهَبْنَالَهُوْمِينَ رُحْمَتِنَا وَجَعَلْنَالَهُوْلِسَانَ صِدْقِ عَلِيًّا ﴿

او بښلی ؤ مونږ دوی (دری واړو) ته له رحمته خپل (نبوت او حکمت) او کرځولی وه مونږ دوی ته (یعنی ابراهیم او ځامنو ته ئی) ژبه د صدق رښتینی (یعنی د نیکی) ډیره یورته مشهوره.

تفسير: يعنى الله تعالىٰ له خپل خاص رحمت محخه خليل الله عليه السلام او د ده كورنى ته د

#### وَاذْكُونِ فِي الكِتْبِ مُوسَى

او یاد کړه (ای محمده! خپل امت ته) په کتاب (قرآن) کښي (قصه د) موسی

تفسیر: یعنی په قرآن کریم کښی چه اوس سم د لاسه د حضرت موسی علیه السلام بیان کیږی د هغه ذکر د خلقو په مخ کښی و کړه! ځکه چه دی د اسحٰق علیه السلام او د یعقوب علیه السلام له نسله د اسرائیلی سلسلی یو لوی اولوالعزم رسول الله او اعظم مشرع تیر شوی دی او هم هغسی چه د حضرت یحیٰی او عیسٰی علیهما السلام په تذکره کښی په خصوصیت سره د عیسائیانو اصلاح او د ابراهیم علیه السلام له تذکری څخه د مکی معظمی د مشرکانو تنبیه مقصود ده هم داسی د حضرت موسٰی او حضرت هارون علیهما السلام له تذکری څخه ښائی یهودانو ته د دی خبری ښوونه مقصود ده ـ چه و گورئ قرآن عظیم په څه وسعت او لوی زړه سره د دوی د لوی مقتدا د واقعی کمالاتو او محاسنو اعلان کوی ـ نو یهودانو ته هم ښائی چه دوی هم سم د خپل جلیل القدر نبی د ښکارؤ او صریحو پخوا ویلو سره د دغه اسمٰعیلی نبی (محمد صلی الله علیه وسلم) د رسالت او نبوت اقرار او اعتراف په خلاص زړه او اخلاص او محبت سره وکړی! ښائی د هم دی لامله (له وجی) وروسته د حضرت موسٰی علیه السلام له ذکره د کلام عنان د حضرت اسمٰعیلی علیه السلام په لوری گرځولی شوی دی.

#### ٳٮۜٚ؋ؙڬٳؽٷٛڶڝۧٲٷػٳؽڗڛٛۅڵڒؽؚؠؾٵ<sub>ڰ</sub>

بیشکه چه دی ؤ خالص کړی شوی (د الله له طرفه) او ؤ دی رسول نبی.

تفسیر: هر هغه انسان ته چه د الله تعالیٰ له طرفه وحی راشی هغه «نبی» دی، په انبیاؤ کښی هغه چا ته چه خصوصی امتیاز حاصل وی یعنی د مکنبانو په مقابل کښی د بیل یو مستقل امت په طرف مبعوث شوی وی ـ یا نوی کتاب او مستقل شریعت ولری نو هغه ته «رسول نبی» یا «نبی رسول» ویلی کیږی په شرعیاتو کښی جزئی تصرفات لکه د کوم عام تخصیص یا د مطلق

تقیید او نور په رسولانو پوری څه تخصیص نه لری، عام انبیاء هم هغه کولی شی باقی پر غیر الانبیاء باندی د رسول او مرسل اطلاق لکه چه د قرآن په بعض مواضعو کښی موندل کیږی د دغه مصطلح معنی په اعتبار نه دی او هلته نور حیثیات معتبر دی. والله اعلم.

# وَنَادَيْنَهُ مِنْ جَانِبِ الطُّلُورِ الْأَيْمُونِ وَقَرَّبُنْهُ نَجِيًّا ﴿

او نداء کړی وه مونږ دغه (موسٰی) ته له جانبه د(غره د) طور چه (د موسٰی) ښی طرف ته ؤ او رانژدی کړی ؤ مونږ دی حال دا چه مونږ له ده سره د راز خبری کولی.

تفسیر: یعنی څه مهال (وخت) چه موسی علیه السلام د اور ځلیدل محسوس کړل نو د «طور» د غره په هغه مبارکه او میمون جانب کښی ورسید چه د موسی علیه السلام د ښی لاس پر طرف کښی واقع ؤ نو الله تعالیٰ نداء او غړ پری وکړ ۔ او د همکلامی شرف ئی وروباښه تفصیل ئی د «طهٰ» په سورت کښی راځی ۔ وائی چه موسی علیه السلام په دغه وقت کښی له هر جهته او د هر ویښته له بیخه د پاک الله کلام اوریده چه ئی د پرښتی له واسطی کیده او په روحانی ډول (طریقه) سره دومره قرب او علو ورحاصل شوی ؤ چه د هغو غیبی اقلامو غږونه یی هم آوریده چه پری تورات ښکلی کیده وحی ئی ځکه «پته خبره» وفرمایله چه په دغه وقت کښی کوم بل انسان په دغه استماع کښی ورسره شریک نه ؤ ۔ اګر که وروسته له هغه نور خلق هم پری خبر کړل شول . (والله اعلم).

## وَ وَهَبْنَالَهُ مِن تَرْحُمَتِنَآ آخَاهُ هُرُون نِبِيًّا®

او بښلی ؤ مونږ دغه (مولمی) ته له رحمت خپله ورور د ده هارون حال دا چه نبی ؤ (ځما او وزير ؤ د مولمی).

تفسیر: یعنی هارون علیه السلام د حضرت موسٰی علیه السلام په کار کښی مددگار شو ۔ ځکه چه دی ئی پخپله غوښتی ؤ ۔ لکه چه په (۲۰) جزء د «القصص» په (۳٤) آیت (٤) رکوع کښی راغلی دی ۔ ﴿ وَ اَنِیْ هَارُونُ هُوَ اَنْصَهُ مِنِی لِسَانًا فَانْسِلَهُ مَیْ رَدًا یُصَدِّ فَیْ آَنْ اَنْکَانَکْ اَنْکَیْکَ بُونِ ﴾ راغلی دی ۔ ﴿ وَ اَنِیْ هُرُونُ هُوَ اَنْصَهُ مِنِی لِسَانًا فَانْسِلَهُ مَیْ رَدًا یُصَدِّ فَیْ آَنْ اَنْکَانَکَ اَنْکَیْکَ بُونِ ﴾ او په (۱۲) جزء د «طه » د سورت (۲۹-۳۰) آیت (۲) رکوع کښی مذکور دی ﴿ وَاجْتَلُ إِنْ وَرُنُورًا مِنْ اَفِیْ هُرُونَ اَنِیْ ﴾ الآیة ۔ نو الله تعالیٰ د موسٰی علیه السلام دغه دعاء او غوښتنه ومنله او هارون علیه السلام ئی نبی و ګرځاوه او د ده د اعانت او تقویت (وزارت) د پاره ئی ورمقرر کړ هسی خو په عمر کښی هارون علیه السلام له موسٰی علیه السلام څخه مخلور

کاله مشر ؤ. وائی چه هیچا په دنیا کښی د خپل ورور دپاره دومره لوی شفاعت نه دی کړی لکه چه موسٰی علیه السلام د هارون علیه السلام دپاره کړی دی.

# وَاذُكْرُ فِي الْكِتْبِ إِسْلِمِيلُ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا لِبَيًّا ﴿

او یاد کړه (ای محمده! خپل امت ته) په کتاب (قرآن) کښی (قصه د) اسلمعیل بیشکه چه دی ؤ صادق (رښتنی) په وعده کښی او ؤ رسول نبی.

تفسير: له دى نه د حضرت اسمعيل عليه السلام فضيلت پر حضرت اسحٰق عليه السلام ظاهريدي ځکه چه هغه یې یواځې په نبې سره یاد کړ ـ او اسمعیل علیه السلام ته یې رسول او نبي وفرمایه به صحیح مسلم کشی حدیث دی «ان الله اصطفیٰ من ولد ابراهیم اسمٰعیل - د ابراهیم له اولادی شخه الله تعالیٰ اسمعیل علیه السلام غوره کری دی» حضرت اسمعیل علیه السلام د حجازی اعرابو اعلیٰ مورث او محموند د رسول الله صلی الله علیه وسلم له اجدادو محخه دی ـ اسمعیل علیه السلام ته ئی ابراهیمی شریعت ورکری ؤ ـ د ده صادق الوعدتوب مشهور ؤ ـ له الله یا د الله تعالیٰ د بندګانو سره به ئی کومه وعده چه کوله هغه به ئی هرومرو (خامخا) پوره کوله ـ ده له یوه سری سره وعده کړی وه تر هغه پوری چه ته راځی ـ زه هم دلته درته ګورم ـ وائی چه هغه سری تر یوه کاله پوری رانغی ـ او ده هملته ورته کاته ـ له نبی کریم محخه هم منقول دی ـ چه پخوا له بعثته دوی ته عبد الله بن ابی الحمساء ویلی ؤ چه تاسی هم دلته واوسئ زه هم دا اوس درځم ـ دوی تر دريو ورځو پوری هملته وو ـ کله چه هغه بيرته راغلي نو ده ورته وفرمائل ـ چه «تا ماته تکلیف ورساوه. زه له دریو ورځو رائیسی په هم دی ځای کښی درته منتظر وم» د حضرت اسمٰعیل علیه السلام د وعدی انتهائی صداقت یه هغه وقت کښی ظاهر شو \_ کله چه خپل بلار ابراهيم عليه السلام ته نبي وويل ﴿ يَابَتِ افْعَلُ مَانُوْمَرُ سَجِّدُنِنَ إِنْ شَآءَاللَّهُ مِنَ الصَّيْرِيْنَ ﴾ جزء (٢٣) (د الصافات (۱۰۲) آیت (۳) رکوع او هم هغسی دغه خپله خبره ئی په تصدیق سره هم ورسوله.

#### وَ كَانَ يَأْمُوُ آهُلَهُ بِالصَّلُوةِ وَالزَّكُوةٌ

او ؤ دى چه حكم به ئى كاوه اهل (قوم يا امت) خپل ته په لمانځه سره او په زكوة سره.

تفسیر: ځکه چه کورنی خلق د قریبوالی لامله (له وجی) له ګردو (ټولو) څخه ړومبی د هدایت مستحق دی او له هم دوی څخه نوری سلسلی هم چلیږی نو ځکه د(طهٰ) په (۸) رکوع کښی ویلی شوی دی ﴿ وَآمُرُآهُلَکَ پَالصَّلُوَةَ وَاصَّطَیٰزُعَلَیْهَا ﴿ ﴾ او د تحریم په (۱) رکوع کښی راغلی دی ﴿ یَائِیُهَا اَنْدِیْنَ اَمْنُواْقُوْاَلْشَکُمُوْوَاَهُلِیْکُوْ نَارًا ﴾ او پخپله نبی کریم ته هم د الشعراء په (۱۱) رکوع کښی هم داسی ارشاد شوی دی چه ﴿ وَاَنْدِارْعَشِیْرَتَكَ الْأَقْرَبِیْنَ ﴾ ځینی وائی چه له (۱هل) ځنی د دوی ګرد (تول) قوم مراد دی. لکه چه د عبد الله بن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه په مصحف کښی د «اهله» په ځای «قومه» ؤ. والله اعلم.

#### وَكَانَ عِنْكَ رَبِّهِ مَرْضِيًّا<sub>®</sub>

او ؤ دی په نزد د رب خپل پسندیده (غوره کړی شوی).

تفسير: يعنى د نورو هدايت ئى كول ـ او په خپله د حميده ؤ اقوالو او افعالو خاوند او مستقيم الحال او مرضى الخصال ؤ.

#### وَاذُكُرُ فِي الْكِتْبِ إِدْرِيْسَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيْقًا الْبِيَّاقَ

او یاد کړه (ای محمده! خپل امت ته) په کتاب (قرآن) کښی (قصه د) دریس بیشکه چه دی ؤ صدیق (ډیر رښتینی) نبی.

تفسیو: راجح دا ده چه ادریس علیه السلام د حضرت آدم علیه السلام او نوح علیه السلام په منځنی زمانه کښی تیر شوی دی ـ وائی چه په دنیا کښی د نجومو او د حسابو علم ـ او په قلم سره لیکل کالی (کپړی) ګنډل ـ تلل (وزن) او پیمانه کول (کیل) او د هغو آلاتو او تیډو (ګټو) ترتیبول او وسلی په کار اچول اول ځلی د ده له خوا په کار اچولی شوی دی ـ والله اعلم. د معراج په شپه کښی د نبی کریم ملاقات له ده سره په مخلورم آسمان کښی شوی دی. (د ده نوم اخنوخ او لمړی مرسل دی).

#### وَّرَفَعُنٰهُ مُكَانًا عَلِيًّا ۞

او پورته کړی دی مونږ ده لره (ژوندی) ځای ډير اوچت (جنت) ته.

تفسیر: یعنی د قرب او عرفان ډیر اوچت مقام او لوی مرتبی ته ئی رسولی دی ـ ځینی وائی چه ادریس علیه السلام هم د مسیح علیه السلام په شان ژوندی آسمان ته خیژولی شوی دی او هلته تر نن پوری ژوندی دی. ځینی وائی وروسته له دی نه چه پر آسمان خیژولی شوی دی هلته ئی قبض

الروح كړى شوى دى ـ د ادريس عليه السلام په نسبت ځينو مفسرينو ډير اسرآئيليات نقل كړى دى ـ چه پر هغو گردو (ټولو) «ابن كثير رحمة الله عليه» تنقيدات كړى دى. (والله اعلم).

# اُولِلِك الَّذِينَ اَنْعَمَ اللهُ عَلَيْمِمُ مِّنَ النَّبِيِّنَ مِنُ ذُرِّيَةِ الدَمَّوَمِيِّنُ حَمَّلْنَامَعَ نُوْجِ وَمِنْ ذُرِّيَةِ إِبْرَاهِيمَ وَاسْرَآءَيْلُ

دغه (مخکښی مذکور شوی انبیا یه زکریا او عیلی نه تر ادریس پوری) هغه کسان دی چه انعام کړی دی الله پر دوی له انبیاؤ څخه له اولادی د آدم (لکه شیث، ادریس) او له اولادی د هغو کسانو چه بار کړی دی مونږ سره له نوح په بیړی کښی لکه ابراهیم لوط صالح) او له اولادی د ابراهیم (لکه اسماعیل اسحاق) او له اولادی د اسرائیل یعقوب (لکه مولی عیلی).

تفسیر: یعنی د هغو انبیاؤ ذکر چه د دی سورت له ابتداء شخه تر دی خایه پوری شوی دی ـ پر هم دغو قسمو خلقو الله تعالی د انعاماتو باران کړی دی. دغه گرد (تول) د آدم علیه السلام له اولادی شخه دی او ماسواء له ادریس علیه السلام باقی گرد (تول) د هغو کسانو له اولادی شخه هم دی چه له نوح علیه السلام سره په بیری کښی مونډ هغوی سواره کړی وو ـ او محینی د ابراهیم علیه السلام له ذریی شخه دی لکه اسلاق علیه السلام، یعقوب علیه السلام، اسلام، اسلام له نسله دی لکه السلام محمد علیه السلام له نسله دی لکه مولی ـ هارون ـ زکریا ـ یحیی علیهم السلام.

# <u>ۅ</u>ٙڡؚؠؠۜؽۿۮؿؽٵۅٵۼؾؘڹؽؽٵٳۮٳؿؙؿؙڸۼڮؽؚ؋ٳڸڮٳڮٷڵڗۣۘۜ۫ڝٝڔڹڿڗ۠ۅٛٳڛٛۼۜڴٳۊؠڮؚؾٵٚؖڰؘ

او له هغه چا نه چه لیاره مو ښوولی وه (دوی ته) او غوره کړی مو ؤ (دوی نبوت او کرامت ته)؛ هر کله چه وبه لوستلی شو پر دوی باندی آیاتونه د رحمٰن نو لویدل به (پر ځمکه) سجده کوونکی او ژړیدونکی (له خوفه د الله نه).

تفسیر: («بکی» په اصل کښی بکوی دی جمع د باکی پر وزن د «فاعل» لکه سجود چه جمع

د ساجد ده واو او یی سره جمع شول اول تری ساکن وه نو واو ئی یی شو او په یی کښی مدغم شو او ماقبل ئی مکسور شو. دپاره د متابعت نو «بکی» شو.) یعنی د حق په طرف ئی هدایت وکړ ـ او د نبوت او رسالت د منصب دپاره ئی غوره او پسند کړل سره له دی چه د دوی مقام اوچت دی ـ او د معراج کمال ته هم رسیللی دی ـ خو د عبودیت او بندګی پشان کښی کامل دی کله چه د الله تعالیٰ کلام آوری ـ د هغه له مضامینو څخه زیات متأثر کیږی او په نهایتی عاجزی ـ خشوع ـ خضوع سره په سجده لویږی ـ او د پاک الله په یاد ژاړی. نو محکه د علماؤ اجماع ده چه پر دغه آیت باندی دی هرومرو (خامخا) سجده وکړه شی، څو د هغه مقربینو د طرز عمل په تقلید او یادونه یو شانته مشابهت له هغوی سره حاصل شی ـ په روایاتو کښی راغلی دی چه حضرت عمر الفاروق رضی الله تعالیٰ عنه د «مریم» سورت ولوست ـ او سجده ئی هم وکړه ـ وروسته ئی وفرمایل «هذا السجود فاین البکی؟ ـ دغه خو سجده شوه؛ ژړا ئی چیری ده؟» ځینو مفسرینو له (آیات الرحمٰن) څخه آیات السجود ـ او له (سجدا) نه سجود التلاوة ده؟» ځینو مفسرینو له (آیات الرحمٰن) څخه آیات السجود ـ او له (سجدا) نه سجود التلاوة ده ی چه «د لوی قرآن تلاوت وکړئ! ـ او وژاړئ! که مو ژړا درنشی نو اقلا د ژړا وضعیت دی چه «د لوی قرآن تلاوت وکړئ! ـ او وژاړئ! که مو ژړا درنشی نو اقلا د ژړا وضعیت دی جه «د لوی قرآن تلاوت وکړئ! ـ او وژاړئ! که مو ژړا درنشی نو اقلا د ژړا وضعیت

# فَخَلَفَ مِنَ ابَعُدِهِمُ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلْوَةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوٰتِ فَسَوْفَ يَكْفَوْنَ غَيَّاكُ

پس پیدا شول پس له دوی نه (داسی بد) خلیفگان چه ضائع کړ دوی لمونځ او متابعت وکړ دوی د شهواتو (نفسانی خواهشونو) پس ژر به یو ځای شی دوی له بد عاقبت خپل سره.

تفسیو: هغه تیر شوی بیان د پخوانیو حال ؤ \_ د ورستنیو حال دا دی چه د دنیا په خوندونو او له نفسانی خواهشونو کښی ډوب تللی دی \_ او د الله تعالیٰ له عبادته غافل شوی دی \_ لمونځ چه اهم العبادات دی ضائع کوی ئی ځینی خو د هغه د فرضیت څخه منکر شوی دی. ځینی سره له دی چه په فرضیت ئی قائل دی خو نه ئی کوی \_ او که یی کوی خو د جماعت، وقت او د نورو شروطو \_ حقوقو او آدابو رعایت یی نه کوی \_ له دوی ځنی به هر یو بیل بیل درجه په درجه د خپلی ګمراهی نتیجه وګوری چه څنګه د دوی د خساری او نقصان سبب گرځی؟ او څرنګه په ډیر سخت عذاب کښی اخته کیږی؟ حتیٰ چه ځینی د دوی د جهنم په هغی ډیری بدی وادی کښی غورځول کیږی چه د هغی اسم هم (غی) دی.

## اِلَّامَنُ تَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُ وَلَإِكَ يَدُ خُلُونَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا ۞

مگر هغه چا چه توبه ئی وویستله او ایمان ئی راوړ او عمل ئی وکړ نیک پس دغه کسان به ننوځی په جنت کښی او ظلم به پر دوی ونه کړی شی هیڅ قدر (په تقلیل د ثواب یا تزئید د عقاب).

تفسیر: د توبی دروازه خو د داسی مجرمانو دپاره هم نه ده بنده چه سخت ګنهګار وی او د زړه په صدق سره توبه وباسی او د ایمان او صالح عمل لیاره غوره کوی او خپل اعمال او افعال اصلاح کوی او سم درست ئی ساتی ـ نو د جنت دروازی دوی ته پرانستلی دی ـ وروسته له توبی څخه هر هغه ښه عمل چه وکړی د پخوانیو بدو اعمالو له سببه په دغو کښی هیڅ قسم کمی او تقلیل نه واقع کیږی ـ او نه ئی کوم قسم حق ضائع کیږی ـ په حدیث کښی راغلی دی «التائب من الذب کمن لا ذنب له ـ له ګناه څخه توبه کوونکی داسی دی لکه چه له سره ئی ګناه نه وی کړی» «اللهم تب علینا انک انت التواب الرحیم»

# جَنْتِ عَدُنِ إِلَّتِي وَعَدَالرَّحُمْنُ عِبَادَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّهُ كَانَ وَعُدُهُ مَأْتِيَّالَ

جنتونه د تل اوسیدلو هغو ته چه وعده ئی کړی ده رحمٰن له بندګانو خپلو سره په غیب باندی (چه نه دی لیدلی دا جنتونه) بیشکه شان دا دی چه ده وعده د ده (چه جنت دی) خامخا راځی به ورته (اهل ئی).

تفسیر: کله چه بنده بی د شیانو د لیدلو محخه محض د انبیافی علیهم السلام په وینا سره ایمان راوړی \_ او بی له لیدلو د الله تعالیٰ عبادت کوی \_ نو پاک الله هم له دوی سره د جنت د هسی اعلیٰ نعمتونو د ورکولو وعده فرمایلی ده چه د هغو د خوندونو او مزو او ښه والی نظیر او مثال د ده په خوب او خاطر کښی هم نه دی تیر شوی \_ او هغه هرومرو (خامخا) وررسیدونکی او پوره کیدونکی دی ـ ځکه چه د الله تعالیٰ ګرد (ټول) مواعید حتمی الوقوع قاطع او لا یتغیر دی.

#### الإسبعون فيهالغوا الاسلماء

نه به اوری دغه (جنتیان) په دغه (جنت) کښی چټی(فضول) خبره مګر (اوری به) سلام؛

تفسیر: یعنی په جنت کښی به لغو \_ بی باکی \_ بابیزه او بیکاره خبری او شور ماشور او نور بیهوده شیان له سره نه وی \_ هو! د پرښتو او د مؤمنینو له طرفه به د(السلام علیکم \_ وعلیکم السلام) غږونه پورته کیږی.

#### وَلَهُمُ رِزُقُهُمُ فِيهَا بُكُرُةً وَّعَشِيًّا ۞

او دی دوی ته رزق (روزی) د دوی په دغه (جنت) کښی صبا او بيګا.

تفسیر: له صبا او بیکا څخه د جنت صبا او بیکا مراد دی ـ هلته به د دنیا په شان طلوع او غروب (لمر خاته، لویده) نه وی ـ چه په هغه سره شپی او ورځی صبا او بیکا مقرر کړ شی ـ بلکه د خاصو اقسامو انوارو په توارد او تنوع وی چه د هغو په واسطه د صبا او بیکا تعیین او تحدید کیدی شی. حسب العادت او معمول د جنت د صبا او بیکا روزی به وررسیږی ـ او د یوی شیبی له مخی به هم د لوړی تکلیف نه احساس کیږی ـ دغه روزی به څه وی؟ د ده کیفیت الله تعالیٰ ته ډیر ښه معلوم دی په حدیث کښی راغلی دی «یسبحون الله بکرة وعشیا ـ جنتیان به صبا او بیکا د حق تعالیٰ جلجلاله تسبیح وائی» گواکی د جسمانی غذا سره دوی ته روحانی غذا هم وررسیږی.

#### تِلْكَ أَلْجَنَّةُ ٱلَّذِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَنْ كَانَ تَقِيًّا ﴿

دغه (چه ذکر مو وکړ) جنت دی هغه چه په میراث به ورکوو مونږ له بندګانو خپلو هغه چا ته چه وی یرهیزګار.

تفسیر: یعنی د آدم علیه السلام میراث چه هومبی جنت هغه ته رسیدلی و. او ښائی د میراث لفظ ئی گحکه اختیار فرمایلی وی چه د تملیک په اقسامو کښی دغه تملیک له ګردو (تولو) څخه اتم او احکم قسم دی چه په دی کښی نه د فسخی احتمال شته ـ او نه د بیرته اخیستلو ـ او نه د ابطال ـ او نه د اقالی امکان پکښی پیدا کیدی شی.

# وَمَانَتَنَزَّلُ إِلَّا بِأَمُورَتِّكِ لَهُ مَابَيْنَ آيُدِيْنَا وَمَاخَلْفَنَا

#### وَمَابَيْنَ ذَلِكَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴿

او (وویل جبرئیل) نه نازلیږو (مونږ ملائکی) مگر په حکم د رب ستا خاص الله ته دی (علم) پر هر هغه څیز چه په مخ ځمونږ کښی دی (له راتلونکو کارونو او کارونو او زمانو) او هر هغه څیز چه وروسته ځمونږ دی (له تیرو کارونو او زمانو) او هر هغه څیز چه په منځ د دغه (ماضی او مستقبل او کارونو) کښی دی او نه دی رب ستا هیروونکی (د تا).

تفسير: يو حُلى جبريل عليه السلام تر خو ورجُو بورى رانغي \_ رسول الله صلى الله عليه وسلم منقبض ؤ \_ کفار یه داسی ویناؤ خولی ویرانستلی چه له محمد صلی الله علیه وسلم څخه د ده رب خفه دى. له دغو طعنو او بيغورو څخه رسول الله صلى الله عليه وسلم لا متأثر او زړه تنكى شو ـ بالاخر جبریل علیه السلام تشریف راوړ ـ رسول الله صلی الله علیه وسلم له ده نه د دغومره ورځو د نه راتللو د سبب پوښتنه وفرمايله ـ او په حديث کښي راغلي دی ـ چه دوی وفرمايل «**مايمنعک** ان تزورنا اكثر مما تزورنا ـ هرمره چه ته راځي ـ له هغه څخه زيات ولي نه راځي؟» الله تعالیٰ لا یخوا جبریل علیه السلام ته داسی ښوولی وه چه ته د رسول الله صلی الله علیه وسلم په جواب کښی داسی ووایه ﴿ وَمَانَتَنَزَّلُ إِلَّا بِالْمُرِرَبِّكَ ﴾ الآیة ـ دا د الله تعالیٰ کلام شو ـ د جبریل له طرفه ـ لکه چه په ﴿ إِيَّاكَ نَعُبُنُ وَإِيَّاكَ نُسْتَعِينُنُ ﴾ كښى مونډ مسلمانانو ته د دعاء كولو طریقه ښوولی ده ـ جواب حاصل داسی شو چه مونږ خالص بندګان یو ـ بی د الله تعالیٰ له حکمه خپله بنه هم نشو خوځولی ـ ځمونډ صعود او هبوط ګرد (ټول) د الله تعالیٰ په اذن او حکم يوری تړلی دی ـ هر وقت چه یاک الله یخپل کامله قدرت او حکمت سره مناسب وګنی مونږ ته د ښکته کیدلو حکم راکوی محکه چه د هری زمانی (ماضی ـ مستقبل ـ حال) او د هر محای (آسمان ځمکه او د دوی تر منځ) علم یواځی هم ده سره دی ـ او هم دی د هر څیز مالک او قابض دی ـ او هم دی ښه عالم دی چه په کوم وقت کښي پرښته رسول ته ښايي وليږله شي؟ ـ ډيره مقربه پرښته او معظم رسول هم د دی خبری واک او اختيار نه لری چه هر چيری ئي زړه وغواړی لاړ شی ۔ او هر کار چه خوښه ئی وی وئی کړی ۔ یا کوم یو ځان ته وغواړی د الله تعالیٰ هر کار ير خپل محل او ير خپل وقت وي ـ تيرواته ـ سهو ـ نسيان ـ خطاء ـ غفلت او نور پکښي نشته او نه دغه شیان د ده تر دربار یوری رسیدی شی. مطلب دا دی چه د جبریل علیه السلام ژر یا په ځنډ (تاخير) راتلل هم د ده د حکمت او مصلحت تابع دی.

**اوله تنبیه:** «په مخ کښی ځمونږ او وروسته ځمونږ» آسمان او ځمکی ته ویلی دی چه د راښکته کیدلو په وقت آسمان مخ کښی او کیدلو په وقت آسمان مخ کښی او ځمکه وروسته وی او که له دغو ځنی زمانی تقدم او تأخر مراد وی نو مستقبل زمانه وروسته

راتلونکی او د ماضی زمانه مخ کښی تیره شوی ده او د حال زمانه د دواړو په منځ کښی واقع ده.

دوهمه تنبیه: پخوا ئی فرمائلی ؤ چه د جنت وارثان اتقیاء (له الله مخخه ویریدونکی پرهیزگاران) دی په دغه آیت کښی ئی دغه اوښودل چه ویره ښائی له هم هغه ذات مخخه وکړه شی چه وړ (مستحق) او لائق د دی کیدی شی او د ده په قبضه او واک کښی گردی (تولی) ازمنی او امکنی دی ـ او بی د ده د حکم او اجازی مخخه ډیره لویه پرښته هم خپله بڼه (پر) نشی خوځولی ـ انسان ته لازم دی چه د جنت میراث وړل غواړی نو د پرښتو په شان تل د الله تعالیٰ حکم ته مطیع او منقاد اوسی او دغه ته هم اشاره وشوه . هغه الله تعالیٰ چه په دغه دنیا کښی خپل مخلص بندگان نه هیروی نو په هغه دنیا کښی به هم دوی نه هیروی ـ او هرومرو (خامخا) ئی جنت ته رسوی ـ هو! دغومره دی چه هر شی یو وقت لری، په جنت کښی د هر یو نزول به هم پر خپلو، خپلو وقتو کښی وی ـ او هم هغسی چه دلته پرښتی د الله تعالیٰ له حکمه سره سم په معینو اوقاتو کښی راځی ـ په جنت کښی هم جنتیانو ته روحانی او جسمانی غذا پر خپلو مقرره ؤ اوقاتو کښی راځی .

#### رَبُ السَّمْوٰتِ وَ الْاَرْضِ وَمَابِينْهُمَّا فَاعْبُدُهُ وَاصْطَبِرُ لِعِبَادَتِهُ

(الله) رب د آسمانو دی او (رب) د ځمکی دی او (رب) د هغو شیانو دی چه په منځ د دوی کښی دی نو عبادت کوه د ده او صبر کوه په عبادت د دغه (الله) کښی (په طاعت ـ مصیبت او له معصیته)؛

تفسیر: یعنی د هیچا د ویلو او اورولو پروا مه کوه! او د خپل هغه الله تعالیٰ په بندګی کښی تینګ اوسه! چه د ګرد (ټول) جهان رب دی ـ او د خورا (زیاتو) ډیرو صفاتو او ستایلو څیښتن (خاوند) دی.

#### هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَبِيًّا<sup>®</sup>

آیا پیژنی ته ده ته کوم هم نام (او مثل بلکه نه یی لری).

تفسیر: د الله تعالیٰ اسماء د ده صفات دی ـ یعنی څوک د الله په صفت سره موصوف شته چه پکښی د ده پشان صفات موجود وی؟ کله چه بل هیڅوک نشته نو د بندګی لایق هم بل هیڅوک له سره نشی کیدی.

#### وَيَقُولُ الْإِنْسَانُ ءَإِذَا مَامِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ﴿

او وائی (له بعثه منکر) انسان آیا کله چه مر شم زه نو خامخا ژر به را وایستلی شم (له ځمکی) ژوندی (بلکه نه ژوندی کیږم او نه بل ژوندون شته).

تفسیو: په پخوانی رکوع کښی ئی د نیکانو او بدانو هغه انجام بیان فرمایلی ؤ چه وروسته له مرګه پیښیدونکی وی ـ هغه کسان چه پس له مرګه بیا ژوندون محال او مستبعد ګڼی ـ دلته د دوی د شبهاتو جواب ورکاوه کیږی ـ یعنی انسان د انکار او تعجب له لیاری وائی چه مونږ وروسته له مرګه چه ځمونږ هډوکی هم وراسته او رژیږی ـ او له خاورو سره ګډیږی ـ آیا بیا ژوندی او له خپلو قبرونو څخه راپورته کیږو؟ او د عدم له کتمه د وجود په منصه راتلی شو؟

#### ٱوَلاِينَاكُوْالْاِنْسَانُ ٱتَّاخَلَقُنهُ مِنْ قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا ®

آیا نه یادوی (له بعثه منکر) انسان (دا خبره) چه بیشکه مونو پیدا کړی ؤ دی چوا له دی نه او نه ؤ دی هیڅ شی (بلکه محض عدم ؤ).

تفسیر: یعنی سره له انسانیته پر دغومره غته خبره باندی هم نه پوهیږی چه څو ورځی پخوا له دی نه دی هیڅ څیز ؤ، نو الله تعالیٰ دی له عدم څخه وجود ته راووست نو آیا هغه لوی ذات چه له لاشی څخه شی او له محض معدوم څخه موجود کوی ـ پر دی نه دی قادر چه یو شی وروسته له فنا ـ بیدا کړی شی؟ او متفرقه اجزا ـ ئی بیرته راتول کړی؟ آدمی ته لا د ده د د ومبنی ژوندون حال او احوال نه دی معلوم نو څرنگه دی پر خپل وروستنی ژوندون خاندی او ملنډی وهی.

﴿ وَهُوَالَّذِي يَبِّدُ وَّا الْعَلْقُ ثُقَيُّعِيدُهُ وَهُوَاَهُونَ عَلَيْهِ ﴾ جزء ٢١ (د الروم ٢٧ آيت ٣ ركوع)

#### فَوَرَبِّكَ لَنَحُشُرُنُهُوْ وَالشَّيْطِينَ

پس قسم دی په رب ستا باندی چه خامخا راجمع به کړو مونږ هرومرو (خامخا) دوی او شیطانان (ټول)

تفسیر: یعنی منکرین سره له هغو شیاطینو د قیامت په ورځ کښی حاضرولی شی چه دوی ئی اغوا کړی وه ـ او د هر مجرم شیطان به له ده سره یو ځای نیول کیږی.

### تُولِّنُهُ وَولَ جَهُمْ جِثِيًا ﴿

بیا به خامخا راحاضر کړو مونږ هرومرو (خامخا) دوی چاپیر له دوزخ پر ګونډو یراته (له ډیر هیبته)

تفسیر: یعنی له ډیر دهشت او ویری له ولاړی څخه لویږی او په قراره سره به کیناستی هم نه شی نو هم دغه شو پر کونډو باندی پریوتل.

#### نُقُرِّلْنَانُونِعَنَّ مِنْ كُلِّ شِيْعَةِ اَيُّهُمُ اَشَكُ عَلَى الرَّمُنِ عِنِيًّا ﴿ نُعَرِّلْنَحُنُ اَعْلَمُ بِالكَذِيْنَ هُمُ اَوْل بِهَاصِليًّا ۞

بیا به خامخا وباسو له هری فرقی نه هر هغه د دوی چه ډیر سخت دی پر رحمٰن باندی له جهته د سرکشی (او زړورتوب). بیا خامخا مونږ ښه عالم یو پر هغو کسانو چه دوی ښه لائق دی له دغه (دوزخ) سره له جهته د غورځولو، سوځولو، داخلولو.

تفسیر: یعنی د منکرانو هره فرقه چه زیات بدمعاش، سرکش او زړوره وه ـ دوی به له نورو فرقو څخه بیل کړه شی ـ بیا به دوی کښی هر یو چه د خورا (ډیر) ډیری سزا لائق او د دوزخ زیات حقدار وی نو هغه د الله تعالیٰ په علم کښی دی ـ او له ګردو (تولو) مجرمانو څخه به ړومبی په اور کښی غورځاوه شی.

## ۅٙٳؽٙڡؚۜٮ۫ڬؙڎؙٳڷٳۅؘٳڔۮؙۿٲ۫ػٳڹٷڸۯٮؚڮۜۘڂۛڡٞٵڝۜٙڡٛ۬ۻؾؖٵ۞ٛٛڎ۫ؾۧڬڹڿؚؽ ٳڰڹؚؿؘٵؿٛڡٞۅؙٳۊۜڹۮؘۯٳڵڟ۠ڸؠؽڹڣؽۿٳڿؿؚڲٳ<sup>؈</sup>

او نشته هیڅوک له تاسی مګر چه دی واردیدونکی ننوتونکی دی دغه ته (یعنی دوزخ ته چه مؤمن پر صراط تیریږی او کافر تری لویږی). دی (دغه عبور علی النار) په رب ستا یقینی حکم پری کړی شوی. بیا به نجات ورکړو هغو کسانو ته چه پرهیزګاری ئی کړی ده او پری به ږدو ظالمان په دوزخ کښی پر ګونډو پریوتلی.

تفسیو: یمنی د هر یوه نیک او بد \_ بری او مجرم \_ مؤمن او کافر لپاره الله تعالیٰ قسم یاد فرمایلی دی چه ضرور بالضرور دوی پر دوزخ باندی تیریدونکی دی محکه چه د جنت د تللو لیار پر هم دغه دوزخ باندی پوری و حی چه هغه ته د محمون په عمومی محاوراتو کښی «پل صراط» وائی \_ پر دغه باندی د هر سړی لامحاله تیریدل دی. د الله تعالیٰ مخخه ویریدونکی مؤمنان هر یو سم له خپلی درجی سره له دی نه په تلوار صحیح او سلامت تیریدی او گنهگاران به تری ښوئیدی او لاندی به په دوزخ کښی لویدی (العیاذ بالله) بیا محه مدت وروسته هر یو سم له خپله عمله سره او هم د انبیاؤ او ملائکه ؤ او صالحینو په شفاعت او بالاخر مستقیماً د ارحم الراحمین په لطف او مهربانی دغه کرد (تول) گناه گاران چه په رښتیا او صحیح اعتقاد سره ئی طیبه کلمه لوستی ده له دوزخه ایستلی کیدی \_ او یواځی کافران به پکښی باقی پاتی کیدی \_ او د دوزخ خوله به تړله کیدی \_ له مخینو روایاتو مخخه معلومیدی چه د دوزخ په اور کښی به هر یو سړی داخلاوه شی \_ مگر پر صالحانو دغه اور «برد» او «سلام» کیدی او دوی به بی له اندیښنی او تردد تری شیریدی والله اعلم.

محموند امام فخرالدین رازی رحمه الله علیه پخپل لوی او په زړه پوری تفسیر کښی د دغه دخول دی حکمتونه بیان فرمایلی دی فلیراجع.

#### وَإِذَا اثْتُلَ عَلَيْهِمُ الْنُتَابِيِّنْتِ قَالَ الَّذِيثَ كَفَرُوْ الِلَّذِيثَ الْمُنُوَأُ أَيُّ الْفَرِيْقَ يُنِ خَيْرُ مِنَّقَامًا وَآحُسَنُ نَدِيبًا ۞

او کله چه ولوستی شی پر دوی آیتونه (د قرآن) ځمونږ په دی حال کښی چه واضح ښکاره دی وائی هغه کسان چه کافران شوی دی هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی چه کوم یو له دغو دواړو فرقو څخه خیر بهتر غوره دی له جهته د مجلسه.

تفسیر: یعنی کفارو د لوی قرآن د آیاتونو له آوریدو محخه چه په هغه کښی د دوی بد انجام ورښوولی شوی دی ـ د استهزاء او تفاخر په ډول (طریقه) غریبو مسلمانانو ته به ئی ویل چه سم ستاسی له زعمه چه په آخرت باندی معتقد یئ هر شی چه په آخرت کښی وړاندی کیدونکی دی ـ د دواړو فرقو پر موجوده حالت او مهال (وخت) باندی منطبق کیدونکی دی آیا محمون نننی عمارت ـ اثاث البیت ـ د هستوګنی سامان ـ او د ژوندون وسائل او ډول او ډیل (سنگار) له تاسی څخه ښه او بهتر نه دی؟ او محمون مرکی ـ جرګی او مجالس ستاسی له مرکو جرګو او مجالسو محخه معتبر او معزز نه دی؟ یقیناً مونږ ستاسی په نزد پر باطل یو خو ستاسی له اهل

الحق څخه مونږ ډير خوښ ـ هوسا (ارام) او د سړيو او ملاتړو خاوندان يو ـ آيا هغه کسان چه ځمونږ له خوفه او ويری نن د صفا د غره په کندو کښی پتيږی ـ او هلته د نظر بندو پشان ګوښی (بيل) ناست وی صبا به په يوه توپ سره جنت ته رسيږی او دوی داسی ګمان کوی چه مونږ په دوزخ کښی لويږو؟ بلکه نه دی داسی.

#### وَكُوْلَهُ لَكُنَا قَبُلُهُ مُ مِّنَ قُرُنٍ هُمُ آحُسَنُ آثَا ثَا قُرِئُكًا ۞

او څومره (ډير) هلاک کړی دی مونږ پخوا له دوی نه له (اهل د) زمانی چه هغوی ښه وو له جهټه د سامانونو او له جهټه د شکل او ډول (سينګار) او منظری.

تفسیو: دا د هغوی د خبری جواب ورکړ چه پخوا له دی نه ډیر اقوام تیر شوی دی چه په دنیوی ساز او سامان او نور شوکت او شان کښی پر تاسی ډیر اوچت او غوړ او وړ (لائق) وو مگر څه مهال (وخت) چه هغوی د انبیاؤ په مقابل سرکشی، تکبر، تفاخر او لوئی خپل کار او شعار بخکاره کړ نو الله تعالیٰ د هغوی بیخ او بکر له سته وویست او د دنیا په نقشه کښی د هغوی نوم او نښان پاتی نشو نو انسان ته لازم دی چه د دنیا په فانی عیش او نشاط او زائل جاه او جلال او بیکاره مظاهرو او مناظرو ونه غولیږی. بالعموم هم دغه متکبر او ځانمنمه (مغرور) دولتمندان او د مالونو او شتو خاوندان حق او حقانیت په لته وهی که پاک الله د هلاکت د نهنگ یوه گوله له دوی نه سازه کړی نو دغه مال او دولت او دنیوی عیش او عشرت د دوی د مقبولیت او جه انجام دلیل له سره نشی کیدی.

#### قُلْمَنْ كَانَ فِي الضَّلْلَةِ فَلْيَمَثُ دُلَّهُ الرَّحُمٰنُ مَتَّاةً

ووایه (ای محمده! دوی ته) هر څوک چه وی په ګمراهی کښی پس زیاتوی (اوږدوی) ده ته رحمٰن په زیاتولو (د مال او د عمر) سره.

تفسیر: یعنی هر محوک چه په خپله گمراهی او ضلالت کښی لویدلی وی \_ هغه هم هغسی پریپده ا محکه چه دنیا د امتحان ځای دی \_ دلته هر چا ته فی الجمله د هر عمل دپاره آزادی ورکړی شوی ده \_ د الله تعالیٰ د عادت او د حکمت اقتضاء هم دا ده، هر محوک چه په خپل کسب او اراده هره یوه لیاره ځان ته غوره کړی \_ وروسته له دی نه چه دی د نیکو او بدو په نتائجو او عواقبو باندی خبر کړ شی \_ دی پر همغی خوښی کړی لیاری تر یوه حده پوری آزاد او خپلواک پریښودی شی چه لاړ شی، نو ځکه هر محوک چه د بدی پر لیاره درومی پس د هغه په حق کښی د دنیا مرفه الحالی او د عمر اوږدوالی او نور د هلاکت او تباهی علائم و گڼل شی ـ ځکه چه نیک او بد گرد (ټول) سره مخلوط او گډوډ دی ـ او په آخرت کښی به په پوره ډول (طریقه) سره له منځه جلا (جدا) کیږی ـ او اصلی نیکی یا بدی به هر چا ته هلته وررسیږی.

# حَتَّى إِذَارَاوُ إِمَا يُوْعَدُونَ إِمَّا الْعَنَ الْبَوَالَا عَلَا الْعَنَ الْبَوَالَا السَّاعَةُ فَسَيَعْ لَمُونَ مَنْ هُوشَرُّمٌ كَانًا وَّاضْعَفْ جُنْدًا @

تر هغه پوری کله چه وگوری دوی هر هغه شی چه وعده ورسره کړی شوی وی (د هغه) یا عذاب (په دنیا په قتل او بند) یا قیامت؛ نو ژر به پوه شی دوی (په هغه وقت کښی چه) څوک دی هغه ډیر بد له جهته د ځای او ډیر ضعیف له جهته د فوجه.

تفسیر: یعنی کفار مسلمانان خوار، ذلیل او کمزوری کنی ـ او خپل مجانونه مغرور ـ طاقتور ـ او لوی بولی او پر خپلو اوچتو مانیو محلاتو او لویو لویو فوجونو او گوندونو (ډلو) باندی نازیږی او افتخار کوی ځکه چه اوس پاک الله دوی سر خوشی او خپلواک او آزاد پریښی دی څه مهال (وخت) چه دوی له ستونی څخه ونیول شی ـ او په دنیوی عذاب یا اخروی عقاب ککړ او اخته شی ـ نو هلته به ورته معلوم شی چه د چا ځای خراب؟ او کوم یو جمعیت کمزور او بیکاره دی؟ نو په دغه موقع کښی د دوی ساز او سامان ـ اولاد ـ لښکر او نور شیان هیڅ په کار او ښه ور نه شی.

# وَيَزِيُكُاللهُ الَّذِينَ اهْتَكَ وَاهْدًى وَ الْبِقِيكُ الصِّلِحُ وَ الْبِقِيكُ الصَّلِحُ فَ وَيَرْكُونُ وَالْبِقِيكُ الصَّلِحُ فَيُرُكُّرُ وَالْبُقِينُ الْمُتَكَوِّدُهُ وَالْبُقِينُ الْمُتَكَوِّدُهُ وَالْبُقِينُ اللهُ ا

او زیاتوی الله (په دنیا کښی) هغو کسانو ته چه سمه صافه لیاره ئی موندلی وی هدایت ثبات او یقین؛ او باقی پاتی کیدونکی (د جزاء په اعتبار) نیک عملونه خیر بهتر غوره دی په نزد د رب ستا له جهته د ثواب او خیر بهتر غوره دی له جهته د بیرته ورتللو.

تفسیر: یعنی دغه دنیوی رونق د الله تعالیٰ به دربار کښی له سره په کار ورتلونکی شی نه دی ـ

او یواځی حسنات او نیکی د ده په دربار کښی ذی مقدار او قیمتدار دی. په آخرت کښی د هری نیکی بدل او جزاء په ډیر ښه صورت سره ورکوله کیږی.

## أَفْرَءَيْتَ الَّذِي كَفَرَ بِالْتِنَاوَقَالَ لَأُوْتَيَنَّ مَالَّا وَّوَلَكُ إِنَّ

آیا پس لیدلی دی تا هغه څوک چه کفر ئی اختیار کړ په آیتونو (د قدرت) ځمونږ او وائی خامخا راکول کیږی (په آخرت کښی) ماته مال او ولد (ځوی لور).

تفسیر: یعنی سره له کفره تاسی یو جرئت او محفرد (ضد) ولید چه یو مالدار کافر یو پښ (لوهار) ته وویل چه ته که له مسلمانی محخه انکار وکړی نو ستا مزدوری (باړه) به درکړم ـ دغه خوار مزدور مسلمان د هغه مالدار کافر په جواب کښی وویل ـ که ته د هم دغه مقصد دپاره مړ او بیا ژوندی شی خو بیا به هم زه پر اسلام نه منکریږم، نو په دی باندی دا آیت نازل شو؛ اخروی مال او دولت د ایمان او توحید په بدل ورکول کیږی، کافران غواړی چه دنیوی دولت په عقبٰی کښی هم د دوی په برخه شی ـ یا سره له کفره د اخروی عیش او تنعم څخه هم برخه ومرمی چه پکښی مزی وکړی، نو دغه له سره کیدونکی نه دی.

# ٱطَّلَعُ الْغَيْبَ آمِ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْلِي عَهْدًا الْ

آیا خبر شوی دی (دغه کافر) پر غیب یا اخیستی ده په نزد د رحمٰن وعده (چه ده ته مال او دولت ورکول کیږی په آخرت کښی هم).

تفسیر: یعنی په داسی یقین او وثوق سره چه دغه دعوی کوی ـ آیا ده له غیبه خبر موندلی دی؟ یا ئی د الله تعالیٰ څخه وعده اخیستی ده؟ ظاهر دی چه له دغو دواړو څخه یو هم نه دی. د یوه ګنده او چتل کافر به څه قدر او حیثیت وی چه هغه به تر دغو غیبیاتو پوری ځان ورسولی شی ـ پاتی شوه د الله تعالیٰ وعده ـ هغه خو له هغو خلقو سره کیدی شی چه هغوی خپل عهدونه پوره کړی دی ـ او ﴿ لَالاَلالَهُ ﴾ ئی ویلی او د صالح عمل امانت ئی له الله تعالیٰ سره ایښی وی.

## كَلاْسَنَكْتُ مُايَقُولُ وَثَكُنَّ لَهُ مِنَ الْعَنَابِ مَثَّافٌ

نه دی داسی (چه دوی وائی یعنی نه ورکول کیږی دوی ته مال او ولد) مونږ

لیکو هغه چه وائی او وبه غځوو ده ته له عذابه په غځولو (چه د یوه د پاسه به بل ورته ورکوو).

تفسیر: یعنی دغه قول به هم د ده په دفتر (دوسیه) کښی شامل کړی شی او د مال او اولاد په ځای به د هغه سزا زیاته کړه شی.

#### وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَيَا ثِينَا فَرُدًا ۞

او په میراث به اخلو (له ده په مرګ سره) هغه (مال اولاد) چه (دی ئی د ځان) وائی او راځی مونږ ته یواځی (بی له ماله او اولاده).

تفسیر: چه «دی ئی خپل وائی» یعنی مال، اولاد، لکه چه د هغه کافر دواړه محامن مسلمانان شول (کذا فی الموضح) یا دا مطلب دی چه د ده دغه شیان به تری بیل کړل شی او په قیامت کښی به دی یوامحی حاضریږی نه به مال ورسره وی نه اولاد.

## وَاتَّخَذُوْ امِنُ دُونِ اللهِ الْهَةَ لِّيكُوْنُوْ الْهُوْ عِزًّا صَّكَلَّا

او نیولی دی (کفارو) غیر له الله څخه باطل معبودان دپاره د دی چه شی دوی ته سبب د عزت (او مدد) نه دی داسی (لکه چه دوی ئی گڼی)،

تفسیر: یعنی برسیره له ماله او اولاده د خپلو باطلو معبودانو امداد او مرستی (مدد) ته هم هیله من (ارزومند) او امیدوار دی چه هغوی به دوی ته د الله په حضور ډیری لوئی درجی ورکوی ـ حال دا چه له سره داسی کیدونکی نه دی ـ او دغه نشه یوه چتی (فضول) سودا ده چه دوی یخپلو دماغو کښی ورته ځای ورکړی دی.

## سَيَكُفْرُونَ بِعِبَادَتِهِمُ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمُ ضِلًّا اللَّهِ

بلکه ژر به منکر شی (دغه معبودان) په عبادت د دوی او شی به دغه (معبودان) یر دغو (عابدانو) خپلو دښمنان.

تفسیر: یعنی هغه معبودان به له دوی سره څه مدد وکړی؟ بلکه دوی به بالذات د دغو مشرکانو د دغه عبادت څخه هم د بی زاری اعلان وکړی ـ او د دوی په مقابل کښی به ودریږی ـ او د هغوی د عزت زیاتولو په ځای به د دوی د زیات ذلت او رسوائی سبب وګرځی ـ لکه چه په ۲۲ جزړ د الاحقاف (٦) آیت (۱) رکوع کښی راغلی دی.

﴿ وَلِذَا مُثِمَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمُوا عُدَا أَوْ كَانُوا لِعِبَا دَتِهِ مُرْفِينَ ﴾

# ٱلْوَتْرَاتَا السَّيْطِينَ عَلَى الْكِفِرِينَ تَؤُرُهُمُ الْأَفْكُلِ تَعْجَلَ عَلَيْهُمْ إِثَانَعُ ثُالَهُمْ عَلَا الْمُ

آیا نه گوری نه ئی خبر (ای محمده) بیشکه موند لیدلی مسلط کړی مو دی شیطانان پر کافرانو باندی چه اوچتوی تیزوی دوی په اوچتولو تیزولو سره (په گناه) پس تلوار مه کوه پر دوی (په ژر غوښتلو د عذاب) بیشکه هم دا خبره ده چه شمیرو موند دوی ته (ورځی د عمر د دوی) په شمارولو سره.

تفسیر: یعنی شیطان دغه بدبختان لا پسی بی لیاری او گمراه کوی ـ او د خپلو گوتو په اشارو سره ئی نغوی (گدوی) ـ هغو کسانو چه دوی پخپله د کفر او انکار طریقه محان ته غوره کړی ده که داسی اشقیاء د شیطان به تحریص او اغواء په گمراهی کښی زیادت او غلو وکړی ـ نو تاسی هغوی پریپدئ او تاسی د دوی په سزا ورکولو کښی تلوار مه کوئ! الله تعالیٰ د دوی رسی سسته کړی ده ـ او دوی ئی سر خوشی پریښی دی ـ مخو د هغوی د ژوندون شمیرلی شوی ورمځی تیری شی ـ د دوی د یوی یوی ساه او د یوی یوی شیبی هر یو عمل محموند له لوری شمیرلی کیدی ـ او د دوی ډیر ادنیٰ عمل او حرکت هم محموند د علمی احاطی او د اعمالو له دفاترو مخته خارج نشی پاتی کیدی ـ د گرد (تول) عمر اعمال به یو په یو د دوی په مخ کښی

### 

یاد کړه هغه ورځ چه جمع به کړو پرهیزګاران رحمٰن ته سواره میلمانه بللی شوی او شړو (په شدت سره) مجرمان (طرف د) دوزخ ته (د حیواناتو په شان) پلی(پیاده) تړی.

تفسیو: یعنی هم هغسی چه محاروی ډنگر او حیوانات د تندی په حالت کسی د اوبو د ګدر په لوری په منډو او تلوار ورځغلی دغه مجرمان به هم د دوزخ کندی ته هم داسی شرل کیږی.

#### لَا يَمْلِكُونَ الشَّفَاعَةَ اِلْامِنِ اتَّعَنَا عِنْكَ الرَّحْلِي عَهُكًا الْأَحْلِي عَهُكًا الْأَ

نه مالکان کیږی (هیڅ یو د دوی) د شفاعت (د هیچا) مګر هغه څوک چه اخیستی ئی ده په نزد د رحمٰن وعده (او په شفاعت مجاز وی).

تفسیر: یعنی له هغوی سره چه الله تعالیٰ د شفاعت وعده فرمائلی ده لکه ملائکی ـ انبیاء ـ صالحین او نور نو هم دوی به درجه په درجه شفاعت کوی بلا اجازت هیڅوک به د ژبی خوځولو توان هم نه لری. او د همغو خلقو سپارښت به وکړی شی چه د هغوی په حق کښی د سپارش کیدلو وعده لا له پخوا محخه ورکړی شوی ده ـ د کافرانو په حق کښی به شفاعت له سره نه کیږی.

# وَقَالُوااتُّغَذَالرَّحْلُ وَلَا الْمُ

او وائى (كتابيان مشركان) نيولى دى رحمٰن ولد (محوى لور).

تفسیو: دیرو کسانو غیر الله خپل معبود مقرر کړی وو \_ لیکن یوه ډله داسی هم وه چه د الله تعالیٰ دپاره ئی د اولاد تجویز هم کړی ؤ \_ مثلاً نصرانیانو مسیح علیه السلام او ځینو یهودانو عزیر علیه السلام او ځینو مشرکینو د عربو پرښتو ته به ئی د الله تعالیٰ لونی ویل (العیاذ بالله) (نو فرمائی الله دغو کفارو ته)

# ڵڡۜٙۯڿؚؠؙؙؙٞٛٛؗٛؗٛٛٛڞؙڲٵڐٳڰ۠ڬٵۮٳڷؾۘۘڬۅؗؾؙؾۘۼڟۯڹڡڹٛۿؙۅۜؾؘۺؙٛڠۛٵڵۯڞٛۅؾۼؖڗ۠ٳۼؚؠٵڷ ۿڴڰٛٲڽؙۮػٷٳڸڶڗؘٷڹٷڶؽٵ<sup>ۿ</sup>

خامخا په تحقیق راتله کړی دی تاسی په یو شی لوی سره له حیثیته د گناه. نژدی دی آسمانونه چه وچوی له دی (نسبته) (او نژدی ده چه) ټوټی ټوټی شی ځمکه او ولویږی غرونه غرکی غرکی (ذری ذری) له جهته د دی چه بولی دوی رحمٰن ته ولد (ځوی لور). تفسیر: یعنی دغه داسی درنه خبره ویلی شوی ده او داسی یوه سخته بی ادبه کلمه او توری له خولی څخه ایستلی شوی دی \_ چه د هغه له اوریدلو څخه آسمان \_ ځمکه \_ غرونه \_ د هول او هیبت او ویری لامله (له وجی) لویږی \_ چوی \_ توتی توتی او تکر تکر کیږی. نو هیڅ بعید نه دی که پر دغه گستاخی د الله تعالیٰ غضب په جوش راشی \_ نو گرد (تول) عالم به سره لاندی باندی او تر آسمان او ځمکی پوری هم سره لرزیږی او پرخچی ئی الوځی \_ محض د الله تعالیٰ حلم مانع دی چه سره د دغو بیهودگیو او چتی (فضول) خبرو یو ځلی گرد (تول) عالم نه اړوی \_ او گرد (تول) سره سپیره او پنا نه کوی \_ د هغه قدوس الله تعالیٰ پر توحید چه آسمان ځمکه غرونه الغرض گرد (تول) علویات او سفلیات شهادت ورکوی د انسانانو دغی سپین سترگی او خسارت ته وگورئ چه هغه لوی ذات ته د اولاد احتیاج ثابتوی (العیاذ بالله) نو فرمائی الله تعالیٰ چه.

#### ۅؘڡؙٳؽڹٛؠۼؽٳڶڗؙڠڔڹٲؽۜؾٞۼؚۮؘۅؘڶڴ<sup>۞</sup>

او نه ښائي رحمٰن ته چه ونيسي (دی څوک) ولد (لور ځوی).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ د تقدیس او تنزیهه او د غنا<sub>ء</sub> له کماله دا خبره منافی ده چه خوک خپل اولاد وګرځوی بنا پر هغه غرض چه نصرانیان د اولاد قائل شوی دی یعنی د «کفاره» مسئله کله چه الله تعالیٰ د «رحمٰن» په صفت سره وپیژنی او وئی منی نو بیا دغه ضرورت له سره نه پاتی کیږی.

#### إِنْ كُلُّ مَنْ فِي التَّمَاوِتِ وَالْكَرْضِ إِلَّا إِنِي الرَّحْنِ عَبْكَاكُ

نه دی ټول هغه (ګرد شیان) چه دی په آسمانونو کښی او ځمکه کښی مګر راتلونکی دی رحمٰن ته په دغه حال کښی چه بنده وی هر یو (نه ولد)؛

تفسیو: یعنی گرد (ټول) د الله تعالیٰ مخلوق او د ده بندگان دی او د ده د بندگی په صفت سره د ده په حضور کښی حاضریږی ـ نو بیا بنده څرنګه ولد کیدی شی؟ ـ کله چه ګرد (ټول) ده ته محکوم او محتاج وی نو دی به څوی او لور ته څه ضرورت او احتیاج ولری.

## لَقَدُ اَحْطُهُمْ وَعَكَ هُوْعَكُا الْوَكُلُهُ وَاتِّيهِ يَوْمَ الْقِيمَةِ فَرُدًا ١٠

خامخا په تحقیق احاطه کړی ده (الله) دوی لره (له جهته د علم او قدرت) او شمیرلی دی (الله) دوی (ټول من حیث الاشخاص والانفاس والاقعال او نورو) په شمیرلو سره. او دا ټول چه دی راتلونکی دی دغه (الله) ته په ورځ د قیامت کښی یواځی.

تفسیر: یعنی د بشر یو فرد هم د الله تعالیٰ له بندگی محخه نشی خارجیدی، او کرد (تول) د الله تعالیٰ په حضور کښی جره او یواځی حاضریږی په دغه وقت کښی به له کردو (تولو) تعلقاتو او سازو او سامانو محخه بیل کړی شی ـ او فرضی معبودان ـ ځامن ـ لمسی ـ پلار ـ مور او نور به ئی هیڅ په کار نه ورځی.

#### إِنَّ الَّذِينَ الْمُنُواوَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ سَيَجْعَلُ لَهُ وَالرَّحْلُ وُدًّا ١٠

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) ژر به وګرځوی دوی ته رحمٰن دوستی محبت (په زړونو د خلقو کښی).

تفسیر: یعنی دوی ته به خپل محبت ورکوی یا په خپله به له دوی سره محبت کوی یا د خلقو په زړونو کښی به د دوی محبت غورځولی کیږی. په حدیث کښی راغلی دی چه که الله تعالیٰ ته کوم بنده محبوب وی نو ړومبی جبریل علیه السلام خبروی چه زه د فلانی بنده سره محبت کوم ـ نو ته هم له هغه سره محبت ولره نو جبریل علیه السلام په آسمانونو کښی د دغی خبری اعلان خوروی؛ له آسمانونو ځنی دغه خبره راښکته کیږی او ځمکی ته رسیږی او د ځمکی په خلقو کښی د دغه بنده په برخه کښی حسن القبول حاصلیږی یعنی بی تعلق خلق چه د هغوی کومه خاص نفع او ضرر د ده له ذاته سره نه وی تړلی له ده سره مینه او محبت کوی مگر دغه قسم حسن القبول ابتداء له صالحینو مؤمنینو او الله منونکو خلقو سره دی ـ د دوی په زړونو کښی اول د ده محبت اچولی کیږی ـ وروسته د عامو او د خاصو قبول ورحاصلیږی ـ که نه په ابتداء کښی محض د عامو په طبقه کښی حسن القبول حاصلیلل او بیا د ځینو الله منونکو او صالحانو کښی محض د عامو په طبقه کښی حسن القبول حاصلیلل او بیا د ځینو الله منونکو او صالحانو دی ـ به پری وپوهیږئ.

تنبیه: دغه آیت مکی دی او له هغو مسلمانانو سره چه په مکه معظمه کښی داسی وعده کړی شوی وه لږ وقت وروسته دغه وعده په داسی ډول (طریقه) سره پوره شوه چه ګرده (ټوله) دنیا متحیره او متعجبه شوه . الله تعالیٰ د دوی داسی محبت او الفت د خپلو بندګانو په زړونو کښی وغورځاوه چه د هغه بل مثال او نظیر له سره نه ییدا کیږی.

#### فَانْمَايَتَكُونَهُ بِلِسَانِكَ لِتُكَبِّرَ رِهِ الْمُتَّقِينَ وَتُنُورَ بِهٖ قَوْمًا لُكُا ۞

پس بیشکه هم دا خبره ده چه آسان کړی دی مونږ دغه (قرآن) په ژبه ستا (چه عربی دی) دپاره د دی چه زیری ورکړی په دی سره پرهیزګارانو ته او چه وویروی په دی سره قوم جګړه کوونکی.

تفسیر: یعنی لوی قرآن په نهایت سهل، آسان او صاف بیان او په واضع او ښکاره ډول (طریقه) سره پرهیزګارانو ته بشارت آوروی او جګړه کوونکو ته د ناکارو کارونو له خرابو نتائجو مخخه خبر ورکوی.

#### وَكُوْ اَهْلَكُنَا قَبُلُهُمْ مِّنْ قَرْنٍ هَلْ تَجْسُ مِنْهُمُ مِّنْ اَحَدٍ آوْتَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزًا ﴿

او څومره ډير هلاک کړی دی مونږ پخوا له دوی نه له (اهل د) زمانی آيا محسوسوی (مومی وينی) ته له دوی نه يو تن يا اوری له دوی کوم نرم غږ هم؟

تفسیر: یعنی محومره بدبخت د خپلو جرائمو په سزا هلاک شوی دی چه د هغوی نوم او نښان هم 
بیخی د دنیا له مخی محخه محو او ورک شوی دی نن د دوی د پښو د غږ (کړهار کرښهار) او 
د تکبر او لوئی ډیر نری آواز (بنهار) هم نه آوریده کیږی نو هغه کسان چه نن ورځ له رسول 
کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم سره مقابله او مجادله کوی او د آیات الله محخه انکار او پری 
استهزاء کوی دوی دی نه بیفکره کیږی ممکن دی چه دوی هم په هم داسی تباه کوونکو عذابونو 
کښی اخته شی ـ او په یوه رپه کښی به بیخی سپیره او پناه شی.

تمت سورة مريم بحسن توفيقه ونصره فله الحمد و المنة اولاً وآخراً

سورة «طهه مکیة الا آیتی (۱۳۰) و (۱۳۱) فمدنیتان وهی مائة وخمس وثلاثون آیة وثمانی رکوعات رقمها (۲۰) تسلسلهاحسب النزول (٤٥) نزلت بعد سورة مریم د «طه» سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۱۳۰) او (۱۳۱) آیتونو چه مدنی دی یو سل او پنځه دیرش آیتونه اته رکوع لری. په تلاوت کښی (۲۰) او په نزول کښی (٤٥) سورت دی. وروسته د «مریم» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ مِن الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْلِن الرَّحِيْمِ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دى.

#### ظه ﴿ مَا اَنْزُلْنَا عَلَيْكَ الْقُرُ إِن لِتَسْتُقَى ﴿ إِلَّا رَنْ كِرَدٌّ لِّهِ نَ يَغْشَى ﴿

نه دی نازل کری موند پر تا باندی قرآن دپاره د دی چه مشقت محنت پر خپل ځان بار کړی مگر (نازل کړی دی موند) تذکره پند دپاره د هغه چا چه ویریږی (له الله نه)

تفسیر: یعنی لوی قرآن ځکه نازل شوی دی چه د هر چا زړه چه نرم وی او له الله تعالیٰ څخه ویریدی دی د قرآنی بیاناتو څخه بند او نصیحت حاصل کړی ـ او د قرآن کریم له روحانی فیوضاتو او برکاتو څخه بی برخی او محروم یاتی نشی ـ او داسی کوم غرض نشته چه د یاک قرآن یه نزول سره تاسی خامخا یه کوم شاقه محنت او شدید تکلیف کسی اخته کړی او نه دغه مقلس قرآن داسی یو شی دی چه (نعوذ بالله) د ده حامل یا عامل له سره بی برخی یا محروم او ناکامه یاتی شی ـ بلکه د دارینو له فیوضاتو څخه فائز المرام ګرځی تاسی د دغو مکنبینو د خبرو د آوریدلو څخه له سره خفه ملول او تنګ زړه مه کیږئ! او نه هغوی پسې دومره ربړ (زحمت) او تکلیف بر خپل ځان تیروئ حق او حقانیت خوښوونکی او منونکی هرومرو (خامخا) بریالی او کامیابیدی تاسی به متوسط ډول (طریقه) سره به عبادت او ریاضت کښی مشغول او لکیا اوسع! یه ځینو روایاتو کښي راغلي دی چه په ابتداء کښي رسول اکرم صلي الله علیه وسلم د شهی د مخی تر ډیر وقته یوری په قیام او د یاک قرآن په تلاوت کښی مشغول او لگیا ؤ \_ کفارو به د دوی د دی محنت او ریاضت د لیللو څخه داسی ویل چه «محمد د دی قرآن له نزوله سره به سخت تکلیف او مصیبت کښی لویدلی دی» نو د دغی خبری جواب به دغو آیاتونو کہی ورکری شوی دی چه فی الحقیقت یاک قرآن شقاء او زحمت نه بلکه شفاء او نور او رحمت دی هر څوک دی له دغه قرآنه په هره اندازه چه آسانه وی هغومره دی ولولی ﴿ فَاقْرَءُ وُامَاتَيَسُومِنْهُ ﴿ مَرَمَلِهُ اللَّهِ مَرْمَلُهُ

#### تَنْزِيْلُامِّتَنْ خَلَقَ الْأَرْضَ وَالسَّمْوْتِ الْعُلْيُ الْ

(نازل شوی دی) په نازلیدلو له طرفه د (هغه) الله چه پیدا کړی ئی ده ځمکه او آسمانونه لوړ (اوچت اوچت).

تفسیر: نو ځکه ضروری ده چه مخلوق دغه قرآن کریم په ډیره خوښی او اخلاص سره د الله تعالیٰ جلجلاله د الوهیت پاک کلام ومنی! او پر خپلو سرونو او سترګو ئی کیږدی! او قطعاً له هغه مخخه تخلف او تمرد ونه کړی او تری غاړه ونه غړوی.

#### الرَّحْمُنُ عَلَى الْعُرْشِ اسْتَوٰي ©

(دغه خالق د ځمکو او آسمانونو ډير مهربان) رحمٰن پر عرش باندی مستولی او غالب دی.

تفسیو: «د استواء علی العرش» مفصل بیان د «الاعراف» په (۱) رکوع کښی لیکلی شوی دی. د «عرش» په متعلق له نصوصو څخه هم دغومره ثابتیږی چه پائی لری او خاصو پرښتو هغه راپورته کړی دی او د آسمانونو په سر کښی د قبی په شان ولاړ دی د «روح المعانی» خاوند پر «عرش» او «استواء» علی العرش باندی پر دغه آیت مبسوط کلام کړی دی. من شاء فلیواجع.

#### لَهُ مَا فِي السَّمُوْتِ وَمَا فِي الْكَرْضِ وَمَابِينَهُمُ أَوَمَا تَعَتُ الثَّرِي ٥٠

خاص الله لره دی هغه شیان چه په آسمانونو کښی دی او هغه شیان چه په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکا خلقاً عبیداً) او هغه شیان چه په منځ د دوی کښی دی او هغه چه لاندی له لوندی ځمکی څخه دی.

تفسیر: یعنی هم هغه الله تعالیٰ یواځی د غیر له شرکته له آسمانونو څخه نیولی تر ځمکی او له ځمکی څخه تر تحت الثریٰ پوری د ګردو (ټولو) کائناتو خاص مالک او خالق دی د ده په تدبیر او انتظام سره دغه ګردی (ټولی) سلسلی قائمی دی.

تنبیه: د آسمان او د ځمکی مخلوق څخه یا خو «کائنات الجو» مراد دی چه تل د دواړو په منځ کښی دی. مثلاً هوا ـ وریځ او نور یا خو هغه شیان به هم په دی کښی شامل وی چه علی الاکثر په هوا کښی آلوځی. لکه طیور (الوتونکی) او له «ثریٰ ـ لوندی ځمکی» څخه د ځمکی

هغه لاندني طبقه (پوړ) مراد ده چه تل د اوبو د قرب او اتصال له سببه لونده وي.

# وَإِنْ تَجْهَرُ بِإِلْقُولِ فَإِنَّهُ يَعَلُّو الِتَّرُّو آخُفَى ٥

او که جهر کوی په وینا سره (چه ذکر د الله او دعا ده ـ نو جهر ته حاجت نشته ځکه چه) پس بیشکه دغه (الله) عالم دی په پته خبره او په ډیره پته (له هغی پتی نه هم).

تفسیر: رومبی د عمومی قدرت او تصرف بیان ؤ په دغه آیت کښی د الله تعالیٰ د علم د وسعت او پراخی تذکره ده یعنی هر هغه خبره چه په زور سره وویله شی هغه به غرنگه د هغه علام الغیوب غخه پته پاتی کیدی شی چه هغه ته هره ښکاره او پته بلکه له پتو څخه له ډیرو زیاتو پتو خبرو هم ښه معلوم دی او تری خورا (ډیر) خبردار دی هر هغه خبره چه په گوښی (بیل) او یواځی ځای کښی په ډیر ورو وویل شی یا هغه اندیښنه خیال او تصور چه تش په زړه کښی کرځیدلی وی او لا د قول او عمل مرتبی ته نه جهراً او نه سراً رسیدلی وی یا تر اوسه هیڅ په کرځیدلی وی د الله تعالیٰ علم پر دغو زړه کښی هم نه وی گرځیدلی او وروسته له دی نه گرځیدونکی وی د الله تعالیٰ علم پر دغو گردو (تولو) محیط دی. نو ځکه شریعت بلا ضرورت په چغه یا په ډیر زور سره د ذکر کولو څخه ممانعت فرمایلی دی پرته (علاوه) له هغه مواقعو څخه چه پکښی ذکر په جهر سره منقول دی ـ یا د ځینو معتبرو مصالحو په بناء د تجربه کارانو په نزد نافع گڼلی شوی دی نو هغه به له دغه نهی له عمومه مستثنیٰ وی.

#### اللهُ لَكَالهُ إِلَاهُوْ لَهُ الْكِسْمَاءُ الْحُسُنَى ·

الله (چه دی) نشته بل برحق معبود مکر یوائحی هم دی دی خاص هم ده ته شته نومونه (صفتونه) نیک.

تفسیر: په پاس آیت کښی د الله تعالیٰ هغه صفات چه بیان شول (لکه دا چه الله تعالیٰ خالق الکل علی الاطلاق مالک ـ رحمٰن ـ مطلق قادر ـ د علم المحیط غیښتن دی) د هغو اقتضاء دا ده چه الوهیت هم د هم ده خاصه وی ـ ماسواء الله څخه دی د بل هیچا په مخ کښی د عبودیت او د بندګی سر ښکته نه کړ شی ځکه چه نه یواځی پورته ذکر شوی صفات بلکه ګرد (ټول) عمده صفات ښه نومونه ـ د هم دغه منبع الکمالات ذات ته مخصوص دی بل محوک په دغه شان او صفات نشته چه معبود شی ـ نه د دغو صفاتو او نومونو د تعدد له سببه د ده په ذات کښی تعدد راځی. لکه چه د عربو د ځینو جهالو خیال و چه په مختلفو نومونو سره د الله تعالیٰ بلنه به د

توحید له دعوی سره مخالف وی.

#### وَهَلَ أَثْكَ حَدِيثُثُمُوْسَى<sup>6</sup>

او آیا راغلی ده (یا په تحقیق راغلی ده) تاته قصه د مولسی.

تفسیو: له دی ځایه راهیسی د حضرت مولی علیه السلام قصه په ډیر بسط او تفصیل سره بیانوی تر څو چه آوریدونکی وپوهیږی چه نبی کریم صلی الله تعالیٰ علیه وعلیٰ آله وصحبه وسلم ته د قرآنی وحی راتګ کومه نوی او عجیبه خبره نه ده \_ غرنګه چه پر مولی علیه السلام وحی نازله شوی وه پر دوی هم نازله شوی ده \_ هم هغسی چه د مولی علیه السلام وحی پر توحید او نورو اسلامی تعلیماتو شامله وه د دوی په وحی کښی هم پر هم دغو شیانو تاکیدات صادر شوی دی \_ هغه مصاعب، متاعب او شدائد چه حضرت مولی علیه السلام د حق په تبلیغ کښی برداشت کری دی د همغو برداشت کول پر دوی هم دی \_ هم هغسی چه بالاخر بری او غلبه د مولی علیه السلام په برخه شوه د دوی په برخه هم کیدونکی ده . او لکه چه د مولی علیه السلام دښمنان مقهور \_ او دوی مقهور او مقهور \_ او دوی به هم غالب او منصوریږی . په دغه مناسب د موسوی نبوت ابتدائی قصه بیان فرمائی \_ څو پری رسول الله صلی الله علیه وسلم لا متسلی او ښه ډاډه شی .

#### ٳۮ۫ڒٳڬڒٵڣۜۊڵڵٳۿڵؚۄٳڡٛڴٷٛٳٳڹٞٳڛؙٛڞؙڹؙڒٵڰۼڮٞٳؾؽؙڬؙؙۄ۫ۺ۫ؠٳڣۺٳۅؙ ٲڿۮؙۼٙڮٳڶؾٵڔۿٮٞؽ<sup>؈</sup>ۼػؾٵٛڞؠٵڹؙۅ۫ڿؽؽؠؙۅٛڛٙٛ

کله چه ولید (موسٰی) اور نو وی ویل اهل خپل ته واوسئ (تاسی دلته) بیشکه ما ولید (یو) اور ښایی ما لره چه زه راوړم تاسی ته له هغه اوره کومه لګولی لنبه یا ومومم زه په اور باندی لیار ښوونکی (چه لیار راوښیې) پس کله چه راغی هغه (اور ته) نو غږ ورته وکړی شو (داسی) چه ای موسٰی.

تفسیر: د دی قصی مختلفی اجزاء د القصص، طه او الاعراف د سورتونو محخه جمع کیدی شی دلته له (مدین) محخه (د مصر) په طرف د بیرته ورتګ واقعه مذکوره ده ـ په (مدین) کښی د حضرت موسی علیه السلام د لور سره تړلی شوی وه او لس کاله هلته مقیم پاتی شو او وروسته له هغه (د مصر) د ستنیدلو او بیرته راتللو اراده ئی وکړه ـ د ده سره د ده حامله (امید واره) ښځه د (حضرت شعیب علیه السلام لور بی بی صفورا رضی

الله تعالیٰ عنها) هم وه . شهه توره تیاره وه \_ او یخنی او ساړه هم شدت درلود (لرلو) \_ له دوی سره د پسو (گدو) رمه هم وه \_ په دغه حالت له دوی څخه لیاره هم ورکه شوه \_ او پسونه (گدان) هم سره تیت و پرک (منتشر) شول. په عین زمان کښی (بی بی صفورا رضی الله تعالیٰ عنها) د ولادت او د لنگون په درد هم اخته شوه او هلک یی پیدا شو \_ په دغی توری تیاری یخی شهی کښی هیچری د تودیللو اور هم نه و پیدا او له چقمق (اور تک) محخه هم اور ونه لگیده \_ په دغو مصائبو او تیارو کښی یو نامحاپه له لری محخه یو اور په نظر راغی چه هغه فی الحقیقت دنیوی اور نه و \_ د الله تعالیٰ د جلال نور یا ناری حجاب و (چه د هغه ذکر د مسلم الحقیقت دنیوی اور نه و \_ د الله تعالیٰ د جلال نور یا ناری حجاب و (چه د هغه ذکر د مسلم به حدیث کښی راغلی دی) موسٰی علیه السلام پر ظاهری اور گمان وکړ او بی بی صفورا رضی الله تعالیٰ عنها ته یی وویل تاسی هم دلته کینئ زه محم محو له هغه اوره تاسی ته یوه لمبه یا سکروته راوړم \_ یا له هغه محایه د لیاری پته او سراغ ولگولی شم، او کوم لیاره ښوونکی هلته ومومم.

وائی خه مهال (وخت) چه حضرت مولی علیه السلام هغه پاک میدان ته ورسید یوه عجیبه نظاره او ننداره ئی ولیده په یوه تکه شنه ونه کښی په ډیر شدت سره اور بل دی ـ او ډیری لوئی لمبی تری پورته کیږی ـ خو په هم هغه اندازه سره چه اور پخپل شدت او جدت سره سوځی له هغه څخه زیات دغه ونه تکه شنه او ډیره جکلی جکاری او تولی پانی او څانگی ئی په ډیر لطافت او نظافت، طراوت سره ځانگی \_ او سره جوریږی او په هره اندازه چه د دی ونی شین والی او طراوت او جکلیتوب زیاتیږی په هم دغه اندازه دغه اور هم لا پسی شدت کوی.

موسٰی علیه السلام قصد و کر چه دغی ونی ته نژدی شی که د دغی ونی کومه لبنته یا خانگه وسوځی او لاندی ولویږی نو زه ئی واخلم ـ لیکن په هره اندازه چه موسٰی علیه السلام دغه اور ته نژدی کیده ـ په هم هغه اندازه دغه اور تری لری کیده ـ او کله چه وویرید ـ او وئی غوښت چه تری وتبنتی ـ نو اور په ده پسی راته او تعاقب ئی کاوه ـ د هم دغه حیرت او دهشت په حالت کښی یو غږ پورته شو ـ چه ﴿ إِنْ اَنْ اَرْ بُلْکَ ﴾ الآیة ـ گواکی د دغی ونی نه په دغه وقت د بیسیم تیلیفون د آلی پشان بلا تشبیه د یوه خوش آوازه سری په شان غږ پورته کیده ـ امام احمد رحمة الله علیه له وهب رضی الله تعالیٰ عنه څخه نقل کړی دی ـ کله چه موسٰی علیه السلام د ﴿ يَرُوسُكَى ﴾ ویل او عرض ئی و کړ چه «زه ستا غږ آورم او د راتک احساس دی کوم ـ مگر نه دی وینم چه چیری ئی » وائی چه موسٰی علیه السلام له هر جهت راتک احساس دی کوم ـ مگر نه دی وینم چه چیری ئی » وائی چه موسٰی علیه السلام له هر جهت بلکه له خپل هر ویښته څخه یی د الله تعالیٰ کلام آوریده.

#### إِنَّ أَنَّا رَبُّكَ فَاخْلَمُ نَعْلَيْكَ أَنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدِّسِ عُلُوى ﴿

بیشکه زه چه یم هم دا زه رب ستا یم پس وباسه (له دواړو پښو) پنی خپلی بیشکه ته چه ئی په کنده پاکه د طوی کښی ئی. تفسیو: «طوی» د هغه میدان نوم دی ښائی چه دغه میدان لا له پخوا محخه متبرک و یا اوس متبرک شوی دی. د موسٰی علیه السلام پنی (یا به) ناپاکی وی نو ځکه پری وویستلی شوی (یا ئی تواضعاً او ادباً) پری وویستلی باقی هغه موزی ـ ماسی ـ پنی (محهلی) چه پاکی وی له هغو سره لمونځ کیدی شی د دی موضوع پوره مسائل دی په فقهیه و کتابونو کښی وکتل شی.

#### وَآنَااخَتُرْتُكَ فَاسْتَمِمُ لِمَايُوْلِي ﴿

او ما غوره کړی ئی ته (په رسالت) پس غوږ کیده هغه حکم ته چه وحی کیږی (تا لره).

تفسیو: «ما غوره کړی ئی ته» یعنی په ګرد (ټول) جهان کښی می هم دا ته د نبوت رسالت او د مکالمی شرف لپاره انتخاب او غوره کړی نو ځکه هغه احکام چه وروسته له دی نه درکول کیږی هغه په غور او دقت سره واوره او پری عمل وکړه!

#### إِنْ فِي آنَاللهُ لَا إِلهُ إِلاَ آنَا فَاعْبُدُ فِي وَاقِيرِ الصَّلُوةَ لِذِي ثِرِي ۗ

بیشکه زه چه یم هم دا زه الله یم نشته لائق د عبادت بل هیڅوک مګر هم دا زه یم پس عبادت کوه ځما او سم دروه (اداء کوه) لمونځ دپاره د ذکر (یادونی) ځما.

تفسیو: په دغه کښی ئی د خالص توحید او د هر قسم بدنی او مالی عبادت حکم و کړ. څرنګه چه لمونځ اهم العبادات دی د هغه ذکر په خصوصیت سره و کړی شو او په دی باندی ئی تنبیه فرمایلی ده چه د لمانځه څخه اعظم مقصود د الله تعالیٰ یادول دی ګواکی له لمانځه څخه غافلیدل. د الله تعالیٰ له یاده غافلیدل دی او د ذکر الله په متعلق ئی په بل ځای کښی فرمایلی دی ﴿ وَادْکُرُرَیّکَالِذَافِیکَ ﴾ یعنی که په هیره او خطاء سره د الله تعالیٰ له یاده غافل شی نو هر کله مو چه په یاد درشی هغه یاد کړئ! د لمانځه حکم هم هم داسی دی چه که په خپل وقت کښی د غفلت او نسیان لامله (له وجی) پاتی شی، نو هر کله مو چه په یاد درشی قضا ئی راوړئ! «فلیصلها اذا ذکرها»

#### إِنَّ السَّاعَةَ الِتِيَةُ أَكَادُ أُخِّفِيْهَا

# بیشکه قیامت راتلونکی دی زه اراده لرم د دی چه پټ کړم دغه (وقت د راتللو د قیامت)

تفسیر: یعنی اراده لرم چه د هغه د راتک وقت له کردو (تولو) څخه مخفی او پټ وساتم. تر دی که له خپل ځان څخه می هم د هغه اخفاء ممکن وی نو له خپل ځانه به می هم پتاوه ـ لیکن دغه له سره امکان نه لری وفیه من المبالغة کما فی الحدیث (لا تعلم شماله ماتنفق یمینه او کما قال البرهان.

ننگ او غیرت ډیر لرم مخ به ئی پټ ساتمه

کاڼه کړم ټول غوږونه ـ غږ به ئی پټ ساتمه

او که ډیر زیات مصالح د هغه د اظهار باعث نه کیده ـ نو دغومره اجمالی اظهار چه کړی شوی دی، هغه به هم نه وی اظهار شوی.

#### ڸؿؙؙٛۼڒ۬ؽػؙڰؙؙؙٛؽؘڡؙ۫ڛؙۣڔؚؠؠٚٵۺۜٮؙۼ<sup>®</sup>

دپاره د دی چه جزا ورکړه شی هر نفس ته په هغو عملونو چه کوی ئی (له خیر او شره).

تفسیر: یعنی د قیامت راتگ د دی دپاره هم ضروری دی چه هر سری ته د هغه د نیکی او بدی جزا ور ورسیږی ـ او د مطیع او عاصی په منځ کښی هیڅ قسم التباس او اشتباه نشی پاتی دغه وروسته له عبادت او توحیده، د معاد د عقیدی تعلیم وشو.

#### ڡؘڵٳۑڞؙڐٮۧڰۼؠؙٚٵڡؘڽؙڷٳؠؙؙٷؙڡۣؽؠۿٵۅٳؾۜؠۼۿۅڶۿؙڡؘڗڎؚڶڰ

پس نه دی بندوی نه دی منع کوی تا خامخا له دغه (ایمان راوړلو په قیامت یا له لمانځه) هغه څوک چه نه لری ایمان په هغه او متابعت کوی د خواهشو خپلو (که منع راوړی) پس ته به هلاک شی.

تفسیر: یعنی نه دی اړوی تا له ایمان راوړلو څخه یعنی پر قیامت باندی د ایمان راوړلو یا له لمانځه څخه \_ کله چه الله تعالیٰ موسٰی علیه السلام ته نصیحت کړی دی چه د بدانو له صحبت څخه ځان ساته! نو نورو ته لا د دغی خبری ضرورت شته چه هرومرو (خامخا) دی خپل ځان د

بدانو له مصاحبته وساتی. کذا فی الموضح غرض دا دی چه د دنیا پرست کافر چاپلوسی او زیات پوستوالی غوړ مښل او مداهنت دی نه اختیاروی! که نه اندیښنه شته چه انسان د اوچت مقام څخه لاندی ولویږی. العیاذ بالله.

#### وَمَاتِلُكَ بِيَمِينِكَ يُمُولِي

#### او څه څيز دی دغه په ښي لاس د تا کښي ای مولسي.

تفسیو: له دی ځایه د رسالت د منصب تمهید شروع کیږی کله چه موسٰی علیه السلام ئی سره د معجزاتو فرعون ته لیږه ۔ نو ځکه ډومبی د همسا د معجزی ذکر فرمائی ۔ له دغه سؤاله چه ستا په لاس کښی څه شی دی؟ دغه غرض ؤ چه موسٰی علیه السلام د ده د همسا په حقیقت او منافع ښه خبردار او مستحضر کړی څو هغه خارق العادت شی چه وړاندی کیدونکی دی. د هغه پر اعجاز ښه قانع او په واضح او مستحکم ډول (طریقه) سره اوقع فی النفس شی ۔ یعنی هغه ته ښه وګوره ۔ او سره لاندی باندی ئی کړه او ښه ورته ځیر شه ۔ او بیا ووایه چه ځما په لاس کښی څه شی دی؟ که هم داسی بی اطلاع او خبرولو سره د ده همسا مار ګرځیده . نو امکان ؤ چه داسی یو وهم به ورته پیدا کیده چه ښائی په غلطی سره ما د همسا پر ځای بل شی اخیستی دی.

#### قَالَ هِي عَصَائَ اَتُوكِّوُ اُعَلَيْهَا وَاهْشُ بِهَاعَلَى غَنِمُ وَلِي فِيهَا مَارِبُ اُخُرِي<sup>®</sup>

نو وویل (موسٰی) دا همسا ځما ده چه تکیه کوم پر دی او وهم (څنډم) په دی سره (پاڼی د ونی چه توئی شی) پر ګډو ځما (چه وئی خوری او پری ماړه شی او دی ما ته په دغه (همسا) کښی مطالب حوائج نور هم.

تفسیر: یعنی په دی کښی هیڅ شبهه نشته چه دغه هم هغه ځما د لاس لرګی دی ـ چه تل ئی په خپل لاس کښی ګرځوم ـ او پری تکیه کوم او خپلو پسو او ګډو ته پاڼی پری محندم، دښمن او موذی ځناوران پری شرم او دفع کوم ئی ـ او نور ډیر ضروری کارونه هم پری انجاموم.

#### قَالَ الْقِهَايْمُولِسِ®فَالْقُنهَا فَإِذَاهِيَ حَيَّاةٌ تَسُعٰيَ

(بیا) وفرمایل (الله) چه وغورځوه دغه (همسا) ای موسٰی پس وئی غورځوله دا (همسا) پس ناڅاپه دا مار ؤ ژوندی چه منډی ئی وهلی (ځغلیده).

تفسیر: یعنی په مجرد د دی چه همسا ئی پر ځمکه وغورځوله ـ دغه همسا د اژدها په شکل واوښته ـ چه د ډیر نری مار په شان په ډیره جلتی سره څغلیده ـ موسٰی علیه السلام د دی یو ناڅاپه د دغه انقلابی وضعیت له لیدلو څخه د بشریت په مقتضاء وویرید.

#### قَالَ خُنُ هَا وَلِاتَخَفَّ شَنْعِيْكُ هَاسِيْرَتَهَا الْأُوْلِل®

(بیا) وفرمایل (الله موسٰی ته) ونیسه دا (همسا) او مه ویریږه! ژر به وګرځوو مونږ دغه (همسا) هم هغه شکل ړومېنی خپل ته.

تفسیر: یعنی کله چه بیرته په لاس درشی دغه ښامار بیا هغه همسا کیږی. وائی چه اول محلی موسی علیه السلام نشو کولی چه وئی نیسی ـ بالاخر ئی لاس پخپل محادر کښی وپیچه (پټ کړو) او د ښامار نیولو پسی یی محفرد (کوشش) وکړ ـ دلته پرښتی ورته وویل ای «موسٰی علیه السلام! که پاک الله دی ونه ساتی نو دغه نړوکی به دی له دغسی لوی ښامار محخه محرنګه ساتلی شی ـ موسٰی علیه السلام وویل نه! خبره داسی نه ده ـ زه ضعیف مخلوق یم او له ضعفه پیدا شوی یم نو بیا موسٰی علیه السلام هغه نړوکی د ښامار په خوله کښی پریښود ـ او لاس ئی پری واچاوه ـ په مجرد د دی چه لاس ئی پری ورسید ـ بیرته همسا و ګرمحیده.

#### وَاضْمُ وَيِدَاكَ إِلَى جَنَاحِكَ تَغْرُجُ بَيْضَاءُ مِنْ غَيْرِسُوْرٍ

او پیوست کړه (ښی) لاس خپل تخرګ (ترخ) خپل ته حال دا چه راوبه وځی تک سپین (روښانه) بی له عیبه (د برګوالی)

تفسیر: یعنی خپل لاس په تخرک (ترخ) کښی ننه باسه \_ او بیا ئی له گریوانه وباسه! نو دغه لاس به دی تک سپین او روښانه ښکاری او دغه سپین والی د برص (برگوالی) او نورو عیبو له پلوه به نه وی چه عیب وگڼل شی.

#### ٳڮڐٵؙٛڂؙۯؽۿٚڸڹٛۅؽڮؘڡؚڹٳڶؽڗؽٵڷڴؙڹۯؽ<sup>ۿ</sup>

حال دا چه دغه معجزه ده بله دپاره د دی چه وښيو تاته ځينې له هغو

#### معجزاتو چه ډيری لوئی دی

تفسیر: یعنی د همسا او بیضا و لاس معجزی له هغو لویو نشو او معجزاتو د قدرت محخه دوه معجزی دی چه د هغو ورښودل تاسی ته منظور دی.

#### إِذْهَبُ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَيْ قَالَ رَبِّ الشَّرَحُ لِيُ صَدِّرِي ٥

لاړ شه فرعون ته (سره له دغو معجزو) بیشکه چه هغه باغی شوی دی (تجاوز ئی کړی دی له حدوده د بندګی) وویل (موسٰی) ای ربه ځما پرانیځه ارته کړه ما لره سینه ځما.

تفسیو: یعنی حلیم \_ بردبار او د حوصلی خاوند می وگرځوی، چه د خلاف الطبع شیانو د لیدلو څخه ژر خفه نشم \_ او د رسالت په تبلیغ کښی له هغو مصاعبو سره چه مخامخ کیډم او هغه متاعب چه ځما په مقابل کښی راځی له هغو څخه ونه ویریډم \_ بلکه په ارت زړه او راڼه و ولیلی (تندی) ئی وګالم (برداشت کړم) او متحمل ئی شم.

#### وَيَتِرُ لِيُ آمِرُيُ<sup>©</sup>

#### او آسان کړه ماته دغه مهم امر ځما (چه تبليغ دی)

تفسیر: یعنی داسی وسائل او وسائط راغوند کره چه په هغو سره دغه عظیم الشان کار راته سهل او آسان شی.

#### وَاحُلُلُ عُقُدَةً مِنْ لِسَانِ اللَّهِ اللَّهُ عَقَمُوا قَوْرِلَ هُ

او پرانیځه غوټه له ژبی ځما چه وپوهیږی خلق په خبرو ځما (په وقت د تبلیغ کښي).

تفسیر: ژبه ئی په وړوکیتوب کښی سوځیدلی وه (چه د هغه قصه په نورو تفاسیرو کښی لیکلی شوی ده) او په صاف ډول (طریقه) سره ئی خبری نشوی کولی نو څکه ئی دغسی دعاء وکړله.

## وَاجْعَلْ لِنُ وَزِيْرًا مِنْ أَهْلِيُ اللهِ فَالْأَثْهُمُ وَنَ آخِي اللهِ فَا

او وگرځوه ماته يو وزير (مرستي «مددګار») له اهله ځما هارون (چه دی) ورور ځما

تفسير: هارون عليه السلام په عمر كښى له حضرت موسٰى عليه السلام څخه لوى وو.

#### اشْدُدْية اَدْدِي ﴿ وَالشَّرِكُهُ فِي اَمْرِي ﴾

قوی کړه په ده سره ملا ځما او شریک کړه دغه (هارون له ماسره) په دی کار ځما کښي.

تفسیر: یعنی د دعوت او تبلیغ په کارونو کښی یو د بل سره معین مددګار ـ ملا تړی او مرستی (مدد) اوسو.

#### كَيُ نُسَيِّحَكَ كَثِيرًا ﴿ وَآنَنُ كُرَكَ كَثِيرًا ﴿

دپاره د دی چه تسبیح ووایو ستا (تسبیح ډیره) او یادوو تا په ذکر ثناء ډیره

تفسیر: یعنی دواړه سره یو ځای شو، د دعوت او تبلیغ په مواقمو کښی په ډیر زور او شور سره ستا پاکی او کمالات بیان کړو ـ او د دعوت له مواضعو څخه قطع نظر کله چه مونږ هر یوه ته د بل د ملګرتیا قلبی تقویه او د زړه ډاډینه حاصله وی نو په خپلو کورونو او ځایونو کښی به په نشاط او طمانیت سره ستا ذکر (او عبادت) په کثرت سره کوو.

#### اِتَّكَ كُنْتَ بِنَا بَصِيْرًا®

بیشکه ته چه ئی ئی ته په (احوالو) زمونږ ښه خبردار لیدونکی ئی.

تفسیر: یعنی ځمونږ ګرد (ټول) احوال ته په ښه شان سره ګوری او دغه دعاوی چه زه کوم هم درته ښی معلومی دی، چه د هغو مقبولیت تر کوم ځای پوری به مفید وی؟ که ته ځمونږ پر حال او استعداد په ښه شان سره نه وی خبر نو د نبوت او رسالت دپاره به دی مونږ ولی غوره کړی وی؟ او د یوه سخت دښمن په لوری به دی ولی لیږلو؟ یقیناً دغه کار چه تا کړی ډیر مناسب او په ځای او مطابقاً للحال دی فرمایلی دی.

#### قَالَ قَدُأُوْتِيْتَ سُؤُلِكَ يُلُوْسَى<sup>©</sup>

وفرمایل الله په تحقیق در کړی شوی تاته سؤال د تا ای موسٰی.

تفسير: يعنى كوم شيان چه تاسى وغوښتل د الله تعالىٰ له لورى تاسى ته دركړل شول.

#### وَلَقَتُ مَنَتًا عَلَيْكَ مَرَّةً الْخُرَى ﴿

او خامخا په تحقیق احسان کړی ؤ مونږ پر تا یو کرت بل (پخوا له دی نه)

تفسیر: یعنی موند خو یو ځلی بی غوښتلو پر تا لوی احسان کړی دی ـ نو اوس که یو مناسب شی له موند څخه وغواړی ولی به ئی نه درکوو.

#### إِذْ آوْحَيْنَا إِلَّ أُمِّكَ مَا يُوْحَى ﴿

کله چه وحی کړی وه مونډ مور ستا ته (الهاماً يا په خوب کښی) دغه چه اوس اوراوه شي.

تفسیر: یعنی په خوب یا ویښتیا او بیداری کښی. د الهام په ډول (طریقه) یا په هم هغه وقت کښی د کوم مجهول الاسم نبی په ژبه ستا مور ته هغه حکم مو درلیږلی ؤ چه د هغه لیږل مناسب ؤ (د دی تفصیل څلور سطره لاندی په ﴿ إَنِ اقْدِرْفِيْهِ ﴾ الآیة - کښی مذکور دی). تنسه د «ادحا » له لفظه د موشی علیه السلام د مور نیوی نه ثاری ی لکه چه د داسی تقیر شخته

تنبیه: د «ایحاء» له لفظه د موسٰی علیه اُلسلام د مور نبوت نه ثابتیدی لکه چه د پاس تقریر څخه ظاهر دی ځکه چه نبی هغه دی چه د الله تعالیٰ له طرفه ورته د احکامو وحی راشی او د هغه په تبلیغ مامور وی ـ او دلته دغه تعریف نه صادقیډی.

#### ٳٙڹٲڎؚ۬ۮؚڣؽؙٷڣٵڵؾٵؠٛٷؾؚٵؘۊؙۮؚڣؽٷؚڧٵڷؽڿۜۏڶؽڬؙڡٚۊٵڵؽڗؖ ؠٵڵۺٵڿؚڶؽٳٛڂٛۮؙڰؙۘٷٷۜ۫ڐٷۅؘڡڰٷؖڴڎ

چه وغورځوه دغه (موسٰی) په تابوت (صندوق) کښی (پس بیا) وغورځوه دغه

(تابوت) په سیند کښی پس ودی غورځوی هغه صندوق لره سیند په ساحل (غاړه خپل کښی چه) ونیسی دغه (موسٰی) دښمن څما او دښمن د ده.

تفسير: يعنى موسى عليه السلام ئي (چه به دغه وقت كني نوى محيديدلي هلكي و) به صندوق کښي واچاوه ! هغه صندوق ئي په سيند کښي خوشي کړ ! پر سيند باندي مونړ داسي يو حکم صادر کړی دی چه دی دی په ډير حفاظت سره پر کومه وچه وباسي ـ او هلته به دی داسي يو سری راپورته کوی چه هم به محما دښمن وی او هم به د دی هلک. واقعه دا ده چه د منجمانو په وینا په دغه کال کښې فرعون ګرد (تول) هلکان به سره تولول او له یو سره به ئې وژل کله چه موسٰی علیه السلام پیدا شو د ده والده وویریده چه که د فرعون سری خبر شی نو دغه ځما هلک به هم ووژنی او د ده مور او بلار ته به هم رېړ (زحمت) او تکلیف وربینوی چه دغه مو ولی رانهکاره نه کړ ـ نو په دغه وقت کښي د الله تعالیٰ له طرفه دغه تنبیر ورالهام شو او د موسی علیه السلام والدی دی په یو سر تړلی صندوق کښی په سیند کښی لاهو کړ ـ له دغه سیند څخه يوه وياله د فرعون باغ ته تللي وه نو دغه صندوق په دغه وياله کښي راغلي په وچه کښي ونښت یا د فرعون د باغ به حوض کښي ودرید ـ د فرعون ښځه (بي بي آسیه رضي الله تعالیٰ عنها) چه يوه ډيره عفيفه عابده اسرآئيلي ميرمن وه له دغه صندوق څخه دغه هلک وويست ـ او د فرعون مخ ته ئی وروړاندی کړ او ورته وی ویل راځه چه دغه ماشوم مونږ د خپل څوی پشان وروزو (ویالو) فرعون هم د دی هلک د لیللو څخه خوښ شو او مینه ئی پری راغله ـ مگر د ده د ځوی ګرځولو ځني ئي انکار وکړ ـ (لکه چه به ځينو رواياتو کښي راغلي دي) مګر د بي بي آسیی رضی الله تعالیٰ عنها له خاطره به ئی د خپل ځوی په شان د هغه روزنه (پالنه) کوله او په دى شان د الله تعالىٰ د عجيب او غريب قدرت ظهور يه عمل راغى.

تنبیه: فرعون ته ئی د الله تعالیٰ دښمن محکه وویل چه دی د حق دښمن ؤ \_ او د الله تعالیٰ په مقابل کښی یی د الوهیت دعوی کوله \_ او د موسٰی علیه السلام دښمن ئی محکه وویل چه ده فی الحال د گردو (ټولو) اسرآئیلی هلکانو سره ئی سخته دښمنی کوله \_ او په مستقبل کښی خاص له موسٰی علیه السلام سره په علاتیه ډول (طریقه) سره د دښمنی اظهار کوونکی ؤ.

#### وَالْقَيْثُ عَلَيْكَ عَبَّةً مِّينَّىٰ مَّ

او اچولی می ؤ پر تا محبت مینه له طرفه محما (چه گرد (تول) خلق پر تا مین شول).

تفسیر: یعنی موند له خپل لوری په دغه وقت کښی د مخلوق په زړه کښی ستا محبت وغورځاوه چه هر لیدونکی به له تا سره مینه او محبت وکړی. یا یو خاص محبت مو پر تا وغورځاوه چه ته د الله تعالیٰ محبوب و کرځیدی ـ نو له هر چا سره چه پاک الله محبت و کړی بندګان هم له هغه سره مینه او محبت کړی.

#### وَلِتُصُنَعَ عَلَى عَيْنِيْ®

او (ومی کړه دغه کارونه) چه تربیت ستا وشی په لیدلو ځما سره.

تفسیو: یعنی د خلقو په زړونو کښی ستا د محبت غورځولو څخه دغه غرض و چه ځمونډ تر کتنی او نګرانی او حفاظت لاندی ستا روزنه او پالنه وکړه شی ـ او د داسی سخت دښمن په کور کښی سره له دی چه شپی او ورځی دی تیرولی ـ خو بیا ستا یوه ویښته ته څه ضرر او زیان ونه رسیږی.

#### ٳۮ۬ؾۜۺؙؽٙٲؙؿؙؿؙڬ فَتَقُولُ هَلُ ٱۮ۠ڷڴۄٛۼڸڡؘڽؗؾڲڡؙٛڵٛڎ۠ ٚڣۯڿۼڹڬٳڵٙٲڡؚۨۨػ ؽؙؾؘڡۧڕۜۼؽؙؠؙٛٵۅؘڵٳۼٙۯؘؾ؋

کله چه تله خور د تا (لپاره د پلتنی (حالت پته کولو) ستا، نو ئی ولیدی چه د هیچا تی نه نیسی) پس وی ویل آیا دلالت وکړم زه تاسی ته په هغه چا چه تربیت وکړی د ده (نو قبول شو قول د دی او مور ئی راوسته او تی یی ونیوه پس بیرته راوستی مونږ ته مور خپلی ته دپاره د دی چه یخی (رنی) شی سترګی د دی (او خوشاله شی په لیدلو د تا) او خفه نشی.

تفسیو: پوره قصه به په بل ځای کښی راځی. د حضرت موسٰی علیه السلام مور وروسته له هغه چه صندوق ئی په سیند کښی وغورځاوه د بشریت په مقتضاء سخته خپه او پریشانه شوه او په دغه اندیښنه کښی ډوبه تللی وه چه د دی د ځوی به څه حال شوی وی؟ نه ورته معلومه وه چه ژوندی دی؟ یا د کوم ځناور خوراک شوی دی؟ نو د حضرت موسٰی علیه السلام خور ته ئی وویل «ای لوری! ته په پته سره خپل ورور دی ولتوه! او د ده د حال او احوال په تحقیق کښی اوسه! د بل لوری د الله تعالیٰ په مشیت دغسی سامان مهیا شو چه حضرت موسٰی علیه السلام د هیڅ یوی ښځی تی به ئی په خوله کښی نه اخیست نو ځکه ډیری ښځی راغلی او بیرته لاړلی. د موسٰی علیه السلام خور (بویی مریمی) چه د ده په تکل کښی وه (بویی آسیی رضی الله تعالیٰ عنها) ته ئی وویل «که مو امر او اجازه وی ـ نو زه به یوه ډیره ښه ښځه تاسی ته راولم چه دغه هلک د هغی تی واخلی یا هغه داسی دارو او درمان وکړی چه دغه هلک څه شی وخوری او له لوړی

څخه ورته څه زیان او ضرر ونه رسیږی او په ښه شان سره ئی وروزی او پالنه ئی وکړی پری حکم وشو چه هله ژر شه! او ژر ئی راوله! دا لاړه او د موسٰی علیه السلام مور ئی ورته راوسته او هغه ئی په الله او بسم الله سره خپل تی ته واچاوه ۔ او ده د هغی تی واخیست ۔ او په غړکهار سره ئی په تی رودلو باندی شروع وکړه ۔ د فرعون په کور کښی ډیره خوښی او خوشالی پیدا شوه ۔ او ګرد (تول) د دغه هلک د موندلو څخه په خپلو کالیو (جامو) کښی نه ځائیدل ۔ د موسٰی علیه السلام مور وویل چه زه دلته نشم پاتی کیدی که ماته اجازه راکړه شی چه دغه هلک له خپله څانه سره کور ته یوسم او په پوره حفاظت او اهتمام سره ئی روزنه او پالنه وکړم ۔ بالاخر د فرعون له طرفه د دائی په توګه (طور) د دغه هلک په تربیت ماموره شوه او دی ئی بیرته خپل فرعون له طرفه د دائی په توګه (طور) د دغه هلک په تربیت ماموره شوه او دی ئی بیرته خپل

#### وَقَتَلْتَ نَفْسًافَنَجَّيْنِكَ مِنَ الْغَيِّرِ

او مر کړی ؤ تا يو (قبطی) سړی پس نجات مو درکړ تاته له غمه (د قصاص او عقاب)

تفسیو: دغه پورته قصه د القصص په سورت کښی راځی ـ خلاصه ئی دا چه د ځلمیتوب په وخت کښی د موسٰی علیه السلام له لاسه یو قبطی وژلی شوی ؤ ـ موسٰی علیه السلام وویرید چه د ده په قصاص کښی هم په دنیا او هم په عقبٰی کښی زه مأخوذ کیږم ـ نو پاک الله ده ته له دغو دواړو اقسامو پریشانیو څخه په دی ډول (طریقه) چه د توبی توفیق ئی وروباښه چه قبوله هم شوه ـ او له دنیوی څخه په دی ډول (طریقه) چه موسٰی علیه السلام ئی له مصر وویست او مدین ته ئی ورساوه چه هلته د حضرت شعیب علیه السلام له لور سره د ده نکاح وترله شوه . پوره قصه ئی په بل ځای کښی راځی.

#### وَفَتَنْكَ فُتُونًاهُ

او ومی ازمویلی ته (په قسما قسم) ازموینی سره.

تفسیر: یعنی ستا امتحان د الله تعالیٰ له طرفه په څو څو ځایونو کښی واخیست شو او ته په کښی بریالی (کامیاب) ثابت شوی.

تنبیه: مفسرینو په دغه موقع کښی د حدیث الفتون په عنوان د ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه یو نهایت طویل روایت نقل کړی دی چه د هغه په متعلق د حافظ ابن کثیر رحمة الله علیه الفاظ دا دی «وهو موقوف من کلام ابن عباس ولیس فیه مرفوع الا قلیل منه وکانه تلقاه

ابن عباس رضى الله عنه مما ابيح نقله من الاسرائيليات من كعب الاحبار وغيره والله اعلم وسمعت شيخنا الحافظ ابا الحجاج المزى يقول ذلك ايضا».

#### فَلَمِثْتَ سِنِيْنَ فِي آهُلِ مَدُينَ لا تُعْرَجِئُتَ عَلَى قَدَرٍ يُكُولِي الْمُولِي

پس واوسیدی ته نحو کاله په اهل د مدین کښی بیا راغلی ته (اوس دلته) پر هغه مقدار (د عمر چه ما اندازه کړی ؤ او د رسالت لائق دی) ای موسٰی

تفسیر: یعنی اوس د مدین د راوتلو په وقت کښی لیاره دی غلطه کړه ـ او له تقدیره دلته ورسیدی چه د دی ځای وهم او کمان هم ستا په فکر کښی نه ؤ.

له موسٰی نه کړی پوښتنه د الله د لطف احوال

ځی دی اور پسی الله ئی رسالت بښی جلال

#### وَاصُطَنَعْتُكَ لِنَفْسِينَ ۗ

او جوړ کړی (غوره کړی) ئي ماته دپاره د ځان خپل (په رسالت)

تفسیو: یعنی د خپلی وحی او رسالت دپاره ئی تیار ـ او په خپلو خواصو او مقربینو کښی ئی داخل کړی او څرنګه ئی چه اراده وه ستا روزنه (پالنه) ئی وفرمایله.

#### ٳۮ۫ۿؙۘۻٲٮٛؗؾؘؘۘۅؘٲڂٛۅڮٳڵؿؽؘۅٙڵػؚڹؽٳڣٛۮؚؚػؚؚۯؿ<sup>ۿ</sup>

لاړ شه ته (ای موسٰی) او ورور د تا په معجزو ځما سره او سستی مه کوئ په یاد ځما کښی.

تفسیو: یعنی د هغه کار دپاره چه ته جوړ کړی شوی ئی اوس ئی وقت راغلی دی چه ته له خپل ورور هارون علیه السلام سره د هغه دپاره ولاړ او تیار شئ! او هغه دلائل او معجزات چه تاسی ته درکړی شوی دی د ضرورت په وقت کښی ئی ظاهر کړی ـ کله چه موسٰی علیه السلام پخوا له دی نه د دعا یکولو په وقت کښی ویلی ؤ ـ ﴿ کَنُمُنْیِتَکُلَکُیْیُرُا وَنَنْکُرُاوَکِیْیُرُا وَنَنْکُرُاوَکِیْیُرُا وَنَنْکُراوَکِیْیْرُا وَنَنْکُراوَکِیْیُراوَنَیْرُاوَکَیْرُا وَنَالُورُورُیُ وَ نو نو ویلو سره د هغه تذکره وفرمایله یعنی د الله تعالیٰ د نامه په تبلیغ کښی په پوره مستعدی او فعالیت سره کار وکړئ! او په تمامو احوالو او اوقاتو

کښی عموماً او د دعوت او تبلیغ په وقت کښی خصوصاً پاک الله په کثرت سره یادوئ \_ چه دغه ذکر الله د اهل الله دپاره د بری او کامیابی لویه وسیله او د دښمن په مقابل کښی مهمه وسله ده

#### إِذْهَبَآاِلِي فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَيْ ۗ

لاړ شغ (تاسى دواړه) فرعون ته بيشكه چه دى باغى شوى دى په دعوى د الوهيت سره

تفسیر: پخوا ئی د ورتک حکم ورکړی ؤ \_ اوس ئی مقابل وروښود چه چیری؟ او چاته ورتک دی؟ او دغه جمله د مخ کښی راتلونکی جملی تمهید دی.

#### فَقُوْلِالَهُ قَوْلِالَيِّنَالَعَلَهُ يَتَذَكَرُ اَوْيَغَنَيٰ

پس ووایئ ده ته خبره پسته ښائیږی چه دی پند واخلی (که ستا رسالت ورته محقق شی) یا وویریږی (له الله که متوهم شی)

تفسیر: یعنی د دعوت او تبلیغ او وعظ او نصیحت په وقت کښی ـ پستی آسانه ـ رقت راو وړونکی ـ جگی جگی خبری وکړه ـ اگر که د ده د تمرد او طغیان لامله (له وجی) د قبول هیله (ارزو) او امید نشته خو بیا هم تاسی داسی خیال وکړئ ممکن دی چه هغه له فکره او غور څخه کار واخلی ـ او دغه پند او نصائح پری اثر وغورځوی یا د الله تعالیٰ د جلال او جبروت د آوریدلو څخه وویریږی ـ او د طاعت او انابت په لوری متمائل شی ـ او په خبرو او اترو کښی ډیره نرمی وکړی ـ له دی توصیی څخه د دعاتو او مبلغینو دپاره ډیر لوی دستورالعمل په کښی ډیره نرمی وکړی ـ له دی توصیی څخه د دعاتو او مبلغینو دپاره ډیر لوی دستورالعمل په کښی داسی صاف ارشاد شوی دی ﴿ اُدُوُ اِلْسَبِیْلِرَیِّنَ یَالِیَکَمْکَوَ وَ اَلْوَیْ مِکْلُوْ اَلْمَالُوْ اِلْمَالُوْ یَالُوکُونَ وَ اَلْمُولُولُونَ وَ اَلْمُولُولُونَ اِلْمَالُونَ وَ اِلْمَالُونَ وَ اَلْمَالُونَ وَ اِلْمُولُولُونَ اِلْمَالُونَ وَ اِلْمَالُونَ وَ اَلْمَالُونَ وَ اَلْمَالُونَ وَ اَلْمُولُونَ وَ اَلْمَالُونَ وَ اَلْمَالُونَ وَ اَلْمَالُونَ وَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمُونُ وَالْمِالْمِ وَا

#### قَالاَرَبِّنَآلِتَنَا نَخَافُ آنُ يَفْرُكُ عَلَيْنَآآوُآنُ يَطُغُ®

وویل (دواړو وروڼو) ای ربه ځمونږ بیشکه مونږ ویریږو چه تلوار به وکړی پر مونږ (په عقوبت سره) یا به لا نافرمان شی (چه ستا په نسبت به بدی خبری وکړی).

تفسیر: یعنی د هغه د ویریدلو اندیښنه به خو وروسته له دی نه وی ـ سم د لاسه پر خپل دغه بی سرو سامانی او د فرعون هغه جاه وجلال ته چه گورو نو ویریپوو چه هغه ځمونپ د داسی خبری د آوریدلو دپاره به له سره تیار او آماده هم نه وی ـ او که آماده وی ممکن دی چه ځمونپ د پوره خبری د آوریدلو نه پخوا په چتی ؤ (فضولو) خبرو باندی خوله وسپړی ـ یا ځمونپ د خبرو له آوریدلو څخه وروسته سخت په قهر او غصه شی ـ او ستا په شان کښی به زیات سپین سترګی او گستاخی وکړی ـ یا پر مونپ باندی لاس وغځوی چه په دغو ګردو (ټولو) احتمالاتو کښی اصلی مقصد له لاسه وځی.

تنبیه: د موسٰی علیه السلام د دی خوف او د شرح الصدر په منځ کښی هیڅ سره منافات نشته کاملین د بلاړ له نزوله پخوا ویریږی ـ او استعاذه کوی لیکن څه مهال (وخت) چه په بلاړ کښی مبتلا شی ـ نو په پوره صبر ـ استقامت ـ حوصله ـ ثبات او پراخ تتر سره د هغه مقابله کوی.

#### قَالَ لَاتَخَافَا إِنَّذِي مَعَكُمُا ٱسْمَعُ وَأَرَى ۗ

وفرمایل (الله) مه ویریږئ (تاسی دواړه). بیشکه زه له تاسی سره یم (په معاونت او نصرت) آورم او وینم (په ښه شان سره ستاسی اقوال او افعال هم)

تفسیر: یعنی هغه خبری چه ستاسی او د ده په منځ کښی کیږی ـ یا هغه معاملات چه در وړاندی کیږی ـ یا هغه معاملات چه در وړاندی کیږی ـ هغه ګرد (ټول) زه آورم او وینم ئی ـ زه هیڅ له ستاسی نه یم جلا (جدا) او تل ځما نصرت او حمایت له تاسی سره دی ـ خوف او ویره هیڅ مورد نه لری ـ او نه ښائی چه تاسی په دغه فکر کښی واوسی.

#### فَانْتِيلُهُ فَقُولُا إِنَّا رَسُولِارَيِّكِ فَأَرْسِلُ مَعَنَا بَنِيَّ إِسُرَاءٍ بُلِّ وَلَا ثُعَذِّبُهُمْ

پس ورشع (تاسی دواړه) ده ته پس ووائی چه بیشکه مونږ یو رسولان د رب ستا نو ولیږه (ای فرعونه) له مونږ سره بنی اسرآئیل (اولاده د یعقوب) او مه په عذابوه دوی (په سختو سختو تکالیفو سره)

تفسیر: به دغه کښی د دری شیانو به طرف دعوت ورکړی شوی دی

(۱): د فرعون او د نورو مخلوقاتو کوم رب شته چه رسول ئی راليږلی دی.

(۲): مونږ دواړه د هغه رسولان يو ـ لهٰذا ځمونږ اطاعت او د رب العزت عبادت ښائی چه وکړی شی ګواکی په دغه جمله سره د ايمان د اصل په لوری دعوت ورکړی شوی دی ـ هم دغه ئی په «والنازعات» (ديرشم جزء کښی) داسی ادا کړی دی« ﴿ فَقُلُ هَلُ لِکَ إِلَى آَنَ تَزَكَّلُ ﴾

#### ﴿ وَآهُدِيكَ إِلَّى رَبِّكَ فَتَخْتُمَى ﴾

(٣): هغه شى دى چه د هغه ضرورت په هغه خاص وقت كښى واقع شو ـ يعنى د بنى اسرائيلو نجات د فرعونيانو د ذلت او رقت راوړونكى غلامى څخه. مطلب ئى دا دى چه پر دغى شريفى او نجيب الاصلى كورنى ظلم او ستم مه كوئ! او د دغه ډير ذليل او حقير مرئيتوبه ئى آزاد او خپلواك كړئ ـ او له مونډ سره ئى پريږدئ چه هر چيرى مو چه زړه غواړى لاړ شو او په آزادى سره شپى او ورځى تيرى كړو.

#### قَلُجِمُنك بِالْيَةِمِنُ رَبِّكَ

په تحقیق راغلی یو مونږ تاته سره له معجزی له جانبه د رب ستا؛

تفسیر: یعنی ځمونډ دغه د رسالت دعوی بی دلیله نه ده ـ بلکه پر خپل صداقت د الله تعالیٰ د قدرت معجزی او دلائل هم راسره شته.

#### وَالسَّلْوُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُلَاكُ إِنَّاقَتُ أُوْجِى اِلْيُنَّااَنَّ الْعَذَابَ عَلَى مَنْ كَنَّ بَ وَتُولُ

او سلامتی ده (له عذابه) په هغه چا چه متابعت وکړی د سمی صافی لياری. بيشکه مونږ چه يو په تحقيق وحی کړی شوی ده مونږ ته چه بيشکه عذاب په هغه چا دی چه تکذيب کوی (د رسولانو) او مخ ګرځوی (له اسلامه).

تفسیر: یعنی هر نحوک چه محموند خبره ومنی او پر سمه او صافه لیاره لاړ شی ـ نو د هغه دپاره د دواړو دارینو سعادت او سلامت ور په برخه کیډی، او هر نحوک چه تکذیب او اعراض کوی نو د هغه دپاره عذاب یقینی دی ـ اعم له دی نه چه یوائحی اخروی عذاب وی یا په دنیا کښی هم ورته ورسیډی، ښائی چه اوس تاسی د خپل آخرت په فکر کښی شئ او هره لیاره مو چه خوښه وی هم هغه ځان ته غوره کړئ.

کله چه راغلل دوی فرعون ته او د رب العالمین پیغام ئی ورساوه

#### عَالَ فَمَنْ رَثِكُمُ مَا يِنْكُولُمَ عِلَيْكُولُمَ عِلَيْكُولُمِي ۗ

#### نو وویل (فرعون) پس څوک دی رب ستاسي ای موسی

تفسیو: یعنی تاسی چه خپل ځان د هغه رب استاځی راښیځ هغه څوک دی؟ او څرنګه دی؟ \_ له دی نه معلومیږی چه د فرعون د عقیدی میلان د دهریت په لوری ؤ \_ یا به ئی دغه سؤال یواځی د رېړولو (تکلیف ورکولو) دیاره کړی وی.

#### قَالَ رَثِبَا الَّذِيُ آعُظِي كُلُّ شَيِّ خَلْقَهُ نُثَرَّهُ مَلَى ۗ

وویل موسٰی رب محمون هغه ذات دی چه ورکړی ئی دی هر محیز ته (له مخلوقاتو) صورت شکل د ده (موافق د کماله د ده سره) بیا ئی لیاره هم ورښوولی ده (د گزران).

تفسیر: یعنی هر شی ته ئی سم د هغه له استعداد سره شکل ـ صورت ـ قوی ـ خواص او نور عنایت فرمایلی دی ـ او د حکمت له کمال ئی هم هغسی جوړ کړی دی چه هغه لره لازم ؤ ـ بیا په مخلوقاتو کښی د هر یو د وجود او بقاء دپاره هر هغه سامان چه ضرورت ؤ ـ هغه یی ورمهیاء کړی دی او هر څیز ته ئی له خپلی مادی ساخت او روحانی قوتونو ـ او خارجی سامانونو څخه د کار اخیستلو لیاره ورښوولی ده ـ بیا داسی یو تینگ نظام ئی راښوولی ـ مونډ ته ئی هم هدایت راکړی دی چه د دغو مصنوعاتو له وجوده د صانع پر وجود څرنگه استدلال وکړو فلله الحمد والمنة

حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليكى «يعنى د خوړلو او محښلو شعور ئى پيدا كړ كه وړوكى ته الله تعالىٰ تى رودل ونه ښيى نو څوك ئى ورښوولى شى؟»

#### قَالَ فَابَالُ الْقُرُونِ الْرُولِ۞ قَالَ عِلْمُهَاعِنُكَ رَبِّى فِي كِتْبٍ لايضِلُّ رَبِّى وَلاِيمْشَى۞

وویل (فرعون) پس محه ؤ (حال) د خلقو پخوانیو. وویل (موسٰی) چه علم د هغوی په نزد د رب ځما دی په کتاب (لوح محفوظ) کښی (لیکلی دی) چه نه ئی ورک کوی رب ځما او نه ئی هیروی (هیڅ څیز)

تفسیر: یعنی «که د الله تعالیٰ بر وجود باندی داسی روضان دلائل قائم شوی دی او د هغه په

طرف چه ته دعوت ورکوی حق دی نو د تیرو اقوامو په متعلق څه بیان وکړه چه آخر له دوی څنی ډیر کسان سره د داسی واضحو او روښانو دلائلو له موجودیته ولی له حق څخه غاړه وغړوله او قبول ئی نه کړل؟ آیا پر هغو ګردو (تولو) باندی ئی عذاب نازل کړ او تباه شول؟ که ته نبی ئی نو د ګردو (تولو) اقوامو تفصیلی حالات ښائی تاته هرومرو (خامخا) معلوم وی» دغه ګرد (تول) لا یعنی او لری له مقصده خبرو باندی څکه د فرعون خوله وسپریده چه د حضرت موسٰی علیه السلام د هدایت مضامین په داسی فضولو او چتی (بیکاره) خبرو سره مخلوط کړی حضرت موسٰی علیه السلام وفرمایل چه انبیاؤ ته د ګردو (تولو) شیانو تفصیلی علم لرل ضروری نه دی د هر قوم د تفصیلی حالاتو څخه اطلاع او علم یواځی د الله تعالیٰ کار دی چه د ځینو مخفی مصالحو په بناء هغه ئی په کتاب (لوح محفوظ) کښی هم لیکلی دی. د الله تعالیٰ د محیط علم څخه یو شی نه ابتداء غائب کیدی شی او نه په علم کښی راغلی څیز د یوی شیبی دپاره هم هیریدی شی پر هغه اعمال د هر قوم په هر وقت کښی چه کړی ئی وی د هغو ګردو (تولو) د هیریوی یوی ذری لیکلی شوی حساب شته چه په هر یوه لازمو اوقاتو کښی ئی ښکارولی شی.

#### الَّذِي جَعَلَ لَكُو الرَّرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُو فِيهَا سُبُلًا

هغه الله چه کرځولی ئی ده تاسی ته ځمکه فرش (غوړیدلی) او روانی کړی ئی دی دی تاسی ته په دی کښی لیاری.

تفسیر: یعنی د وادیو ـ سیندونو ـ او غرونو له منځه ئی پر ځمکه لیاری جوړی کړی او له یوه ځایه بل ځای ته بیولی او نښلولی دی چه پر هغو له ورتګه له یوه ملکه بل ملک ته رسیدی شی.

#### و آنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا أَفْ فَكُرُجُنَايِهُ آزُوا جُامِّنَ بَبَاتٍ شَتَّى ﴿

او نازلی کړی دی مونږ (له طرفه) د آسمانه اوبه؛ پس راباسو مونږ په دی (اوبو) سره هر هر قسم له ګیاو (شنیلیو) څخه رنګ په رنګ.

تفسیر: یعنی د اوبو په ذریعه الله تعالیٰ راز راز (قسم قسم) شنیلی ـ او ترکودی (نباتات) میوی دانی غلی او نور ئی پیدا کړی دی.

#### كُلُواوَارْعُواانَعُامَكُورُ

#### وخورئ تاسی تری او څروئ (پکښی) چارپایان خپل؛

تفسیر: یعنی سی او عمده غذاوی تاسی خورئ ـ او هغه شیان چه ستاسی نه په کاریږی هغه پر خپلو چارپایانو خوروئ چه د هغوی په محنت او زیار (کوشش) ایستلو سره علی الاکثر دغه پیداوار حاصلیږی.

#### ٳؾٙؽ۬ۮڸػڵٳڽؾؚڒۣۘۯۅڸؚٵڶٮؙٛڟ<sup>ۿ</sup>

بیشکه په دی (مذکورو شیانو کښی) خامخا (د قدرت ډیر) دلائل دی دپاره د خاوندانو د عقل.

تفسیر: دپاره د خاوندانو د عقل ئی ځکه وفرمایل څو د دهریانو سترګی خلاصی شی یعنی د ده تدابیرو او قدرتونو ته وګورئ که تاسی عقل لرئ نو وبه پوهیږئ چه په هغو سره د باری تعالیٰ وجود او د توحید په لوری توجه ورکړی شوی ده اوس په دغه مبارک آیت کښی د «معاد» ذکر دی.

#### مِنْهَا خَلَقُنْكُورُ وَفِيُهَا نُعِيدُ كُورُومِنْهَا نُخْرِجُكُوتَارَةً الْخُرِي

(خاص) له دی (ځمکی څخه) پیدا کړی یئ مونږ تاسی (په ژوندون سره) او په هم دی ځمکی کښی ننه باسو تاسی (په مرګ سره) او له دی (ځمکی) څخه راباسو تاسی کرت بل (دوهم ځلی په بعث بعد الموت سره).

تفسیر: د کردو (تولو) پلار آدم علیه السلام له خاورو څخه پیدا کړی شوی دی. بیا په هغو اغنیه ؤ (خوراکو) سره چه د انسان د بدن روزنه (تربیت) کیږی هغه هم له خاورو څخه وځی ـ وروسته له مرګه هم په عمومی ډول (طریقه) ګرد (تول) انسانان وړاندی یا وروسته له خاورو سره ګډیږی. هم داسی د قیامت په وقت کښی هم دغه اجزاء چه له خاورو سره ګډوډ شوی وی بیا سره تولیږی او بیا له سره پیدا کیږی او هغه مړی چه په قبرونو کښی خښ وی بیا ژوندی تری راپورته کیږی.

#### وَلَقَدُ آرَيْنَاهُ الْيَتِنَاكُلُّهَا فَكُذَّبَ وَآنِ

او خامخا په تحقیق ورښوولی (ورپیژندلی) وی مونږ دغه (فرعون لره) معجزی (د قدرت خپلی) تولی (د فرعون له حاله سره مناسبی) نو تکذیب ئی وکړ (د معجزو) او منع ئی راوړله (له ایمانه په هغو باندی)

تفسیر: یعنی د هغو آیتونو ورښودل چه منظور ؤ هغه ګرد (ټول) ئی وروښوول. مثلاً د عصاء القاء یدالبیضاء او نور سره له خپلو متعلقاتو سره له تفصیل ـ

خو سره له هغه هم دغه بدبخت فرعون حق ونه مانه او هم هغسی پر خپل انکار، جحود او تکذیب تینگ ولاړ ؤ.

#### قَالَ آجِئْتَنَالِثُغُورِ عَنَامِنُ آرَضِنَا بِسِعُولِ يَمُوُسُى ﴿

وویل (فرعون) آیا راغلی ئی ته مونږ ته دپاره د دی چه وباسی مونږ له ځمکی څمونږ په سحر خپل ای موسٰی

تفسیر: دغه خبره ئی خپل قوم قبطیانو ته محکه وویله محو هغوی ته د موسٰی علیه السلام په مقابل کښی نفرت او اشتعال ورکړی یعنی د موسٰی علیه السلام غرض او مقصد دا دی چه د جادو په زور مونږ د دی ملک محخه وشری ـ او د کوډګری په داسی ننداری د عوامو جمیعت له خپله محانه سره ملګری کړی ـ او په دغه چل د قبطیانو پر ګردو (تولو) املاکو او اموالو قابض شی.

#### فَلَنَاأِتِينَّكَ سِعْرِقِثْلِهِ فَاجْعَلْ بَيْنَاوَبَيْنَكَ مَوْعِدًالْلاغْلِفْهُ فَعَنْ وَلَا أَنْتَ مَكَانَاهُوًى ﴿

پس خامخا رابه وړو هرومرو (خامخا) تاته سحر پشان د دی سحر پس مقرر کړه په منځ ځمونږ او په منځ د تا کښی يوه وعده چه نه به کوو مخالفت له هغه مونږ او نه ته (او وګرځوه ځای د وعدی) يو ځای هوار (متوسط په منځ د طرفينو کښی). تفسیر: یعنی ته پخپله په دغه اراده کښی له سره نشی کامیابیدی له موند سره ډیر لوی لوی کودګران شته ښه خو به دا وی چه ته له هغوی سره مقابله وکړی ـ پس په هره ورځ او هر ځای کښی چه ته له هغوی سره مقابله کول غواړی د هغه د تعیین اختیار تاته (درکاوه کیږی) او دا ضروری ده هر هغه وقت چه معین کیږی ښائی چه له هغه څخه هیڅوک ځان ونه کاډی ـ او داسی ځای دی وتاکل شی چه هلته د دواړو طرفینو دپاره یو شان سهولت حاصل وی. او په منځ کښی واقع وی او په کیناستلو کښی د راعی او رعایا او حاکم او محکوم او د وړوکی او د لوی هیڅ فرق او توپیر (تفاوت) سره نه وی ـ او هره یوه ډله په ډیره آزادی او خپلواکی سره د خپل قوت او قدرت مظاهره پکښی وکړی شی. او میدان هم خلاص ـ ارت ـ صاف او هوار وی؛ څو گرد (ټول) کتونکی هر شی بی تکلفه ولیدی شی او تول مشاهدات په ښه ډول (طریقه) سره

# قَالَ مَوْعِدُكُوْ يَوْمُ الزِّينَةِ وَآنَ يُعْشَرَ النَّاسُ ضُعَّى ﴿

وویل (موسٰی) وقت د وعدی د تاسی ورځ د جشن (د قبطیانو) ده او دا چه راټول به کړل شی خلق په وقت د څاښت کښی.

تفسیر: یعنی د انبیاؤ په کارونو کښی له سره هیڅ یو تلبیس او تلمیع نه وی. د دوی ګرد (ټول) معاملات ښکاره \_ واضح \_ او صاف وی \_ موسٰی علیه السلام وفرمایل «ښه په هم هغه ورڅ کښی چه تاسی لویه میله او رسمی جشن کوئ په هم هغه ورڅ کښی څه مهال(وخت)چه لمر ښه پورته راشی \_ نو دغه د مقابلی نمائش (ښودنه) هم شروع شی \_ یعنی په دغه میله کښی په هر ځای او هر وقت چه ډیر خلق سره راټول شوی وی په رڼا(رنړا) ورڅ کښی دی دغه مقابله وکړله شی \_ څو کتونکی ډیر زیات وی او د ورځی په رڼا(رنړا) کښی هر څوک هر شی په ښه شان سره وګوری او هیڅ یوه اشتباه په منځ کښی واقع نشی.

حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «په لویه مجمع کښی له مقابلی څخنی د دواړو طرفینو غرض دا ؤ چه هغه غوښته چه دوی د ګردو (تولو) خلقو په مخ کښی ېړه او مغلوب شی ـ او هغو غوښته چه هغه ېړ او مغلوب شی د ټولو وګړو په محضر کښی ـ د دغه جشن انعقاد چه د فرعون کلنی ؤ د مصر په ګردو (تولو) ښارو کښی مقرر ؤ.»

#### فَتُولِي فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كِيْلُ لَا ثُوَّالَ الْ

پس مخ و کرځاوه (خپلو مشرانو ته) فرعون پس راټول ئی کړل (اسباب آلات) د مکر فریب خپل بیا راغی (موعد ته سره له جادوګرانو او اتباعو خپلو). تفسیو: د دغی خبری د غوته کولو څخه وروسته فرعون له مجلس څخه پاڅید او د کوډګرانو د تولولو په ترتیباتو ئی لاس پوری کړ ۔ او په داسی وسائلو او وسائطو پسی ولوید چه د هغو په اثر کوډګران بریالیان (کامیاب) شی او بالاخر له مکملی تیاری څخه وروسته په ډیر قوت او طاقت سره په هم هغه تاکلی (مقرر کړی) وقت د مقابلی په میدان کښی په داسی حال حاضر شو چه د کوډګرانو یو لوی فوج له ده سره ؤ؛ له دوی سره د انعاماتو او اکرامو لوئی وعدی هم کړی شوی وی او دوی ګرد (تول) په دی باندی ګمارلی شوی ؤ چه په هر ډول (طریقه) سره چه کیډی ښائی چه مولی علیه السلام ته ماتی ورکړئ ګواکی دوی د حق او حقانیت د مغلوبولو په فکر

#### قَالَ لَهُمُومُّوْسَى وَيُلَكُوُّ لِاتَّفَٰتُرُوُّاعَلَى اللهِ كَذِيًّا فَيُسُحِتَّكُوْ بِعِنَا إِبِّ وَقَدُّخَابَ مَنِ افْتَرَٰى<sup>®</sup>

وویل دغو (ساحرانو) ته موسٰی (نازل دی کړی الله پر تاسی) هلاکت د تاسی مه تړئ پر الله باندی دروغ پس هلاک به کړی تاسی په عذاب سره او په تحقیق خراب او نا امیده شو هر هغه څوک چه دروغ ئی وتړل (پر الله).

تفسیر: معلومیږی چه په دغه مجمع کښی مولی علیه السلام هر یوه ساحر ته د ده له حاله سره سم پند او نصیحت فرمایلی ؤ ۔ کله چه کوډګران د حق مقابله په جادو سره کوونکی ؤ ۔ نو هغوی ته ئی تنبیه ورکوله چه ګورئ په لوی لاس خپل ځانونه په هلاکت کښی مه اچوئ! د الله تعالیٰ د قدرت نښی او معجزی او د انبیاؤ علیهم السلام معجزو ته سحر ویل ۔ او بی حقیقته شیان د ثابت شویو شیانو او حقائقو په مقابله کښی وړاندی کول، ګواکی پر پاک الله دروغ تړل دی. اما د دروغ تړونکو خاتمه او انجام له سره ښه نه دی ۔ بلکه اندیښنه شته چه پر داسی خلقو آسمانی آفت نازل شی ۔ او د دوی بیخ او بکر وباسی ۔ او بنیاد او اساس ئی ور وران کړی.

#### فَتَنَازَعُوۡ اَامُرْهُمۡ بَيۡنَهُمُ وَاَسَرُّواالْنَجُوٰي<sup>®</sup>

پس سره جګړه وکړه دغو (ساحرانو) په کار خپل پخپلو منځونو کښی (دغو جادوګرو) او یټ ئی وساته دغه راز (په منځ خپل کښی).

تفسیر: د موسٰی علیه السلام له دغه موعظه او تبلیغ څخه د کوډګرانو په جرګه کښی سخته ویره

او اندیبنه ورپیدا شوه \_ او پخپلو منځونو کښی ئی په جګړو او مناقشو لاس پوری کړ \_ چه مونړ له دغه سړی سره څه وکړو د ده خبری د کوډګرانو په شان له سره نه معلومیړی الغرض پخپلو منځونو کښی ئی سره بحث او مذاکری کولی \_ او له ګردو (ټولو) څخه جلا (جدا) شوی په ګوښی (بیل) مرکو او جرګو مشغول شول. بالاخر وروسته له ډیرو مناظرو \_ مخالفتونو او منازعو د فرعون له اثره متأثر شول او هغه خبری او اتری ئی وکړی چه وروسته راځی.

#### قَالْوَٰٳنَ هٰذُنِ لَلْعِن يُرِيلِنِ اَنَ يُغُرِّ طِكُومِّنَ اَدْضِكُو سِيحُرِهِمَاوَيَدُهُمَا بِطَرِيْقِيَتِكُوْ الْمُثْلِ

وویل (جادو گرانو) دا دواړه خامخا ساحران دی اراده لری دوی دواړه چه وباسی تاسی له ځمکی (ملک) د تاسی په سحر خپل سره او بوځی (محو کړی دوی دغه) لیاره (د دین) د تاسی چه ډیره غوره ده.

تفسیر: (په ان هذان» کښی دغه «ان» مخفف دی له مثقلی څخه ځکه دا لام فارق په مابین د نافیی او د مخففی پری داخل شوی دی یا دغه «ان» په معنی د ما او دا لام په معنی د «الا» دی یعنی ماهذان الا ساحران) یعنی چه له پخوا راهیسی ستاسی کوم دین او رسوم جریان لری هغه له منځه لری کړی او خپل دین او طور او د جادو او کوډو فن هم رائج کړی چه د هغه په زور په دغه ملک کښی ستاسی عزت (پت) او کمائی (ګټه) شته هم دغه دواړه ورونه غواړی چه له تاسی څخه وشکوی او یواځی هم دا دواړه پری قابضان شی.

#### فَأَجْمِعُوالكَيْنَ كُوْتُوَالْتُواصَفًا وَقَدْ أَفْكُرُ الْيُومُونِ اسْتَعْلَى الْ

پس راجمع کرئ تاسی (اسباب د سحر او) مکر خپل بیا راشئ میدان د معارضی ته صف صف، او په تحقیق بریالی (کامیاب) شو نن ورځ هغه څوک چه غالب شو

تفسیر: یعنی د موقع اهمیت وپیژنئ وقت له لاسه مه باسئ ا په پوره همت او قوت سره گرد (تول) یو ځای شئ ا ـ او د دوی د پړه کولو تدبیر وکړئ ا او دفعتاً داسی حمله پری وروړئ ا چه په یو وار کښی د دوی قدمونه وښوئیږی او وپرځیږی ـ چه د نن ورځی جګړه فیصله کوونکی جرګه ده ـ د نن ورځی بری دائمی کامیابی او د تل بری دی. هر هغه فریق چه نن غالب او بریالی (کامیاب) شی نو هغه د همیشه دپاره منصور او مفلح ګڼلی کیږی.

#### قَالْوُالِيْمُوْسَى إِمَّا أَنْ تُكْفِقَ وَإِمَّا أَنْ تَكُوْنَ أَوَّلَ مَنْ ٱلْفَي قَالَ بَلُ الْقُوْأ

وویل (کوډګرانو) ای موسٰی یا به ته غورځوی (اول همسا خپله) او یا به شو مونږ اول د هغه چا چه غورځوی (همسا خپله) وویل (موسٰی) بلکه وغورځوئ تاسی ړومبی (نو واچول ساحرانو اسباب د سحر خپل).

تفسیو: موسٰی علیه السلام په ډیری بی پروائی سره جواب ورکړ چه نه ړومبی تاسی خپلی ننداری راوښیځ او خپلی چاری مو راښکاره کړځ! څو د باطل د زور آزمویلو څخه وروسته د حق غلبه په پوره ډول (طریقه) سره درښکاره شی ـ دغه قصه د الاعراف په (۱۲) رکوع کښی پخوا له دی نه هم لیکلی شوی ده هلته دی ولوسته شی.

## فَإِذَا حِبَالُهُمُ وَعِصِيُّهُمُ يُغَيِّلُ إِلَيْهِمِنْ سِعُورِهُمُ أَنَّهَا تَسْعَى اللَّهِ عِنْ اللهُ وَمَن

پس ناڅاپه (دغه وقت) هغه ېړی د دوی او همساګانی د دوی په خیال کښی راوستی کیدی دغه (مولی ته) له وجه د سحره د دغو (ساحرانو) داسی چه بیشکه دغه (ماران دی چه) منډی وهی (او ځغلی).

تفسیر: یعنی د ساحرینو له نظربندئ څخه مولی علیه السلام ته داسی په نظر ورځی چه کواکی دغه کرد (ټول) پړی او همساکانی د مارانو (منگورانو) په شان منډی رامنډی وهی ځغلی او راځغلی او په واقع کښی خبره داسی نه وه.

#### فَأُوْجُسَ فِي نَفْسِهِ خِينَةَ مُثُوسى

بیا وموندله په نفس خپل کښی ویره موسٰی (چه خلق به د سحر او معجزی فرق ونشی کړی او گمراه به پاتی شی).

تفسیر: یعنی د کوډګرانو د دغی چاری د لیللو محخه ناپوهان تیر نه وځی او حمقا ونه غولیږی او د سحر (کوډو) او د معجزی په منځ کښی به سره فرق ونه کړی شی ـ نو په دغه صورت کښی به د حق غلبه نه واضح کیږی. د خوف دغه مطلب د وروستنی جواب محخه څرګندیږی

(ښکاريږي).

#### تُلْنَالَاتَخَفُ إِنَّكَ انْتَ الْرَّغُلِ<sup>®</sup>

ومو ويل (موسٰی ته) مه ويريږه (په زعم خپل) بيشکه ته چه ئی هم دا ته ئی ډير غالب.

تفسیر: یعنی ویره له خپل زړه څخه وباسه! او دغسی وسوسی ته په خپل زړه کښی ځای مه ورکوه! الله تعالیٰ هرومرو (خامخا) حق ته بری او غلبه ورکوی او تل ئی په ارتقاء او اعتلاء کښی ساتی (او په دی کښی پنځه مبالغی دی (۱) حرف د تحقیق. (۲) تکرار د ضمیر. (۳) تعریف د جزاء (۱) لفظ د علو (۵) صیغه د مبالغی).

#### وَالْقِ مَافِي يَهِيْنِكَ تَلْقَفُ مَاصَنَعُواْ

او وغورځوه هغه شي چه په ښي لاس د تا کښي دی چه له حلق څخه ښکته تير کړی هغه شيان چه دوی جوړ کړی دی (او خپلي ګيډی ته ئي وغورځوی)

تفسیر: یعنی خپله همسا په ځمکه وغورځوه ا چه د دوی دغه ګردی (تولی) کوډی او پلمی یوه نمړی او ګوله کړی ـ او میدان د دوی له وجوده پاک شی.

#### إِثْمَاصَنَعُوْ إِكَيْثُ سُجِرُ وَلَا يُغَلِمُ السَّاجِرُ حَيْثُ أَلَّ

بیشکه هغه شی چه جوړ کړی دی دوی (او میدان د مقابلی ته ئی حاضر کړی دی) مکر د ساحر دی؛ او بری نه مومی ساحر (کوډګر) هر چیرته چه راشی (او وی).

تفسیو: یعنی د کودگرانو کودی ـ سحر ـ جادو او نوری پلمی (تنبیرونه) چه څومره دی او تر هری اندازی پوری چه ورسیدی د حق په مقابله کښی له سره بری نشی موندلی ـ او نه پخپله کودگر هیڅ چیری فلاح موندلی شی نو ځکه په حدیث کښی د کودگر د قتل حکم ورکړی شوی دی.

(کله چه وغورځوله موسٰی علیه السلام همسا خپله او تیر کړ همسا هغه اسباب د سحر په خپلی کیدی کښی

او وپوهیدل ساحران چه دغه معجزه ده سحر نه دی پس ولویدل بی اختیاره لکه چه فرمائی)

# فَأُلِقَى السَّحَرَةُ سُجَّدًاقَالُوَآالُمَتَابِرَتِ هُمُونَ وَمُولِي

پس وغورځول شول کوډګران (نسکور) په دغه حال کښی چه سجده کوونکی ؤ (الله ته) (نو کوډګرانو) وویل ایمان مو راوړی دی په رب د هارون او (رب د) موسلی.

تفسیر: دغه کوډګران چه ډیر فنی سری او د تخصص خاوندان وو سم د لاسه وپوهیدل چه دغه له سره سحر نشی کیدی او علی الیقین دغه له سحره د پاسه بل کوم حقیقت او کیفیت لری نو فی الحال د دوی زړونه د ایمان په رڼا (رنړا) سره روښان شول او د پاک الله د عظمت او قدرت په مقابل کښی سر په سجده ولویدل. دغه قصه د الاعراف په ۱۲ رکوع کښی لیکلی شوی ده.

#### قَالَ الْمُنْتُمُ لَهُ قَبْلَ آنُ اذَنَ لَكُوْ إِنَّهُ لَكِبْ يُؤُكُّوُ الَّذِي عَلَمَكُمُ السِّحْرَ

وویل (فرعون) چه تصدیق و کړ تاسی ده ته پخوا له هغه چه اذن در کړم زه تاسی ته (د تصدیق د ده) بیشکه چه دی خامخا مشر د تاسی دی هغه چه ښوولی ئی ده تاسی ته جادو.

تفسیر: یعنی بی عما له اجازی او حکم صادرولو محخه تاسی ایمان راوړ او محما فیصلی ته مو له سره غود کینبود او منتظر نشوئ نو معلوم شو چه تاسی او مولی علیه السلام پخپلو منعونو کبنی سره روغه او جوړښت سره کړی دی او دغه مقابله مو داسی راښکاره شوه لکه د زرګرانو جنګ چه په دغه سره غواړئ چه عوام الناس وغلوئ لکه چه د الاعراف په سورت کښی هم مذکور شو.

# فَلاُقَطِّعَتَ اَيْدِيَكُوْ وَارْخُلِكُوْمِنْ خِلافٍ وَلاُوصِلِلتَّكُوْفِيُ جُنُوعِ التَّخْلِ فَكُوْفَ التَّخْلِ وَكَانُومِ التَّخْلِ وَلَا وَصَلِلتَّكُوْفِي جُنُوعِ التَّخْلِ وَلَا عَلَيْ مَا التَّافِي وَلَا عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الْعَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللْمُعَلِي عَلَيْكُولُ اللْمُعَلِي عَلَيْ

نو اوس به پری کرم زه خامخا لاسونه د تاسی او پښی د تاسی له خلافه (یعنی ښی لاس او کینه پښه ـ یا کیڼ لاس او ښی پښه) او خامخا ځوړند به کړم هرومرو (خامخا) تاسی په تنو د خرماؤ کښی څو ستاسی د حال د ليدلو څخه ګردو (ټولو) ته پند او عبرت حاصل شی او خامخا معلوم به کړئ تاسی هرومرو (خامخا) چه کوم يو له مونږ نه ډير سخت دی له جهته د عذاب او ډير پاتي کيدونکي دی (زه که موسٰي؟)

تفسیر: یعنی تاسی پخپل دغه ایمان راوړلو سره داسی راغرګندوئ چه هم دا مونږه منجی یو او نور ګرد (ټول) خلق (یعنی فرعون او فرعونیان) به په ابدی عذاب کښی اخته او مبتلا کیږی ۔ نو اوس به درمعلوم شی چه د چا عذاب زیات سخت دی ۔ او تر زیات وقت پوری پاتی کیدونکی دی؟

#### قَالُوْ النَّ نُوُثِوَ الْحَامَ عَلَى مَا جَاءَ نَامِنَ الْبِيِّنْتِ وَالَّذِي فَطَرَنَا فَافْضِ مَا اَنْتَ قَاضِ إِنَّمَا تَقْضِى هٰذِهِ الْحَيْوةَ الدُّنْيَا هُلِأَا الْمَثَايِرَ تِنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطْلِنَا وَمَا ٱكُرُهْ تَنَاعَلَيْهِ مِنَ السِّحُرِ

وویل (کوډګرانو) چه له سره به غوره نه کړو تا په هغه چه راغلی دی مونږ ته له ښکاره ؤ معجزو او هغه (الله) چه پیدا کړی ئی یو مونږ پس وکړه ته هغه کار چه ته ئی کوونکی ئی بیشکه هم دا خبره ده چه حکم به ورکړی ته په دی ژوندون لږ خسیس (په قتل او په نورو تعزیراتو) بیشکه مونږ ایمان مو راوړی دی په رب خپل چه وبښی مونږ ته ګناهونه ځمونږ او هغه چه تا مجبوره کړی یو مونږ په (کولو د) هغه شی باندی له سحره (په مقابل د معجزی کښی)؛

تفسیو: یعنی موند داسی صاف حقانی دلائل ستا له خاطره نشو پریښودی؟ او د خپل حقیقی خالق د خوښی په مقابل کښی ستا هیڅ پروا نشو کولی ـ اوس هر څه چه ستا له لاسه کیدی شی وئی کړه ـ ستا خو هم دغومره زور رسیږی چه ځمونډ دغه فانی دنیوی ژوندون ختم کړی. که ته داسی وکړی نو هیڅ مضائقه نه لری، مونډ لا ډومبی له دی نه د دغه دارالفناء په مقابل کښی دارالبقاء ته ترجیح ورکړی ده او مونډ د دی دنیا د رنځ او راحت په فکر کښی نه یو او یواځی ځمونډ آرزو او تمنا هم دا ده چه ځمونډ مالک او مولیٰ له مونډه خوښ او رضاء شی ـ او ځمونډ کرد (ټول) ګناهونه خصوصاً هم دغه ګناه چه ستا د حکومت له خوفه بالجبر ځمونډ له لاسه صادره شوی ده. «یعنی چه د حق مقابله مو له جادو سره کړی ده» معاف وفرمایی وائی

چه کوډګران د حضرت موسٰی علیه السلام د معجزی له لیدلو څخه په دی پوهیدلی وو. چه دغه جادو نه دی ـ او مونډ لره نه ښائی چه د ده په مقابل کښی ودریږو خو د فرعون په امر او د ده له ویری مو په مقابله لاس پوری کړل.

#### وَاللهُ خَيُرُّوَّا أَبْقَى ۞

او الله خیر غوره دی (له جهته د جزا ورکولو له تا نه) او ډیر باقی پاتی کیدونکی دی (عذاب د ده).

تفسیر: یعنی هغه انعام او اکرام چه تا به موند ته راکاوه له هغه محخه جه او تل پاتی کیدونکی اجر مؤمنینو ته د الله تعالیٰ له درباره ورکاوه کیدی. (وفرمایل الله تعالیٰ چه)

#### اِتَّهُ مَنْ يَالْتِ رَبَّهُ مُجْرِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَّنْوُ لَا يَمُونُ ثِيمًا وَ لَا يَعُلِي @

بیشکه شان دا دی هر محوک چه راشی رب خپل ته کافر (په عقبٰی کښی) پس بیشکه شته ده ته جهنم دوزخ چه نه به مری په دی دوزخ کښی (چه هوسا « آرام» شی) او نه به ژوندون کوی (د ژوندون په څیر)

تفسیر: یعنی انسان لره په کار دی چه اول د آخرت په فکر کښی اوسی او داسی دی ونه کړی چه د مخلوق په اطاعت کښی د خالق معصیت وکړی څکه چه د داسی مجرمانو د هستوګنی ځای ډیر بد ځای دی چه له هغه څخه نجات او ژغورنه (بچ کیدنه) په هیڅ یوه صورت سره ممکنه نه ده ـ دنیوی تکالیف او مشقات هومره چه وی یواځی د مرګ په راتګ سره ګرد (ټول) ختمیږی. لیکن کفارو ته په دوزخ کښی هم مرګ نه وررسیږی چه د دوی هغه مصائب او تکالیف پای (انجام) ته ورسوی او د هغوی هغه جهنمی ژوندون به هم د ښه ژوندون په شان نه وی ـ یعنی د دوی هغه ژوندون به داسی وی چه پر هغه به مرګ په زرهاؤ درجو مرجح او بهتر وی. (العیاذبالله).

#### وَمَنَ يَالَتِهِ مُؤْمِنًا قَدُ عَمِلَ الشَّلِمَةِ فَأُولِلْكَ لَهُمُ التَّرَخِتُ الْعُلْفُ جَنْتُ عَدُنِ عَبْرِي مِنَ تَحْتِهَا الْأَنْطُونِ خُلِدِيْنَ فِيهَا "

او هر څوک چه راشی دغه (الله) ته (په قیامت کښی) په دی حال کښی چه مؤمن وی چه په تحقیق کړی ئی وی ښه (عملونه په دنیا کښی) پس دغه مؤمنان چه دی شته دوی ته (درجی) مرتبی ډیری اوچتی (چه هغه مرتبی) جنتونه دی د(تل) هستوګنی چه بهیږی (له لاثدی د ماڼیو او ونو) د دوی (څلور قسمه) ویالی همیشه به وی دوی په دغو (جنتونو) کښی.

تفسير: د مجرمانو بالمقابل ئي د دغو مطيعانو خاتمه او انجام بيان وفرمايله.

#### وَذَٰ لِكَ جَزَوُا مَنُ تَزَكُّ ﴿

او دغه (درجی او جنتونه) جزاء ده د هغه چا چه ځان ئی پاک کړی وی (له خیرو د کفر او له ګناهونو)

تفسیر: یعنی له چتلو خیالاتو \_ فاسده ؤ عقائدو \_ رذیله ؤ اخلاقو او خرابو اعمالو محخه پاک او صاف وی.

# وَلَقَدُ اَوْحَيُنَا إِلَى مُولَى هُ اَنَ اَسُرِ بِعِبَادِ ىَ فَاضَرِبُ لَهُ مُولِكَى هُ اَنَ اَسُرِ بِعِبَادِ ىَ فَاضَرِبُ لَهُ مُطِرِيَقًا فِي الْبَحْرِيَبُسًا لَا تَغْفُ دَرَكًا وَلَا تَخْشَى ﴿ فَاتَبُعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِ لِا فَغَشِيَهُمُ مِنْ الْبَيِّرِ مَا غَشِيَهُمُ أَنْ

او خامخا په تحقیق وحی کړی وه مونږ موسٰی ته داسی چه د شپی وباسه (له مصره) بندګان ځما (بنی اسرآئیل) پس جوړه کړه دوی ته (په وهلو د همسا خپلی سره) لیاره په بحر (سیند) کښی وچه نه به ویریږی ته په تعقیب (د فرعون له میندلو او نیولو د فرعونیانو نه) او نه به ویریږی (له ډوبیدلو) پس راغی په هغو (بنی اسرآئیلو) پسی (له وروسته) فرعون سره د لښکرو د ده پس لاندی کړل دوی له سیند څخه هغه څیز چه لاندی ئی کړل.

تفسیر: کله چه فرعونیانو په میدانی مقابله کښی ماتی وموندلی \_ او کوډګران مشرف بالایمان شول او د بنی اسرائیلو ثقل محه دروند شو \_ او مولمی علیه السلام له کلو کلو راهیسی د الله تعالیٰ باهره آیات وروښوول \_ او هر شان حجت ئی په اتمام ورساوه \_ خو سره له هغه فرعون دغی خبری ته تیار او آماده نشو چه حق ومنی یا بنی اسرائیلو ته آزادی او خپلواکی ورکړی \_

دلته د الله تعالیٰ داسی حکم پر موسٰی علیه السلام صادر شو چه بنی اسرائیل له خهله محانه سره روان کره ! ـ او د شهی له مخی له مصره هجرت وکرئ! ـ څو په دغه وسیله سره بنی اسرائیل له مظلومیت او غلامی محخه نجات ومومی ـ په لیاره کښی به سمندر (د قلزم بحیره) حائل کیږی لیکن تا غوندی د یوه اولوالعزم نبی په لیاره کښی نه ښائی چه سمندر هم حائل شی ـ نو د هم دغه سمندر په منځ کښي د خپل ځان دپاره داسي لياره پيدا کړه! تر څو پر هغي باندي له پوري وتلو څخه نه د ډوبیدلو اندیښنه او نه د فرعونیانو د تعاقب او د دریسی راتللو او رسیدلو او نیولو خرخشه (تردد) وی ـ لکه چه موسٰی علیه السلام له هم دغه هدایت سره سم پر سمندر باندی خپله همسا ووهله چه په هغه سره اوبه له سره تر بیخه پوری څیری او دوولس کوڅی شوی او الله تعالیٰ باد ته امر وکړ چه سم د لاسه دغه ځمکه وچه کړه! لکه چه آناً فاناً د سمندر عمق (نات) وچه سمه صافه لیاره شوه او په دواړو اطرافو کښې د سمندر اوبه لکه ډیر لوی لوی غرونه ولاړ وی ﴿ فَاتَفَلَقَ فَكَانَكُنُ ثِرْقِ كَالطَّوْدِالْخِلْيم ﴾ پس محمير شو بحر پس وګرځيده هره توته د اوبو لکه لوی غر» نو بنی اسرائیل پر دغه لیاره بی له کومه تکلیف او مشقته تیر شو وروسته فرعون سره له خپل عظیم الشان فرعونی لښکر د دوی د تعاقب او نیولو دپاره راغلل او دغه وچه سمه صافه لیاره ئی لیدلی به بنی اسرآئیلو بسی هلته ننوتل محه مهال (وخت) چه بنی اسرآئیل له سینده بیخی پوری وتل او فرعون سره له خپله فرعونی لښکره بیخی د سیند منځ ته ورسیدل الله تعالیٰ سمندر ته امر ورکړ چه له دواړو خوافر اوبه سره يو څای کړه! او فرعون سره له فرعونيانو په خپله غیږ کښی تینګ ونیسه انو بیا په دی خبری یسی هیڅ مه ګرځه ا او له سره ئی یوستنه مه کوه چه د سمندر امواجو (څپو) په څه شان دوی ګرد (ټول) سره پناه کړل؟ او څرنګه د مرګی سور نادر ئى برى وغوړاوه؟ او پخپله سره غيږ كښى ئى يخ پخ او تينګ ونيول.

#### وَأَضَلُ فِرْعُونُ قُوْمَهُ وَمَاهَدُى

او کمراه کړ فرعون قوم خپل او (ورته ئی) ونه ښودله لياره سمه

تفسیر: یعنی په ژبه سره خو ئی ډیری دعوی کولی چه ﴿ وَمَاۤۤاهُدِیۡکُوُۤالِّاسِیُیُلَاالِّشَاٰدِ ﴾ لیکن ده خپل قوم ته څرنګه ښه لیاره وروښوده؟ بیشکه چه فرعون دغه مثال پر فرعونیانو ممثل کړ.

تینګ دی ساتمه په غیږ زه خو ډوبیږم مین

له خهله محانه سره تابه هم ډوب کړم مين

همغسی چه د دی حال په دنیا کښی شو \_ هم هغه ئی په آخرت کښی هم په برخه کیږی \_ دلته له خپلو کردو (ټولو) ملګرو او لښکرو سره په سیند کښی ډوب شول \_ هلته به هم له هم دغو

سره يو ځاى د دوزخ په لمبو كښى ډوبيږى لكه چه د هود په ۹ ركوع كښى مسطور دى ﴿ يَتُدُمُ وَوَمَهُ يُومُ الْتَيْمَةِ فَأُورَدَهُمُ وَالنَّارُ ﴾

# يْنَيْ إِسْرَاءِيْلَ قَدَا اَجْمَدُ نَكُوْمِنَ عَدُوْكُهُ وَوْعَدُ نَكُوْجَانِبَ الطُّوْرِ الْأَيْمُنَ وَنَرَّ لِنَاعَكِيْكُوْ الْمَنَّ وَالسَّلُوٰي ۞كُلُوْامِنَ كَلِيِّ بْتِ مَا زَذَقُنْكُوْ وَلَا تَطْغَوْ إِذِيْهِ

(وفرمایل الله چه) ای بنی اسرآئیلو (اولادی د یعقوب) په تحقیق نجات درکړ مونږ تاسی ته له دښمنه د تاسی (له فرعون) او وعده کړی ده مونږ له تاسی سره (په واسطه د موسٰی) جانب د طور (چه) ښی (جانب دی) او نازل کړ مونږ پر تاسی من (ترنجبین) او سلولی (وریت کړی مړځان) خورئ تاسی له طیبو (پاکیزه ؤ شیانو) هغه چه رزق روزی مونږ درکړی ده تاسی ته او مه کوئ تجاوز په هغه (مرزوق کښی په اسراف اذخار بخل او کفران سره)

تفسير: په دغه سره الله تعالىٰ بني اسرآئيلو ته بند وركوي چه وګورئ مونډ پر تاسي باندي غرنگه احسانات او انعامات فرمایلی دی ـ ښائی چه تاسی هم د هغه حق ادا<sub>ء</sub> کړئ! آیا دغه کومه وړه او کوچنی خبره ده چه تاسی ته مو د دغسی جابر او قاهر دښمن له لاسه نجات درکړ ۔ او هغه مو یه یوی ډیری عبرتناکی طریقی سره ستاسی تر سترګو لاندی هلاک او تباه کړ ۔ بیا د حضرت موسٰی علیه السلام به وسیله مو له تاسی سره وعده وکړه چه له مصر څخه د شام یه طرف د ورتګ په وقت کښې د «طور» د غره هغې مبارکې او میموني برخې ته چه په ښې لاس کښي برته ده راشئ! نو تاسي ته به «توريت» درعطاء کيږي ـ د «تيه» په لق ودق او ډاګ سپیره میدان (میره) کښی ستاسی د خوراک دیاره مو «من» ترنجبین او «سلوا» مرځان او کرکان نازله کړه چه د هغو ذکر د البقره د سورت په (٦) رکوع کښي هم ليکلي شوي دي. د دغو احساناتو او انعاماتو په مقابل کښي تاسي ته دغه لائق او مناسب ؤ ـ چه هغه حلال او طيب ـ لذیذ ـ خوندور ـ او پاک شیان چه الله تعالیٰ تاسی ته عنایت فرمایلی دی د هغه استعمال یه ډير شوق او ذوق وکړئ! او په دغه معامله کښې له حده مه تيريږئ! لکه داسې چه ناشکرې او اسراف وکرئ! یا به دغه فانی تنعماتو کښی بیخی محو او ډوب شئ او د الله تعالیٰ واجبه حقوق اداء نه کړئ! يا دغه د الله تعالىٰ درکړى شوى مال او دولت په مناهيو او معاصيو كښي ولګوئ یا هر چیری او هر محای کښی چه د تعدیل ـ تأویل او مکر او فریب محخه ممانعت کړی شوی دى هلته يه دغو تأويلاتو ـ مكر او فريب يسى مه ګرځئ! الغرض د الله تعالىٰ دركړى نعمتونه د

طغيان او عصيان آله له سره مه ګرځوئ.

### فَيَحِلَّ عَلَيْكُوْغَضِينَ وَمَن يَكُلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدُهُوي ٥

پس واجب لازم راکوز به شی پر تاسی غضب قهر محما او هر محوک چه لازم واجب راکوز شی پر ده غضب محما پس په تحقیق سخت وغورځید (په هاویه کښی).

تفسیر: یعنی که تزئید و کرئ نو د الله تعالیٰ غضب به پر تاسی نازلیدی؛ او د ذلت او عذاب په تورو تیارو؛ غارونو کښی غورځول کیدئ!.

### وَإِنَّ لَغَفَّارٌ لِلَّمَنُ تَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُحَّاهُ مَتَاى اللَّهِ الْمُتَالِعُ اللَّهُ المُ

او خامخا زه هرومرو (خامخا) ښه مغفرت کوونکی يم هغه چاته چه توبه ئی وویسته (له شرکه او ايمان ئی راووړ په تولو مؤمن به شيانو)

تفسیر: د مغضوبینو په مقابل کښی دغه د مفغورینو بیان وشو یعنی هومره چه لوی مجرم وی که د زړه په صدق سره تائب شی ـ او د ایمان او صالح عمل لیاره ځان ته غوره کړی او پر هم دغه د ایمان پر سمه صافه لیاره تر مرګه پوری مستقیم پاتی شی نو د الله تعالیٰ په دربار کښی د مغفرت او د رحمت هیڅ کمی او تقلیل نشته.

# وَمَّاْلَعُجَلَكَ عَنْ قَوْمِكَ يِلْمُوْلِي قَالَ هُمُواُولِزَءِ عَلَى اَثَرِيُ وَعَجِلْتُ اِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى ﴿

او څه شی راګړندی کړی ته (چه ړومبی راغلی) له قومه خپله ای مولیی وویل (مولی) دوی دغه دی (روان دی) راپسی له وروسته ځما (ډیر نژدی) او جلتی می وکړه تاته (په راتلو کښی) ای ربه ځما دپاره د دی چه راضی شی ته (له مانه نه تکبراً).

تفسیر: حضرت موسٰی علیه السلام حسب الوعده به ډیره مینه او اشتیاق سره «طور» ته ورسید ـ

بنائی چه داسی حکم هم پری شوی وی چه د خپل قوم عینی مشران او غتان هم له خپله محانه سره راو له \_ او هغوی به تری لبر شه وروسته پاتی شوی وی \_ او موسٰی علیه السلام به په ډیر شوق او ذوق سره مخ کښی وړاندی تللی وی؛ نو الله تعالیٰ وفرمایل ای موسٰی دومره گرندی ولی راغلی؟ او خپل قوم او ملکری دی ولی وروسته پریښودل؟ عرض ئی وکړ چه ای رب العالمین ستا د خوښی او رضاء دپاره ډیر ژر حاضر شوم \_ او قوم هم دومره له ما محنی لری نه دی \_ دغه دی راپسی رامحی \_ کذا فی التفاسیر ویحتمل غیر ذلک والله اعلم

# قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَتَّ قُومَكَ مِنْ بَعُدِكَ وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُّ ٥

وفرمایل (الله) پس بیشکه موند چه یو په تحقیق ومو آزمویه قوم د تا وروسته له (راتللو د ستا) او گمراه کړل دوی (یوه زرگر) سامری (په عبادت د خسی سره).

تفسیر: یعنی ته دلته راغلی ـ او ما ستا قوم په یو ډیر سخت امتحان کښی غورځولی دی چه د هغه سبب په عالم اسباب کښی سامری ګرځیدلی دی ځکه چه د هغه په اضلال او اغواء سره بنی اسر آئیلو د موسٰی علیه السلام په غیاب کښی د خسی (ګلګی او سخوندرکی) په عبادت لاس پوری کړ چه د هغه قصه د الاعراف په (۱۸) رکوع کښی هم تیره شوی ده.

تنبیه: ځینی وائی چه د «سامری» نوم هم مولمی ؤ ـ د ځینو په نزد سامری «سبطی» ؤ. د ځینو په نزد «قبطی» ؤ په هر حال د جمهور رائی دا ده چه دغه سړی د مولمی علیه السلام د عهد منافق ؤ ـ او د منافقانو په شان به په چل او فریب سره د مسلمانانو د ګمراه کولو په فکر کښی ؤ ـ د ابن کثیر روایت له اسرآئیلی کتابونو سره سم د ده نوم هارون دی.

# فَرَجَعَ مُوْسَى إلى قَوْمِهِ خَضْبَانَ آسِفًا هُ قَالَ يَقَوْمِ ٱلْوَيَعِلِكُوُ رَبُكُوُ وَعُدًا حَسَنًا هُ أَفَطَالَ عَلَيْكُو الْعَهْدُ أَمْ الْرَدُ نَتُكُو اَنَ يَّحِلَّ عَلَيْكُوْ غَضَبٌ مِّنَ رَبِّكُمْ فَأَخْلَفْتُو مُّوْعِدِي ٣

پس راو کر ځید مولی قوم خپل ته ډیر غضبناک خورا (ډیر) غمجن وویل (مولی) ای قومه ځما آیا وعده نه وه کړی له تاسی سره رب د تاسی وعده حسنه (نیکه ښه د ورکولو د توریت)؛ آیا پس اوږده شوه پر تاسی زمانه (د بیلتون ځما) او که اراده کړی وه تاسی چه لازم واجب راکوز شی پر تاسی

غضب قهر له جانبه د رب د تاسی پس خلافه کړه تاسی هغه وعده ځما (چه تاسی راسره کړی وه په ثبات سره په دین کښی).

تفسیر: یعنی محما په متابعت کښی تاسی ته د دینی او دنیوی هر قسم نیکی دررسیږی لکه چه دیره عظیم الشانه نیکی هم دا اوس تاسی پخپلو سترگو سره ولیدله ـ او هغه محه چه باقی دی هغه عنقریب دررسیږی ـ آیا له دغی وعدی محمحه ډیر زیات مدت تیر شوی دی؟ چه تاسی دغه تیر گرد (ټول) احسانات هیر کړل او د وروستینو انعاماتو له ډیر انتظار کولو محمحه ستړی ستومان شوئ؟ یا عمداً او په لوی لاس مو له ما سره وعده خلاقی وکړه؟ او د توحید پر دین قائم پاتی نشوئ؟ او د الله تعالیٰ غضب مو محان ته غوره کړ (کذا فسره ابن کثیر رحمة الله علیه) یا ئی داسی مطلب واخیست شی له تاسی محمحه الله تعالیٰ د دیرشو ـ محلویښتو ورځو وعدی توریت ورکاوه کیږی ـ نو آیا ډیر زیات مدت تیر شوی دی؟ چه تاسی له ډیر انتظار کولو محمحه ستړی شوی یئ؟ او د خسی عبادت مو محان ته غوره کړی دی؟ چه تاسی له ډیر انتظار کولو محمحه شوی یئ محود د الله تعالیٰ د غضب مستحق شئ ـ او له ﴿ فَاَخَلْهَنَوْمُومُونُ ﴾ محمحه مراد هغه وعده ده چه بنی اسرآئیلو له موسٰی علیه السلام سره کړی وه ـ چه تاسی مونی ته د الله تعالیٰ له جانبه یو داسی کتاب راوړئ چه موند پری عمل وکړو او ستا په متابعت کښی مستقیم پاتی شو.

# قَالُواْمَا اَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا وَلِكِنَا خُمِّلْنَا اُوْزَارًا مِّن زِيْنَةِ الْقَوْمِ وَقَتَنَ فَنْهَا فَكَذَالِكَ الْقَي السَّامِرِيُّ فَ

وویل (بنی اسرآئیلو) چه نه مو دی کړی خلاف د وعدی د تا په اختیار خپل سره ولیکن مونډ بار کړی شوی یو په پیتو له ګاڼو (زیوراتو) او کالیو (کېړو) د قبطیانو د قوم پس ومو غورځولی هغه (ګاڼی (زیورات) په اور کښی) او هم داسی وغورځولی (ګاڼی (زیورات) په اور کښی) سامری

تفسیر: یعنی موند پخپل اختیار او په خپل سر داسی حرکت نه دی کړی ـ په دغه حرکت باندی موند د «سامری» په تحریک او لیار جوونه سره اقدام کړی دی ـ صورت ئی داسی ؤ چه د فرعونیانو د گاڼو (زیوراتو) او کالیو (جامو) هغه بار چه ځموند پر اوډو بار ؤ ـ مونډ نه پوهیدو چه له هغه سره څه معامله وکړو نو پخپلو منځونو کچی مو مشوره سره وکړه ـ او وروسته له هغه مو داسی غوته کړه چه هغه هیسته وغورځوو نو «سامری هغه واخیست ـ او په اور کچی ئی ویلی کړل؛ او له هغه ځنی ئی د خسی تصویر جوړ کړ او هغه ئی راودراوه ـ دغه قصه د

«الاعراف» په سورت کښي هم تيره شوی ده هلته دی ولوستل شي.

تنبیه: د فرعونیانو گانی (زیورات) څرنگه د بنی اسرآئیلو په لاس ورغلی وی یا به ئی هغه له دوی نه مستعار اخیستی وی یا د غنیمت د مال په ډول (طریقه) به دوی ته په لاس ورغلی وی ـ یا به بل کوم صورت لری په دی کښی د مفسرینو اختلاف دی. هر یو صورت چه دی بنی اسرآئیلو د هغو استعمال د خپل ځان دپاره جائز نه گانه ـ لیکن دا د ډیر تعجب او حیرت ځای دی چه له هغه ځنی ئی بت جوړول ـ او بیا د هغه په عبادت کښی مشغولیدل ئی جائز گڼل.

# فَأَخْرَجَ لَهُ مُعِبِلًا جَسَدًا الَّهُ خُوارٌ فَقَالُوا هُنَا اللهُ كُورِ إِللهُ مُوسَى أَهْ فَنَسِي ٥

نو راوویست دوی ته (له هغه خندق څخه) یو خسی یو جسد چه ؤ ده ته غږ (د خسی ) نو وویل (سامری او تابعانو ئی) دغه د تاسی خدای دی او خدای د مولٰی دی پس هیر کړی دی ده (خپل خدای دلته او طور ته تللی دی)؛

تفسیو: یعنی د مولمی علیه السلام محخه هیر شوی دی چه د الله تعالیٰ سره د خبری کولو دپاره طور ته تللی دی ـ الله خو دلته موجود دی یعنی هم دغه خسی دی (العیاذ بالله) ښائی دغه خبره به د دغو یهودانو وی چه په دوی کښی سخت غالبان وو.

# أَفَلا يَرَوُنَ ٱلاَيرُجِمُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا لا وَلا يَمْلِكُ لَهُمْ ضَمَّا وَلاَنفُعًا ﴿

(نو فرمائی الله) آیا نه گوری دوی بیشکه شان دا دی چه بیرته نه گرگحوی دا (خسی) دوی ته خبره او نه مالک دی دوی ته د ضرر (د دفع کولو) او نه د نفعی (د رسولو).

په «الا يرجع» كښى «ان» مخفف دى له مثقل څخه چه اسم ئى محذوف دى (اى انه)

تفسیر: یعنی دغه دانده په دغومره غټه خبره هم ونه پوهیدل چه دغه بت چه نه له چاسره خبری کولی شی؛ نه چاته لږ څه نفع رسولی شی ـ او نه د څه نقصان رسولو اختیار لری؛ هغه څنګه معبود کیدی شی؟

# وَلَقَدُقَالَ لَهُمُ هُمُ وَنُ مِن قَبْلُ لِقُومِ إِنَّمَا فُتِنْتُمُ بِهِ وَإِنَّ رَبَّكُو الرَّحْمُنُ فَاتَّبِعُونِي وَاطِيعُوا اَمْرِي ۞

او خامخا په تحقیق وویل دوی ته هارون پخوا (له راتللو د موسٰی نه له طوره) ای قومه ځما بیشکه هم دا خبره ده چه ازمویلی شوی یئ تاسی په (عبادت) د خسی او بیشکه رب د تاسی هم دا رحلٰن دی (نه بل څوک) نو متابعت وکړئ ځما او اطاعت وکړئ د حکم ځما (چه حکم د ثبات دی په دین کښی).

تفسیر: یعنی حضرت هارون علیه السلام په پسته ژبه سره دوی پوهولی وو چه پر دغه خسی تاسی غولیدلی یئ دا له سره ستاسی خدای نشی کیدی ـ ستاسی خدای یوائحی رحمٰن دی به فکر وکړئ چه تر اوسه پوری ئی پر تاسی خومره رحمتونه نازل کړی دی؟ او نحومره خپل نعمتونه ئی وورولی دی؟ نو تاسی ولی له هغه نحخه مخ اړوئ؟ او له هغه نحخه شلولی، له چا سره خپل ځان نښلوئ؟ زه د موسٰی خلیفه یم او بالذات پخپله هم د نبوت خاوند یم ـ که خپله ښیګته (فایده) غواړئ ـ نو پر تاسی لازم دی چه ځما په طریقه او لیاره لاړ شئ؛ او ځما خبره ومنئ او د سامری په تکی مه خطاء وځی، چه هغه مو اغواء کوی ـ او له لیاری مو باسی.

# قَالْوْالَنُ تَنْبُرَحَ عَلَيْهِ عِكِفِيْنَ حَتَّى يَرْجِعَ إِلَيْنَامُولِسِ®

وویل (بنی اسرآئیلو) چه همیشه به اوسو په (عبادت د) دی خسی محکم ولاړ تر هغه یوری چه بیرته راشی مونږ ته موسٰی (له طوره).

تفسیر: یعنی د موسٰی علیه السلام تر راتګه پوری مونډ د دی خسی له عبادت محخه لاس نه اخلو ـ کله چه دوی راغلل نو هلته به وګورو هر کار چه وړ (لائق) او مناسب ؤ ـ هم هغه به کوو.

# قَالَ لِهٰرُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَائِتَهُمُ ضَلُوٓ آهَا لَا تَثْبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ آمُرِي ٠

وویل موسٰی پس له راتګه خپله له طوره ای هارونه څه شی منع کړی وی ته کله چه تا ولیدل دوی چه محمراهان شول له دی چه متابعت دی ونه کړ (د حکم) ځما (په جهاد سره) آیا پس نافرمانی وکړه تا له حکمه ځما.

تفسیو: یعنی ما ته خپل خلیفه درولی وی او حکم می درکړی ؤ چه گما په غیاب کښی د دوی اصلاح کوه او د مفسدانو په لیاره مه گه نو بیا تا څه اصلاح وکړه؟ ولی مو د خپلو موافقینو په ملګرتوب له دغو خسی پرستانو سره سخته مقابله ونه کړه ـ او د خسی له عبادته مو دوی ستانه (منع) نه کړل ـ که دا مو له لاسه نه ؤ پوره نو ولی دی له دوی څخه ونه شکوله او پر ما پسی رانغلی ـ الغرض تا د داسی صریحی ګمراهی له لیللو سره ولی گما د اصول او طریقی متابعت ونه کړ؟

# قَالَ يَمْنَوُمَّ لِاتَأْخُنُ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِيَّ

وویل (هارون) ای ځویه د مور ځما مه نیسه پیره ځما او نه (ویښتان د) سر ځما

تفسیر: حضرت مولمی علیه السلام له ډیره قهره او سختی غصی حضرت هارون علیه السلام ئی له پیری او د سر له ویښتانو څخه کلک نیولی ؤ د دی مفصله قصه د الاعراف په (۱۸ رکوع) کښی تیره شوی ده د هغه په فوائدو کښی دی ولوستله شی.

# إِنِّى نَحِيثِيْتُ أَنْ تَقُولُ فَرَقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَاءِيلَ وَلَوْتَرُقُبُ قَوْلِي الْ

بیشکه زه وویریدم له دی نه چه وبه وائی ته (راته) چه بیلتون دی واچاوه په منځ د بنی اسرآئیلو کښی (که چیری ما جنګ کړی وی) او ودی نه کتل امر (خبری) ځما ته

تفسیو: یعنی ځما په فکر کښی هم دغه خبره راغله چه ستا د راتک انتظار له دی نه بهتر دی چه زه ستاسی په غیاب کښی کوم کار وکړم چه د هغه لامله (له وجی) به په بنی اسرآئیلو کسی شقاق او نفاق واقع شی. ځکه ظاهر دی که مقابله یا انقطاع کیده ـ نو څه خلق به له ما سره کیدل؛ او ډیر کسان به مخالف کیدل ـ نو زه له دی نه ویریدم چه ته د خپل راتګ په وقت کښی دغه الزام په ما وانه ړوی چه ځما د راتګ انتظار دی ولی ونه کړ؟ او په قوم کښی دی ولی داسی تفرقه وغورځوله. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د تګ په وقت کښی مولی علیه السلام هارون علیه السلام ته داسی نصیحت فرمایلی ؤ چه گرد (تول) قوم په اتفاق ساته نو څکه هارون د خسی د عابدانو سره مقابله ونه کړه ـ هو په ژبه سره ئی دوی ډیر وپوهول مګر دوی ونه پوهیدل» لکه د هارون علیه السلام د وژلو دپاره هم تیار شول

### قَالَ فَمَاخَطُبُكَ إِسَامِرِيُّ

وویل (موسٰی) پس څه وه ستا کار ای سامری (چه خلق دی گمراه کړل)

تفسیر: یعنی موسٰی علیه السلام د هارون علیه السلام د جواب او سوال محخه وروسته (سامری) ئی تر قهر او عتاب لاندی ونیو او تری لازمه پوښتنی ئی شروع کړی ـ او وئی ویل چه ته دی په رښتیا خپل حقیقت بیان کړه! دغه حرکت دی د محه لامله (له وجی) کاوه ـ او بنا پر کوم اسباب او عوامل بنی اسرائیل ستا په لوری بی لیاری او کمراه شول؟

# قَالَ بَصُرُتُ بِمَالَهُ يَبُصُرُوا بِهِ فَقَبَضْتُ قَبْضَةً مِّنَ اَثَرِ الرَّسُولِ فَنَبَنْ ثُهَا وَكَذَالِكَ سَوَّلَتُ لِى نَفْسِي اللَّهِ عَلَيْهِ فَعَيْضَتُ الْأَصْوَلِ

وویل (سامری) چه نظر غورځولی ؤ ما په هغه شی باندی چه نظر نه ؤ غورځولی دوی په هغه شی باندی پس واخیستله ما یو موتی (خاوره) له قدمه د(آس د) رسول (جبرئیل) پس ومی غورځوله دا (خاوره په خوله د دی خسی کښی نو په غږیدو شو) او هم داسی ښائسته کړی ؤ ماته (دا کار) نفس ځما.

تفسیر: سامری وویل چه ځما نظر پر داسی یو شی ولوید چه د نورو فهم هغه ته ونشو ـ یعنی ما د الله تعالیٰ لیډلی پرښته (جبرئیل علیه السلام) پر آس سوره ولیده ښائی دا به په هغه وقت کښی وی چه بنی اسرائیل دننه په سیند کښی پر هم هغه وچه لیاره تلل ـ او د دوی تر شا فرعونی لښکر هم ننوتلی ؤ په دغه حالت کښی جبرئیل د دواړو ډلو په منځ کښی ولاړ ؤ ـ څو د یوی ډلی خلق د بلی ډلی له خلقو سره ګد نشی او ضرر ونه رسیږی ـ په هر حال سامری به د کوم محسوس دلیل پر اساس یا له خپله وجدانه یا د کوم قسم تعارف په بناء په دی باندی پوهیدلی وی چه هم هغه جبرئیل علیه السلام دی ـ نو ځکه د ده د پښو یا د ده د آس د سوو له خاورو څخه یی یو موتی خاوره واخیسته ـ او بیا هم هغه ئی د هم هغه د خسی د سرو زرو په مجسمه کښی ورتوئی کړه ـ ځکه چه د ده په زړه کښی دغه فکر راغلی ؤ چه د روح القدس د پښو خاورو کښی به هرومرو (خامخا) څه نه څه تاثیر وی. حضرت شاه صاحب لیکلی «دغه سره زر د کفارو د هغو اموالو څخه ؤ چه په فریب اخیستی شوی ؤ ـ نو کله چه په هغه کښی هغه برکتی خاوره ولویده نو د حق او باطل د یو ځای کیدلو څخه تری داسی د یوی کرشمی شی جوړ شو چه هغه مجسمه د سا لرونکو په شان د روح او د غږ خاونده شوه له دغسی شیانو څخه ډیر زیات ځان ساتنه په کار ده چه تری بت پرستی لا ترقی مومی».

تنبیه: د دی آیت کوم تفسیر چه پاس بیان شوی دی له کرامو صحابه ؤ \_ تابعینو \_ او مفسرینو علماؤ څخه هم دغه منقول دی ځینو زائغینو چه پر دی باندی طعن کړی دی \_ او د آیت لری له صوابه تأویلات ئی کړی دی \_ د هغه کافی جواب د «روح المعانی» خاوند ورکړی دی \_ د لته د دومره بسط موقع نه ده . هن شاء فلیراجع.

# قَالَ فَاذُهُبُ فِإِنَّ لَكَ فِي الْحَيْوِةِ آنُ تَقُولُ لَا مِسَاسٌ

وویل (موسٰی) پس ځه (له مونډه لری شه!) پس بیشکه شته تاته په دغه ژوندون کښی دا (عاقبت) چه وبه وائی (هر چا ته چه وئی وینی) چه مه لګیږه (په ما).

تفسیر: یعنی ماته دی لاس مه راوړاندی کوه ا او مه راسره نژدی کیږه ا او بیخی لری او جلا (جدا) راڅخه گرځه اکله چه «سامری» د خسی لوبه او ننداره ئی د دی لامله (له وجی) جوړه کړی وه چه د لوئی ـ ریاست او جاه خاوند شی ـ او خلق له ده سره ملکری شی ـ او دی د خپل مشر او سردار په شان ومنی ـ نو ځکه هغه ته په دغه صورت سره مناسبه او کافی سزا ورکړه شوه ـ چه هیڅوک دی له ده سره نه نژدی کیږی بلکه سامری په دی مامور او مجبور شو چه ودانی څخه لری په صحراء او بیدیا کښی لکه یو ذلیل ځنگلی او وحشی ځناور اوسیږی او له سره دی د خلقو سره نه یو ځای کیږی.

# وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَّنْ تُعُلَّفَهُ

او بیشکه تاته (په آخرت کښی) وعده (د عذاب) چه له سره به خلاف ونه کړ شی له تا سره له هغی وعدی څخه،

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «په دنیا کښی (سامری) ته دغه سزا ورسیده چه د بنی اسرآئیلو له لښکرو څخه د باندی بیل اوسیده \_ که ده به له چاسره ملاقات یا خبری او اتری کولی نو طرفین به په تبه اخته کیدل \_ نو ځکه دی او خلق دواړه یو له بله ډیر لری لری گرځیدل \_ او دا ئی چه فرمائلی دی چه دا یوه داسی وعده ده چه له سره تری نه مخالف کیږی \_ ښائی تری اخروی عذاب مراد وی. او ښائی چه د دجال وتل به هم د هم هغه سامری فساد په یهودانو کښی تکمیل کړی. لکه ځمونډ رسول الله صلی الله علیه وسلم کله چه مال ویشه \_ یوه سړی دوی ته وویل چه «په انصاف سره ئی ویشه!» رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل چه د «هم دی جنس خلق به خروج وکړی» هر هغه چه پر خپلو مشرانو اعتراض کوی او تنقیدونه

پری نیسی هغوی خارجیان بلل کیږی. او هر هغه چه پر دینی مشرانو طعن وهی هم داسی دی».

# وَانْظُرُ إِلَى اللهِكَ الَّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِمًا لَنْحُرِّقَنَّهُ ثُوَّ لَنَنْسِفَتَهُ فِي الْيَوْنَسُفّا ٠

وګوره معبود خپل ته دی هغه چه وی ته په عبادت د هغه کښی محکم ولاړ (چه خسی دی) خامخا سوځوو مونږ هرومرو (خامخا) هغه بیا به ئی بادوو، تار په تار کولو سره.

تفسیر: یعنی ستا سزا خو هم دا شوه . اوس ستا د دروغو معبود کلائین هم ویلی کوم هغه خسی چه تا معبود درولی ؤ \_ او بیا دی پری زړه بایللی ؤ \_ او ورته ناست وی اوس ئی ستا تر ستر کو لاندی توتی توتی او تکر تکر کوم او بیا ئی په سخت اور کښی سوځوم \_ او بیا ئی ایره هم د سیند په هوا کښی دوړوم \_ خو دی عابدانو او مینانو ته دغه خبره ښه واضحه او ښکاره شی چه دغو نورو ته به مخو سود او زیان ورسوی؟ \_ حال دا چه دی خپل د ځان ساتنه او حفاظت هم نشی کولی.

# ٳڹۜؠٵٙٳڶۿؙػؙٛۉٳٮڵؙؖؖؗؖؗٛ۠۠ٲڵڹؚؽٙڵٙٳڶ؋ٳڷڒۿؙۊٚۅؘڛۼػ۠ڴۺۧؽؙٞۼؚؠؙٵ<sup>®</sup>

بیشکه هم دا خبره ده چه معبود ستاسی (چه مستحق د عبادت دی) الله دی هغه چه نشته بل معبود مستحق د عبادت مگر هم دی دی چه محیط دی دی پر هر څیز له جهته د علم.

تفسیر: د باطلو له لری کولو او امحاء سره به موسٰی علیه السلام خپل قوم ته د حق په طرف دعوت کاوه او داسی به ئی ورته ویل چه خسی څه شی دی هیڅ یو شی چه ډیر لوی هم وی ـ له سره معبود کیدی نشی ـ رښتین او حقیقی معبود خو هغه یو ذات دی چه ماسواء له هغه څخه د بل هیچا عبادت عقلاً ـ نقلاً او فطرتاً نه دی جائز ـ او د هغه لامحدود علم هری یوی ذری لره هم محیط دی.

# كَذٰلِكَ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنَ ٱلْبُكَآءِمَا قَدُسَبَقَ

هم داسی (لکه چه د موسٰی قصه مو وکړه تاته) قصی کوو پر تا (یعنی تاته) له اخبارو د هغو امورو چه په تحقیق پخوا تیر شوی دی (له پخوانیو امتو)،

تفسیر: یعنی د موسٰی علیه السلام او د فرعون او د هغو د اقوامو د قصی په شان د ډیرو نورو پخوانیو اقوامو واقعات هم مونډ تاته او ستا په وسیله کردی (تولی) دنیا ته اوروو چه په هغو کښی ډیری فائدی او د تشویق او ترغیب او د تهدید او ترهیب وسائل او وسائط شته مثلاً د علم توفیر ـ د معجزاتو تکثیر ـ د انبیاؤ او د مسلمینو تسلی او ډاډینه ـ د عقلمندانو عبرت او تذکیر ـ او د معاندانو په حق کښی تهدید او ترهیب. وغیر فلک من الفوائد

### وَقَدُاتِينَكَ مِنْ لَكُ تَاذِكُرا اللهِ

او په تحقیق در کړی دی مونږ تاته خاص له جانبه خپله ذکر (پند چه قرآن دی).

تفسیر: یعنی قرآن عظیم الشان مو در کړی دی چه پر دغو عبرت جوونکو واقعاتو باندی مشتمل دی. (او جائی چه مومنان ئی جه ولولی او جه عمل پری وکړی!).

# مَّنُ ٱعُرَضَ عَنْهُ فَالَّهُ يَعُمِلُ يَوْمَ الْقِيمَةِ وَزَرَا الْحَلِدِيْنَ فِيهِ وَسَاءَ لَهُ وَيَوْمَ الْقِيمَةِ جُلاَفُ

هر خوک چه مخ وګرځوی له دغه (قرآن یا له الله نه په نه ایمان راوړلو سره) پس بیشکه دی به بار کړی (په ځان خپل) په ورځ د قیامت کښی لوی بار (د عذاب) چه تل به وی په دغه (عذاب د لوی بار) کښی او بد دی دوی ته په ورځ د قیامت کښی له جهته د بارولو (عذاب د ګناه د دوی).

تفسیر: یعنی له اعراض او تکنیب د گناهونو کوم بار چه پر دوی باندی باریپی له سره به نه سپکیپی؛ دوی به همیشه تر هغه لاندی وی ـ بیا د هغه پورته کول کوم د خندا او مسخری خبره نه ده؛ څه مهال (وخت) چه دوی دغه د عذاب بد او سخت درانه پیتی پورته کوی؛ نو هلته پوهیپی چه دوی څومره تر یوه درانه پیتی لاندی کیوتلی دی؟

# يُّوْمَيْنَفَخُ فِي الصَّوْرِوَتَحْشُرُ الْمُجْرِمِيْنَ يَوْمَيْنِ زُرُقًا اللهُ

په هغه ورځ کښی چه وپوکل شی (دوهم ځلی) په صور (شپیلی) کښی او راجمع به کړو مجرمان (کافران) په دغه ورځ شین سترګی (تور مخی).

### يَتَخَافَنُونَ بَيْنَهُمُ إِنْ لِبِثُنُّو إِلَّا عَشُرًا ٩

چه ورو ورو پتی پتی خبری به کوی په منځ خپل کښی (او داسی به وائی چه) درنګ نه دی کړی تاسی مګر لړی (ورځی په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی دوی چه له قبره ووځی ـ او د آخرت د ورځی هولناک واقعات وګوری ـ او دغه اویده ورځ ووینی ـ نو د قبر شپی ورته دومره لړی ښکاری چه ته به وائی یوه هفته یا لس ورځی ئی هلته تیری کړی دی ـ بلکه دنیا ډیر ژر پری تیره شوی ده ـ د دی دنیا مزی او خوندونه او اویده امیدونه ئی ګرد (تول) هیریږی ـ د خپل عمر په خوشی ضائع کیدلو به ندامت کوی یا ښائی د معذرت په ډول (طریقه) به داسی وائی ـ یعنی په دنیا کښی مونږ ته ډیر لړ مدت د هستوګنی موقع راکړی شوی ده ـ او فرصت مو بیخی ونه موند چه آخرت ته مو څه سامان تول کړی وی لکه چه د جزء ۱۱ (د روم په هه آیت ۱ رکوع) کښی ئی فرمایلی دی

### المح والمالك والمالك والموارث

مونږ ښه عالمان يو په هغو اقوالو چه دوی ئي وائي.

تفسیر: یعنی پتی خبری هم ځمونډ څخه نه پتیډی. هغه پتی خبری او مشوری چه دوی ئی په خپلو منځونو کښی سره کوی ګردی (تولی) مونډ ته ښی معلومی دی.

# إِذْ يَقُولُ آمْتُكُ هُمُ طِرْيَقَةً إِنْ لِبِثْتُمْ إِلَّا بِوَمَّا اللَّهِ وَالْمِومُا اللَّهِ وَا

کله چه ووائی ډیر کامل د دوی له حیثه د روش (چه فکر او عمل دی) چه ځنډ (تاخیر) نه دی کړی تاسی (په دنیا کښی) مګر یوه ورځ.

تفسیر: یعنی هغه چه د دوی په منځ کښی زیات عقلمن؛ هوښیار او صائب الرأی وی هغه به وائی خانه! لس ورځی! نه لس ورځی چیری یواځی یوه ورځ ئی وګڼه! ده ته ئی زیات عقلمن او د ښی طریقی خاوند ځکه وویل چه دی به د دنیا په زوال او فناء او د آخرت په دوام او بقاء او د هول په شدت او په نورو شیانو له نورو څخه ښه پوهیدلی وی.

# وَيُتَاكُونَكَعِن الْجِبَالِ فَقُلَ يَنْسِفُهَا رَبِّي نَسُفًا اللهُ وَيَتَكُونَكُ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلَ يَنْسِفُهَا رَبِّي نَسُفًا اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

او پوښتنه کوی له تا نه له (احواله د) غرونو (چه د دوی به څه احوال وی په ورځی د قیامت کښی؟) پس ووایه دوی ته چه تار په تار او تیت ؤ پرک (خواره واره) به کړی دغه (غرونه په شان د غبار) رب ځما په تار په تار کولو سره، پس پری به ږدی دا ځمکه یو تش ډاګ هوار، چه نه به وینی ته په دغه (ځمکه) کښی خکته والی او نه اوچت والی (هیڅ قدر).

تفسیو: یعنی د قیامت پر ذکر به د حشر منکرین د استهزاء په ډول (طریقه) وائی. چه د داسی سختو سختو عظیم الشانو غرونو حال احوال به غرنگه کیږی؟ آیا دغه به هم توتی توتی کیږی؟ د دوی په جواب کښی داسی ووایئ چه هو! د الله تعالیٰ د لامحدوده قدرت په مقابل کښی غرونه څه عظمت او حقیقت لری ـ دغه غرونه هم په لږ وقت کښی خاوری ایری کیږی ـ او د غرونو ذرات او بغرکی د تکول شویو وړیو په شان په هوا کښی الوځولی کیږی ـ او ځمکه به بیخی صافه او هواریږی چه له سره به هیڅ لوړه اوچته) او ژوره (خکته) نه پکښی لیدله کیږی ـ او د غرونو موانع او سدود بیخی له منځه ورک او صاف او پاکیږی.

### بَوْمَيِنٍ يَتَبِعُونَ النَّاعِيَ لَاعِوَجَ لَهُ

په دغه ورځ (د قیامت) کښی به متابعت وکړی (دا مخلوق د بلنی) د بلونکی نه به وی کوږوالی له دغی (بلنی د بلونکی څخه)،

تفسیو: یعنی هر چیری چه پرښته غږ وکړی او هر چیری ئی چه ورغږ کړی؛ ګرد (ټول) خلق به سم برابر د غشی او د مردک (ګولئ) په شان هملته ورځغلی ـ نه به د غږ کوونکی په غږ کښی څه کوږوالی وی او نه د دغو منډو وهونکو په منډو او ورتګ او ځغاسته کښی څه کوږوالی او وړاندی او وروسته لیلل کیږی؛ کشکی دوی په دنیا کښی هم د الله تعالیٰ د داعی او بلونکی پر غږ پسی هم داسی سم برابر تلی ـ او پری په ډیر شوق او ذوق سره غونډیدلی ـ چه هلته ئی څه په ښه او کار ورتلی خو معالاسف دوی دلته له خپلی بدبختی او کړو تلو لامله (له وجی) تل په کړو لیارو ځی او خرابه طریقه ځان ته غوره کوی.

# وَخَشَعَتِ الْرَصُواتُ لِلرَّحْلِن فَلَاتَسْمَعُ إِلَّاهِمُسَّا<sup>©</sup>

او چپ به شی غږونه (له ډیره هیبته) دپاره د رحمٰن پس نه به اوری ته مگر کښهار د قدمونو.

تفسیر: یعنی د محشر د ورتګ په وقت کښی پرته (علاوه) د پښو د کښهار او د ورو غړه بل هیڅ یو غږ او آواز نه آوریده کیږی او د الله تعالیٰ د خوف او هیبت لامله (له وجی) بل هیڅ یو غږ او غوږ به نه وی که څوک څه وائی هم خو دغومره ورو ورو به ئی وائی چه ایله به ئی شوندی خوځیږی او بل هیڅ شی تری نه څرګندیږی (ښکاریږی).

# يَوْمَهِ إِلَّا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ الْاَمَنَ آذِنَ لَهُ الرَّحْمَٰنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلُ

په دغه ورځ (قیامت) کښی نه رسوی فائده شفاعت (هیچا ته) مګر هغه چاته چه اذن کړی دی د هغه په حق کښی رحمٰن (چه شفاعت ئی وکړ شی) او راضی دی (الله) له دغه (مشفوع څخه) له حیثیته د وینا (چه کلمه د توحید ده).

تفسیر: یعنی د هغه سپارش چلیدی چه ورته د الله له طرفه د سپارش اجازت ورکمی شوی وی د هغه شافع وینا د پاک الله خوښه وی ـ او خورا (ډیر) ښی خبری ئی ویلی وی ـ او د داسی سړی سپارش وکړی چه د هغه مشفوع خبره ﴿ لَالِلهُ اَلاللهُ ﴾ د پاک الله په نزد خوښه او پسنده شوی وی د کفارو په حق کښی د هیچا سعی او سپارش له سره په درد نه خوری او نه چلیډی.

# يَعُلَوْمُابِيْنَ اَيْدِبْهِمْ وَمَاخَلْفَهُمْ وَلا يُعِيطُوْنَ بِهِ عِلْمًا ®

عالم دی الله په هر هغه څه چه په منځ کښی د دوی وی (له اخروی امورو) او هر هغه څیز چه پسی شا د دوی دی (د دنیوی امورو) او نه به شی احاطه کولی دوی په (ذات او په معلوماتو) د دغه (الله) له جهته د علم.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ علم پر کردو (ټولو) محیط دی. لیکن د بندګانو علم پر الله تعالیٰ یا د الله تعالیٰ یا د الله تعالیٰ پر معلوماتو محیط او چاپیر نه دی ـ نو ځکه هم ده ته پخپل محیط علم معلوم دی چه چاته د چا د شفاعت دپاره ښائی موقع ورکړه شی.

### وعَنَتِ الْوُجُولُ لِلْحَيِّ الْقَيْنُومِ

او ذليل شول (خاوندان د) مخونو هغه تل ژوندی قائم تدبير والا د عالمو ته؛

تفسیر: یعنی په دغه ورځ کښی به د هغو لویو لویو سرکښو متکبرانو سرونه هم په ښکاره ډول (طریقه) سره د دغه حی او قیوم الله په دربار کښی د ډیرو ذلیلو او سپکو بندیانو په شان ښکته او پټ کیږی چه هغوی پخوا له دی نه له سره د الله تعالیٰ په مقابل کښی خپل سرونه نه وو تیټ کړی؛ په دغه وقت کښی به په ډیری عاجزی سره خپلی غاړی ږدی.

### وَقَدُ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْمًا اللهُ

او په تحقیق خراب ناامیده شو هر هغه څوک چه پورته ئی کړ بار د ظلم

تفسیر: یعنی د ظالمانو له حاله بیخی پوښتنی مه کوه ! چه څنګه خراب به وی د ظلم په لفظ کښی شرک او نور معاصی هم داخل دی. لکه چه د لقمان د سورت په (۲) رکوع (۱۳) آیة (۲۱) جزء کښی راغلی دی ﴿ اِنَّ الشِّرُادُ لَظُلْمُ عَظِلْمٌ ﴾ او د جزء ؛ د آل عمران په ۱۳۵ آیت (۱۱) رکوع) کښی ﴿ وَالَّذِیْنَ اِذَافَعُلُوافَاحِشَةً اُوْظَلَمُوا اَنْفُسُهُم ﴾ لولو - د هر یوه ظالم خرابی به د ده د ظلم له درجی سره موافقه وی.

### وَمَنْ يَعُلُ مِنَ السِّلِاتِ وَهُوَمُوْمِنَ فَلَا يَغِفُ ظُلْمًا وَلَا هَضَّا اللهِ

او هر څوک چه وکړی له ښو (عملونو) حال دا چه وی دی مؤمن پس نه ویریږی (دی په آخرت کښی) له ظلم بی انصافی او نه له نقصان.

تفسیر: داسی بی انصافی چه کومه نیکی ئی ضائع کره شی ـ یا په هغه گناه ئی ونیسی چه ئی نه وی کری او نقصان رسونه داسی چه له استحقاقه لد ثواب او بدل ورکر شی.

# وكَنْ الِكَ أَنْزَلْنَهُ قُرُالْنَا عَرَبِيًّا وَ صَرَّفَنَافِيْهِ مِنَ الْوَعِيْدِلَعَلَّهُمُ يَتَّقُونَ أَدْيُدُوكَ أَنْ لَهُمْ ذِكْرُاهَ

او هم داسی (لکه چه قصه مو وکړه د انبیاؤ او اممو او د قیامت) نازل کړی دی مونډ دغه کتاب قرآن په عربی (ژبه) او بیا بیا راوړی دی مونډ په دی قرآن کښی له آیاتونو د وعید (مکرر) دپاره د دی چه دوی پرهیز وکړی یا پیدا کړی دغه (قرآن) دوی ته ذکر (پند او تری عبرت واخلی).

تفسیر: یعنی لکه چه دلته د محشر احوال او د هغه د نیکو او بدو نتائج صاف صاف اورولی شوی دی. هم داسی موند پوره قرآن په صافی عربی ژبی سره نازل کړی دی څو هغه خلق چه د ده دومبنی مخاطبان دی د هغه له لوستلو له الله تعالیٰ څخه وویریږی ـ او د تقویٰ لیاره غوره کړی ـ او که سم د لاسه داسی ونشی ـ نو اقلا د دوی په زړونو کښی د عاقبت او انجام څه فکر ـ غور او اندیښنه خو پیدا شی ـ ممکن دی چه هم دغه غور او فکر ورو ورو ترقی او تزئید ومومی ـ او دوی د هدایت ور په برخه شی.

### فتعلى الله الملك الحثى

نو لوی اوچت دی الله (په ذات او صفاتو خپلو کښی له ټولو عیبونو او نقصاناتو) چه پادشاه دی (د پاچاهانو) حق دی (وعد او وعید د ده)

تفسیر: یعنی هغه پاک الله چه داسی عظیم الشان قرآن نازل فرمایلی دی او خپلو بندگانو ته ئی داسی رضیاء صافی ـ سمی ـ اساسی ـ خبری د دوی د فائدی دپاره اورولی دی.

ۅٙڵڒؾؙۼؙۻؙۑٳڷڨؙۯٳڹڡۣڹٛڡٞڹڷؚٲڽ ؿؙڤۻٛٳڷؽڮۅؘڂؽ؋ؙۏڠؙڷڒۜٙڛؚۜڔۮۯ۬ؽۼڵؠٵ

او تلوار مه کوه ته (ای محمده!) په (لوستلو د) قرآن پخوا له هغه چه پوره کړه شی تاته وحی د ده او ووایه (ای محمده) ای ربه محما زیات کړی ما له جهته د علمه.

تفسیر: یعنی هر کله چه یاک قرآن داسی مفید او عجیب څیز دی نو هم هغسی چه مونږ هغه په تدریج ورو ورو پر تا نازلوو ـ ته هم د هغه په اخیستلو کښي له جبرئیل علیه السلام څخه تلوار او جلتي مه کوه ! څه مهال چه پرښته وحي در آوروي ته ئي په عجلت له هغي سره مه لوله؛ ځکه چه مونږ د دغی خبری عهد او پیمان درسره کړی دی ـ چه نه به ئی پریږدو عظیم الشان قرآن د تا له سینی څخه ووځی ـ نو ته ولی په دغه فکر او اندیښنه کښی ځان رېړوی (تکلیف ورکوی)؛ نه چه د باک قرآن کوم توری له ما څخه هیر شی ـ بلکه د دغه فکر په ځای داسی دعاء وکړه چه ای الله تعالیٰ د قرآن لا زیاته یوه او له حده زیاته علوم او معارف راته عطاء کړه! وګوره چه آدم علیه السلام به یوه څیز کښی بی موقع تعجیل کړی ؤ ۔ د هغه انجام څنګه شو. حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليكي «محه مهال (وخت) چه جبرئيل عليه السلام به قرآن راوړ نو محمد صلى الله عليه وسلم به د جبرئيل عليه السلام د لوستلو سره يو ځاى هغه لوست او د دى يو ځاى لوستلو څخه ئي مقصد دا ؤ چه راڅخه هير نشي ـ له دې نه ئي پخوا هم منع فرمايلي وه ـ لکه چه په ۲۹ جزء د قیامت سورت په (۱۲-۱۷) آیة (۱) رکوع کښي راغلي دی ﴿ لَاتُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَوْجَـٰلَ بِهِ إِنَّ عَلَيْـٰنَاجَمُعَهُ وَقُرُالَنُهُ ﴾ او تسلى ئى وركړى وه چه د قرآن دريادول ـ او د هغه رسونه نورو خلقو ته ستاسی په وسیله ځمونډ په ذمه ده ـ لیکن د بشریت په مقتضاء ښائی چه دغه توصیه ئی هیره شوی وی نو محکه ئی یه دغه آیت سره تقیید وفرمایه ـ او یه دغه هیریدلو باندی ئى وروسته د « آدم عليه السلام» مثل هم بيان وفرمايه.

### وَلَقَانُ عَهِدُنَّا إِلَى الدَمَرِينَ قَدُلُ فَنَسِى وَلَمْ فِجَدُلُهُ عُزُمًا اللَّهِ الْمُرَمِينَ قَدُلُ فَنَسِى وَلَمْ فِجَدُلُهُ عُزُمًا

او خامخا په تحقیق حکم کړی ؤ مونږ آدم ته پخوا له دی نه پس هیر ئی کړ (هغه حکم) او ومونه موند ده ته استقامت (صبر له منهی عنه) څخه.

تفسیر: هغه دی چه دانه ئی خوړلی وه ـ او د مخه حکم ئی هیر کړی ؤ یعنی قائم پاتی نشو ـ وروسته له دی د دغی قصی لږ تفصیل راځی.

# وَإِذْ قُلْنَالِلْمَلَلِكَةِ اسْجُكُ وَالِادَمَ فَسَجَكُ وَآلِكَ إِلْكِيْسُ أَلِى ﴿ فَقُلْنَا يَادُمُ إِنَّ لَهُ نَا عَدُونُ وَلَا يُعْرِجَبَّكُمُ مَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشُفَىٰ ﴿ عَدُونُو وَ فَكَ يُغْرِجَبَّكُمُ مَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشُفَىٰ ﴾

او یاد کړه هغه وقت چه وویل مونړ پرښتو ته چه سجده وکړئ (تعظیماً) آدم ته پس سجده وکړئ (تعظیماً) آدم ته پس سجده وکړه (ټولو) مګر (سجده ونه کړه) ابلیس؛ چه منع ئی راوړه پس وویل مونږ ای آدمه بیشکه دا (ابلیس) دښمن ستا دی او (دښمن) د ښځی ستا دی پس خبردار ودی نه باسی خامخا تاسی له جنته (په سبب د وسوسی او فریب) پس په مشقت کښی به پریوځی.

تفسیر: ظاهر دی چه د جنت آرامی او هوسائی (خوشالی) په بل کوم ځای کښی میسر کیدی نشی او پرته (علاوه) له جنته پر هر ځای کښی د خوړلو او څښلو؛ اغوستلو او د نورو ضروریاتو تدابیرو او ضروریاتو ته خامخا انسان ربړ ګالی (تکلیف برداشت کوی) او مشقت پر ځان آخلی.

# إِنَّ لَكَ الرَّبَعُوْعَ فِيهَا وَلَاتَعْرَى ﴿ وَاللَّكَ لَاتُظْمُو افِيهُا وَلِاتَعْلَى ۗ وَاللَّكَ لَا تُظْمُو افِيهُا وَلِاتَعْلَى ۗ

بیشکه مقرر دی تاته چه نه به وږی کیږی په دی (جنت) کښی او نه به بربنډ کیږی. او بیشکه ته به نه تږی کیږی په دغه جنت کښی او نه به دی ګرمی کیږی.

تفسیر: د انسانی له مهمو ضروریاتو څخه خوړل ـ څښل ـ اغوستل او د هستوګنی داسی ځای دی چه سړی پکښی له لمر ـ باران ـ باد او نورو اضرارو څخه مأمون او مصئون وی ـ په جنت کښی داسی تکالیف له سره نشته ـ او په جنت کښی له هر حیث او هر جهت څخه آرامی ـ راحت ـ طمانیت ـ امنیت ـ سکون او نور ګرد (ټول) په زړه پوری وسائل او وسائط شته. دلته ئی د راحت ذکر ونه فرمایه یواځی ئی د تکالیفو له نفی کولو څخه ښائی داسی تنبیه او ایقاظ مقصود وی چه د جنت د وتلو څخه وروسته تاسی له دغو ګردو (ټولو) شیانو سره مخامخ کیدونکی او د دغو ګردو (ټولو) سیانو سره مخامخ

# فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطُنُ قَالَ يَالْدَمُ هِلَ الْدُلْكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلُبِ وَمُلْكٍ لَا يَبْلَى ا

پس وسوسه واچوله دغه (آدم) ته شیطان (داسی چه ورته) وی ویل ای آدمه آیا دلالت و کړم تاته په ونه د تل ژوندی پاتی کیدلو او په پاچاهی چه نه زائلیږی (او تل پاتی کیږی).

تفسیر: یعنی داسی ونه دروسیم چه د هغی د میوی له خوړلو څخه مو ابدی ژوندون په برخه شی ـ ـ او له سره مره نشئ ـ او بی زواله پاچاهی به مو په برخه شی.

# فَأَكَلَامِنْهَا فَبَدَتُ لَهُمَاسُواتُهُمَا وَطَفِقَا يَغْضِفِن عَلَيْهِمَامِنٌ وَرَقِ الْجَنَّاةِ

پس وخوړله دوی دواړو له (میوی) د دغی ونی پس ښکاره شول دوی ته غلیظه عورات د دوی او شروع وکړه دواړو چه نښلولی پوری کولی دواړو پر ځان پوری له پاڼو د(ونی) د جنت (لپاره د ستر)

تفسیر: دغه گرده (توله) قصه په «الاعراف» او نورو سورتونو کښی مفصله تیره شوی ده ـ د هغو په نوائدو کښی دی وکتله شی موند هغو په اجزاؤ کافی او شافی کلام کړی دی.

# وَعَصٰى الدَمْرِيَّهُ فَعَوٰى الْمُتَاجِّةُ تُعَالَجُ تَبلهُ رَبُّهُ فَتَأْبَ عَلَيْهِ وَهَمَاي الْ

او نافرمانی وکړه آدم (له حکم) د رب خپل (په سبب د هیرولو د حکم د الله یا په اجتهادی خطا سره) پس چپ شو (له مطلوبه د خلوده) بیا غوره کړ دغه (آدم) لره رب د ده پس رجوع وکړه (الله) په آدم په قبول د توبی سره او هدایت ئی ورته وکړ (په ثبات او استقامت سره په توبه باندی او لیاره ئی ورته و شبات)

تفسیر: یعنی کله چه د الله تعالیٰ د حکم په امتثال کښی قصور وشو او سم له خپله شانه سره د عزم او استقامت پر لیاره ثابت قدم نشو پاتی ـ نو هم دغه ئی په غوایت او عصیان سره تغلیظاً

تعبیر وفرمایه سم د «حسنات الابرار سیئات المقربین» له قاعدی سره ـ د دی بحث پخوا له دی نه هم تیر شوی دی یعنی د شیطان تسلط ئی پری نښود، بلکه فوراً ئی ورته د توبی توفیق وباښه ـ او سره له زیاتی پر زیاتی مهربانی د ده په طرف متوجه شو ـ او د خپلی خوښی پر لیاره ئی قائم کړ.

# قَالَ اهْبِطَامِنْهَاجَبِيعًا بَعَضُكُوْلِبَعْضِ عَكُاوً

وفرمایل (الله) چه کوز شئ دواړه له دغه جنته (یا له آسمانه) ټول ځینی د تاسی د ځینو نورو دښمنان یئ!

تفسیر: که دغه خطاب یوائحی د آدم او حوا علیهما السلام په لوری وی مراد به ئی داسی وی چه د دوی اولاده به په خپلو منځونو کښی سره دښمنان وی ـ لکه چه په رفاقت سره ئی گناه کړی وه د هم هغه رفاقت په بدل دا ور په برخه شو چه اولاده ئی پخپل منځ کښی سره دښمنان شول ـ او که دغه خطاب د ابلیس او آدم علیه السلام په لوری وی. نو مقصد به ئی داسی وی چه د دواړو په ذریاتو کښی به دغه دښمنی برابره قائمه پاتی کیږی ـ شیاطین به تل د بنیادمانو د ضرر رسولو په فکر کښی وی.

# فَإِمَّا يَأْتِبَنَّكُوْمِّتِيْ هُدًى هُ فَمَنِ النَّبَعَ هُكَاى فَلَايَضِكُ وَلايَنتُ فَي ®

پس که راغی تاسی ته له طرفه ځما هدایت (چه کتابونه او رسولان دی) پس هر چا چه متابعت وکړ د هدایت ځما پس نه به ګمراه کیږی (په دنیا کښی) او نه به بدبخت شی (یه عقبٰی کښی).

تفسیر: یعنی نه د جنت له لیاری څخه کمراه او بی لیاری کیږی او نه له هغه څخه محرومیږی او تکلیف او ریر (زحمت) به وگالی (برداشت کړی) له هغه اصلی وطنه چه راغلی دی بیا به بیرته بی اندیښنی او خرخشی (وسوسی) هملته ور ورسیږی.

### وَمَنۡ اَعۡرَضَ عَنۡ ذِكْرِى ۡ فِإِنَّ لَهُ مَعِيۡشَةٌ ضَنُكًا

او هر چا چه مخ وگرځاوه له ذکره (پنده) ځما پس بیشکه ده ته دی معاش تنګ (په دنیا یا سخت عذاب په قبر کښی). تفسیر: یعنی هغه انسان چه د الله تعالیٰ له یاده غافل او محض د دغی فانی دنیا ژوندون د خپل مقصود قبله و گنی او وئی گرځوی د هغه گزران به مکدر او تنګ کړ شی ـ اگر که په سترګو له ده څخه ډیر مال او دولت او د عیش او عشرت سامان لیده کیږی مگر کله چه د ده نړه د قناعت او توکل د خلا له وجی تل د دنیا د حرص او د ترقی په فکر کښی اوسیږی او د تقلیل له اندیښنی څخه تل نا آرامه وی ـ او تل د «شلو په سلو کول او ژر ئی زر ته رسولو» په چرتونو کښی ډوب تللی وی د موت یقین او د دولت د خطراتو اندیښنه د ده د روح سوهان په شان معامله کوی ـ د یورپ او امریکا اکثرو متنعمینو ته وګورئ چه ځینی له هغو په شپه ورځ کښی تش دری ساعته او ځینی خوش قسمتان څلور پنځه ساعته ایله اوده کیږی. لوی لوی کروډېتیان او ملیونران د دنیوی مصائبو او مخمصو له لاسه چه کله په تنګ شی نو مرګ ته پر کپل ژوندون ترجیح ورکوی ـ او د دی نوعی خپل ځان وژلو او خودکشی مثالونه زیات مونده کیږی ـ نصوص او تجربی په دی باندی شاهدی دی چه په دغه دنیا کښی قلبی سکون او حقیقی اطمینان هیچا ته بی د الله تعالیٰ له یاده نه حاصلیږی

ډيری ښی خوږوبی دی زړونو ته ښه خوښی بښی خوند به ئی څوک نه مومی څو ئی چه ونه څښی

ځینی مفسرین د «معیشة ضنکا» معنی داسی کوی هغه ژوندون چه پکښی خیر نشی داخلیدی گواکی د خیر اخیستلو څخه پخپل ځان کښی تنګ شوی دی ـ ظاهر دی چه داسی یو کافر چه په دنیوی نشو کښی مست وی ـ د هغه ګرد (ټول) مال ـ دولت ـ د عیش سامان ـ د عشرت وسائل ـ د تنعم اسباب به د ده په حق کښی د ځان وبال ګرځی. د هغی خوښی او خوشالی پای او انجام به څه وی؟ چه څو ورځی وروسته به ئی تباهی وی؛ هغی ته چیری ښائی چه سړی خوښی یا خوشالی ووائی.

د سختی تنگی دوره راتلونکی ده څه مهال چه د قبر ځمکه هم پری تنگه کړه شی. د «معیشة ضنکاً » تفسیر ځینو کرامو اصحابو په عذاب القبر سره هم کړی دی. بلکه (بزار رحمة الله علیه) په جیدو اسنادو سره له (ابو هریرة رضی الله تعالیٰ عنه) نه مرفوعاً روایت کړی دی په هر حال د «معیشة ضنکاً » لاندی دغه کرد (تول) صورتونه داخلیدی شی (والله اعلم).

ځينې مفسرين له «معيشة ضنكأ» نه د قبر برزخي ژوندون مرادوي ـ يعني پخوا له قيامته پر ده

### وَفَحُشُوهُ يُومُ الْقِيمَةِ اَعْلَى

او پورته به کړو مونږ دی (له قبره او محشر ته به ئی راولو) په ورځی د قیامت کښی ړوند. تفسیر: یعنی په سترګو ئی ړندوی او بیا ئی د محشر په لوری بیائی او په زړه سره به هم ړوند وی چه د هیڅ حجت په طرف به لیاره نه مومی ـ دغه د حشر د ابتدائی مرحلی ذکر دی وروسته به ئی سترګی خلاصیړی ـ څو د دوزخ او نورو اخروی اهوالو معاینه وکړی شی.

### قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْلَى وَقَلُ كُنْتُ بَصِيرًا ﴿

وبه وائی (دغه ړوند کافر) ای ربه ځما ولی دی پاڅولم (راوستلم) زه ړوند حال دا چه په تحقیق زه وم بینا (په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی هغه کافران چه په دنیا کښی د ظاهری سترګو خاوندان او په آخرت کښی ړومبی ړانده محشور کیږی ـ په تعجب او حیرت سره به سوال کوی (آخر له مونډه څه ګناه او قصور صادر شوی دی چه د هغه په بدل ځمونړ سترګی راڅخه اخیستی شوی دی؟).

(نو وبه فرمائی پاک الله د عذاب د پرښتی په ژبه د دوی په جواب کښی)

# قَالَ كَنْ لِكَ اَتَتُكَ الْنَّتُنَافَنَسِيْتَهَا وَكِنْ لِكَ الْيَوْمِ تُنْسَى الْ

وفرمایل (الله) هم داسی ؤ (لکه چه ته ئی وائی) خو راغلی ؤ تاته آیتونه ځمونږ پس هیر کړل تا هغه او په مثل (د هغو هیرولو ستا) نن ورځ هیر به کړ شی ته هم پریښود به شی ته په عذاب کښی.

تفسیر: یعنی په دنیا کښی سره له دی چه ځمونډ د قدرت دلائل او نښی مو لیدی او اوریدی خو نه مو پری یقین او نه مو پری عمل وکړ او داسی مو ځان تری بیخبره او ناکاره کړ چه گواکی د هیڅ خبره مو نه اوریدلی او نه لیدلی وه؟ نو نن د هغه په بدل تاسی هم داسی هیرولی شئ لکه چه هلته مو له ځانونو خپلو څخه ړانده جوړ کړی ؤ \_ نو اوس دلته د هغه د مناسبی سزا موندلو او له خپلو ړانده پاځیدلو او ړانده محشور کیدلو نه ولی حیرت او تعجب کوئ؟

### وكذالك غَزْي مَن آسُرَف وَلَوْ يُؤْمِن بِالْتِ رَبِّهُ

او په مثل د هم دی جزا ورکولو (ځمونډ دغو کفارو ته) جزا ورکوو مونډ هغه ته چه له حده ووت او ايمان ئي رانه وړ په آيتونو د رب خپل؛

تفسیر: یعنی هم داسی هر یوه مجرم ته به سم د هغه د حال په مناسبت سزا ورکوله کیږی.

### وَلَعَنَابُ الْاِخِرَةِ اَشَكُّ وَٱبْقَى

او خامخا عذاب د آخرت ډير سخت دی او ډير باقي پاتي کيدونکي دی.

تفسیر: نو ځکه ډیر لوی حماقت به وی چه د دی ځای له تکلیفه وویریږو او د هغه ځای د عذاب د نجات فکر ونه کړو \_ حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی دغه د ړندولو عذاب په حشر کښی دی او په دوزخ کښی لا زیات».

# ٱفْكَوْ يَهُدِلَهُوْ كُوْاَهُلُكُنَا قَبْلَهُ مُ مِنَ الْقُرُونِ يَشْوُنَ فِي مَسْكِنِهِمْ

آیا پس نه دی ښکاره شوی (دغو کفارو ته دا) چه ډیر هلاک کړی دی مونږ پخوا له دوی نه له اهل د زمانو چه ځی تیریږی دوی په (تشو) کلیو (منازلو) ځایونو د دوی کښی

تفسیر: یعنی که پر هغه سزا چه دوی ته په آخرت کښی ورکوله کیږی متیقن نه وی نو آیا د تاریخی واقعاتو څخنی هم څه پند او عبرت نه آخلی د هم دغو مکیانو په شاوخوا کښی څومره اقوام د خپل کفر او طغیان لامله (له وجی) تباه او برباد شوی دی چه د هغوی قصی او افسانی د خلقو پر ژبو لا تراوسه جاری دی. او د هغوی له منځه د ځینو پر کنډوالو او خرابو کلیو او ویجاړو ځایونو د شام او د نورو ملکونو د مسافرانو نظر هم لویږی او دوی پری تیریږی چه د هغو له لیدلو څخه ښائی د هغو اقوامو حالات مو در په یاد شی چه څرنگه هغوی په داسی حال کښی چه یر دغو ځایونو کښی گرځیدل او لاندی باندی کیدل هلاک او تباه کړل شول.

# إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَايْتِ لِأُولِ النَّهٰ وَلَوْلِا كَلِمَةُ سَبَقَتُ مِنْ دَيِّكَ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلُ مُسَمَّى اللَّهِ

بیشکه په دغه (اهلاک د منکرینو) کښی خامخا ډیر دلائل (د عبرت دی) خاوندانو د عقلونو ته. او که چیری نه وی هغه وینا چه پخوا ویلی شوی ده (له طرفه) د رب ستا (په تاخیر د عذاب سره) نو خامخا ؤ به دغه (هلاک د دوی) لازم (له دوی سره) او که نه وی اجل (نیته) معلومه (د عمر د دوی نو به دوی معذبیدل په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی د الله تعالی رحمت پر غضب سابق دی نو ځکه مجرم ته تر ډیر وقت پوری د اصلاح موقع ورکوی او د پوره حجت له اتمام څخه ئی ماسواء نه هلاکوی بلکه د دی امت په متعلق ئی دا هم فرمایلی دی ﴿ وَمَاكَانَ اللهُ لِیكَوِّیهُمُ وَاتَتَیْقِیمُو \* ﴾ الآیة - او له خپلی خاصی مهربانی عمومی مستأصل عذاب ئی له دغه امت څخه لری کړی دی ـ دغه خبره ده چه ستا د رب له طرفه صادره شوی ده ـ که داسی نه وی او د هر مجرم قوم د عذاب دپاره یو خاص وقت مقرر نه وی نو په لازمی ډول (طریقه) به دوی په عذاب اخته کیدل ـ څکه چه د دوی د کفر او شرارت مقتضی هم داسی ده چه ښائی علی الفور هلاک کړل شی ـ صرف پاس مذکوره مصالح مانع دی چه په هغو کښی له توقف واقع شوی دی آخر په قیامت کښی به د عظیم عذاب خوند و څکی ـ هو کله چه وقت راشی نو په دنیا کښی به هم د هغه زورور جنګ نمونه و گوری. لکه چه د «بدر» به غزوه کښی دوی له مسلمانانو سره تصادم وکړ او د هغه یوه وړوکی نمونه ئی ولیده.

### فاصُرِرُعَلَى مَا يَقُولُونَ

#### پس صبر کوه (ای محمده) پر هغو خبرو چه دوی ئی وائی

تفسیر: یعنی عذاب په خپل مقرر وقت کښی خامخا واقع کیدونکی دی ـ دوی د دغه تاخیر او امهال د لیدلو څخه هومره چتی(فضول) او چپوله خبری چه کوی ودی کړی ـ تاسی سم د لاسه دغه ګردی (تولی) خبری په ډیر صبر او استقامت سره واورئ! او په ډیر صبر او سکون د وروستنی نتیجی په انتظار کښی اوسئ ـ د کفر پر دغو کلماتو له حده زیات مضطرب کیدلو ته هیڅ ضرورت نشته. (دغه آیت منسوخ دی په آیت د سیف سره).

# وسيتر بعمل رتبك قبل طلوع الشمس وقلل غروبها

او تسبیح وایه سره له حمد، ثناء د رب خپل (لمونځ کوه) پخوا له ختلو د لمر (د سحر لمونځ) او پخوا له پریوتلو د دغه (لمر د ظهر او عصر لمونځ)،

تفسیر: دغه د فجر او عصر لمونځونه شول. یعنی د احمقانو او شریرانو خبرو ته له سره غوږ مه ږدځ! او مه چرت پری خرابوځ! په ډیر صبر او سکون سره د خپل الله تعالیٰ په عبادت کښی مشغول او لکیا اوسئ ا محکه چه د الله تعالیٰ مدد له دوو شیانو حاصلیدی چه هغه صبر او صلوٰة دی کما قال الله تعالی ـ ﴿ وَمُرْتِينُكُوالِقَدَيْرُ وَالصَّلُومُ ﴾ الآیة ـ

### وَمِنُ انْأَيْ الَّذِيلِ فَسَيِّحُ

او په ځينو اوقاتو کښې له ساعتونو د شپې پس تسبيح وايه (لمونځ ادا کړه د مغرب او عشاء)

تفسير: په دغه کښى مغرب او عشاء بلکه د ځينو تفاسيرو له روايته سره سم د تهجد لمونځ هم داخل دى.

### وأظرافالنّهار

او په دواړو څنګو (اطرافو) د ورځی کښی (پر لمانځه ډیره توجه ولره یا په دغو اوقاتو کښی تسبیح سره له حمده وایه)

تفسیر: دغه د (جمعی او د) ظهر لمونځ شو ـ ځکه چه په دغه وقت کښی د ورځی د اول نصف او د آخر نصف سره یو ځای کیږی ـ بلکه په صحاح او قاموس او نورو کښی تصریح شوی ده چه «طرف» «طائفة من الشئ ـ طرف د کوم شی حصی ته وائی» او د خاص حد او د څنډی په معنی نه دی په دغه صورت نهار جنس منلی کیږی او د هری ورځی هغه یوه خاصه برخه تری مراد کیدی شی چه هلته ورځ نیمائی کیږی.

#### لَعُكُكُ تَرْضَى®

ښائي چه ته به راضي شي (له الله په اجر)

تفسیر: یعنی که داسی د عمل طرز ولری نو تل به په دنیا او آخرت کښی خوښ او راضی اوسیږی ـ د دغه ډیر لوی اجر به در رسیږی. او له امت سره به دی مرسته (ملد) وشی په دنیا کښی ـ او مغفرت به وی په آخرت کښی ستا په شفاعت چه د هغه له لیللو څخه به ته خوښیږی.

### وَلَاتِمُنْدُنَّ عَيْنَيْك إِلَّى مَامَتَعُنَايِهِ أَزُواجًا

# مِّهُمُ ذَهُرَةَ الْعَيْوِةِ الدُّنْيَاةِ لِنَفْتِنَهُمُ فِيْهِ وَرِزْقُ مَ بِكَ خَيْرُوٓ ٱبْفِي®

او مه اوږدوه (نظر د) سترګی خپلی (یعنی مه ئی اړوه) هغه څیز ته چه نفع ورکړی ده مونږ په هغه څیز سره چه قسما قسم دی دغو (کفارو) ته ښائست د ژوندانه لږ خسیس دپاره د دی چه وازمایو دوی په دی کښی؛ او رزق روزی د رب د تا (چه تاته ئی درکړی له نبوته علمه بهتر ډیر غوره) خیر او اوږده ده (له دنیوی نعماؤ څخه).

تفسیو: (شیخ الهند رحمة الله علیه د دی آیت ترجمه داسی کری ده «او مه ایوه دوایه سترگی خپلی هغه غیز ته چه نفع ورکری ده مونی په هغه سره قسما قسمو ته له خلقو ښائست د ژوندانه لیږ خسیس» الخ) یعنی په دنیا کښی قسم قسم کافرانو مثلاً یهودانو \_ نصرانیانو \_ مشرکانو \_ مجوسیانو او نورو ته مونی د عیش او تنعم کوم سامان چه ورکړی دی د هغو په طرف خپلی سترگی مه غروئ او له سره مه ورته گورئ! (لکه چه تر اوسه مو هم هغو ته نه دی کتلی) دغه تش د غو ورڅو عشرت او پسرلی دی چه مونی د هغه په وسیله د هغوی امتحان آخلو چه کوم یو احسان منونکی دی؟ او کوم یو غایه غرونکی دی؟ هغه عظیم الشان دولت چه الله تعالیٰ تاته (ای محمده صلی الله علیه وسلم!) مقدر کړی دی \_ مثلاً عظیم الشان قرآن \_ د رسالت منصب \_ عظیمه فترحات \_ رفع الذکر، د نامه لوړیدل \_ او د آخرت اعلیٰ مراتب د هغوی په مقابل کښی دغه فانی او حقیر سامان څه حقیقت لری ستاسی په برخه کوم دولت چه راغلی دی هغه له دغو دولتونو څخه ډیر ښه او بهتر دی او فی نفسه یا د خپل اثر په اعتبار تل باقی پاتی کیدونکی دی. په هر حال نه تاسی له دغه تکذیب او اعراض څخه مضطرب شئ! \_ او نه د دغو سازو او دی. په هر حال نه تاسی له دغه تکذیب او اعراض څخه مضطرب شئ! \_ او نه د دغو سازو او سامانونو او مالونو او دولتونو په طرف د التفات په نظر وگورئ!

# وَأَمُرْ آهُلَكَ بِالصَّاوَةِ وَاصْطَيْرُ عَلَيْهُا ﴿

او امر کوه په اهل (بیت یا په اهل دین) خپل په کولو د لمانځه او ته هم کلک پری ولاړ اوسه؛

تفسیر: یعنی خپلو متعلقینو او اتباعو ته د لمانځه تاکید وکړئ! په حدیث کښی راغلی دی «کله چه وړوکی مو اوه کلن شی (د اعتیاد لامله) پر دوی لمنځونه کوئ! او محه مهال چه نهه کلن شی (که په ورو ورو ئی ونه منی) په وهلو سره پری لمونځ کوئ» (مطلب دا چه هم خپل متعلقین پر لمانځه ودروه! او هم ته پخپله پر لمانځه صبر کوه او هیڅ مه غمجن کیږه په کار د رزق کښی څکه چه)

### كِ نَسْعُلْكَ رِزْقًا تَحُنُ نَرُزُقُكَ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقُوي ﴿

نه غواړو مونږ له تا څخه روزی (نه ستا او نه د اهل ستا بلکه) مونږ رزق روزی درکوو تاته او عاقبت ښه خاتمه خاوندانو د پرهیزګاری ته ده.

تفسیر: په دنیا کښی مالکان پر خپلو مریو باندی روزی ګټی دغه مالک الملک یواځی بندګی غواړی او خپلو مریو ته په خپله روزی ورکوی (کذا فی الموضح) الغرض ځمونډ له لمانځه محخه هغه ارفع او اقدس ذات ته هیڅ یوه فائده نه رسیږی بلکه د لمانځه محخه فائده هم مونډ ته عائده ده او د لمانځه له برکته په ښه شان سره روزی رارسیږی ﴿ وَسُنْیَـُتُونَاللهَیَـیَـُنَالَهُمُونَیَا وَیَرُزْقُهُمُن یَیُمُالِیَّایَّیَابُ ﴾ ده او د لمانځه له برکته په ښه شان سره روزی رارسیږی ﴿ وَسُنْیَـیَّتُوناللهَیَـیَـنَالَهُمُونَیَا وَیَرُزْقُهُمُن یَمُهُالِیَّایَتِیْبُ ﴾ «۲۸ جزء د الطلاق (۲-۳) آیة (۱) رکوع» د هم دی لهاره دی

که د فرض لمانځه او د معاش په کسب کښی څه تعارض واقع شی الله تعالیٰ داسی اجازه نه کوی چه د معاش د کسب په مقابل کښی لمونځ ترک کړی! په هر حال ښائی چه هرومرو (خامخا) لمونځ اداء کړ شی روزی رسوونکی هم هغه الله دی چه د هغه په حکم سره لمونځ کوو ـ الحاصل د معاش د کسب د هغو ذرائعو حکم الله تعالیٰ نه دی صادر کړی چه د عبودیت د فرائضو په اداء کښی مخل او مزاحم واقع شی. انسان ته ښائی چه تقویٰ او پرهیزګاری اختیار کړی په چه ډول (طریقه) له ده سره معاونت او امداد کوی؟

### وَقَالُوا لَوُلا يَالِينُنَا بِالْيَةِ مِنْ تُرَبِّهُ

او وائی (کفار) ولی نه راوړی محمد صلی الله علیه وسلم مونږ ته یوه معجزه (له طرفه) د رب خپل چه (مونږ ئی غواړو په تصدیق د نبوت خپل)؛

تفسیر: یعنی کومه داسی یوه ښکاره معجزه او نښه ولی نه راښیی چه د هغی په لیدلو سره مونږ ته بیخی د انکار او تردد موقع نشی پاتی که نه د دغومره ور ځینو ویرولو او تخویفاتو څخه محته (فائده) حاصلیږی؟

# ٱۅؘۘڮڿ؆ؙڷؚؾۿؚڂؠؠٚێۜڎؙ۠۠۠۠۠ٵڣۣاڵڞؙؙۼؗڣؚٵڶۯ۠ٷڰ

آيا نه دى راغلى دوى ته مصدق دليل برهان د هغه شى چه په كتابونو يخوانيو كښى ؤ.

# وَلُوَاتَا اهْلُكُنْهُ وَبِعَنَا بِمِنْ مَبْلِهِ لَقَالُوا رَبَّنَا لُوَلِاَ اَرْسَلْتَ اللَّيْ اَلَيْنَارَسُولُا فَنَتَّبِعَ الْبِيْكَ مِنْ مَبْلِ اَنُ تَنْدِلَ وَغَنْزِى ﴿ قُلْ كُلُّ مُّنَدِيثِ فَ مَرَبَّصُوا اللَّهِ وَيِّومَ الْمَتَلَى ﴿ فَسَنَعُ لَمُؤْنَ مَنْ اَصُعْبُ الصِّرَاطِ السَّوِيِّ وَمَنِ الْمُتَلَى ﴿ فَسَنَعُ لَمُؤْنَ مَنْ اَصُعْبُ الصِّرَاطِ السَّوِيِّ وَمَنِ الْمُتَلَى ﴾

او که چیری موند هلاک کړی وی دوی په عذاب سره پخوا له دغه (قرآنه یا له محمده) نو خامخا به ویلی وی دوی ای ربه محمونده ولی ونه لیده تا موند ته یو رسول نو چه متابعت کړی وی موند د آیاتونو ستا پخوا له هغه چه ذلیل یا شرمنده شوی وی موند (په دنیا یا په عقبا کښی) ووایه (ای محمده دوی ته) چه هر یو (له تاسی او له مونده عاقبت د امر ته) انتظار کوونکی دی. پس تاسی هم انتظار کوئ پس ژر پوه به شئ تاسی چه محوک دی یاران د لیاری سمی صافی او کوم یو دی چه په سمه صافه لیاره روان دی (موند که تاسی).

تفسیر: یعنی د داسی عظیم الشان نښان له لیدلو څخه وروسته وائی چه ولی دی کومه معجزه او نښه رانه وړه؟ او فرض ئی کړئ که مونډ نه وی ورښوولی ـ یعنی قرآن مو نه وی نازل کړی ـ او پخوا د کتاب له انزاله او د رسول له ارساله دوی مو د کفر او شرک په سزا کښی د دوزخ په کنده کښی غورځولی نو دوی به شور ماشور نښلاوه او داسی به ئی ویل ای صاحبه! د سزا طه (۲۰)

ور کولو څخه پخوا بائی ځمونړ دپاره کوم کتاب او پوهوونکی دی رالیږلی وی چه مونړ ئی په ذلت او رسوائی باندی له اخته کیدلو څخه لا پخوا خبر کړی وی نو تا به لیده چه مونړ ستاسی د احکامو په تعمیل کښی څومره زیار (محنت) ایسته؟ الغرض که پاک قرآن نه نازلیده نو داسی به ئی ویل اوس چه نازل شوی دی له هغه څخه سترګی اړوی او له خپله ځانه خوښی کړی معجزی او نښی په مطالبی پسی لویدلی دی ـ د دوی مقصد له سره هدایت حاصلول نه دی ـ نو ځکه داسی فضولی او چتی(بیکاره) پلمی (تدبیرونه) او بهانی جوړوی ـ نو خیر دی دوی ته ووایه چه زه او تاسی دواړه انتظار باسو چه عنقریب له غیبه څه څرګندیږی ؟ هلته به ګرد (تول) حقائق ښکاره شی چه کومه یوه ډله پر سمه لیاره روان وه؟ او کومه له لیاری څخه بی لیاری شوی وه؟

تمت سورة ظل بتوفيقه وعونه ولله الحمد

سورة الاثبياء مكية ركوعها (٧) آياتها (١١٢) رقم تلاوتها (٢١) تسلسلها حسب النزول (٧٣) نزلت بعد ابراهيم

د الاثبياء سورت مكى دى. (٧) ركوع (١١٢) آيتونه لرى په تلاوت كښى (٢١) او په نزول كښى (٧٣) سورت دى د ابراهيم عليه السلام له سورت څخه وروسته نازل شوى دى.

### بِنُ إِللَّهِ اللَّهِ الرَّحِيْنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# إِقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُ مُرِنْ غَفْ لَةٍ مُّغُوضُونَ أَ

نژدی شو خلقو ته (وخت د) حساب (او جزا) د دوی حال دا چه دوی په غفلت کښی دی (له دی حساب او جزا خپلی) مخ ګرځوونکی دی (له) ایمان راوړلو څخه په دغه سره)

تفسیر: یعنی د حساب او کتاب او مجازاتو ساعت رارسیدونکی دی، لیکن دغه مشرکین او نور خلق به خلق په سخت غفلت او جهالت کښی پراته دی او د قیامت د ځواب ورکولو دپاره هیڅ یو تیاری نه نیسی او کله چه دوی ته د الله تعالیٰ آیتونه اورول کیږی او نصیحت ورته وشی چه د غفلت له خوبه راویښ او راپورته شځ نو په ډیری بی پروایځ او بیاعتنایځ سره اوری او هیڅ اهمیت ورته نه ورکوی او داسی یو وضعیت اختیاروی چه گواکی دوی له سره له الله تعالیٰ سره مخامخ کیدونکی نه دی او نه څه حساب او کتاب ورسره کیږی. رښتیا ده

(الناس فی غفلاتهم ورحی المنیة تطحن: خلق په خپلو غفلتونو کښی دی، او د مرګ ژرنده اوړه کوی).

# مَايَانَيْهُوْوَمِّنَ ذِكْرِمِّنَ زَوْمِ أَخْدَنِثِ الْاسْمَعُولُا وَهُوْ يَلْعَبُونَ ۖ لَاهِيَةً قُلُونُهُوْ

او نه راځی دوی ته هیڅ نصیحت له (طرفه د) رب د دوی نوی (رالیږل شوی) مگر خو اوری دوی هغه (له خپل رسول څخه) حال دا چه دوی لوبی اقترب للناس(١٧) الاثبيآء(٢١)

(مسخری) پری کوی په دی حال کښی چه بوخت (مشغول) وی زړونه د دوی، (په دنيوی چارو او غافل وی له ضروری کارونو څخه)

تفسیر: یعنی د قرآن عظیم ډیر ارزستناک (قیمتی) نصیحتونه دوی ته د لوبو او د نندارو حیثیت لری او همغسی ئی اوری. که دوی په اخلاص سره پکښی فکر او غور او په تعمیل کښی ئی هڅه (کوشش) کولی نو د دوی دین او دنیا به دواړه ښه او سم شوی وی لیکن د دی له امله (وجی) چه د دوی زړونه بیخی له دی پلوه غافل او له یوه مخه په لوبو او نندارو او تماشو کښی لکیا او بوخت (ډوب) دی نو ځکه داسی غور او فکر کولو ته له سره وخت نه لری.

# وَآسَرُّواالنَّجُوَىُّ النَّذِينَ ظَلَمُوُّا هَلَ هٰنَ اللَّاسِّرُ سِنَّلُكُمُ أَفَتَا ثَوُنَ السِّعُروَانَتُو تُبُصِرُونَ<sup>©</sup>

او ښه پټوی راز (خپل) هغه کسان چه ظلم ئی کړی دی (په ځانونو خپلو په شرک سره او وائی کفار) نه دی دا (محمد) مګر خو يو انسان په شان ستاسی آيا پس راځئ تاسی هغه جادو ته (د عقيدی له مخی چه له ده سره دی) حال دا چه تاسی ګورئ (چه دا جادو دی)

تفسیر: کله چه دوی له ډیر نصبحت اوریدلو څخه تنګ شول نو څو بی انصافان سره راتول شول او یوه پټه جرګه ئی سره جوړه کړه او د قرآن او رسول الله په متعلق ئی په داسی خبرو خوله بیرته کړه چه دغه رسول خو زمونډ په شان یو انسان دی نه پرښته ده او نه له مونډ ځنی د کوم زیات ظاهری امتیاز خاوند دی البته دی په جادو باندی پوهیږی، دغه کلام چه دی ئی لولی او مونډ ته ئی اوروی، هرومرو (خامخا) د سحر او کوډو کلام دی نو بیا په تاسی باندی څه تکه (تندر) لویدللی ده چه په خپلو سترګو ئی ګورئ او بیا د هغه جادو په لومو (دام) کښی ځان نښلوئ لازمه ده چه هغه ته له سره مه نژدی کیږئ، ښائی چه عظیمالشأن قرآن ته به ئی د دی له امله (وجی) سحر ویلی وی چه په هغه کښی قوی او حیرانوونکی تاثیر دی او پټه جرګه ئی څکه کوله چه د هغو تدبیرونو دپاره چه په مستقبل کښی ئی کول تمهید شی او ظاهره ده چه پوه او هوښیار دښمن خپلی د دښمنی چاری پخوا له وخته نه ښکاره کوی او نه ئی مشهوروی او تش په هوښیار دښمن خول (طریقه) تبلیغات جاری ساتی.

# قْلَ رَبِّى يَعُكُو الْقَوْلَ فِي السَّمَا أَوْ الْأَرْضُ وَهُو السِّمِيْعُ الْعَلِيْمُ

وویل (رسول دوی ته) رب می عالم دی په وینا (د هر هغه چا چه وی) په

آسمان کښی او په ځمکه کښی او هم دی ښه اوريدونکی (د ټولو اقوالو) ښه عالم دی (په ټولو احوالو).

تفسیر: رسول الله صلی الله علیه وسلم وویل که تاسی هر شحومره پتی او مخفی مشوری و کړئ پاک الله له هغو تولو څخه عالم او خبر دی چه د آسمانونو او شمکو په هرو پتو خبرو او احوالو هم خبر او علیم دی ستاسی په دغو مخفی او پتو خبرو او جرګو به شرنګه علم ونه لری؟ او ستاسی دغه پلمی (تلبیرونه) او حیلی (مکرونه) له هغه شخه شحزنګه پتی پاتی کیدی شی؟.

### 

بلکه (دغه کفار) وائی (چه دغه قرآن) ګډوډ خوبونه دی بلکه له خپل ځانه ئی جوړ کړی دی بلکه دی شاعر دی پس باید راوړی مونږ ته کومه لویه معجزه لکه هغه (معجزه) چه لیږلی شوی وو لومړنی (انبیاء په هغو سره).

تفسیر: د پاک قرآن په اوريدلو سره به د ډير ضد او عناد له کبله (وجي) داسي بدحواسه کيدل چه له سره به په يوه فكر او رأيه باندى قايم نه پاتى كيدل، كله به ئى ورته جادو (كوډى) وئيل کله به ئی ګډوډ بریشانه خوب باله کله به ئی داسی ویل چه دا خبری دی له ځانه جوړوی او موند ته ئی وړاندی کوی، او بیا بری د قرآن نوم ږدی نه یوازی هم دا به ئی ویل بلکه داسی وينا به ئي هم كوله چه محمد صلى الله عليه وسلم ډير ښه او عمده شاعر هم دى او د شعراؤ په شان د لوړو (وچتو) تخیلاتو له لاری ډیر ښه مؤثر مضامین او مسجع عبارات جوړوی او خلقو ته ئی وړاندی کوی که په واقع کښی داسې نه وی نو دی دی هم د نورو پیغمبرانو په شان کومه ښکاره لویه معجزه راوښئي. دغه ویناګاني هم محض د عناد او تش د ربړولو (تکلیف ورکولو) له امله (وجي) وي ځکه چه اول خو د مکې معظمي دغه جاهل مشرکان د پخوانيو انبياؤ له معجزو څخه هیڅ خبر نه وو. دوهم دا چه زمونږ د رسول الله صلی الله علیه وسلم ډیری داسی ښکاره معجزی او نښی هم لیدلی وی چه د پخوانیو انبیاؤ له معجزو او نښو څخه په هیڅ یو صورت کمی نه وی او له تولو څخه ډیره لویه او غته معجزه او نښه هم دغه د عظیمالشأن قرآن معجزه ده، دوی په خپلو زړونو کښې ښه پوهیدل چه دا نه جادو او نه مهمل عبارات او نه چتې (بیکاره) خوب او نه شعر دی نو هر کله چه به ئی هیڅ یوی خبری له دغی معجزی سره سمون نه خوړ نو هغه به ئي يريښوده او بله خبره به ئي ورته جوړوله ﴿ ٱنْظُرْكَيْنَفَعْرُبُواكَ ٱلْرَمْثَالَ فَصَدُّوا فَلَايَدْ تَعْلِيمُونَ سِينَالًا ﴾ د الفرقان اوله ركوع.

# مَّاامَنَتُ قَبْلَهُمُ مِّنْ قَرْيَةٍ إَهْلَكُهُما اَفَهُمُ يُؤْمِنُونَ<sup>©</sup>

(وویل الله) نه ؤ راوړی ایمان (په معجزو) پخوا له دوی نه هیڅ (اهل د) کلی چه هلاک کړی دی مونږ اهل د هغه (په سبب د تکنیب د دوی) آیا پس دغه کفار به ایمان راوړی (بلکه نه ئی راوړی).

تفسیو: یعنی پخوانیو قومونو ته فرمایشی معجزی او نبنی ورجوولی شوی وی مگر دوی د هنو په لیدلو هم تابع نشول او حق ئی ونه مانه بالاخر له سنت الله سره سم هلاک کړی شو، که د مکی د دی مشرکانو دغه غوښتنی هم پوره کړی شی ښکاره ده چه دوی ئی هم منونکی نه دی. هرومرو (خامخا) به د الله تعالیٰ د عام عادت سره موافق سپیره او فنا کړی شی، حال دا چه د هغوی بیخی تباهی او خرابی مقصود نه ده بلکه د الله تعالیٰ حکمتونه فی الجمله د دوی دوام (ابدیت) او بقا غواړی.

# وَمَاارَسُلُنَامَّلُكَ إِلَارِجَالَاثُوْجِيُ إِلَيْهِمْ فَسُعَلُوْا هَلَ النِّكْرِ إِنْ كُنْتُوْلِرَعْلُمُونَ۞

او نه ؤ لیږلی مونډ پخوا له تا (ای محمده!) مگر خو سړی (نه پرښتی) چه وحی به کوله مونډ دوی ته پس پوښتنه وکړئ له خاوندانو د ذکره (د کتابیانو له علماؤ څخه) که یځ تاسی چه نه یوهیږئ

تفسیر: دا د دوی د هغه قول خواب دی ﴿ هَلَ هٰذَا الْاَیْدَوَیْدُاکُمْ ﴾ یعنی کوم انبیاء چه پخوا راغلی وو چه د هغو د معجزو په شان له رسول الله صلی الله علیه وسلم څخه هم د معجزی د سوولو غوښتنه کوئ هغوی هم د رسول الله صلی الله علیه وسلم په شان انسانان وو، پرښتی نه وی که له داسی مشهوری او مستفیضی خبری څخه هم تاسی د خپل جهالت له سببه بی خبره یئ نو له هغو کسانو څخه پوښتنه وکړئ او ځان پری خبردار کړئ چه هغه تری ښه خبر دی (لکه د اهل کتابو عالمان) آخر تاسی له یهودانو او نصرانیانو سره خو خپلوی او دوستانه تعلقات لرئ نو دغه عادی خبری تاسی ولی د هم دغه اهل کتابو څخه نه پوښتئ چه آیا هغه انبیاء او رسولان چه په پخوا زمانو کښی رالیول شوی وو انسانان وو که ملائک؟.

### وَمَاجَعَلْنَهُمْ جَسَدًا اللَّيَأَكُلُونَ الطَّعَامَ وَمَاكَانُوا طِلدِينَ

او نه وو گرځولی مونږ (دغه پخوانی رسولان) داسی جسدونه چه نه ئی خوړ طعام (خواړه) او نه وو دوی تل پاتی کیدونکی (په دنیا کښی بلکه طعام به ئی خوړ او مړه کیدل به هم)

تفسیر: یعنی انسانی خصائص په هغو کښی موجود وو او د هغوی بدن د پرښتو په شان نه ؤ چه هیڅ کله خواړه ونشی خوړلی او نه هغوی د الوهیت مرتبه لرله چه له سره مرګ او فناء پری رانشی او تل تر تله ژوندی یاتی شی.

# الْوَعَدُ فَأَنْهُمُ الْوَعَدُ فَأَنْجَيْنُهُمُ وَمَنْ لَشَاءُ وَآهُلُكُنَا الْمُسْرِفِيْنَ ﴿

بیا رښتیا کړه مونږ هغوی سره وعده (د نجات د دوی) پس نجات ورکړ مونږ هغوی ته او هغو ته چه زمونږ اراده وه (د نجات د دوی چه مصدقین دی) او هلاک کړل مونږ مسرفان (له حده تیریدونکی د رسولانو مکذبین).

تفسیر: یعنی د هغوی امتیاز له نورو بندگانو محخه دا ؤ چه د الله تعالیٰ له لوری د مخلوق د هدایت او اصلاح دپاره تاکل (مقرر) شوی وو، الله تعالیٰ په دوی وحی نازلوله او سره له بی سرو سامانی به ئی د مخالفینو په مقابل کښی دوی سره د نصرت او حمایت وعدی کولی لکه چه پاک الله خپلی دغه وعدی تولی رښتیا او ښکاره کړی او دغه انبیاء ئی د خپلو ملگرو سره محفوظ وساتل او هغه لوی لوی متکبر دښمنان چه هغوی سره به ئی مخالفت او ډغری وهلی تباه او غارت کړل شول، بیشکه چه محمد صلی الله علیه وسلم هم بشر دی. لیکن د بشر له هغو انواعو څخه دی چه د هغو مرسته (مدد) او حمایت د تولی دنیا په مقابل کښی کاوه شی، د دوی مخالفینو ته لازم دی چه د خپل انجام فکر او اندیښنه وکړی او د پخوانیو قامونو له مثالونو څخه دی پند او عبرت واخلی، داسی ونه شی چه د آخرت له حساب نه پخوا په هم دغه دنیا کښی دوی سره حساب او کتاب شروع شی.

### كَقَدُ ٱنْزَلْنَا الْيَكُونِتُبًا فِيُهِ ذِكْرُكُو أَفَلا تَعْقِلُونَ ٥٠

خامخا په تحقیق نازل کړی دی مونږ تاسی ته یو کتاب چه په هغه کښی ذکر (یند) ستاسی دی، آیا پس تاسی عقل نه لرئ (چه ایمان پری راوړئ.)

تفسیر: یعنی د پاک قرآن په وسیله تاسی ته هر قسم پند او نصیحت در کړی شوی دی او د تولو

اقترب للناس(١٧) الأبيآء(٢١)

بو او بدو پای (آخر) او انجام در بودل شوی دی که لږ عقل او سد (هوش) هم ولرئ نو زیار (محنت) او کوښښ به کوئ چه د الله تعالی له عذابه ځان وساتئ او د پاک قرآن قدر او عظمت په ښه شان سره وپیژنئ چه په حقیقت کښی ستاسی د لوئی او شرف دپاره یو لوی سند او قاطع برهان دی ځکه چه ستاسی د قوم په ژبه او ستاسی د قوم په یوه کامل فرد باندی نازل شوی دی او په دنیا کښی ئی تاسی ته دائمی ویاړ (فخر) او شهرت دربښلی دی که تاسی د خپل دغسی محسن قدر نه پیژنئ او خبرو ته ئی غوړ نه کیږدئ نو په دنیا کښی به خوار او ذلیل شئ! او د آخرت عذاب به بیل تاسی ته تیار شی. له دی نه وروسته د هغو قومونو دنیوی پای (آخر) او انجام بیانوی چه هغوی له انبیاؤ سره د سمنی او په خپلو ځانونو ئی ظلم او تیری کړی ؤ.

## وَكَمُ قَصَمْنَا مِنْ قَرْيَةٍ كَانَتُ ظَالِمَةً وَّانْشَأْنَا بَعُلَاهَا قَوْمًا اخْرِيْنَ ®

او ډیر ټوټی ټوټی کړی دی مونږ (په هلاک کولو سره) له اهل د کلیو چه وو هغوی ظالمان او پیدا کړل مونږ وروسته له هغو څخه قومونه نور ( د دوی په ځای)

تفسیر: یعنی داسی نه ده چه د هغو له ورکیدلو محخه به د الله تعالیٰ محمکه خرابه او ویجاړه (ورانه) شی، دوی چه ورک شی د دوی په ځای نور خلق پیدا او ودانوی.

### فَلَتُأَاكَسُّوْابَالْسَنَآاِذَاهُوْمِنَهُمَا يَرُكُضُونُ لَاتَرُكُضُوا وَارْجِعُوۡآاِلَ مَاۤاٰتُرِفَتُوۡوَنُهُ وَمُلكِنِكُوۡلَمَكُوُرُ تُسُكُونَ ﴿

پس هر کله چه حس به کړ (وبه موند) دوی عذاب زمونږ نامخاپه دوی به له دغه عذابه تښتیدل (په ډیره بیړه (تلوار) نو پرښتو به په تمسخر سره ورته ویل) مه تښتئ او بیرته لاړ شئ هغه ځای ته چه ښه ژوند درکړی شوی ؤ تاسی ته په هغه کښی او کورونو خپلو ته ښائی چه له تاسی نه پوښتنه وکړه شي.

تفسيو: يعنى كله چه كافران او مشركان د الله تعالىٰ له عذاب سره مخامخ شول نو وئى غوښتل

چه له هغه ځایه وتښتی او په تیښته سره ځان ته نجات حاصل کړی په دغه وخت کښی په تکوینی ډول (طریقه) سره دوی ته وویل شول چه چیری تښتئ ودریږئ او په همغه لوری بیرته لاړ شئ چه هلته مو عیش او عشرت کاوه او ډیر زیات د تنعم اسباب مو راجمع کړی وو ښائی چه هلته غوک له تاسی څخه پوښتنه وکړی. صاحبه! هغه د مال او دولت او د زور او قوت نشه مو او هغه ساز او سامان مو څه شول؟ او هغه نعمتونه چه پاک الله تعالیٰ تاسی ته درکړی وو د هغو شکر مو تر کوم ځای پوری ادا کړی ؤ ؟ یا دا چه تاسی خو داسی لوی سړی وئ چه په هر ځای کښی به ستاسی عزت او احترام کیده اوس هم هلته لاړ شئ هیڅ د تیښتی ضرورت نشته څو خلق په خپلو مهماتو کښی له تاسی سره خبری اتری او مشوری وکړی شی دغه ټولی خبری د تحکم په توګه (طریقه) ویل شوی دی.

# قَالُوَالِوَيُلِنَا النَّاكُتَاظِلِمِينَ فَمَازَالَتُ تِلْكَدَعُومُمُ حَتَّى جَعَلَاهُ وُحَوْمُمُ حَتَّى جَعَلَاهُ وُحَوِيدًا فَإِلَيْ فَهَازَالَتُ تِلْكَ دَعُومُمُ حَتَّى جَعَلَاهُ وُحَوِيدًا فَإِلَيْ فَي فَا الْخِيدِينَ ©

وبه وائی ای هلاکته زمونږ (راحاضر شه دغه دی وخت دی) بیشکه مونږ وو ظالمان. پس تل به وی دغه بلنه د دوی (هلاک لره) تر هغو پوری چه وبه ګرځول مونږ دوی ریبل شوی، مړه یخ پراته.

تفسیر: یعنی کله چه عذاب ئی په خپلو ستر کو ولید نو هلته ئی په خپلو جرمونو اعتراف و کړ او در کرده (په شریکه) به ئی داسی چغی وهلی چه بیشکه موند ظالمان او مجرمان یو! لیکن اوس د دوی دغه افسوس او حسرت څه په کار ورځی؟

دا د توبی د قبول وخت نه ؤ د دی وخت اعتراف او ندامت کرد (تول) سره بیکاره وو او بالاخر په دی ډول (طریقه) سره ختم کړی شو لکه چه شین کښت (فصل) یو دم وریبلی شی او درمند شی یا په اور کښی د سوځیدلو لرگیو د ایری د ډیری په شان پاتی کیډی (العیاذ بالله تعالیٰ)

### وَمَا خَلَقَنَا السَّمَاءُ وَالْرَرْضَ وَمَابِينَ هُمَا الْعِبِينَ®

او نه دی پیدا کړی مونږ آسمان او نه ځمکه او نه هر هغه چه په منځ د دوی کښی دی په داسی حال کښی چه لوبی کوونکی وو مونږ (او هیڅ یوه ګټه (فائده) د دوی په پیدائښت باندی مرتبه نه وی) اقترب للناس(١٧) الانبيآء(٢١)

تفسیر: یعنی چه پکښی کوم معتدبه حکمت او صحیح غرض نه وی نو ځکه عقلمن ته ښائی چه د عالم د خلقت په غرض او غایه وپوهیږی او دنیا تش د لوبی او تماشا ځای ونه گڼی او له انجام څخه غافل نشی بلکه ښه وپوهیږی چه دنیا د آخرت دپاره پیدا کړی شوی ده او د هر نیک او بد عمل جزا او سزا رسیدل او د ذری ذری حساب کیدل یو حقه او ضروری خبره ده.

#### ڵٷٲڒۮڹۧٵۧڷؙؾؙؾۜٛڿؚۮؘڶۿۅٞٳڷٳؾۜٛڿؘۮ۬ڬ؋ؙڝؗڷۮ۠ؾۜٵؖ؞ٳؽػ۠ؾۜٵڣ۬ۼؚڸؽؙؽ۞ڹڷڹؘڡۛ۬ڹؚڡؙٛڹؚٵڬؾؚۜ ۼٙڶٲڹٳڟؚڸ؋ؘؽۮؘڡؘۼؙ؋ٷؚ۬ۮؘٵۿۅؘۯٳۿؚؿ۠ۅٞڷػٷؚ۠ٲڷۅؘؽڷؙڡؚؠۜٵؾڝڡؙ۫ۅؙٛڽ۞

او که اراده کړی وی مونږ چه ونیسو مونږ لهو (اسباب د شغل لکه ښځه او ولد) نو خامخا نیولی به وه مونږ هغه لهو له طرفه خپله که وی مونږ کوونکی د دی کار. بلکه ویشتل کوو مونږ په حق سره په باطل باندی بیا (دغه حق) سر ماتوی د هغه (باطل) او محو کوی ئی پس ناڅاپه دا باطل هلاک (او ورک) کیږی، او تاسی ته اور، افسوس عذاب، خرابی ده (ای کفارو له هغه څه څخه چه ثابتوئ تاسی (په هغه سره الله ته ښځه، ولد).

تفسیر: یعنی که بالفرض داسی لهو او لعب کار زموند له شانه سره لایق هم وی او موند داسی اراده هم کړی وی چه هم داسی کومی مشغلی او لوبی او تماشی جوړی کړو نو دغه کار به موند بالذات په خپله او په خپل قدرت کړی وی او ستاسی مجازات او مکافات کولو او نیولو او خوشی کولو ته به له سره هیڅ یو ضرورت نه ؤ پاتی. لیکن حقیقت دا دی چه دنیا محض لوبی او تماشا نه ده بلکه د سعی او عمل او مبارزی میدان دی، دلته د حق او باطل مقابله کیږی، حق یرغل (حمله) کوی او د باطل سر ماتوی له دی څخه تاسی د خپل شرک او ناپوهی په پای (آخر) او انجام وپوهیدئ کله چه د حق او صداقت ګولی او مردکی په پوره قوت په تاسی ولویږی هلته به څرنگه خرابی او بربادی ستاسی په برخه شی او بل کوم یو طاقت به تاسی ته نجات درکړی شی؟.

تنبیه: د ﴿ لَوَارَدُنَّالَ ُنَّهُوْلَا ﴾ الآیة ـ تقریر په محو محو ډوله (قسمه) کړی شوی دی زمونډ په نزد هغه معنی چه د سیاق او لحاق په اعتبار ډیره قریبه او صافه وه هماغه مو اختیار کړه او د «من لدنا» او د «ان کنا فاعلین» د قیودو فوایدو ته هم لطیفه اشاره کړی شوی ده. والله تعالیٰ اعلم.

#### وَلَهُمَنُ فِي السَّلْمُوتِ وَالْرَرْضِ

او خاص ده لره دی هر هغه څوک چه په آسمانونو کښی دی او په ځمکه کښی دی (د پیدائښت، ملکیت او بندګی له مخی)،

تفسیر: بیا که دی د تباه کولو اراده و کړی نو څوک به نجات ورکړی شی؟ او چیری به د پتیدلو او پناه ځای وموندلی شی.

## وَمَنْ عِنْدَهُ لَايَسُتَكُبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِهٖ وَلَايَسْتَحْسِرُونَ اَنَّ اللَّهُ الللِلْمُ الللْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ الللْمُ اللَّهُ الللِّهُ اللللِّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُولِمُ اللْمُ اللْمُ اللّهُ الللْمُ الللّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ اللّهُ الللْمُ الللّهُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللّهُ الللْمُ الللّهُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ ال

او هغه (پرښتی) چه ده څخه دی نه کوی کبر (سرکشی) دوی له عبادت د ده (الله) او نه ستومانه کیږی (له عبادته ئی یوه شیبه (لحظه) هم) تسبیح وائی (هم) په شپه او (هم) په ورځ کښی نه سست (او ضعیف) کیږی.

تفسیو: یعنی پرښتی سره له دی چه د الله تعالیٰ د دربار له مقربانو څخه دی لی څه تکبر، غرور او لوئی نه کوی او د خپل الله تعالیٰ بندګی او غلامی د خپل ځان دپاره عزت او فخر ګڼی او د عبودیت د وظایفو په ادا کښی لګیا اوسیږی او له سره پکښی نه ستړی کیږی او نه تری په تنګ کیږی بلکه هم دغه ذکر او تسبیح د دوی روحانی غذا ده غرنګه چه مونی تل خپله ساه او نفس ښکته او پورته کوو او ورسره په نورو کارونو کښی هم مشغولیږو د پرښتو د تسبیح او ذکر کیفیت هم دغسی وګڼئ! پرښته پر هر کار چه ماموره شی او په هر یوه خدمت کښی چه بوخته او لګیا وی یوه شیبه (لحظه) هم د الله تعالیٰ له ذکره نه غافلیږی کله چه د معصومو او مقربو پرښتو حال دا دی نو خطاکار انسان ته لازم دی چه په خورا (ډیر) زیاتو مراتبو سره د پاک الله په ذکر او عبادت مشغول او مصروف واوسی.

#### آمِراتَّخَنُ وُ ٱللِهَةُ مِّنَ ٱلأَرْضِ هُوُبُيْثِرُونَ<sup>®</sup>

آیا نیولی دی دوی نور معبودان له ځمکی څخه (یا په ځمکه کښی) چه دوی به هم ژوندی کوی مړی (بلکه نشی ژوندی کولی).

تفسیر: یعنی آسمانی پرښتی خو له سره د الله تعالیٰ له بندګی څخه نه زړه تنګی او نه ستومانه

کیږی بلکه تل د ده په یاد او بندگی کښی مشغولی وی بیا آیا په ځمکه کښی څه داسی موجودات شته چه هغوی د الله تعالیٰ په مقابل کښی معبود گرڅولی شی؟ او کله چه پاک الله د دوی عابدان په خپل عذاب کښی هلاک کړی آیا دوی ئی بیرته ژوندی کولی شی؟ یا له هلاکت څخه ورته نجات ورکولی شی؟ یا له هلاکت څخه ورته نجات ورکولی شی؟ له سره ئی نشی کولی.

#### لُوكَانَ فِيُهِمَا الْهَ أَلِاللَّهُ لَفَسَدَتًا

که چیری وی په دغه آسمان او ځمکه کښی نور معبودان (حاکمان) بی له الله څخه نو خامخا وران شوی به وو دواړه (عادتاً د دوی د اختلاف په سبب)

تفسير: دغه آلهه او د تعدد پر ابطال نهايت پوخ او واضح دليل دى چه عظيمالشان قرآن هغه په خپل مخصوص اسلوب سره وړاندی کړی دی. ښه يام وکړئ چه عبادت د کامل تذلل نوم دی او کامل تذلل صرف د هم هغه کامل لوی ذات به مخکښی اختیاراو شی چه یخپل ذات او صفاتو كښى له هر حيثه او هر جهته كامل وى چه هم دغه ته مونږ (الله) يا خداى جل جلاله وايو. ضروری ده چه د الله تعالیٰ ذات له هر قسم نقائصو او عیوبو څخه یاک وی او له هیڅ حیثه ناقص، بیکاره، عاجز مغلوب نه وی او نه د بل چا یه مقابل کښی ناتوان وی، او نه بل د ده یه کارونو کښي څه ګوتي وهلي شي او نه څه ځنډ (ايسارتيا) کيدلي شي نو اوس که تاسي فرض کړئ چه که په آسمان او ځمکه کښي دوه خدايان وي نو که دغه دواړه په يو شان سره وي په دغه وخت کښي به تاسي ووينځ چه د عالم تخليق او د علوياتو او سفلياتو تدبيرونه د دواړو په کلی اتفاق سره کیږی او یا کله کله یکښی اختلاف هم پیښیږی؟ د اتفاق یه صورت کښی دوه احتماله متصور دی. یا خو یوازی یوه د کائناتو د انتظام او تدبیر کار نشو چلولی نو دواړو په ګډه دغه کار ته اقدام وکړ نو معلومه شوه چه د دغو دواړو څخه يو هم د کامل قدرت خاوند نه دی او که یوازی یوه د ګرد (ټول) عالم د کارونو انجام او انتظام کولی شوی نو دغه بل بیکاره یاتی کیده حال دا چه د الله تعالیٰ د وحدانیت یه منلو مونږ له دی کبله (وجی) مکلف یو چه بی د هغه له منلو څخه بل هیڅ چاره نشته او که د اختلاف صورت فرض کړو نو یو هرومرو (خامخا) به د بل په مقابل کښي يا مغلوب شي او له خپلې ارادې او تجويز څخه به لاس واخلي نو دغه خدای نشو او یا به دواړه بالکل په مساوی او متوازی طاقت سره یو د بل په خلاف خپله اراده او تجویز تعمیل او اجرا کړی، اول خو (معاذ الله) د خدایانو په دغه رسی کشولو کښی له سره هین شی موجود نشی او دوهم دا چه که یه موجوده شیانو کسی دغسی زور آزموینه وشی نو په دغه زور آزموينه کښې به ګرد (ټول) موجوده شيان سره ګډوډ او له منځه لاړ شي. له دی نه دغه نتیجه راووته چه که یه آسمان او ځمکې کښې دوه خدایان وی نو د اسمان او ځمکې دغه موجوده نظام به لا له پخوا څخه ګډوډ او وران شوی وی که نه نو دا خبری لازمیده چه یو خدای

اقترب للناس(١٧) الأنبيآء(٢١)

بیکاره یا ناقص یا عاجز پاتی شوی وی او دغه کار د مفروض څخه مخالف دی.

#### فَسُبُهُ فَيَ اللهِ رَبِّ الْعَرُشِ عَمَّا يَصِفُونَ @

نو پاک دی الله چه رب د عرش دی له هغو (ناکارو خبرو او شیانو ( چه دوی ئی منسوبوی ورته

تفسیو: چه د لوی عرش یوازی مالک او خیبنتن (خاوند) خدای تعالیٰ دی، د ده په ملک او باچایان په باچایان په باچایان په یوه اقلیم کښی له سره ګډون ځای نه لری، دی خپلواک باچا دی کله چه دوه واکدار باچایان په یوه اقلیم کښی نشی ځائیدلی چه د هغو واکداری هم یوازی مجازی ده نو دوه کل مختاره او مطلق قادر خدایان به څرنګه په یوه سلطنت کښی شریک کیدی شی.

#### ڵٳؽ۠ٮؙٷڷ؏؆ٵؽڡؙ۬ۼڵۏۿۿؠؙؽٮٛٷڎؽ۞

نه پوښتیدلی کیږی (الله) له هغو (شیانو) چه کوی ئی (ځکه چه الوهیت یوازی د ده صفت دی. او دوی پوښتیدلی کیږی (د دوی له افعالو، احوالو او اقوالو ځکه چه دوی مخلوق او مملوک دی)

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ د هغه لوی ذات نوم دی چه مطلق قادر او کل مختار دی (او تول کارونه ئی صواب او له حکمته ډک دی) د ده قدرت او مشیت مخه نیول لا څه چه تشه پوښتنه تری هم څوک نشی کولی چه مثلاً هغه فلانی کار دی ولی داسی وکړ؟ مګر پاک الله حق لری او ده لره ښائی چه هر هغه څوک چه اراده ئی وشی مواخذه ئی کړی او تری لازمی پوښتنی وکړی.

#### آمِراتُ خَذُوامِنُ دُونِهُ اللهة عُقُلَ هَاتُوا بُرُهَانَكُمْ

آیا نیولی دی (دغو مشرکانو) بی له دغه الله (یا را شکته له الله) څخه نور معبودان، ووایه (ای محمده! دوی ته) چه راوړئ سند خپل (د شرک په دغه دعوی کښی)،

تفسیر: له دی نه پخوا پر توحید عقلی دلیل قایم کری شو اوس له مشرکانو څخه د دوی د شرک د دعوی په خصوص د صحیح دلیل غوښتنه کیږی یعنی بی له الله تعالیٰ څخه د هغو معبودانو تجویز چه تاسی کړی دی د دوی د اثبات دپاره که کوم عقلی یا نقلی دلیل لرئ هغه اقترب للناس(١٧) الاثبيآء(٢١)

راوړاندی کړئ! ښکاره ده چه له هغوی سره پرته (علاوه) له اوهامو او ګمانونو او د پلرونو او نیکونو له غلطو او ړندو تقلیدونو څخه بل هیڅ شی نه ؤ، د شرکت په دعوی کښی ئی نه کوم عقلی او نه کوم نقلی دلیل وړاندی کړی شو. کذا قال المفسرون. حضرت شاه صاحب لیکلی دی «پخوا ئی د هغو معبودانو په حق کښی ویلی وو چه که تاسی هغوی له الله تعالیٰ سره برابر ګڼئ (نو که دغه ادعا مو سمه وی) د داسی دوو حاکمانو له وجود څخه دنیا خرابیږی، اوس د هغو یادونه کوی چه له پاک الله مخخه ښکته وړوکی، وړوکی نائبان د ماتحتو حکامو په شان مقرروئ نو آیا دغه ماذونان د خپلو لویو آمرانو له خوا کوم برهان، سند او فرمان لری، ځکه چه بی له سند او فرمان لری، ځکه چه بی له سند او فرمان لری، ځکه چه بی له سند او فرمان لری، کړئ.

### هٰذَاذِكُوْمَنُ مِّعِي وَذِكُوْمَنُ قَبُلِئُ مِنْ مَا اللهِ اللهُ اللهُ

دغه (قرآن) دی بیان د هغو چا چه له ما سره دی (له محمدی امت څخه) او بیان د هغه چا دی چه پخوا له ما تیر شوی دی، بلکه زیاتره د دوی نه پوهیږی په حقه خبره (چه توحید او قرآن دی) پس دوی مخ گرځوونکی دی (له توحید یا ستا له رسالت څخه)

تفسیر: یعنی زما د امت او د پخوانیو موحدینو تولو هم دا یوه خبره ده چه له الله تعالی څخه پرته (علاوه) چه (رب العرش) دی بل الله نشته چه د هغه عقلی دلیل پخوا له دی نه بیان شو که تاسی د دغی عقیدی له منلو څخه مخ اړوئ او له دغی آسمانی او اجتماعی عقیدی څخه پرته (علاوه) کوم بل دلیل لرئ نو هغه راوړاندی کړئ، زما دعوی دا ده چه دغه محمدی امت او نور پخوانی امتونه د دی کتاب قرآن کریم او د پخوانیو امتونو آسمانی کتابونه (تورات، انجیل، او نور) سره تول د توحید په دی دعوی کښی سره متفق دی، لکه چه نن هم له هغو زیاتو تحریفاتو سره که پخوانی آسمانی کتابونه ولتوئ! نو په هغو کښی د توحید اعلان او د شرک تردید په صاف او ښکاره ډول (طریقه) سره مومئ. مگر دغه جاهلان په دغو خبرو څه پوهیږی که پوهیدلی نو د حقی خبری د اوریدلو په مقابل کښی به ئی دغسی د انکار او اعراض وضعیت نه غوره

#### وَمَا اَرْسُلْنَامِنُ قَبُلِكَ مِنْ رَّسُولِ إِلَّا نُنْوِجِي إِلَيْهِ النَّهُ لِآلِكَ إِلَّا اَنَّا فَاعْبُدُونِ

التبيآء(٢١) الابيآء (٢١)

او نه ؤ لیږلی مونږ پخوا له تا څخه هیڅ رسول مگر چه وحی به کوله مونږ هغه ته (داسی) چه بیشکه شان دا دی چه نشته برحق معبود مگر زه یم (یوازی) نو بندگی کوئ تاسی زما.

تفسیر: یعنی تولو انبیاؤ او مرسلانو علیهم السلام د توحید په دی عقیده اجماع کړی ده ، هیڅ یوه نبی علیه السلام په هیڅ یو وخت کښی یو حرف هم د توحید په خلاف نه دی ویلی او دوی تل هم داسی تلقین کاوه چه د یوه خدای تعالیٰ له عبادت نه پرته (علاوه) د بل هیچا عبادت مه کوئ! ځکه چه هیڅوک بی د الله تعالیٰ څخه د عبادت مستحق نه دی نو په هم هغه شان چه له عقلی او فطری دلائلو څخه د توحید ثبوت او تحصیل او د شرک تردید کیږی هم داسی په نقلی حیثیت هم د انبیاؤ علیهم السلام اجماع د توحید د دعوی په حقانیت باندی قطعی دلیل دی.

#### وَقَالُوااتَّخَذَالرَّصْلُ وَلِكَاسُبُعْنَهُ \*

او وائى دغه (منكران) نيولى دى رحمٰن ولد پاک دى دغه (الله له ولد څخه)

تفسیو: د عربو محینو قبیلو ملائکو ته د الله تعالیٰ لوڼی ویلی نو ئی وښودل چه د الله تعالیٰ له لوړ (وچت) شان سره لایق نه دی چه لوڼی یا زامن ولری نو په دی آیت سره د نصرانیانو د دی عقیدی تردید هم وشو چه حضرت مسیح علیه السلام ته ابن الله وائی او د یهودانو د هغی فرقی تردید هم وشو چه حضرت عزیر علیه السلام ته د الله زوی وائی.

#### بَلْ عِبَادٌ مُّكُرِّمُونَ الْإِينْ بِقُوْنَة بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِ إِيَّمْ لُونَ ®

بلکه (دوی) بندگان (د الله) دی مکرم مقرب معزز (د الله په دربار کښی په عزت سره) چه نشی ډومبی کیدی دوی له دغه (الله) څخه په خبره سره او دوی خاص په حکم د الله عمل کوی.

تفسیر: یعنی هغو مکرمو محترمو ذواتو ته چه تاسی د الله تعالیٰ اولاد وایئ، هغه ئی له سره اولاد نه دی بلکه د هغه معزز بندگان دی او د دوی له انتهائی اعزاز او تقرب سره سره د دوی د ادب او اطاعت حال دا دی چه د الله تعالیٰ له رضاء او خوشی نه پرته (علاوه) د هغه په حضور کشی له سره خوله نشی بیرته کولی او نه بی د الله تعالیٰ له حکم او اجازی څخه کوم کار کولی شی گواکی د عبودیت او بندگی کمال د دوی د امتیاز طغرا (نبه) او غرگنده (شکاره) نبه ده.

#### يَعُلَوْمَابَيْنَ آيَكِ يُهِمُّ وَمَاخَلُفَهُمُ

معلوم دی الله ته هغه څه چه د وړاندی د دوی دی او هغه څه چه وروسته د دوی دی

تفسیر: د الله تعالیٰ علم د دوی په تولو ظاهری او باطنی احوالو محیط دی، د دوی هیڅ یو حرکت او هیڅ قول او هیڅ یو فعل له ده څخه پټ نه دی لکه هغه مقرب بندګان چه په دی حقیقت پوهیدلی دی تل خپلو احوالو ته ګوری او څارنه (حفاظت) ئی کوی چه په هیڅ یو حالت کښی د الله تعالیٰ د رضا څخه مخالف څه ونه کړی!.

#### وَ لَا يَثْفُعُونَ الرَّالِينِ ارْتَضَى

او نه کوی شفاعت دوی (نشی کولی د هیچا) مگر دپاره د هغه چا چه راضی وی (تری الله)

تفسیر: یعنی دوی بی د الله تعالیٰ د رضا معلومولو محخه د هیچا شفاعت نه کوی، کله چی له موحدو مومنانو محخه پاک الله تعالیٰ خوښ او راضی وی نو ځکه د دوی په حق کښی په دنیا او عقبیٰ کښی استغفار د خدای د پرښتو وظیفه ده

#### وَهُ مُرِمِّنُ خَشُيَتِهِ مُشُفِقُونَ اللهِ

او دوی له هیبت د الله څخه ویریدونکی دی

تفسیر: بیا نو دوی ته محرنگه خدای ویلی شی؟ کله چه هغوی خدایان نه دی نو د الله تعالیٰ زامن او لونی هم له سره کیدی نشی ځکه چه صحیح اولاد د والدینو له جنس محخه وی.

## وَمَنُ يَقُلُ مِنْهُوُ إِنِّ َ إِلَّا اللَّمِّنُ دُونِهٖ فَنَالِكَ بَجُزِنِهِ جَهَّنَوَ لَٰ وَمَنَ يَقُلُ اللَّهِ مَعَنَّا وَكُنَّ اللَّهِ مِنْهُ وَاللَّهِ مِنْهُ وَاللَّهِ مِنْهُ وَالْمُلِيلِينَ شَ

او هر خوک چه ووائی له دغو (ملائکو څخه چه) بیشکه زه معبود یم بی له الله څخه پس دغه (ویونکی چه دی) جزا به ورکوو مونږ ده ته دوزخ، هم داسی (لکه چه دغو د الوهیت مدعیانو ته سزا ورکوو) جزا ورکوو ظالمانو ته (چه د غیر الله عبادت کوی).

تفسیر: یعنی هغه چه تاسی ئی د الله تعالیٰ اولاد یا خدایان بولئ که هغوی (معاذ الله) په خپله په فرض محال د داسی خبری ادعاء وکړی نو هغوی به هم په هغه دوزخ کښی وغورځول شی چه د نورو له حده تیریدونکو ظالمانو د سزا دپاره مخصوص او معین دی، زمونډ له لامحدود اقتدار او جبروت څخه هغوی هم بل چیری نشی تلی نو بیا څنګه الله کیدی شی؟

#### ٱوَكَوْيِرَاللَّذِينَ كَفَوُو ٓ النَّالْسَلْوِتِ وَالْرَرْضَ كَانْتَارَتْقًا فَفَتَقُتْهُمَا <sup>\*</sup>

آیا نه دی لیدلی (نه دی خبر) هغه کسان چه کافران شوی دی چه بیشکه آسمانونه او ځمکی وو دواړه سره نښتی (ضم پیوسته په اول کښی) پس بیل کړل مونږ دوی دواړه ،

تفسیر: د (رتق) اصلی معنی پیوست، نبتل او یو په بل کښی سره ننوتل دی، په ابتدا کښی ځمکه او آسمان دواړه د عدم په تیارو او ظلمت کښی یو له بله غیر متمیز پراته وو بیا د وجود په ابتدائی مراحلو کښی هم دواړه سر ګډوډ، خلط ملط وو بیا د قدرت لاس دوی دواړه سره جلا (جدا) کړل. له دغه بیلوالی او جداوالی څخه وروسته د دوی دواړو طبقات سره بیل بیل او جلا (جدا) شول سره له دی بیا هم هر یو بند ؤ نه له آسمان څخه باران وریده او نه له ځمکی څخه شی زرغونیده بالانحره الله تمالی د انسانی نوعی د ګټو او ښیکټو (فائدو) دپاره د دغو دواړو خولی پرانستلی له پاسه د وریځو د اوبو ورخونه پرانستلی شول او له لائدی د ځمکی مسامونه (سوری) خلاص شول چه د هغو په اثر په ځمکه کښی سیندونه، ویالی، لښتی، چینی وبهیدلی او راز راز (قسم قسم) شینکی، کښتونه (فصلونه) بوتی، ونی، میوی دانی، او څرځایونه، معدنونه او نور راووتل او آسمان ئی په بی شمارو ستورو سره ښایسته کړ چه د دوی د هر یوه دیاره ئی جلا (جدا) ځای او د تګ لاره او مدار مقرر کړو.

#### وَجَعَلْنَامِنَ الْمَأْءِ كُلَّ شَيٍّ عَيِّ

#### او پیدا کړی دی مونږ له اوبو څخه هر شي ژوندي،

تفسیر: یعنی عموماً ژوندی موجودات چه ستاسی په نظر درځی بالواسطه یا بلا واسطه د اوبو څخه جوړ شوی دی او خاصتاً اوبه د دوی د ژوندانه سبب او ماده ده مگر هغه مخلوق له دی نه مستثنیٰ دی چه د هغو په تخلیق کښی اوبه له سره دخل نه لری خو بیا هم دا کلیه د (للاکثر حکم الکل) په اعتبار صادقه ده.

#### اَفَلَايُؤُمِنُونَ⊙

#### نو آیا ایمان نه راوړی دوی.

تفسیر: یعنی د قدرت د داسی شکاره او تینگو انتظاماتو له لیدلو سره هم آیا خلق د الله تعالیٰ په وجود او د ده په وحدانیت هم یقین او باور نه کوی؟

#### وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنُ تَعِيدُ بِهِمْ

او پیدا کړی دی مونږ په ځمکه باندی درانه محکم غرونه ولاړ (یا ټک وهلی دی مونږ پکښی میخونه) چه ونه خوځیږی دا ځمکه په دوی.

تفسیر: د دی آیت تفسیر د (النحل) په سورت کښی تیر شوی دی هلته دی وکتل شی!

#### وَجَعَلْنَافِيْهَا فِهَا جَاجًا سُبُلًا لَعَالَهُمْ يَهْتَدُونَ ®

او کرځولی دی مونږ په دغه (ځمکه او غرونو) کښی ارتی لاری دپاره د دی چه دوی لاره ومومی (او بی له تکلیف څخه خپل مقصود ته ورسیږی)

تفسیر: یعنی د یوه ملک خلق د بل ملک له خلقو سره یو ځای کیدی شی تک او راتک وکړی شی، که غرونه ډیر هسک (اوچت) او ستغ (کلک) لکه دیوالونه دریدلی وی او په خپلو سرونو او شاوخوا کښی ئی خلقو ته لار نه وی ورکړی نو دغه اوسنی راشه درشه به غرنګه کیده؟ (کذا فی موضح القرآن) د هم دغو خلاصو لارو له لیدلو څخه انسان د الله تعالیٰ د قدرت او حکمت او توحید په طرف لاره موندلی شی.

#### وجعلنا السماء سقفامة فؤظاه

#### او کرځولي دی مونږ آسمان چت ساتل شوی (له پريوتلو)

تفسیر: چه نه لویږی نه پکښی کوم سوری یا چاود لیلل کیږی نه بللیږی او د شیاطینو له استراقالسمع څخه محفوظ دی او سقف ئی ځکه وویل چه په ښکاره ډول (طریقه) په سترګو د چت په شان معلومیږی.

#### وَهُمُوعَنَ البِيِّهَ الْمُعْرِضُونَ

#### او دغه کفار له علائمو د آسمانونو څخه مخ ګرځوونکی دی

تفسیر: چه څرنګه مضبوط، محکم، وسیع او هسک (اوچت) چت دومره موده بی ستنو او پایو ولاړ دی او په رنګ او روغن او ښکلا کښی ئی بیځی تغیر نه دی راغلی او پکښی لمر، سپوږمځ او ستوری او نور داسی ډیر عجائب او غرائب لیدل کیږی چه هر یو ئی بیل بیل د رب العزت په وجود او وحدانیت باندی دلات کوی،

#### وَهُوَالَّذِي خَكَ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشُّمُسَ وَالْقَمْرَ

او دغه (الله) هغه (مطلق قادر دی چه پخپل بالغه حکمت) ئی پیدا کړی ده شپه (د ارامتیا دپاره) او سپوږمی (روښانتیا دپاره)، (روښانتیا دپاره)،

تفسیو: دا د هم هغو آسمانی علائمو او نښو لږ څه توضیح ده.

#### كُلُّ فِي فَلَكِ يَسُبَحُون ⊕

دغه هر یو له دغو ( لمر، قمر او ستورو څخه) په فلک کښی حرکت کوی او ګرځی (لکه لامبوزن په اوبو کښی په لامبو وهلو سره)

تفسیر: یعنی لمر، سپودمی بلکه تول ستوری په خپل مدار باندی برابر کرځی او چورلی د (یسبحون) له لفظ څخه ظاهر دا معلومیډی چه دا سیاری د الله تعالیٰ په حکم بالذات په خپله

كرځى. (والله تعالىٰ اعلم).

## وَمَاجَعَلْنَالِبَشَرِمِّنُ تَبُلِكَ الْخُلُلُ أَفَائِنُ مِّتَ فَهُمُ الْخَلِدُونَ ﴿ صَاجَعَلْنَالِبَشَرِمِّنُ تَبُلِكَ الْخُلُلُ أَفَائِنُ مِّتَ فَهُمُ الْخَلِدُونَ ﴿ صَاجَعَلُنَالِبَشَرِمِّنُ تَبُلِكَ الْمُؤْتِ

او نه دی گرځولی مونږ هیڅ یوه انسان ته پخوا له تانه (ای محمده) تل ژوندی پاتی کیدل (په دنیا کښی) آیا پس که ته مر شی پس دوی به تل پاتی کیدونکی وی (په دنیا کښی بلکه داسی نه ده) هر یو نفس څکونکی د مرګ دی (یعنی مری)،

تفسیر: یعنی هم هغسی چه د پورتنیو ذکر شوو مخلوقاتو وجود د الله تعالیٰ په امر ایجاد شوی دی د تولو انسانانو ژوندون هم د هغه له ورکړی څخه دی هر وخت چه وغواړی دغه خپله ورکړه له دوی نه بیرته اخلی. مړینه هر چا ته دا خبره ثابتوی چه د ده هستی او وجود د ده په لاس او واک (اختیار) کښی نه دی او د ده ژوند د څو ورځو د پسرلی رونق او ننداره ده چه پای (آخر) ته رسیږی او ختمیږی.

حضرت شاه صاحب لیکی چه کفارو به د رسول الله صلی الله علیه وسلم د خبرو د اوریدلو په مقابل کښی ویل دا ټول شورماشور محض د دغه سړی تر ژوند پوری دی کله چه دی له دنیا څخه رخصت شو بیا به هیڅ نه وی له دی نه، که د دوی دا غرض ؤ چه موت له نبوت سره منافی دی نو د هغه ځواب ئی په دی سره ورکړ و مَاخِکَلَلْکَرَیْرَتُوکَلُلْکَرُونَ اَلْخُلُنَ هُ یعنی له انبیاؤ او مرسلینو څخه کوم یو سړی داسی شته چه له سره مرګ ورته نه وی راغلی او تل ژوندی پاتی شوی وی؟ او که تش د رسول الله صلی الله علیه وسلم د موت له تصوره مو خپل زړونه تشول او یخول مقصود وی نو د هغه ځواب په و آنَانِیُ مِّتَ تُهُوُالْفُلِلُونَ هُ کښی ورکړل شوی دی. یعنی دا خبره څه د خوښی او خوشالی ځای دی؟ آیا که ته وفات شی نو دوی به تل ژوندی یعنی دا خبره څه د خوښی او خوشالی ځای دی؟ آیا که ته وفات شی نو دوی به تل ژوندی یا پاتی کیږی او له سره به نه مری، کله چه تاسی هم وړاندی یا وروسته مرئ نو د رسول الله صلی الله علیه وسلم په وفات خوښیدل څه معنی او موقع لری؟ په دغه لاره خو ټول خلق تلونکی دی او څوک به داسی وی چه د موت خوند ونه څکی.

د قدرت د دلائلو د بیانولو څخه وروسته په دی آیت کښی د کلام مخه ګواکی د توحید او د نبوت د مسئلی طرف ته وګرځوله شوه.

#### وَنَبُلُؤُكُوْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتُنَةً \*

اقترب للناس(١٧) الانبيآء(٢١)

او ازمایو مونږ تاسی (په دنیا کښی) په شر، بدی او په خیر، نیکی سره په ازموینه،

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ په دنیا کښی په سختی، نرمی، روغتیا، ناروغتیا، تنگسه، اړتیا (احتیاج)، مصیبت، عیش، عشرت او نورو مختلفو احوالو تاسی ازمائی څو ستاسی کره او کوته، سره او ناسره، ښه او خراب د یو بل سره جلا (جدا) او نورو ته هم د سر په سترګو ورمعلوم کړی او ښه څرګنده (ښکاره) شی چه کوم یو په سختی صبر کوی؟ او کوم یو په نعمتونو شکر کوی؟ او څومره خلق د مایوسی، شکوه شکایت او د ناشکری په مرض اخته او مبتلا دی؟

#### وَ الْكِيْنَا تُرْجَعُونَ @

او خاص مونبر ته به راوستلی شئ تاسی (د جزا دیاره).

تفسیر: هلته به ستاسی د صبر او شکر او د هر نیک او بد عمل ثمره او نتیجه ولیدلی شی.،

### وَإِذَارَاكَ الَّذِينَ كُفَرُ وَآاِنَ يَتَخِذُونَكَ إِلَّاهُنُ وَالْمَاكَ اللَّهُمُ وَالْمَاكَ اللَّهُمُ وَالْمَاكَ اللَّهُمُ وَالْمَاكُ وَلَ

او کله چه ووینی تا هغه کسان چه کافران شوی دی نو نه نیسی دوی تا مگر مسخره کړی شوی، (او وائی پخپلو منځونو کښی) آیا دا همغه څوک دی چه یادوی (په بدی او سپکه) معبودان ستاسی حال دا چه دغه کفار په یادولو د رحمٰن (په وحدانیت یا د خلقو په ارشاد) هم دوی کافران دی.

تفسیر: یعنی د خاتمی او انجام څخه بیخی بی فکره شوی دی او دغه خلق په محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم ټوکی او مسخری کوی او د استهزاء او تحقیر په لهجه داسی وائی ﴿ اَلْمَذَالَّذِیۡیَکُوْلُهِیَّکُوْ ﴾ آیا دا هم هغه سری دی چه ستاسی معبودان په بدی یادوی؟» دوی په خپله په دی نه شرمیږی چه په خپله د حقیقی معبود له پاک نوم او د رحمٰن له مقدس اسم څخه بد وړی! او د پاک الله تعالیٰ له رښتینو کتابونو څخه منکر دی او د باطلو معبودانو د بدی له اوریدلو څخه خفه کیږی. نو په دی صورت کښی د دوی حالت د تعجب او خندا وړ (لائق) دی که د مقابلی ډلی؟.

#### خُلِقَ الْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلِ سَأُورِيكُو اللِّي فَلَاتَسْتَعُجِلُونِ ٣

پیدا کړی شوی دی انسان له تلوار (بی صبری)، ژر به وښیم تاسی ته آیات خپل (موعود عذاب) پس تلوار مه کوئ تاسی (په راتللو د عذاب)

تفسیر: سائی د کفارو دغه د بیعقلی او ناپوهی اوضاع او دغه د تمسخر او استهزای له لیدلو څخه د ځینو په زړونو کښی به دغه خبره تیره شوی وی که په دغو بی حیاؤ سم د لاسه عذاب مسلط شوی وی نو ډیر به ښه وی او په خپله کفارو هم د استهزای په ډول (طریقه) ویل چه «هله ژر شغ او هغه موعوده عذاب راباندی نازل کړئ! چه مونږ د هغه وړ (لائق) او مستحق یو» دلته دغو دواړو ته دغه خبره ښوولی شوی ده چه انسان ډیر عجلت خوښوونکی دی، ګواکی د ده په خاوره او طبیعت کښی بیړه او تلوار خلط او ګه دی، ښائی چه دوی لړ څه صبر څنه (ایسارتیا) وکړی. ژر به زه خپل د قهر او انتقام نښی تاسی ته دروښیم.

#### وَيَقُولُونَ مَنَّى هَذَا الْوَعُدُ إِنْ كُنْتُمُ صِيقِينَ

او وائی (دا کفار) کله به وی دغه وعده (د راتلو د عذاب یا د قیامت) که چیری یئ تاسی صادقان رښتینی (په خپله دغه وینا کښی).

تفسیر: یعنی تل ته وائی چه قیامت راتلونکی دی او ټول کفار به د تل دپاره په دوزخ کښی سوځی آخر دغه وعده به کله پوره کیږی؟ که دغه خبری ټولی رښتیا وی نو ولی هم دا اوس قیامت او دوزخ نه راحاضروئ (الله تعالیٰ وائی)

## لَوْيَعُلُوُ الَّذِيْنَ كَفَرُوُاحِيْنَ لَايكُفُّوْنَ عَنُ وَّجُوُهِهِمُ النَّارَوَلَا عَنُ قُجُوُهِمُ النَّارَوَلَا عَنُ قُلُمُو النَّارَوَلَا عَنُ فُلُهُ وَيَنُصَرُونَ ۞ بَلُ تَانِينُهِمُ بَغُتَةً عَنْ فَكُونَ ﴾ فَتَبْهَتُهُمُ فَلَا يَسُتَطِيعُونَ رَدَّهَا وَلَاهُمُ يُنْظُرُونَ ۞

که پوهیدلی وی هغه کسان چه کافران شوی دی هغه وخت چه نه به شی منع کولی له مخونو خپلو اور (د دوزخ) او نه له شاګانو خپلو (ځکه چه اور به اقترب للناس(١٧) الأبيآء(٢١)

تری چاپیر وی) او نه به له دوی سره مرسته (مدد) وکړی شی (د عذاب په منع کولو کښی نو نه به کافران کیدل) بلکه رابه شی دوی ته (دغه قیامت) ناڅاپه (بی له مقدمی) پس حیران به کړی (هغه) دوی پس طاقت نه لری دوی د لری کولو د قیامت او نه به دوی ته مهلت ورکاوه شی (د توبی او عذر)

تفسیر: یعنی که دوی ته حقیقت څرګند (ښکاره) شی او د هغه هیبت ناک ساعت په کیفیت او نوعیت په ښه ډول (طریقه) سره ځان خبر او پوه کړی نو بیا به له سره داسی غوښتنی ونه کړی. دغه تول بیځایه اعتراضونه د بیفکری او ناپوهی له امله (وجی) د دوی په ذهنونو کښی پیدا شوی، کله چه له هغه ویروونکی وخت سره مخامخ شی او د دوی له چار چاپیره د دوزخ اور داسی احاطه وکړی چه له هیڅ لوری به د هغه دفع نشی کولی او نه به څوک ورسره مرسته (مدد) کولی شی، نه به مهلت ورکاوه شی او نه به اوس لا له پخوا څخه د هغی ورځی د کامل شان او کیفیت اندازه او اټکل کولی شی نو د دغه هولناک حالت په نامخاپی لیدلو سره به د دوی حواس خراب شی بیا به دا ورمعلومه شی، کوم شی پوری چه مونډ خندل او باور مو پری نه کاوه هغه یو ثابت حقیقت ؤ.

#### وَلَقَكِ السُّهُ فِرِئَ بِرُسُلِ مِّنَ قَبُلِكَ فَحَاقَ بِالَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُوُ مَّا كَانُوْ الِهِ يَسُتَهُزِءُ وَنَ شَ

او خامخا په تحقیق مسخری شوی دی په رسولانو پخوا له تا پس بیرته نازل شو په هغو کسانو چه مسخری ئی کولی له پخوانیو امتونو نه (جزا) د هغه شی چه وو دوی چه په هغه سره به ئی مسخری کولی

تفسیو: یعنی په هر هغه شی ئی چه مسخری کولی د هم هغه په سزا کښی سره اخته شول او د هغی خندا او ملنډو مورد بیرته په خپله هم دوی و کرځیدل.

#### قُلْ مَنَ يَكُلُو كُوْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِمِنَ الرَّحُلِنَّ

ووایه (ای محمده دوی ته) څوک ساتی تاسی د شپی او د ورځی له عذاب د رحمٰن څخه (که ئی درپیښ کړی؟ هیڅوک نشته)،

تفسیر: یعنی د رحمٰن له قهر او غصی محخه ستاسی ساتونکی بل محوک دی، یوازی د هغه پراخه

اقترب للناس(١٧) الأنبيآء(٢١)

رحمت دی چه په تاسی سم د لاسه عذاب نه مسلط کوی لیکن د داسی رحمت والا، حلیم، متحمل او بردبار له قهر او غصی څخه ډیره ویره په کار ده «نعوذ بالله من غضب الحلیم»

#### بَلُ هُوْعَنُ ذِكْرِ رَبِّهِ مُثَّعُرِضُونَ @

بلکه دوی له یاده د رب خپل (یا له قرآن څخه) مخ ګرځوونکی دی

تفسیر: یعنی د رحمٰن د حفاظت احساس او اعتراف له هغو سره نشته او عیش، عشرت، چرچی، امنیت، آرامتیا او د تنعم ژوندون دوی د الله تعالیٰ له یاده بیخی غافل کړی دی نو ځکه کله چه د هغه له طرفه دوی ته نصیحت کیږی مخ تری ګرځوی او وائی چه دا ته څه وائی؟.

#### آمُلَهُمُ الِهَةُ تَمْنَعُهُمُ مِّنُ دُونِنَا ﴿ لَا يَسُتَطِيْعُونَ نَصْرَ أَنْفُيهِمُ وَلَاهُمُ مِِّنَا يُضُحَبُونَ ۞

آیا شته دوی دپاره نور معبودان چه ساتی دوی (له عذاب څخه) غیر له مونږ نه (بلکه نشته بیا پخپله الله وائی) طاقت نه لری (دغه معبودان) د مرستی (مدد) د خپلو نفسونو او نه دوی زمونږ له (عذاب څخه) ساتل کیږی (یا ملګرتیا ورسره کاوه شی)

تفسیر: یعنی آیا د خپلو فرضی معبودانو په نسبت خیال کوی چه هغوی د دوی حفاظت کوی!
او په خپله موقع کښی به دوی د الله تعالیٰ له عناب محخه وژغوری (بج کړی)؟ نو د دغو
خوارانو مرسته (مدد) او حفاظت لا څه چه د خپل ځان حفاظت هم نشی کولی، که مخوک هغوی
گوډ یا مات کړی یا یو شی تری واخلی نو دومره قدرت او قوت هم نه لری چه د خپل ځان
مدافعه یا ساتنه وکړی یا لو مخه لاس او پښی د هغو په مقابل کښی وخوځوی یا د خپلی ساتنی
دپاره زمونډ مرسته (مدد) او ملگرتیا حاصله کړی.

(نه ده داسی لکه چه کفار عقیده کوی)

#### بَلْ مَتَّعْنَا لَهُ وُلِا وَ ابَاءَ هُوْرَحَتْي طَالَ عَلَيْهِمُ الْعُمُورُ

بلکه نفع رسولی ده موند دغو کفارو او پلرونو د دوی ته (د ژوندانه په اسبابو

اقترب للناس(١٧) الأبيآء(٢١)

#### سره) تر هغه پوری چه اوږده شوه په دوی باندی (موده د) عمر،

تفسیر: یعنی د رحمٰن ساتنه او حفاظت او د بتانو عجز او بیچارګی داسی شی نه دی چه خلق پری ونشی پوهیدلی، خبره دا ده چه دوی له ډیرو پیړیو را په دی خوا د بیفکرئ ژوند تیر کړی دی او د الله تعالیٰ د عذاب صدمه ئی هیڅ نه ده لیدلی نو ځکه دوی مغرور شوی دی او د غفلت په نشو کښی مست او بیخوده پراته دی او د الله تعالیٰ له احکامو او د انبیاؤ له پند څخه ئی مخونه ګرځولی دی.

#### أَفَكُلِيرَوْنَ أَتَا نَا تِي الْأَرْضَ نَنْقُصُهَامِنَ أَطْرَا فِهَا الْفَهُو الْغَلِبُونَ ﴿

آیا پس نه وینی (کفار) چه بیشکه مونږ راتګ او (قصد) کوو ځمکی (د کفارو) ته په داسی حال چه کموو هغه له څنډو (غاړو) د دغی (ځمکی نه له فتوحاتو وروسته)، آیا پس کفار غالب دی (په مؤمنانو بلکه د اسلام په مقابل کښی مغلوب دی).

تفسیو: یعنی اسلام په عربو کښی مخ په خوریدو دی او کفر ورځ په ورځ کمزوری کیږی او ورو ورو ځمکه په کفارو تنګیږی، د دوی حکومتونه او ریاستونه به پرله پسی ماتیږی او له منځه به ورکیږی نو آیا د داسی ښکاره نښو، آثارو او قرائنو په لیدلو سره هم دوی خپل انجام ته نه ګوری، آیا له دغو مشاهداتو سره سره دوی دا امید لری چه په رسول الله صلی الله علیه وسلم او مسلمانانو باندی به مونږ غالب شو که دوی د عبرت سترګی لری، نو په کار دی چه له عقل نه کار واخلی او له قرائنو او احوالو څخه د مستقبل اتکل (قیاس) او اندازه ولګوی. آیا دوی ته دغه خبره نه ده معلومه چه د دوی د شاو خوا کلی د انبیاء الله علیهم السلام د تکذیب او عداوت په سزا کښی تباه او وران شوی دی او په پای (آخر) کښی د الله تعالیٰ حزب بریالی (کامران) او کامیاب شوی دی بیا د سید المرسلین او کاملو مؤمنانو په مقابل کښی دوی څرنګه د خپل بری او غلبی توقع او هیله (امید) کولی شی ﴿ وَلَتَدُاهَانَدُاهَا وَلَدُنْنَ الْتُدُونَ الْتُدَاهُ وَلِه بی توقی او هیله (امید) کولی شی ﴿ وَلَتَدُاهَا مُرَادِی الله سیمی دوی څرنګه د خپل بری او غلبی توقع او هیله (امید) کولی شی

وَصَرَّفُنَاالَّالِيَ لَعَلَّهُ مُونَرُجِعُونَ ﴾ جزء ٢٦ د الاحقاف (٤) ركوع ٢٧ آيت.

تنبیه: په هم دی مضمون یو بل آیت هم د (رعد) د سورت په آخر کښی تیر شوی دی، د هغه تفسیر دی زمونډ په دغه مبارک تفسیر کښی وکتلی شی.

#### قُلْ إِتَّمَا أَنُذِرُكُوْ بِإِلْوَكُمْ وَكِلِيَسْمَعُ الصُّمُّ الدُّعَاءَ إِذَامَا يُنْذَرُونَ @

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه هم دا خبره ده چه زه ویروم تاسی په وحی

سره او نه اوری کوڼ دعا (بلنه) کله چه وویرولی شی (نو تاسی هم د کاڼه په شان حقه خبره نه اورئ).

تفسیر: یعنی زموند کار د الله تعالیٰ له وحی سره سم نصیحت اورول او له خاتمی او انجام څخه خبرول دی که په زړه کانه دغه غږ نه اوری نو زموند قصور نه دی، دوی به د خپل کونوالی نتیجه او بده اغیزه (اثر) په خپله وګالی (برداشت کړی).

#### وَلَيِنُ مِّشَتْهُمُ نَفْحَة كُمِّنُ عَنَا بِرَبِّكَ لَيَقُوْلُنَّ لِوَيُلِنَا إِنَّا كُنَّا ظُلِمِينَ ﴿

او که ورسیږی دوی ته لږ څه تپ له عذابه د رب ستا نو خامخا وائی (کفار) هرومرو (خامخا) ای هلاکه زمونږ (راحاضر شه دغه دی وخت دی) بیشکه چه مونږ وو (پخوا له دغه عذاب څخه) ظالمان (په کفر سره).

تفسیر: یعنی دا خلق چه کانه شوی دی کله چه له محه تکان (تکلیف) ورکم شی او د الله تعالیٰ عذاب له محه د دوی غویونو ته ورسیږی یا د الله تعالیٰ د قهر او انتقام له محه تپ د دوی په گانونو ولګیږی نو سم د لاسه به د دوی سترګی او غویونه تول سره خلاص شی او هلته به د بد حواسځ او وارخطائی په حالت کښی داسی چغی ووهی چه بیشکه مونډ لوی مجرمان یو او د داسی بدی ورځی د کمپختی و (لائق) او مستحق یو.

## وَنَضَعُ الْمُوَازِيْنَ الْقِسُطَلِيُومِ الْقِيمَةِ فَلَا تُظْلَعُ نَفْسُ شَيْئًا ﴿ وَلَا نُظُلَعُ نَفْسُ شَيْئًا ﴿ وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرُدَ لِ اَتَبْنَا بِهَا ﴿

او کیږدو تلی د انصاف دپاره د (اهل د) ورځی د قیامت پس ظلم به ونه کړ شی په هیڅ نفس د هیڅ شی (هیڅ)، او که وی (دغه عمل) په قدر د یوی دانی سپیلنی، اوری نو رابه وړو دغه (دانه)،

تفسیر: یعنی د اوری د دانی په اندازه چه د چا عمل وی هغه به هم په میزان کښی تلل کیږی او هغه به هیڅ ضائع نشی نه به په چا ظلم او تیری کیږی او د ذری ذری حساب به کیږی.

اقترب للناس(١٧) الأنبيآء(٢١)

تنبیه: موازین د میزان جمع ده . ښائی چه هلته به ډیری تلی وی یا ممکن دی چه یوه وی مگر د مختلفو اعمالو او مخالو د وزن او مختلفو اعمالو او عمالو په اعتبار به متعددی درولی شوی وی. والله تعالیٰ اعلم. د اعمالو د وزن او د میزان په متعلق پخوا له دی نه د (الاعراف) په سورت کښی خبری شوی دی هلته دی وکتل شی.

#### وَكُفِيٰ بِنَالْمُسِبِئِنَ ۞

#### او بس يو مونږ حساب كوونكى (يا ساتونكى د بندګانو د اعمالو)

تفسیر: یعنی زموند حساب به داسی وروستی او فیصله کوونکی وی چه وروسته به نه بل حساب وی او نه به موند د دغو تولو مخلوقاتو د اعمالو د محاسبی له پاره کوم مرستیال (مددگار) ته ضرورت لرو.

وروسته نی دا راوښوول چه د انذار او تخويف سلسله له پخوا څخه راروانه ده حضرت محمد رسول الله عليه وسلم له هغو خبرو څخه چه نن خلق ويروی پخوانيو انبياؤ هم خلق ويرول.

#### وَلَقَدُ التَيْنَامُولِي وَهُرُونَ الْفُرُقَانَ وَضِيَاءً وَذِكْرً اللَّمُتَّقِينَ ﴿

او هرومرو (خامخا) په تحقیق ورکړی ؤ مونږ موسیٰ او هارون ته فرقان (د حق او باطل بیلوونکی کتاب) او رڼا (رنړا) (چه حق پری له باطل څخه پیژندل کیږی) او نصیحت دپاره د پرهیزګارانو

تفسیر: یعنی تورات شریف د حق او باطل، هدایت او ضلالت، حرامو او حلالو او نورو مسائلو فیصله کوونکی او له الله تعالیٰ څخه د ویریدونکو دپاره پند ورکوونکی کتاب ؤ.

#### النِيْنَ يَخْشُونَ رَبِّهُمُ مِالْغَيْبِ وَهُمُومِّنَ السَّاعَةِ مُشُفِقُونَ ٠

(متقیان) هغه کسان (دی) چه ویریږی له رب خپل په غیب سره او دوی (تل) له قیامت څخه ویریدونکی دی

تفسیر: د قیامت خطره هم ځکه دوی په خپلو زړونو کښی لری چه د دوی په زړونو کښی د الله تعالیٰ ویره ده او تل په دغه اندیښنه او سودا کښی وی چه هلته به څه راپیښیږی؟ نه چه العیاذ بالله د الله تعالیٰ د قهر او عذاب وړ (لائق) وګرځو، ښکاره ده چه هم داسی خلق د نصیحت

څخه ګټه (فائده) اخیستلي شي.

#### وَهٰذَاذِ كُرُّمُ بُرُكُ انْزَلْنَهُ "أَفَأَنْتُولَهُ مُنْكِرُونَ ٥

او دا (قرآن) نصیحت دی مبارک چه نازل کړی (لیږلی دی) مونږ هغه (په محمد باندی)، آیا پس تاسی له دی نه انکار کوونکی یئ.

تفسیر: یعنی دغه قرآن چه ستاسی په مخکښی دی د نصیحت داسی یو کتاب دی چه د ده لوی ارزښت (قیمت) ، زیاته ګټه (فائده) او خیر د تورات په نسبت ښه څرګند او ښکاره دی. آیا له داسی یو واضح او روښان کتاب څخه تاسی منکریږئ چه له سره پکښی د انکار او تردد ځای نشته؟

#### وَلَقَادُ التَيْنَأَ إِبْرَاهِ يُمَرِّرُشُدَةُ مِنُ قَبُلُ

نو خامخا په تحقیق ورکړی ؤ مونږ ابراهیم ته نیکه حقه لاره د ده (په عقائدو او اعمالو کښی) پخوا له (نبوت یا پخوا له موسیٰ یا پخوا له محمد څخه)

تفسیر: یعنی د حضرت محمد صلی الله علیه وسلم او حضرت موسیٰ او هارون علیهما السلام محخه مو پخوا ابراهیم علیه السلام ته د ده د اعلیٰ قابلیت او شان سره مناسب رشد او هدایت ورکړی و بلکه له ځلمیتوب محخه پخوا لا په کوچنیتوب (ماشوم والی) کښی مو هغه په داسی سمه لار برابر کړی و چه د داسی اولوالعزمو انبیاؤ له شان سره وړ (لائق) او مناسب وه.

#### وَ كُنَّابِهِ عَلِمِينَ۞

او وو مونږ په ده باندی پوه (چه ابراهيم د رشد له خاوندانو څخه دی)

تفسیر: یعنی د ده په استعداد، اهلیت، علمی او عملی کمالاتو موند پوره پوه او خبر وو نو څکه موند هغه رشد او هدایت ورکړ چه د ده له شان سره وړ (لائق) او مناسب و.

#### إِذْ قَالَ لِأَمِيْهِ وَقُوْمِهِ مَا هٰذِهِ الثَّمَاشِيلُ

#### الَّتِيُّ أَنْتُهُ لَهَا عَكِفُونَ ﴿

کله چه وویل (ابراهیم) پلار خپل (آزر) ته او قوم خپل (بابلیانو) ته چه څه دی دغه بتان هغه چه تاسی دوی ته ولاړ یئ په عبادت سره (لکه مجاوران).

تفسیو: یعنی لد څه خو د دوی اصلیت او حقیقت بیان کړئ آخر په خپلو لاسونو د تیږو (کتو) توږلی بتانو ته څنګه معبودان وایئ؟ او هغوی څرنګه ستاسی معبودان کیدی شی؟.

#### قَالُوُا وَجَدُنَا ابَآءُ نَالَهَا عٰبِدِينَ ﴿

نو وویل دوی چه موندلی دی مونږ پلرونه خپل دغو (بتانو) ته عبادت کوونکی (نو مونږ هم د هغو متابعت کوو).

تفسیر: یعنی د عقل او د فطرت او د نقل کوم باوری شهادت زموند په تائید کښی نشته او نه دی وی، لیکن ډیر لوی دلیل د بت پرستی په صواب او حقانیت هم دا دی چه له پخوا راهیسی زموند پلرونه او نیکونه د دوی په عبادت کښی بوخت او مشغول وو بیا نو موند د هغو خپلو لویانو دود (رواج) او دستور او طریقه ولی پریدو؟

#### تَالَ لَقَدُكُنُتُهُ أَنْتُو وَالْبَآؤُكُو فِي ضَلْلِ مِنْمِينٍ ﴿

وویل (ابراهیم) خامخا په تحقیق یئ تاسی او پلرونه ستاسی (په سبب د بتانو) په ګمراهی ښکاره کښی (هر عاقل ته).

تفسیر: یعنی په دغه دلیل سره ستاسی حقانیت او پوهه نه ثابتیږی هو! دغه خبره ثابتیږی چه تاسی هم د خپلو پلرونو په شان کمراهان او ناپوهان ناخبره یئ! او د هغو په دغه ړوند تقلید او بیځایه متابعت تباه او بربادیږئ؟

#### قَالُوْآاَجِئُ تَنَا بِالْحَقِّ آمُ آنت مِنَ اللِّعِبِينَ®

نو وویل (بابلیانو ابراهیم ته) آیا راغلی ئی ته مونږ ته په حق سره (رښتیا خبرو سره) او که ئی ته له لوبو کوونکو څخه. تفسیر: د تول قوم له عقیدی محخه مخالف د حضرت ابراهیم علیه السلام د داسی سختی خبری په اوریدلو سره د دوی په زړونو کښی سخت خفګان او اضطراب پیدا شو او ورته ئی وویل چه آیا په رښتیا سره ستا عقیده هم داسی ده؟ یا توکی او مسخری کوی؟

#### قَالَ بَلُ زَبُّكُمُ رَبُّ السَّلْوٰتِ وَالْكَرْضِ الَّذِي فَطُوَهُنَّ ﴿ وَإِنَا عَلَى ذَٰ لِكُمُ مِّنَ الشَّهِ بِيُنَ۞

وویل (ابراهیم داسی نه ده چه زه توکی کوم یا دا بتان رب ستاسی دی) بلکه رب ستاسی رب د آسمانونو او (رب) د ځمکی دی هغه (الله) چه پیدا کړی ئی دی دا (آسمانونه او ځمکی او مافیهما) او زه په دغو (چه ومی ویل له توحید نه) له شاهدانو څخه یم.

تفسیر: یعنی زما عقیده هم دا ده او په پوره یقین او بصیرت سره پری شاهدی ورکوم چه زما او ستاسی رب هم هغه یو خدای تعالیٰ دی چه آسمانونه او محمکی ئی پیدا کری دی او د هغوی او نورو تولو خپلو مخلوقاتو حفاظت او ساتنه کوی او بل هیڅ شی د ده په الوهیت کښی له سره نشی شریکیدی

#### وَ تَاللهِ لَا كِيْدَنَ آصَنَا مَكُوْ بَعْدَانَ ثُولُوْامُدُيرِيْنَ ﴿

او قسم دی په الله خامخا څه تدبیر او علاج به وکړم هرومرو (خامخا) (چه مات کړم) بتان ستاسی پس له هغه چه وګرځئ تاسی شا کوونکی (بتانو ته مخ په میله).

تفسیر: دغه خبره ئی لیه ورو وویله چه ځینو ئی واوریده او ډیرو له سره وانه وریده هغو چه دغه خبره واوریده ورته ئی دومره اهمیت ور نه کړ او داسی ئی وګټله چه د یوه ځلمی له لاسه به څه وشی او دی به د ټول قوم معبودانو ته څه ضرر ورورسولی شی؟.

#### فَجَعَلَهُمْ جُنْ ذًا إِلَّا كَيْنِيرًا لَّهُمْ لَعَلَّهُمْ إِلَيْهِ يَرُجِعُونَ ٠

پس وئی کرځول دا بتان ټوټی ټوټی مګر لوی د دی بتانو (چه مات ئی نه کړ او تبر ئی په اوږه ورته کیښود) دپاره د دی چه دوی هغه ته بیرته راشی (او تری پوښتنه وکړی).

تفسیر: څه مهال (وخت) چه دا خلق تول له ښاره د باندی میلی ته لاړل نو حضرت ابراهیم علیه السلام بت خانی ته ورننوت، تول بتان ئی سره مات ګوډ کړل او یوازی هم هغه بت ئی روغ جوړ پریښود چه د نورو په نسبت د جثی یا د تعظیم او تکریم په اعتبار د کفارو په ګومان لوی ؤ او په هغه تبر ئی چه دغه بتان ئی پری مات کړی وو هغه ئی د هم هغه لوی بت په اوږه باندی کیښود څو چه هغه خلق بیرته راشی او دغه وضعیت وګوری نو په قدرتی ډول (طریقه) به د دوی په زړونو کښی دغسی یو خیال پیدا شی چه دغه کار هم دغه لوی بت کړی دی یا الزاماً حضرت ابراهیم علیه السلام ته رجوع وکړی.

(کفارو له میلی نه د بیرته راګرځیدلو او د خپلو بتانو د کنډوکپر کیدلو څخه وروسته).

#### قَالُوُا مَنُ فَعَلَ هٰذَا بِالْهَتِنَآ اِتَّهُ لَمِنَ الظَّلِمِينَ<sup>®</sup>

وویل دوی چا کړی دی دا کار په معبودانو زمونږ بیشکه چه دی خامخا له ظالمانو دی (په دی کار کښی)

تفسیر: شیخ الهند او ځینو نورو مفسرینو د دی آیت ترجمه داسی کړی ده (چا کړی دی دا کار په خدایانو زمونږ الخ) یعنی دا د سپین سترګئ او د بیادبئ حرکت زمونږ له معبودانو سره چا کړی دی؟ یقیناً هر چا چه دا کار کړی دی، هغه (استغفر الله) لوی ظالم او غټ شریر دی. دا خبری به هغو کسانو کړی وی چه د هغوی غوړونو ته د ﴿ وَتَاللّٰهِ لَاکْیُکُ اَصّْنَامَکُمُ ﴾ غږ نه وی رسیدلی.

#### قَالُوْا سَبِعُنَافَتَى يَذُكُرُ هُمُ مُفَالُ لَهُ وَابْرُهِ مِيْرُ اللَّهُ وَابْرُهِ مِيْرُ اللَّهُ وَابْرُهِ مِيْرُ

وویل (ځینو کفارو) چه اوریدلی وو مونږ له یوه ځلمی څخه چه یادول به ئی دا بتان (په بدی سره) چه ویلی شی ده ته ابراهیم

تفسیر: دا ویونکی به هغه کسان وی چه د حضرت ابراهیم علیه السلام ﴿ وَتَاللّٰهِ لَاَیُکُنَّ اَصَّنَامَکُو ﴾ جمله ئی اوریدلی وه یعنی هم هغه یو ځلمی دی چه زمونږ د معبودانو ذکر په بدی سره کوی. یقیناً دا کار به هم هغه کړی وی.

#### قَالُوْ افَاتُوْ الِهِ عَلَى اَعْيُنِ النَّاسِ لَعَلَّهُ مُ يَثُهَا لُوْنَ النَّاسِ لَعَلَّهُ مُ يَثُهَا لُوْنَ ال

وویل (نمرود او مشرانو ئی) چه راولئ هغه (ابراهیم) په مخکښی د سترګو د خلقو (چه وئی وینی) ښائی چه دوی ووینی (هغه او په کولو د دی کار پری شاهدی ورکړی).

تفسیر: یعنی هغه راولئ! او د دغه عمومی مجمع په مخکښی تری اقرار واخلئ څو په دغه خبره 
تول خلق خبر او دغه معامله تولو ته څرګنده (ښکاره) شی او د ده وینا هر څوک واوری او پری 
شاهدان شی چه د هغی په مقابل کښی د قوم له طرفه داسی یوه سزا ورته مقرره شی چه دی ئی 
وړ (لائق) او مستحق وی، دا خو د هغوی غرض ؤ او د حضرت ابراهیم علیه السلام مقصد به هم 
ښائی هم دا شی ؤ چه هم داسی په یوه لویه مجمع کښی ماته موقع راکړی شی څو زه په هغه 
کښی مشرکان پړ او ملامت کړم او د خلقو په وړاندی د حق او حقانیت د غلبی اظهار وکړی شم. 
(نو کله چه ابراهیم علیه السلام ئی راوست دغه لائدنی پوښتنی ئی تری وکړی)

## قَالُوْاَ ءَانْتَ فَعَلْتَ هٰنَا بِالْهَتِنَا يَابُرْهِ يُوْ قَالَ بَلْ فَعَلَهُ اللهِ الْهُوَانُوْ اللهُ ا

وویل (بابلیانو) آیا تا کړی دی دا کار په معبودانو زمونږ ای ابراهیمه!؟. وویل (ابراهیم) بلکه کړی دی دا کار مشر د دوی چه دا دی نو پوښتنه وکړئ تاسی له دوی که وی دوی چه خبری کوی (چه چا توتی توتی کړی یځ؟)

تفسیر: یعنی هیغ ضرورت نشته چه له ما څخه د دی خبری پوښتنی و کړئ بلکه داسی فرض کړئ چه دا لوی غټ بت چه روغ رمټ جوړ ولاړ دی او د ماتولو آله هم ورسره شته دا کار به هم ده کړی وی او دا دی د بحث او تحقیق په وخت کښی د الزام او پړوالی په ډول (طریقه) زه دغسی دعوی کوم چه دغه لوی بت دا تول کوچنی (واړه) بتان سره ګوډ او مات کړی دی، ووایئ اوس له تاسی سره څه دلیل شته چه داسی به نه وی شوی آیا په دنیا کښی داسی وقایع نه پیښیږی چه لوی مار نور واړه ماران او لوی کې نور واړه کبان ښوی تیروی او لوی باچا نور واړه سلطنتونه له منځه وړی نو ځکه زما او ستاسی په منځ کښی د فیصلی ښه لاره هم دا ده چه تاسی په خپله له خپلو معبودانو څخه پوښتنه وکړئ چه دغه ماجری څرنګه ورپیښه شوی ده که

چیری دوی خبری کولی شی نو په داسی مهمه معامله کښی به پخپلو خبرو زما د دروغو او رستیاؤ فیصله وکړی.

تنبیه: زموند له دی تقریر څخه څرګنده (ښکاره) شوه چه د «بل فعله کبیرهم هذا» وینا د اخبار په ډول (طریقه) له واقعی مخالفه نه وه چه ورته حقیقتاً دروغ وویل شی بلکه د دوی د تحمیق او تجهیل دپاره د یو فرضی احتمال په شان د دعوی په صورت د تعریض او الزام په ډول (طریقه) کلام شوی دی لکه چه بالعموم په مباحثو او مناظرو کښی هم داسی واقع کیډی، نو دی ته موند دروغ نشو ویلی هو! ظاهراً د دروغو په صورت راښکاری، نو ځکه په ځینو احادیثو کښی پری د (کنب) د لفظ اطلاق صورتاً شوی دی. مفسرانو د دی په توجیه نور څه مجمل بیان هم کړی دی، مگر زموند دغه تقریر ښه او زیات صاف او بی تکلفه او روایتونو ته ډیر نژدی ښکاری (والله تعالیٰ اعلم).

#### فَرَجَعُوْ إِلَى اَنْفُسِهِمْ فَقَالُوْ التَّكُمُ اَنْتُو الظَّلِمُونَ ﴿

پس رجوع وکړه (دغو کفارو په فکر کولو سره) نفسونو خپلو ته نو وویل (ځینو ځینو نورو ته) بیشکه تاسو یئ ظالمان

تفسیر: یعنی وپوهیدل چه د بیکاره تیپو (گتو) د عبادت کولو څخه څه فائده حاصلیږی یا به دا مطلب وی چه تاسی په خپله پر خپلو ځانونو ظلم کړی دی چه د ابراهیم علیه السلام د انذار اوریدلو سره سره بت خانه مو هم هغسی خوشی پرانستلی پریښوده او تری لاړئ او د خپلو معبودانو د حفاظت او ساتنی هیڅ فکر او تدبیر مو ونه کړو کذا قال ابن کثیر رحمة الله علیه.

#### ثُمَّ نُكِسُواعَلى رُءُوسِهِمْ

بیا نسکور کړل شول دوی پر سرونو خپلو (یعنی شرمنده شول خو سره له هغه هم د ابراهیم علیه السلام د مجادلی دپاره ئی ملاوی وتړلی)

تفسیر: یعنی له ډیره شرمه ئی خپلی ستر کی نشوی پورته کولی او یو بل ته به ئی له سره نشو کتلی خو سره له هغه ئی ابراهیم علیه السلام ته داسی وویل

#### لَقَدُ عَلِيْتَ مَا هَؤُلاَءَ يُنْطِقُونَ •

چه خامخا په تحقیق پوه ئی ته چه نه دی دا بتان (قابل د دی) چه وغږیږی

اقترب للناس(١٧) الانبيآء(٢١)

#### (نو څرنګه مونږ ته له دوی څخه د سوال کولو امر کوی).

تفسیر: یعنی سره له پوهی عمداً د داسی یوی ناممکنی خبری مطالبه ولی کوی آیا تیږی (گتی) هم خبری کولی شی؟!.

## قَالَ اَفَتَعَبُدُاوْنَ مِنُ دُونِ اللهِ مَالاَ يَنْفَعُكُوْ شَيْعًا وَلاَ يَضُو كُوُ ﴿ اثِّ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

نو وویل (ابراهیم علیه السلام) نو آیا پس تاسی عبادت کوئ بی له الله مخخه د هغه شی چه نه نفع رسوی تاسی ته د هیڅ شی او نه ضرر رسولی شی تاسی ته (د هیڅ شی). نو افسوس (او هلاک) دی تاسی ته او هغه ته چه عبادت ئی کوئ بی له الله نو آیا نه لرئ تاسی دومره عقل هم (چه د خپلو افعالو په قباحت او بدی ویوهیږئ)

تفسیو: یعنی تاسی ته ښائی چه له ډیره شرمه ومرئ، هغه بت چه یو لفظ هم نشی ویلی او نه د کوم احتیاج په وخت کښی مو په کار راځی او نه مو مدد کولی شی او د یوی ذری په اندازه نه څه نفع او نه څه نفع او نه څه نفع او نه څه په واک (قبضه) او اختیار کښی شته هغو ته مو د خدائی درجه ورکړی ده آیا په دومره غته خبره هم نشئ پوهیدی.

(کله چه نمرودیان له مجادلی څخه عاجز شول د ابراهیم علیه السلام په سوځولو پسی شول)

#### قَالُوُ احرِّقُولُا وَانْصُرُوا الْهَتَكُو إِنْ كُنْتُو فَعِلِينَ ﴿

وویل (نمرودیانو) وسوځوئ تاسی دغه (ابراهیم) او مرسته (مدد) وکړئ تاسی د معبودانو خپلو که چیری یئ تاسی کوونکی (د دی مرستی (مدد) د خپلو بتانو سره)

تفسیر: یعنی په بحث او مناظره ئی نشو پر کولی، اوس یوازی هم دغه یو صورت پاتی دی او هغه دا دی چه مونږ له خپلو محبودانو سره چه نه یوازی زمونږ سره بلکه له خپلو ځانونو سره هم مرسته (مدد) نشی کولی مرسته (مدد) وکړو او د دوی دښمن ته ډیره سخته سزا ورکړو که مونږ داسی ونشو کړی نو ګواکی هیڅ کار مو نه دی کړی. لکه چه د دغی مشوری سره سم داسی غوته شوه چه ښائی حضرت ابراهیم علیه السلام په اور کښی وسوځاوه شی، ګواکی څرنګه چه

ابراهیم علیه السلام د بتانو په ماتولو د دوی زړونه سوځولی وو دوی هم د هغه په بلل کښی د ده د سوځولو تجویز غوره کړ بالاخره دغه ګرد (ټول) ظالمان سره تول شول او په ډیر اهتمام او بی رحمی سره ئی حضرت ابراهیم علیه السلام په ډیر لوی لمبی وهونکی او سخت سوځوونکی اور کښی وغورځاوه.

(کله چه دوی ابراهیم په اور کښی وغورځاوه د الله تعالیٰ له لوری داسی حکم وشو)

#### قُلْنَا لِنَا رُكُونِ بُرُدًا وَّسَلَّمًا عَلَى إِبُرْهِ يُوكُ

وویل مونږ ای اوره! شه یخ او خاوند د سلامتیا پر ابراهیم باندی

تفسیر: یعنی اور ته تکوینی حکم وشو چه په ابراهیم علیه السلام یخ شه! مگر دومره یخ هم مه شه! چه له ډیری یخنی څه تکلیف ورته ورسیږی بلکه داسی برابر او معتلله شه چه د هغه ځان ښه په راحت شی.

تنبیه: د اور یخیدل پر ابراهیم علیه السلام باندی د ده معجزه وه. د معجزی حقیقت هم دا دی چه الله تعالی د خپل عام عادت پر خلاف، عادی سبب له مسببه او مسبب له سبب له خخه بیل کړی. دلته د احراق سبب (اور) موجود ؤ مگر مسبب پری مرتب نه شو د معجزی او نورو په متعلق زمونږ مفصل کلام په یوه مستقله مقاله کښی د «المحمود» د رسالی په څو شمارو کښی چاپ شوی دی. فلیراجع.

#### وَ أَمَادُوْ الدِهِ كَيْنُ افْجَعَلْنَهُ وُ الْأَفْسَرِينَ ٥

او غوښتل (نمروديانو) پر ابراهيم کيد (مکر د سوځولو) نو وګرځول مونږ دوی سخت زيانکاران (چه پخپل فعل کښي کامياب نشول.)

تفسیر: یعنی دوی د ابراهیم علیه السلام بد غوضتل لیکن دوی به خپله به ناکامی، ذلت او زیان کسی پریوتل، د حق صداقت به شکاره صورت غرگند (شکاره) شو، او د الله تعالیٰ کلمه لوړه (اوچته) او علیا وګرځیده. قال (فی البحر المحیط) قد اکثرالناس فی حکایة ماجری لابراهیم علیه السلام والذی صح هو ماذکره الله تعالیٰ من انه علیه السلام القی فی النار فجعلها الله علیه برداً وسلاما.

#### وَنَجَّيْنُهُ وَلُوْطًا إِلَى الْأَرْضِ الَّتِيُّ لِرَكْنَا فِيهَا لِلْعَلَمِينَ @

او نجات مو ورکړ دغه (ابراهیم) ته او لوط ته (او بومو تلل دواړه چه ځیځ له عراقه) ځمکې هغې ته چه برکت اچولې ؤ مونږ په هغې کښې دپاره د خلقو (چه شام دی)

تفسیر: یعنی حضرت ابراهیم مو سره د حضرت لوط علیهما السلام صحیح او سالم روغ رمت د شام ملک ته بوتلل چه هلته ډیر ظاهری او باطنی برکات د ودیعت په ډول (طریقه) ایښودل شوی دی.

#### وَوَهَـبُنَالَةَ إِسُحٰقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً ﴿

او وموبښل دغه (ابراهيم) ته (زوی) اسلحق او (لمسی) يعقوب زيات (سر بيره د زوی پر غوښتنی د انعام په ډول (طريقه))

تفسير: يعنى په زوړوالى كښى ئى هلك غوښتى ؤ مونږ لمسى هم ورعطا كړ يعنى يعقوب عليه السلام.

#### وَكُلَّاجِعَلْنَا صَلِحِيْنَ ٠

او دغه ټول گرځولي دی مونږ نیکان (چه خلقو ته ئي لارښوونه کوله)

تفسیر: یعنی ابراهیم، لوط، اسلحق، یعقوب علیهم السلام په اعلیٰ درجه سره له نیکو بندګانو ځنی دی ځکه چه ګرد (ټول) د الله تعالیٰ انبیاء دی او له انبیاؤ څخه پورته بل څوک نیک او ښه کیدی نشی.

#### وَجَعَلُنْهُمُ آبِمَّةً يُّهَدُ وُنَ بِأَمْرِنَا

او گرځولی وو مونږ دوی (داسی) امامان چه سمه صافه لیاره ئی ښووله په حکم زمونږ سره (خلقو ته)

تفسیر: یعنی داسی کاملان وو چه د نورو تکمیل به نی هم کاوه.

#### وَٱوْحَيْنَاۤ إِلَيْهِمُ فِعُلَ الْخَيْرُتِ وَإِقَامَ الصَّلْوةِ وَإِيْتَآءَ الزَّكُوةِ \*

#### او وحی کړی وه مونږ دوی ته د کولو د خیراتونو (نیکو کارونو) او د قائمولو (سم اداء کولو) د لمانځه او د ورکولو د زکوٰة

تفسیر: یعنی هغوی ته مو وحی لیولی وه چه په هغی کښی د دغو امورو تاکید هم ؤ څو نه یوازی دوی عاملان شی بلکه نور خلق هم د هغو ښو اعمالو په کولو باندی وګماری (ولمسوی) دغه د دوی علمی کمال شو.

#### ٷڰٲٷؙٳڵؽٵۼؠڔؠؙؽ<sup>ؘٛٛ</sup>

#### او وو دوی (ټول) خاص مونږ ته عبادت کوونکی

تفسیر: یعنی شپه او ورځ به زمونډ په بندګی او عبادت کښی بوخت (مشغول) وو، بل کوم طرف ته به ئی سترګی نه اړولی، هم دغه د انبیاؤ شان دی چه د دوی په هر کار کښی د الله تعالیٰ د بندګی اشتراک هرومرو (خامخا) وی. دغه د دوی عملی کمال شو نو تاسی ای عربو چه د ابراهیم علیه السلام اولاد یئ او د هغه د متابعت دعوی کوئ ولی د هغو د دی علمی او عملی کمالاتو متابعت نه کوئ؟ بلکه حقیقتاً ئی تابعان شئ!

#### وَلُوْطُااتَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمًا

#### او لوط ته ورکړی ؤ مونږ ده ته حکم (نبوت) او پوهه

تفسیر: (لوطاً منصوب دی په فعل مقدر سره چه تفسیر ئی په آتینا سره شوی دی) یعنی داسی حکمت، حکومت، علم او فهم چه د انبیاؤ له شان سره لایق وی.

#### وَّنَجَيْنَهُ مِنَ الْقَرْيَةِ الَّتِيُّ كَانَتُ تَعَمَّلُ الْخَبَيِّةِ إِنَّهُمُ كَانُوُا قُومَسَوْءِ فَلِيقِيْنَ ﴾

او نجات ورکړی ؤ مونږ دغه (لوط) ته له (خلقو د) کلی هغه چه وو هغوی چه کول به ئی عملونه خبیث ناپاکه بیشکه چه هغوی وو قوم د بدی نافرمان

اقترب للناس(١٧) الأبيآء(٢١)

تفسیر: له کلی څخه مراد «سدوم» او بلکه د هغه ملحقات دی. د دی ځای خلق په خلاف الفطرت کارونو مبتلا وو، د دوی قصه پخوا څو ځایه تیره شوی ده.

#### وَآدُخَلُنْهُ فِي رَحْمَتِنَا الآية مِنَ الصَّلِحِينَ ٥

او داخل کړی ؤ مونږ دی په رحمت خپل کښی، بیشکه دی له نیکانو څخه دی.

تفسیر: یعنی کله چه د لوط پر قوم باندی مو عذاب نازل کړ نو لوط مو د خپلو ملګرو سره د خپلی مهربانی او رحمت په څادر کښی پټ کړ څو د نیکانو او بدانو عاقبت او انجام بیل بیل سره څرګند (ښکاره) شی.

### وَنُوْمًا إِذْنَادَى مِنْ قَبُلُ فَاسُتَجَبْنَالَهُ فَغَتَيْنَهُ وَاهْلَهُ مِنَ الْكُرْبِ الْعَظِيْدِ ﴿ وَنَصَرُنِهُ مِنَ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَنَّ بُوُ الْإِلَيْنَا لَا الْعَلَامِ اللَّهِ اللَّهِ مَا الْعَلَامِ اللَّهِ مَا يُنَافِ

او (یاد کړه ای محمده! قصه د) نوح کله چه غږ ئی وکړ (په ښیرا د قوم خپل) پخوا (له دغو مذکوره ؤ انبیاؤ) یعنی پخوا له ابراهیم او لوط علیهما السلام څخه. پس قبول کړ مونږ ده ته (سوال د ده) نو نجات ورکړ مونږ ده ته او کورنی د ده ته له غمه لویه (چه د طوفان ویره او د کافرانو ضرر ؤ) او مرسته (مدد) مو وکړه له ده سره (په انتقام اخیستو د ده) له قومه هغه چه نسبت د دروغو ئی کړی ؤ آیتونو زمونږ ته، بیشکه دوی وو قوم بد (ناکاره) نو غرق کړل مونږ دوی تول.

تفسیر: نوح علیه السلام تر نهه نیم سوو کلونو پوری خپل قوم وپوهاوه او په دومره اوږده موده کښی ئی ډیری سختی او رېړونه (تکلیفونه) وګالل (برداشت کړل) خو په زړه پوری هیڅ اثر او نتیجه ئی څرګنده (ښکاره) نشوه بالاخره په تنګ راغی او داسی دعاء ئی وکړه ﴿ آَنَّمَمُّوْتُنُ کَاتَبُورُ ﴾ (۲۷) جزء د القمر د سورت (۱۰) آیت (۱) رکوع، او ﴿ رَّبِّلَاَتَدُمُّلَى الْاَرْضِ وَنَالْکِیْرِیُنَوَیْکِیْرًا ﴾ (۲۷) جزء د نوح د سورت (۲۲) آیت (۲) رکوع، نو الله تعالیٰ دغه اقترب للناس(١٧) الأنبيآء(٢١)

دعا<sub>ء</sub> قبوله کړه او کفار ئی په طوفان غرق کړل او نوح علیه السلام ئی د خپلو ملګرو سره د طوفان له هیبت او د کفارو له ضرر رسولو څخه صحیح او سلامت وویست. دغه قصه په مفصل ډول (طریقه) پخوا تیره شوی ده.

## وَدَاؤُدُوَسُكِينُلُنَ إِذْ يَحُكُلُنِ فِي الْحَرَّثِ إِذْ نَفَشَتُ فِيهِ عَنَمُ الْعَرْدُو الْذَنَفَشَتُ فِيهِ عَنَمُ الْقَوْمِ وَكُنَّ الْمُكَيِّلُنَ الْمُكَيِّلُنَ الْمُكَيِّلُنَ الْمُكَيِّلُنَ الْمُكَيِّلُنَ الْمُكَيِّلُنَ الْمُكَيِّلُنَ الْمُكَيِّلُ الْمُكِينُ الْمُكَيِّلُ الْمُكَيِّلُ الْمُكِينُ الْمُكَيِّلُ الْمُكِينُ الْمُكَيِّلُ الْمُكَيِّلُ الْمُكِينُ الْمُكَيِّلُ الْمُكِينُ الْمُكَيِّلُ الْمُكِينُ الْمُكَيِّلُ الْمُكِينُ الْمُكَيِّلُ الْمُكِينُ الْمُكَيِّلُ الْمُكَيْلُونُ الْمُكِينُ الْمُكَلِينُ الْمُكَيْلُونُ الْمُكِينُ الْمُكَيْلُونُ الْمُكِينُ الْمُكَيِّلُ الْمُكِينُ الْمُكَيْلُونُ الْمُكِينُ الْمُكَيْلُونُ الْمُكِينُ الْمُكَيْلُونُ الْمُكِينُ الْمُكَيْلُونُ الْمُكِينُ الْمُكَلِينُ الْمُكَيْلُونُ الْمُكِينُ الْمُكَيْلُونُ اللّهُ الْمُلْكُلُونُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُنْتُولُ اللّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْتُلُونُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

او (یاده کړه ای محمده! قصه د) داؤد او سلیمان کله چه حکم کاوه هغو دواړو په (دعوی او نزاع د) کښت (فصل) کله چه د شپی ګډه شوی وه (بی له شپانه) په هغه (کښت) کښی رمه د (هغه) قوم او وو مونږ حکم د دوی ته حاضر پس ومو پوهاؤ په هغه (فتوی، فیصله) سلیمان او هر یوه د دوی دواړو ته ورکړی ؤ مونږ حکم (نبوت) او پوهه

تفسير: حضرت داؤد عليه السلام د الله تعالىٰ نبى ؤ، حضرت سليمان عليه السلام د ده زوى ؤ او هم د یاک الله تعالیٰ نبی ؤ، دغه یلار او زوی ته الله تعالیٰ برته (علاوه) له نبوته حکومت، علم، حكمت، د فهم قوت او د فيصلو قدرت هم وربښلي ؤ، حضرت سليمان عليه السلام لا يه هلكتوب کښي داسې فوق العاده پخې خبري او ښايسته ويناوي کولي چه ټول اوريدونکي به ورته حيران یاتی کیدل. د حضرت داؤد علیه السلام حضور ته داسی یوه دعوی وړاندی شوه چه د یوه سړی په کښت (فصل) کښي د نورو خلقو ميږي (ګډي) د شپي ګډي شوي وي او د هغه کښت (فصل) ئى تر يښو لاندى او زيانمن كړى ؤ، كله چه داؤد عليه السلام په دغه دعوى كښى غور وكړ ورښکاره شوه چه د دغو ميږو (ګډو) قيمت د هغه نقصان سره برابر او معادل دی چه هغه کښت (فصل) ته رسول شوی دی، نو داسی فیصله ئی صادره کړه چه «دغه میږی (ګدی) دی د کښت (فصل) خاوند ته ورکړی شی!» حضرت سلیمان علیه السلام وویل چه زما «نظریه او فیصله دا ده چه دغه د کښت (فصل) خاوند دی دغه میږی (ګډی) له خپله ځانه سره وساتي او شودی دی وخوری او د میږو (ګډو) خاوند دی د کښت (فصل) خدمت وکړی، تر څو چه کښت (فصل) خپل ړومبي حالت ته ورسيږي نو په دغه وخت کښي دی ميږي (ګډي) بيرته خپل خاوند او كښت (فصل) خپل خاوند ته وسپارل شي نو يه دى ترتيب او صورت سره به دواړه له نقصان نه وژغورل (وساتل) شي» حضرت داؤد عليه السلام چه دا فيصله واوريده نو آفرين ئي ورته وويل او د خپل اجتهاد نه وګرځید، ګواکی د فقهی د اصولو په اصطلاح کښی ئی د سلیمان علیه السلام

اقترب للناس(١٧) الانبيآء(٢١)

استحسان د خپل قیاس په مقابل کښی قبول کړ. دغه فیصله چه پلار او زوی د مدعی او مدعی علیه په نسبت صادره کړه ، الله تعالیٰ ته ښکاره او معلومه وه او دغو دواړو ته پاک الله پوهه او د فیصلی قوت ورکړی ؤ لیکن الله په اصل حقیقت حضرت سلیمان علیه السلام پوه کړ او حضرت سلیمان علیه السلام هغی نتیجی ته ورسید چه د الله تعالیٰ په نزد اصلح او اصوب ؤ او بالاخره داؤد علیه السلام هم هغه ومنله. له دغی واقعی څخه ښکاره شوه سره له دی چه انبیاء الله علیهم السلام سلطنت ته ورسیږی خو بیا هم د خلق الله ډیرو وړو وړو معاملو ته هم داسی توجه کوی لکه چه لویو لویو کارونو ته اهمیت ورکوی.

#### وَّسَخُونَا مَعَ دَاؤَدَ الْجِبَالَ يُسَيِّحُنَّ وَالطَّيْرَ \*

او تابع کړی وو مونږ له داؤد سره غرونه چه تسبیح به ئی ویلی او (هم داسی تابع کړی وو مونږ) مرغان هم (چه تسبیح به ئی ورسره ویلی)

تفسیر: حضرت داؤد علیه السلام د ډیر ښه غږ او د خواږه آواز خاوند ؤ د نبوت په هغه مؤثر او اغیزهناک (اثرناک) غږ چه ده په خپل طبیعی جوش سره زبور شریف لوست یا د پاک الله په تسبیح او تحمید کښی مشغولیده نو غرونو، مرغانو او نورو حیواناتو به هم د هغه د غږ په متابعت په لوستلو پیل (شروع) کاوه.

#### وَّكُنَّافُعِلِيْنَ ۞

#### او وو مونږ کوونکی (د داسی کارونو)

تفسیر: یعنی تعجب مه کوه چه تیږی (گتی) او مرغان به څرنګه تهلیل او تسبیح وائی. دغه ټول کارونه مونږ لا پخوا کړی وو. ښه! زمونږ د لامحدود قدرت له مخی آیا دغه خبری څه مشکلی او مستبعدی گڼلی کیدی شی بلکه نه نشی کیدی!.

#### وَعَكَمُنْهُ صَنْعَةً لَبُؤْسٍ لَكُمُ لِتُحُصِنَكُوْمِ فَ بَالْسِكُوْ

او ښوولی ؤ مونږ دغه (داؤد) ته جوړول د زغری تاسی ته دپاره د دی چه وساتی تاسی (دا زغره ای انسانانو) له ضرره د جنګ (د دښمنانو) ستاسی

تفسير: الله تعالىٰ د حضرت داؤد عليه السلام په لاس كښى اوسپنه د موم په شان پسته او نرمه

ګرځولی وه ده به هغه سره تاووله او نهایتی سپکی مضبوطی او ښکلی زغری به ئی جوړولی چه د جنګ یه وخت کښی به تری کار اخیست کیده.

#### فَهَلُ أَنْتُمُ شَكِرُونَ ⊙

پس آیا یئ تاسی شکر کوونکی (یعنی شکر وکړئ).

تفسیر: یعنی ستاسی د گتی دپاره موند د داؤد علیه السلام په ذریعه داسی عجیب صنعت راویست نو تاسی به فکر و کرئ چه د دی راز (قسم) نعمتونو تاسی مجه شکر ادا کوئ؟

#### وَلِسُكِيمُنَ الرِّيْءَ عَاصِفَةً تَجُرِي بِأَمْرِ ﴾ إلى الكريض الَّتِي بركنافِيها "

او (تابع کړی ؤ مونږ) سليمان ته باد توند (تيز) چه روانيده په حکم د ده (سليمان او رساوه به ئی) ځمکی (د شام ته) هغی ته چه برکت ايښی ؤ مونږ په هغی کښی،

تفسيو: حضرت سليمان عليه السلام داسى دعاء كړى وه ﴿ رَبِّ اغْوَيُلُ مُلْكَالَا يُشَيِّ لِأَمَا يَعُونُ اَ يَعُونُ اللهِ تعالىٰ ٢٣ جزء د (ص) د سورت (٣٥) آيت (٣) ركوع نو الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله على الله تعالىٰ تعالىٰ الله تعالىٰ ال

هوا او پیریان د ده تابع کړی وو. حضرت سلیمان علیه السلام داسی یو تخت تیار کړی ؤ چه د دولت له اعیانو او مشرانو سره به پری کیناسته او ضروری لوازم او سامان به ئی هم له خپل ځان سره اخیستل بیا به هوا راتله او هغه تخت به ئی په ډیره چابکی پورته کاوه، کله چه به هغه په مناسبه اندازه له ځمکی څخه پورته کیده بیا به هوا نرمیده او له ضرورت سره سم به کمی او زیاتی پکښی پیدا کیده لکه چه د (ص) د سورت په (۳۲) آیت (۳) رکوع (۲۳) جزء کښی راغلی دی ﴿ رُفَارِّکَیْکُامَالُ ﴾ له «یمن» څخه «شام» ته او له شام څخه یمن ته چه د یوی میاشتی لاره ده په (ه) کریو (کینتو) کښی رسیده تعجب دی چه د نن ورځی د عجیبو او غریبو هوائی جهازونو په زمانه کښی هم ډیر منحرفین له دی ډول (طریقه) واقعاتو څخه انکار کوی آیا هغه کار چه نن ورځ ئی یورپ والا د بخار او برق او نورو په ذریعه کولی شی، الله تعالیٰ ئی د خپل یو نبی له امله (وجی) په خپل قدرت سره نشی کولی بلکه کولی ئی شی.

#### وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْ عِلْمِينَ ٠

#### او يو مونږ په هر شي عالمان،

تفسیر: یعنی چه چا ته څه قسم امتیاز ورکول مناسب دی او له هوا او له نورو عناصرو څخه په څه ډول (طریقه) سره کار اخیستل کیدی شی.

#### وَمِنَ الشَّيْطِيْنِ مَنْ يَخُوُصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَالِكَ

او (تابع کړی وو مونږ ده ته) ځینی له شیطانانو څخه هغه چه غوټی به ئی وهلی (په سیند کښی) د ده دپاره او کول به ئی (نور ډیر) کارونه بی له دی نه

تفسیر: له شیاطینو څخه مراد سرکش پیریان دی، دوی د حضرت سلیمان علیه السلام له لوری مامور وو چه په لویو لویو سیندونو کښی غوبی ووهی او مرغلری، جواهر او نور بحری حاصلات د هغو له تل څخه راوکاړی، او په دغو پیریانو په ودانیو او نورو عمرانی کارونو کښی سخت او درانه کارونه وکړی د یوه لوی حوض په اندازه د مسو لګنونه (خانکونه) او لوی لوی دیګونه به ئی پری جوړول چه له سره به له خپله ځایه چا نشو خوځولی او له یوه ځایه بل ځای ته به ئی پری وړل او بارول او لاندی باندی به ئی سره کول او له ډیرو سختو څخه سخت کارونه به ئی تری اخیستل معلومیږی هغه حیرانوونکی کارونه چه الله تعالیٰ په دی زمانه کښی د مادی قوتونو په واسطه کوی دغه کارونه به ئی په واسطه کوی دغه کارونه په وخت کښی د مخفی او روحی قوتونو په ذریعه کول.

#### وَكُنَّا لَهُمُ خِفظِيْنَ ﴿

#### او وو مونږ دوی لره ساتونکی (له فساد څخه)

تفسیو: یعنی موند په خپل کامل قدرت دغه شیاطین په داسی شان د حضرت سلیمان علیه السلام په قبضه او قید کښی تینگ، مضبوط او بند ساتلی وو چه هر څه ئی غوښتل هغه به ئی ورباندی د بیگار په ډول (طریقه) کول او دوی له سره حضرت سلیمان ته هیڅ یو ضرر نشو رسولی که نه د بنیادم به څه زور او قوت وی چه داسی یو شریر مخلوق په خپله قبضه کښی په سختو څنځیرونو کښی بند وساتی 

﴿ وَّالْخَیْنُ مُقَرِّیْنُ مُقَرِّیْنُ مُقَرِّیْنِ مُقَالِکُهُ اَلْکُهُ اَلَّکُهُ اَلَّکُهُ اَلَٰکُهُ اَلَٰکُهُ اَلَٰکُهُ اَلَٰکُهُ اِللّٰکُهُ اِللّٰکُهُ اِللّٰکُهُ اِللّٰکُهُ اِلَٰکُهُ اِللّٰکُهُ اِللّٰکُلُونُ اِللّٰکُهُ اِللّٰکُهُ اِللّٰکُهُ اِللّٰکُهُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُهُ اِللّٰمُ اِللّٰکُهُ اِللّٰکُهُ اِللّٰکُونُدُ اِلّٰکُونُهُ اِللّٰکُونُونُ کُنْکُونُ اِللّٰکُونُونُ کُونُ اِللّٰکُونُونُ کُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُهُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اللّٰکُهُ اِللّٰکُهُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِلْکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِلْکُونُ اِللّٰکُ اِللّٰکُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِلْکُونُ اِلْکُونُ اِلْکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِلْکُونُ اِللّٰکُونُ اِللّٰکُونُ اِلْکُونُ اِلَالِلْکُونُ اِلِمُونُ اِلْکُونُ اِلْکُونُ اِلْکُونُ اِلْکُ

## وَآيُونَ اِذُ نَادَى رَبَّهُ آنِي مَسَنِى الصُّرُّو آنت آرَحَمُ الرِّحِمِينَ ﴿ قَاسُتَجَبُنَالَهُ فَكَشَفْنَامَا لِهِ مِنْ ضُرِّ وَالتَّيْنَهُ آهُلَهُ وَمِثْلَهُمُ مَّعَهُمُ رَحْمَةً مِّنْ عِنْدِنَا

او (یاده کړه ای محمده! قصه د) ایوب کله چه ندا غږ ئی وکړ رب خپل ته چه بیشکه زه رسیدلی دی ماته ضرر (رنځ او سختی په بدن کښی) او ته ډیر مهربان ئی له ټولو مهربانانو څخه. پس قبوله کړه مونږ دعاء د ده پس لری کړ مونږ هغه چه ؤ په ده باندی له (بدنی او مالی) ضرره او ورکړ مونږ دغه (ایوب) ته اهل د ده او په مثل د هغوی له هغوی سره په رحمت سره له نزده زمونږ

تفسير: حضرت ايوب عليه السلام ته الله تعالىٰ به دنيا كنبي له هر حيثه آرامي او هوسائي (راحت) ورکړی وه ځمکه، کښت، (فصل) مال مالداری، مریان، وینځی، صالح اولاد او ښه په زړه يوري ښځه ئي ورکړي وه حضرت ايوب عليه السلام د الله تعاليٰ لوي شکر کوونکي بنده وو. لیکن الله تعالیٰ دی یه ابتلاء او ازموینه کښی واچاوه کښتونه (فصلونه) ئی وسوځیدل، رمی او گلی ئی تباه شوی، اولاد ئی تر چت لائدی مره شول، تول دوستان آشنایان او خپلوان تری بیل شول، د ده په وجود سختي داني وختلي او چينجي ئي وکړل له دغومره مالونو، شتو، نوکرانو، خپلو او خپلوانو څخه یواځی د ده یوه ښځه ورسره ملګری پاتی وه بالاخره دغه خواره هم ستړی ستومانه او زړه تنګی شوه مګر حضرت ايوب عليه السلام همغسی چه په نعمت کښی د پاک الله شکر کوونکی بنده و په زحمت او ابتلاء کښی هم صابر پاتی شو کله چه د ده تکلیف او اذیت او د دښمنانو شماتت له حده تير شو بلکه دوستانو هم په داسي ويناؤ باندې شروع وکړه چه یقیناً ایوب علیه السلام د کومی داسی سختی ګناه مرتکب شوی دی چه د هغی له اثره یه داسی سخته بلا اخته دی نو دلته حضرت ایوب علیه السلام لاس په دعا شو چه ﴿ وَٱيُوْبَاذُنَادْىرَبُّهُ ٓ إِنَّى مَشَىٰىَالصُّرُوَانَتَ اَرْحَمُواللِحِمِیْنَ ﴾ هم دا چه ده د خپل رب یه دربار کښی دا سوال وکړ. سم د لاسه د رحمت سیند په جوش او چپو شروع وکړه الله تعالیٰ ده ته د مړو اولادونو پر ځای يو په دوه اولادونه وركړل او د ځمكې څخه ئې چينه راويستله حضرت ايوب عليه السلام له هغې څخه اوبه ومحسلی او هم ئی ورباندی ولمبل سم د لاسه روغ رمت شو او تول تکلیفونه ئی لری شول لکه چه په حدیث کښي راغلي دی د سرو زرو ملخان ئې ورباندې وورول، لنډه دا چه له هر حیثه ورته د ارامتیا اسباب برابر شول.

اقترب للناس(١٧) الأبيآء(٢١)

ځينی مفسرين داسی ليکی چه هغه مړه اولادونه ئی بيرته ورته ژوندی کړل او په مثل د هغو نمسی ئی چه مړه شوی وو بيرته ورته ژوندی کړل.

#### وَذِكْرِي لِلْعِيدِينَ ﴿

او نصیحت دپاره د عبادت کوونکو (هر څوک چه داسی صبر کوی هم داسی نتیجی به هم مومی)

تفسیر: یعنی په ایوب علیه السلام د دغی مهربانی کیدلو په اثر تولو بندگی کوونکو ته لوی پند او نصیحت او یو مهم یادگار پاتی شو چه هر کله په کوم یو نیک بنده په دنیا کښی کومه تنگسه یا مصیبت راشی ښائی چه د ایوب علیه السلام په شان صبر، استقامت، ثبات او استقلال وښئی او یوازی خپل پروردگار ته دعای او ندای وکړی یقین دی چه الله تعالیٰ به پری د عنایت نظر وکړی او یوازی د داسی یوی ابتلای له لیدلو څخه نه ښائی چه څوک داسی گومان وکړی چه البته دغه بنده د الله تعالیٰ په دربار کښی مبغوض دی

#### وَالسَّلْعِيْلَ وَإِدْرِيْسَ وَذَا ٱلْكِفْلِ كُلُّ مِينَ الصَّبِرِيْنَ أَنَّ

او (یاده کړه ای محمده! قصه د) اسمعیل او ادریس او ذوالکفل، دغه تول دی له صبر کوونکو څخه (په طاعت او مصیبت او له معصیت څخه)

تفسیر: یعنی دغه نیک بنده گان می یاد کرئ د اسمعیل او ادریس علیهما السلام ذکر پخوا له دی نه د (مریم) په سورت کښی تیر شو د «ذاالکفل» په نسبت اختلاف دی چه نبی ؤ لکه چه د انبیاؤ په ډله کښی د هغه له یادولو څخه څرګندیږی نو دغه به یا الیاس یا یوشع یا زکریا وی یا یوازی یو صالح سړی ؤ. وائی چه دی د یو چا ضامن شوی ؤ او د هغه له امله (وجی) څو کاله بندی پاتی شو او خاص د خدای جل جلاله دپاره ئی دغه تکلیف وګاله (برداشت کړو) .

تنبیه: د امام احمد په مسند او جامع الترمذی کښی د یو سړی قصه راغلی ده چه پخوا ډیر سخت بدکار، فاسق او فاجر ؤ او وروسته تائب شو الله تعالیٰ په هم دی دنیا کښی د هغه د مغفرت زیری خلقو ته ورکړ د هغه نوم په حدیث کښی «کفل» راغلی دی ظاهراً دا هغه ذوالکفل نه دی چه د هغه ذکر په قرآن کښی راغلی دی، والله اعلم. زمونږ د زمانی د ځینو مصنفینو خیال دی چه ذوالکفل هم هغه دی چه ورته «حزقیل» هم وائی (والله تعالیٰ اعلم).

اقترب للناس(١٧) الاببيآء(٢١)

# وَآدُخَلَنْهُمُ فِي رَحُمَنِنَا ﴿ اِنْهُمُ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ وَذَاللَّهُونِ إِذَ ذَهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ آنَ لَنَ نَقُور حَلَيْهِ وَذَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْكُلْتِ آنَ لَا اللهُ اللَّا اَنْتَ سُبُحٰنَكَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

او داخل کړی وو مونږ دوی په رحمت خپل کښی (چه نبوت او جنت دی) بیشکه چی دوی دی له صالحانو نیکانو کاملانو او (یاد کړه ای محمده! قصه د) خاوند د ماهی کله چه لاړ حال دا چه په قهر ؤ (په قوم خپل) پس ګومان ئی وکړ چه له سره به نشو مونږ قادر په نیولو د ده (یا ګومان ئی وکړ چه له سره به تنګی نه راولو په ده .) پس غږ ئی وکړ په تیارو کښی داسی) چه نشته بل برحق معبود مګر ته ئی (یوازی) پاکی ده تا ته له عیبونو بیشکه چه زه وم له ظلم کوونکو څخه (په خپلو تللو کښی بی له اذن څخه)

تفسير: يونس عليه السلام ته ئي «ذاالنون \_ ماهي والا» وويل چه لنده قصه ئي دا ده الله تعالىٰ يونس عليه السلام د «نينویٰ» د ښار په طرف چه د موصل له مربوطاتو څخه دی مبعوث کړی ؤ چه د هغه ځای خلق له بت پرستئ څخه منع کړی او د حق په طرف بلنه ورکړی مګر هغوی له سره د يونس عليه السلام خبرو ته غوږ كينښود بلكه ورځ په ورځ د دوى عناد او تمرد لا پسى زیاتیده آخر حضرت یونس علیه السلام د هغوی به حق کښی ښیرا وکړه او دی پخپله د دوی له ناپاکو حرکاتو څخه خفه او په ډير قهر او غضب سره له ښاره ووت او د الله تعالیٰ حکم ته ئی انتظار ونه کړ او له خپل قوم سره ئي وعده وکړه چه درې ورځي وروسته به ير تاسي د الله تعاليٰ عذاب نازل شي، د يونس عليه السلام د وتلو څخه وروسته د ده قوم ويوهيد چه د نبي سيرا بیاثره نه یاتی کیږی او هرومرو (خامخا) بر مونږ آفت نازلیدونکی دی، ممکن چه د عذاب څه آثار به هم دوی ته ورڅرګند شوی وی نو ځکه دوی ګرد (ټول) سره وویریدل. لوی واړه سره له حیواناتو له خپلو کورونو څخه ووتل او په یوه ځنګل کښې ننوتل او میندې له کوچنیانو (بچو) څخه بیلی کړی شوی او ګرد (ټول) الله تعالیٰ ته په ژړا او واویلا شول، د کوچنیانو (ماشومانو) میندی، لوی او واړه ټول داسې په ژړا او انګولا شول چه ټول صحرا او بیدیا د دوی له شور او غوغا، زاری او دعاگانو څخه ډکه شوه، او د دغه ښار گردو (تولو) خلقو په ډير اخلاص او صداقت سره تویه وویستله او تول بتان ئی مات کړل او د الله تعالیٰ د اطاعت او عبادت کلک عهد ئی و کړ او د حضرت یونس علیه السلام په لتون کښی شول که چیری مو وموند نو د ده د حکم

اقترب للناس(١٧) الأبيآء(٢١)

او ارشاد متابعت به کوو، نو الله تعالیٰ هغه راتلونکی عذاب د دوی له سره ستون (واپس) کړ. لکه چه جزء ۱۱ د یونس د سورت په ۹۸ آیت (۱۰ رکوع) کښې ئي ویلي دی ﴿ فَاوَلَا كَانَتَ قَرْيَةُ اللَّهُ فَعَنَوَ إِلِيمَاتُهُ مَالْا قَوْمَ يُونُنُ لَكُمَّا اللَّهُ اكْتُفْعَا حُهُوْمَنَا الْالْوَى الْمَيْوَ اللَّهُ الْمُتَعَالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّالِي اللّلْمُلْلِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا له یوی خوا چه یونس علیه السلام له خپلی قریی څخه ووت او له يوی ډلی سره په يوی بيړی کښې سور شو کله چه دغه بيړی د سيند منځ ته ورسيده د ډوبيدلو نښي پکښي څرګندی شوی، بيړی چلوونکي د بيړی د سپکولو په چرت (خيال) کښي شو او داسی ئی غوښتل چه کوم يو سړی دی په سيند کښي وغورځاوه شي يا له خپلو مفروضاتو سره سم ئی داسی گومان و کر چه یه دغی بیری کښی داسی کوم مرئی سور دی چه له خپل بادار (مالک) څخه تښتيدلی دی نو ځکه د داسې سړی د معلومولو له پاره ئي چه په سيند کښي وغورځول شي یچه (قرعه) واچوله نو دغه یچه (قرعه) د یونس علیه السلام په نامه ووته او دوه دری ځلی دغه وضعیت تکرار شو خو هر ځل به د هم دغه یونس علیه السلام په نامه یچه (قرعه) راوتله، د دغه وضعیت په لیدلو، یونس علیه السلام خپل ځان سیند ته وغورځاوه، سم د لاسه یو ماهی راغی او هغه ئی ښوی (روغ) تير کړ، الله تعالیٰ ماهی ته حکم وکړ چه يونس پخپله ګيډه کښي وساته چه د هغه يوه ويښته ته ضرر ونه رسيږي، دا ستا روزي نه ده بلکه مونږ ستا ګيډه د ده دیاره بندیخانه کرځولی ده، دی پکښی محفوظ وساته، په دغه وخت کښی یونس علیه السلام د الله تعالىٰ يه دربار كښى داسى دعاء وكړه ﴿ لَاَالٰهَ اِلاَانْتُسُبُحْنَكَ ۚ إِنَّ كُذَّتُ مِنَ الظّلِمِيْنَ ﴾ او په خپله خطا ئی اعتراف وکړ چه بیشکه ما تلوار وکړه، او ستا د حکم راتګ ته می انتظار ونه کړ او په خپل سر می خپل امت او د هغوی ښار پری ښود، که څه هم د يونس عليه السلام دغه غلطي يوه اجتهادي غلطي وه چه د امت دياره معاف ده مگر د انبياؤ تربيت او تهذیب له عامو خلقو څخه ممتاز وی په داسې یوه معامله کښې چه د وحي د نزول امید وی بې له انتظاره د ښار څخه وتل او خپل قوم بي سره پريښودل د يوه نبي له شان سره لايق نه ؤ (فنادي فی الظلمات ـ پس غبر ئی وکړ په تیارو کښی یعنی د سیند په ژورو او د ماهی په ګیډه او د شپى يە تيارو كىبى، داسى چە ﴿ لَآلِلهُ إِلَّالْتُكَانُّتُ اللَّهُ اِلنَّالْمُ الْكَانُتُ اللَّهُ اللّ نشته بل برحق معبود مگر هم دا ته ئی، پاکی ده یوازی تاته له عیبونو بیشکه زه وم له ظلم کوونکو څخه په تګ خپل کښي) يعني زما خطا راوېښه بيشکه چه له ما ځيني غلطي صادره شوی ده یه هم دغه حرکت دغه سختی او ابتلا بری راغله، خو ئی توبه وویسته او نجات ئی وموند او هغه ماهی د الله تعالیٰ په اراده د سیند غاړی ته خپله خوله د باندی وویسته او دی ئی روغ رمټ له خپلې ګیدی څخه د باندی وغورځاوه دی خپل قوم ته روغ او جوړ بیرته ورغی او په خبله هم هغه مقدسه وظيفه مشغول شو ﴿ فَظَنَّ إِنَّ كُنْ تَقُورَعَكِيهِ ﴾ پس گومان ئى وكړ، الخ) یعنی داسی خیال ئی وکړ چه مونډ به په دغه حرکت له ده څخه هیڅ یوه پوښتنه نه کوو یا داسی له مونږ څخه وتښتید لکه چه څوک داسی ګومان وکړی چه اوس به می هیڅوک ونه نیولی شی او نه به می بیرته راوستی شی گواکی چه دی له هغه کلی څخه ووت لکه چه زمونږ له قدرت

نه ووت، دا مطلب نه دی چه معاذ الله یونس علیه السلام به په واقع کښی داسی خیال کړی وی، داسی خیال خو د یوه ادنی مؤمن په زړه کښی هم نه پیدا کیږی بلکه مطلب دا دی چه دغه صورت حال داسی ؤ چه له هغه څخه داسی یوه مفکوره پیدا کیدی شوه. د الله تعالیٰ عادت دی چه دی د کاملینو یو ډیر ادنیٰ ښوئیدل په ډیره سخته پیرایه (اسلوب) سره اداء کوی لکه چه مونږ پخوا له دی نه په څو څو ځایونو کښی لیکلی دی او په دی سره د کاملینو تنقیص نه بلکه د دوی شان او جلال څرګندیږی چه د دومره عظمت سره سره ولی دومره لږ هم وښوئیږی.

### فَاسْتَجَبْنَالَهُ وَنَجَّبْنُهُ مِنَ الْغَيِّرِ وَكَنَالِكَ نُعْجِى الْمُؤْمِنِينَ ٥

پس قبوله کړه مونږ دعاء د دغه (يونس) او نجات مو ورکړ دغه (يونس) ته له غمه (د سيند او ماهي) او هم داسي (چه يونس ته مو نجات ورکړ) نجات ورکوو مونږ مؤمنانو ته

قفسیو: یعنی نجات د یونس علیه السلام سره مخصوص نه دی هر هغه ایمان داره چه په هم دغه شان مونږ وبولی مونږ هغه ته هم له بلیاتو څخه نجات ورکوو. په احادیثو کښی د دی دعاء ډیر فضیلت راغلی دی او امت د سختیو او مصیبتونو په وخت کښی تل دغه دعا ډیره مجربه مونللی

### وَزَكُرِتِيا إِذُ نَادَى رَبَّهُ رَبِّ لَا تَنَدُرُنِ فَرُدًا وَٱنْتَ خَيْرُ الْوُرِثِينَ ٥

او (یاده کړه ای محمده! قصه د) زکریا کله چه غږ وکړ رب خپل ته (داسی چه) ای ربه زما مه پریږده ما یوازی (بی اولاده) او ته ئی غوره له (ګردو (ټولو)) وارثانو نه.

تفسیو: یعنی داسی اولاد راکړی چه وروسته له ما د قوم دینی خدمت وکړی شی او زما د دغو تعلیماتو د خورولو د عهدی څخه ووتلی شی. لکه چه د مریم د سورت په تفسیر کښی مو لیکلی دی کله چه زکریا علیه السلام داسی وارث غوښته چه په «یرثنی ویرث من آل یعقوب» (د مریم (۱) رکوع) کښی مذکور دی نو د هغه په تناسب سره ئی الله تعالیٰ هم په دغه نامه سره یاد کړ.

فَاسْتَجَبْنَالَةُ وَوَهَبْنَالَهُ يَعْلَى وَاصْلَحْنَالَهُ زَوْجَهُ وَاثْنَهُمُ كَانُوْ اللَّهِ مِعُونَ فِي الْخَيْرِعُونَ فِي الْخَيْرِتِ وَيَنْ عُونَنَارَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوْ الْنَاخْشِعِيْنَ ﴿

پس قبوله کړه مونږ دعاء د دغه (زکریا) او ومو باښه دغه (زکریا) ته یحیٰی او صالحه مو کړه ده ته ښځه د ده (د ولادت له پاره له شنډوالی څخه وروسته) بیشکه دغه (مذکور انبیاء) وو دوی چه تلوار به ئی کاوه په (کولو د نیکو عملونو او طلب) د خیراتونو او بللو به ئی مونږ له جهته د مینی (د ثواب) او له جهته د ویری (د عذاب) او وو دوی خاص مونږ ته ویریدونکی متواضع

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د حضرت زکریا علیه السلام شنده ښځه پخپل فضل او کرم سره د ولادت وړ (لائق) او قابله وګرځوله. ځینی متصوفین وائی هر څوک چه پاک الله د خوف یا د توقع له امله (وجی) یاد کړی هغه اصلی محب نه دی له دغه آیت نه د دغی مفکوری غلطی څرګندیږی له انبیاؤ څخه پورته د الله تعالیٰ محب څوک کیدی شی.

# وَالَّتِيُّ أَحْصَنَتُ فَرُجَهَا فَنَفَخُنَا فِيهَا مِنُ رُّوُحِنَا وَ الَّتِيُّ أَحْصَنَتُ فَرُجَهَا فَنَفَخُنَا فِيهُا مِنُ رُّوُحِنَا وَجَعَلُهُمَا وَابْنَهَا اللَّهُ لِلْعَلَمِينَ ﴿

او (یاده کړه ای محمده! قصه د) هغی (جینئ مریمی) چه پاک ئی ساتلی ؤ اندام خپل (له نکاح او له سفاح څخه) پس پوکړ مونږ په (ګریوان د) هغی کښی له روحه خپله او ومو ګرځوله دغه (مریمه) او زوی د دی (عیسیٰ) دلیل (د کامل قدرت خپل) دیاره د خلقو

تفسیر: یعنی د حضرت بی بی مریمی رضی الله تعالیٰ عنها په نس کښی چه له نکاح او سفاح او له حلالو او حرامو دواړو طریقو څخه محفوظه وه حضرت عیسیٰ علیه السلام ئی «چه په روح الله» سره ملقب دی پیدا کړو د حضرت عیسیٰ علیٰ نبینا وعلیه الصلوٰة والسلام د آیت او دلیل والی ذکر پخوا له دی نه د آل عمران او د مریم په سورتونو کښی بیان شوی دی.

### إِنَّ هَٰذِهُ أُمَّتُكُو أُمَّةً وَاحِدَةً وَالْمِدَةُ وَأَلَاكُمُ فَاعْبُدُونِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاحْدُهُ وَالْمَالُولُ وَالْمُدُونِ

په تحقیق دا ملت (د توحید ملت او د اسلام دین) ستاسی، ملت یو دی (چه په دغه دین متفق دی تول انبیاء) او زه رب ستاسی یم پس عبادت کوئ زما (خاص نه د بل). تفسیو: یعنی الله تعالیٰ یو دی او ستاسی د دین اصول هم یو دی، کرد (تول) انبیاء علیهم السلام هم د دین په اصولو کښی داسی سره یو دی چه هر هغه تعلیم چه یو ئی ورکوی هغه بل هم د هغه تصدیق او تائید کوی کوم اختلافات چه په فروعو کښی د زمانی او مکان د اختلاف له کبله (وجی) منځ ته راځی هغه عین مصلحت او حکمت دی، مذموم اختلاف هغه دی چه په اصولو کښی وی، نو ځکه لازمه ده چه تول سره په ګډه د خدای جل جلاله بندگی وکړو او په کومو اصولو کښی چه تول انبیاء سره متفق دی هغه تول په یو طاقت تینگ ونیسو.

### وتفطعوا أمرهم بينهم

او توتی توتی کړ (دغو پخوانیو امتونو) کار (د دین) خپل په منځونو خپلو کښي،

تفسیر: موند خو د اصولو په اعتبار تولو ته یو دین ورکړی ؤ خو خلقو پکښې په خپله اختلاف پیدا کړ او هغه دین ئي سره توتي توتي کړ او په خپلو کښې ئي سره نفاق او شقاق پیدا کړ.

### كُلُّ إِلَيْنَارِجِعُونَ ۖ

تولی فرقی موند ته راتلونکی دی (نو جزا به ورکړو دوی ته)

تفسیر: یعنی کله چه زموند حضور ته راشی نو تول اختلافونه به هلته سره فیصله شی. هر یوه ته به د هغه د عملونو جزاء ورکړی شی چه تفصیل به ئی په راتلونکی آیت کښی راشی.

### فَنَنُ يَعْمَلُ مِنَ الطَّلِحْتِ وَهُوَمُؤُمِنٌ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ وَإِثَالَهُ كُتِبُونَ ﴿

پس هر خوک چه عمل وکړی له نیکو (کارونو) څخه حال دا چه دی مؤمن وی نو نشته بی قدری ضیاع د کوشش د ده (او زیار (محنت) ئی نه ضایع کیږی) او بیشکه مونږ دغه (کوښښ د ده) لره لیکونکی یو.

تفسیر: یعنی د هیچا محنت او زیار (کوشش) نه ضایع کیږی، د نیکی خوږه میوه به مؤمنانو ته ورسیږی، هیڅ یوه نیکی به هم نه ضایع کیږی. هر وړوکی او لوی عمل مونږ د دوی په عملنامه کښی لیکو چه د قیامت په ورځ کښی به پرانستلی شی.

### وَ حَرْمُ عَلَى قَرْيَةِ اَهْلَكُنْهَا أَنَّهُمُ لَا يَرْجِعُونَ ﴿ حَتَّى إِذَا فُتِحَتُ يَا جُوْجُ وَمَا جُوْجُ وَهُمُ مِّنَ كُلِّ حَدَيِبَ يَنْسِلُونَ ﴿

او حرام (منع) دی پر (اهل د) هر هغه کلی چه هلاک کړی دی مونږ دوی لره (دا کار) چه بیشکه دوی به نه راځی بیرته (مونږ ته د جزاء یا چه راشی بیرته دنیا ته د توبی او معذرت دپاره). تر هغه پوری کله چه پرانستلی شی یأجوج او مأجوج (او دیوال ئی له مخه لری شی) او دوی به له هری لوړی (وچتی) څخه ګړندی راکوزیږی،

تفسیو: لومړی د نجات موندونکو مؤمنانو ذکر ؤ بالمقابل په دی آیت کښی د هلاک کیدونکو کفارو ذکر دی یعنی هغه کفار چه د هغو دیاره تالا کیدل او هلاک او تباهی مقدره شوی ده نو هغوی له سره له خپل کفر او عصیان څخه لاس نه اخلی او نه توبه وباسی او نه د الله تعالیٰ په طرف رجوع کوی او نه کله هغوی بیرته دنیا ته به دی مقصود راوستل کیدی شی چه دلته د خپلو تیرو تقصیراتو تلافی وکړی نو هغوی څرنګه د خپل خلاصون او نجات توقع کولی شی د هغوی دیاره خو یوازی یو وخت باقی دی کله چه هغوی دوهم ځلی ژوندی او د یاک الله یه طرف رجوع کوی او بر خپلو تجاوزاتو او تقصیراتو معترف کیږی او د ندامت او پښیمانی اظهار کوی مګر په هغه وخت کښي به پښيماني هيڅ په کار ورنشي، دغه د قيامت وخت دی چه د هغه له نژدی مبادیو څخه یو د «یأجوج مأجوج» خروج دی چه د عیسیٰ علیه السلام له نزول څخه وروسته به د «ذوالقرنین» سد ماتوی او د یأجوج مأجوج لښکر به لوی هجوم او یرغل (حمله) راوړی دغه خلق به د خپل کثرت او ازدحام له کبله (وجی) په ټولو لوړو (وچتو) او ژورو (خکته) داسی خواره شی چه څوک هری خوا ته سترګی اړوی نو دوی به وینی، د دوی دغه بی مثله سیلاب او هجوم به یه داسی شدت گرندی راروان وی چه هیخ یو انسانی قدرت به د دوی مخه نشی نیولی او داسی به سکاری چه د هری یوی غوندی او هر یوه غره نه د دوی لسکری راښوئيږي او رارغړي، د «الکهف» د سورت په آخر کښي مونږ د دې قوم په باب څه ليکلي دي هلته دي وكتلي شي.

### وَاقْتَرَبَالُوَعُدُالُحُقُّ فَإِذَاهِى شَاخِصَةٌ ٱبْصَارُ الَّذِيْنَ صَامَا الْحَدِيْنَ ﴿ كَا الْمِيْنَ ﴿ كَا الْمِلْمِينَ ﴿ كَا الْمِلْمِينَ اللَّهِ مِنْ هَٰذَا بَلُ كُنَّا ظُلِمِيْنَ ﴿ اللَّهِ مِنْ هَٰذَا بَلُ كُنَّا ظُلِمِيْنَ ﴿

او نژدی شوه وعده حقه (قیامت) پس ناخاپه قصه دا ده چه تیغی (بوټی) به وتلی پاتی وی سترګی د هغو کسانو چه کافران شوی دی، (او وائی به) ای هلاکه زمونږ راحاضر شه دغه دی وخت دی په تحقیق وو مونږ په غفلت کښی له دغی ورځی (له حقی وعدی په دنیا کښی) بلکه وو مونږ ظالمان (په خپل ځان په کفر سره)

تفسیر: یعنی کله چه د جزای او سزای وعده رانژدی شی په دغه وخت کښی به د منکرانو سترګی د هیبت او ویری له شدته رډی بډی، تیغی او بوتی ختلی وی. او په خپل جهل او غفلت به د افسوس او حسرت نه منگولی مروړی او وائی به افسوس چه موند له داسی لوئی ورځی څخه ولی بی خبره او غافل پاتی شوی وو چه په دغسی سختیو او مصیبتونو کښی مبتلا او اخته شوو، کاشکی موند په دنیا کښی له دغه آفت څخه د نجات څه فکر کړی وی.

﴿ بَلُ كُتَاظِلِينَ ﴾ بلكه وو موند ظالمان په خپل ځان په كفر سره) يعنى دى ته موند څنگه بى خبرى ويلى شو ځكه چه انبياؤ عليهم السلام خو په صافو ښكاره ؤ الفاظو سره موند ته له دغى ورځى او له دغى لوئى پيښى څخه خبر راكړى ؤ ليكن موند په خپله پخپلو ځانونو ظلم او تيرى وكړ چه د هغوى خبرو ته مو غود كينښود او په خپلو شرارتونو او گناهونو مو اصرار او مداومت كاوه.

### إِنَّكُوْ وَمَا تَعَبُ لُونَ مِنْ دُونِ اللهِ حَصَبْ جَهَ لَهُ ۖ أَنْ تُولَهَا وَرِدُونَ ١٠٠٠

بیشکه تاسی او هغه (بتان، شیطانان) چه عبادت ئی کوئ تاسی بی له الله څخه خس (خشاک) د دوزخ یئ، تاسی (له معبودانو خپلو سره) دی دوزخ ته ننوتونکی یئ

تفسیر: دا خطاب د معظمی مکی مشرکانو ته دی چه بت پرستی به نی کوله یعنی تاسی تول به له دغو خپلو باطلو معبودانو سره د دوزخ خس او خاشاک شئ! ﴿ وَتُورُهُاالنَّاسُ وَائِحَارَةٌ ﴾ د البقره (٣) رکوع. د دی معنی داسی نه ده چه بتان به معذب کیږی بلکه غرض نی دا دی چه په بت پرستانو دی زیات حجت قائم شی لکه چه وروسته وائی ﴿ لَوُگَانَ آمَـُوُلَا اللهُ مَالَدَدُومَا اللهُ مَالَدُورُهُ اللهُ اللهُ مَالَدُ ﴾ او د دوی حسرت به ډیر او حماقت به ئی لا واضح او څرګند (ښکاره) شی له

اقترب للناس(١٧) الأنبيآء(٢١)

چا څخه چه دوی د خیر هیله (امید) او توقع کوله کله چه دوی خپل ځان نشی خلاصولی نو زمونږ حفاظت به څنګه وکړی

تنبیه: له ﴿ وَمَا تَعَبُّ لُوُنَ وَسُنَ دُوْنِ اللهِ ﴾ څخه مراد دلته یوازی اصنام دی ځکه چه خطاب هم دغو د بتانو عابدانو ته دی لیکن که «ما» عامه شی نو (بشرط عدم المانع) قید به معتبر وی. یعنی که په دغو فرضی معبودانو کښی د اور د دخول څخه کوم مانع نه وی نو هغوی به هم له خپلو عابدانو سره یو ځای د دوزخ خس او خاشاک کیږی، مثلاً شیاطین، اصنام باقی حضرت مسیح، حضرت عزیر او ملائکة الله علیهم السلام چه دوی هم د ډیرو خلقو له پلوه معبودان درول شوی دی نو د دغو ذواتو مقبولیت او وجاهت مانع دی چه معاذ الله په دغه عموم کښی شامل کړی شی. له دی کبله (وجی) ئی تصریحاً وویل ﴿ اِنَّ الَّذِیْنَ سَبَقَتُ لَهُمُّ مِیْتَا الْحُسُنَیِّ الْوَلَمْ لِکَافَیْنَ اللهُ بُوه نوانو کنی شامل کړی شی. له دی کبله (وجی) ئی تصریحاً وویل ﴿ اِنَّ الَّذِیْنَ سَبَقَتُ لَهُمُّ مِیْتَا الْحُسُنَیِّ الْوَلَمْ لَاکُونَیْنَ سَبَقَتُ لَهُمُّ مِیْتَا الْحُسُنَیِّ الْوَلَمْ لَاکُونِیْنَ سَبَقَتُ لَهُمُّ مِیْتَا الْحُسُنَیِّ الْوَلَمْ لَاکُونَیْنَ سَبَقَتُ لَهُمُ مِیْتَا الْحُسُنَیِّ الْوَلَمْ لَاکُونِیْنَ سَبَقَتُ لَهُمُ مِیْتَا الْحُسُنَیِّ الْوَلَمْ لَاکُونِیْنَ سَبَقَتُ لَهُمُ مِیْتَا اللهُ الله نو په زړه پوری خبره دا ده چه د «ما» عموم په غیر ذوالعقولو

### لَوْكَانَ هَـُؤُلِّمَ الِهَةُ مِّاوَرَدُوْهَا وَكُلُّ فِيهَا خَلِدُوْنَ @

که چیری وی دغه (بتان شیطانان په رښتیا سره) معبودان نو نه به وو داخل شوی په دی دوزخ کښی او دا ټول (بتان او بت پرستان) به په دی دوزخ کښی تل پراته وی

تفسير: يعنى دغه تول عابدان او باطل معبودان به تل تر تله په دوزخ كښي پراته وى.

### لَهُمُ فِيْهَا زَفِيْرُولُهُمُ فِيْهَا لَايَسْمُعُونَ ۞

وی به دغو (عابدانو) ته په دغه (دوزخ) کښی چغی سوری او دوی به په دی دوزخ کښی نه اوری هیڅ (شی د دوزخ د شور ماشور له سببه).

تفسیر: یعنی د هول او هیبت له شدت او د عذاب له سخت تکلیف او د خپلو چغو او کریکو له شورماشور څخه به هیڅ شی نه اوری. له ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه څخه روایت دی چه یو داسی وخت به راشی چه هر یو دوزخی به د اوسپنی په یوه صندوق کښی بند کړی شی او له پاسه به پری میخونه تک وهل شی او د دوزخ په اعماقو (ژورو) کښی به واچولی شی، ښائی چه په دی وخت کښی دغه هیڅ نه اوریدل د دغه دوزخی حال وی د دی آیت د نزول په اثر مشرکان سخت خفه شول نو اعتراض ئی وکړ چه آیا عزیر او مسیح او ملائک چه ځینی ئی خپل معبودان دروی هم په دوزخ کښی لویږی؟ نو دغه مبارک آیت نازل شو.

اقترب للناس(١٧) الأنبيآ (٢١)

### إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتُ لَهُمْ مِّنَّا الْحُمْدُ فَيْ الْوَلِّيكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ اللَّهِ الْوَلِّيكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ

بیشکه هغه کسان چه ړومبی شوی ده دوی ته له (جانبه د) مونږه نیکه مرتبه (سعادت، نجات) دغه کسان به له دی دوزخ څخه لری کړی شوی وی.

تفسیر: یعنی یو ځل به د صراط له پل څخه تیریږی، بیا به تل له دوزخ څخه لری اوسیږی او د تیریدلو په وخت کښی به هم، د دوزخ له تکلیف، الم او درد څخه بیخی خلاص وی.

### لاَيْبَمَعُونَ حَسِيْسَهَا وَهُمْ فِي مَااشَتَهَتَ اَنْفُسُهُمْ خَلِلُ وَنَ ﴿

نه به اوری دغه (جنتیان) غږ د (لمبو د) دوزخ او دوی په هغو نعمتونو کښی چه غواړی ئی نفسونه د دوی تل به وی.

تفسیر: یعنی جنتیان به له دوزخ محخه دومره لری وی چه د دوزخ د اور ډیر یو نری غږ هم د دوی غوږو ته نه رسیږی او په نهایت عیش او آرامی سره به په جنت کښی مزی کوی او له هر راز (قسم) نعمتونو څخه به دوی خوند اخلی.

### لاَيَعَزُنْهُمُ الْفَزَعُ الْأَكْبَرُ وَتَتَلَقَّهُمُ الْمَلَيِّكَةُ هَٰ فَالْيُومُكُورُ الْيَكِنُ لُمُ الْمَلَيِّكَةُ هَٰ فَالْيُومُكُورُ الَّذِي كُنْتُونُو عَدُونَ اللَّهِ مَا لَمُ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالِمُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

نه به خفه (غمجن) کوی دوی (جنتیان) ویره ډیره لویه (هم لکه آخره نفخه او یا د دوزخ خوا ته روانیدل) او ملاقات به کوی له دوی سره پرښتی (استقبالاً، او وائی به) دا ورځ د (ثواب د) ستاسی ده هغه چه وئ تاسی چه وعده درسره کړی شوی وه (په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی په هغه ورځ چه تول مخلوق په سخته ویره او هیبت کښی وی الله تعالیٰ به تول جنتیان له غم او خفګان څخه محفوظ وساتی یعنی له قبرونو څخه د نیکانو د راپاڅیدلو یا جنت ته د ننوتلو په وخت کښی به پرښتی د هغوی استقبال کوی او ورته به وائی د هغه دائمی مسرت او راحت وعده چه له تاسی سره کړی شوی وه نن د هغی د پوره کیدلو وخت راغلی دی.

### يَوْمَنَطْوِى السَّمَاءَ كَطِي السِّجِلِّ لِلْكُنْتُ كَمَابِدَ أَنَّا أَوَّلَ خَلْقِ تَغِيْدُ لَا وَعُدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُتُ فَعِلِينَ ﴿

(یاده کړه ای محمده!) هغه ورځ چه راونغاړو آسمان لکه نغښتل د سند، طومار دپاره د لیکل شویو کاغذونو لکه چه ابتدا کړی ؤ مونږ اول پیدایښت بیا اعاده کوو ئی وعده ده په مونږ، بیشکه مونږ یو کوونکی (د هغه موعود کار)

تفسیر: ځینو مفسرینو د دی آیت ترجمه داسی کړی ده او یاده کړه هغه ورځ چه راونغاړو، مونږ له بیخه دا آسمان لکه نغښتل د صحیفی دپاره د حفظ د هغو مکتوباتو چه په دی کښی دی او د اهله که مصدر مضاف وی مفعول ته یا لکه تاوول د پرښتی یا کاتب د محمد صلی الله علیه وسلم د مکتوباتو که مضاف وی فاعل ته لکه چه پیل (شروع) کړی وه مونږ د اول پیدا کولو د دی عالم له عدم محض څخه چه ډیر آسان ؤ اعاده به ئی کړو بیا او دا مړی به تول ژوندی کړو، دا وعده کړی ده مونږ وعده لازمه په خپل ځان نو بیشکه مونږ کوونکی یو د هغه کار چه وعده مو کړی ده یعنی کله چه قیامت راشی نو آسمانونه به داسی ونغاړل شی لکه چه د اسنادو او وثائقو لیکلی شوی کاغذونه سره نغښتلی کیږی ﴿ وَالتَمْوْتُ مَنْوِیْتُواْ اَیْکَاْ اِیْکَانِیْکَانِهُ اَلْ اَیْکَانِیْکَانِیْکَانِهُ اَلْ اِیکلی شوی کاغذونه سره نغښتلی کیږی ﴿ وَالتَمْوْتُ مَنْوِیْکَانِیْکَانِیْکَانِیْکَانِیْکَانِی و لا یعتبو به خویی حفاظو یو جماعت ضعیف بلکه موضوع ویلی دی (کما صوح ابن کثیر فلا یعتبو بتخویج حفاظو یو جماعت ضعیف بلکه موضوع ویلی دی (کما صوح ابن کثیر فلا یعتبو بتخویج ابی دواد والنسائی فی سننهما).

﴿ كَمَابَدَآتَاقَلَ عَلَيْ تُوْمِدُهُ ﴾ لكه چه ابتداء كړى ؤ مونډ اول پيدايښت بيا ئى اعاده كوو.. الخ) يعنى په هم هغه سهولت او آسانى سره چه اول ځلى ئى دنيا پيدا كړى وه هم هغسى ئى دوهم ځلى هم پيدا كوى. دغه وعده حتمى ده چه هرومرو (خامخا) على اليقين پوره كيډى.

### وَلَقَكُ كَتَبُنَا فِي الزَّبُورِمِنَ بَعُدِ الدِّكْرِ أَنَّ الْرَكْرِ أَنَّ الْرَكْمِ أَنَّ الْمُرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الصَّلِحُونَ ⊕

او خامخا په تحقیق لیکلی دی مونږ په زبور کښی وروسته له نصیحت محخه دا چه بیشکه دغه ځمکه مالکان کیږی به ئی (بالاخر هغه) بندګان زما چه نیکان دی (او په میراث به ئی وړی).

به خامخا يوره كيدونكي وي.

تفسير: يعنى له كاملو وفادارو بندګانو سره الله تعالیٰ وعده کړی ده چه د هغوی په برخه کښي د دنیا او آخرت بری او کامیابی ده او دوی د دی دنیا او د جنت د مځکی وارثان ګرځول كيږى لكه چه د (الاعراف) په (١٥) ركوع كښى ئىي ويلى دى ﴿ إِنَّ الْأَنْهُ صَٰ اِللَّهِ يُوْرِثُهُا مَنُ يَّثَأَنِمِنْءِبَادِهِ وَالْعَالَقِةُ الْمُتَّقِينَ ﴾ او د المؤمن به ٦ ركوع كسى راغلى دى ﴿ إِنَّالْنَغُصُرُرُسُكِنَا وَالَّذِينَنَ الْمُنُوافِي الْحَيْوَةِ الدُّنْيَا وَيُومَرَفَقُومُ الْأَشْهَادُ ﴾ او د النور به (٧) ركوع كىنىي ويلى دى ﴿ وَعَدَاللَّهُ الَّذِينَ امْنُواْمِنْكُوْ وَعَبِلُواالطَّيْلِحْتِ لَيْسَتَغُلِفَنَّهُو فِي الْرَضِ كَمَااسْتَخَلْفَ الَّذِينَ مِنُ قَيْلِهِ مُو كَلِيكِ لِذِنَّ لَهُمْ دِيْنَهُ وَلَيْكِ مُؤْمِنُ اللَّهِ مِنْ قَيْلِهِ مُو كَلِيكِ لِكُونَ لَهُمْ اللَّهِ مِنْ قَيْلِهِ مُؤْمِنُهُ اللَّهِ عَلَيْهُمْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مِنْ قَيْلِهِ مُؤْمِنُهُمْ اللَّهِ مِنْ أَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِينَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِينَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ م دا داسی حتمی او قطعی وعده ده چه الله تعالیٰ د هغی خبر به خپلو شرعیه او قدریه ؤ کتابونو کښي ورکړي ده (په لوح محفوظ) او (ام الکتاب) کښي ئي هم دغه وعده درج کړي ده او د انبياؤ عليهم السلام يه ژبو ئي يرله يسي مكرراً د هغه اعلان كړى دى د داؤد عليه السلام يه کتاب (زبور) په (۳۷ او (۲۹) کښي راغلي دی چه (صادقان به د ځمکې وارثان وي) لکه چه د دی محمدی امت کامل وفادار او صادق بندگان تر یوی اوږدی مودی یوری د محمکی وارثان وو، دغو صالحانو، صادقانو په شرق او غرب کښي آسماني سلطنت جاري او قايم کړ، هر چيري ئي د عدل او انصاف بیرغونه ودرول، د حق دین غږ ئی په توله دنیا کښی یورته کړ او د نبی کریم عليه افضل الصلوٰة والتسليم دغه يخوا ويل (پيشګوئي) د دوی په لاسونو يوره شول «**ان الله** تعالىٰ زوى الارض فرأيت مشارقها ومغاربها وان امتى سيبلغ ملكها مازوى لى

### إِنَّ فِي هٰذَالْبَالْغًا لِّقَوْمٍ غِيدِيْنَ اللَّهُ الْكَالِّقَوْمِ غِيدِيْنَ اللَّهُ

هنها» او هم دغه قسم هغه بل یخوا ویل د امام مهدی او حضرت مسیح علیه السلام یه زمانه کښی

بیشکه په دی (تیر بیان کښی) خامخا (سبب د) وصول د مطلب دی دپاره د قوم عبادت کوونکو

تفسیر: یعنی د دی قسم بشارتونو له اوریدلو څخه د یوه خدای جل جلاله عبادت کوونکی خپل مطلب ته رسیږی. یا دغه لوی قرآن چه پر داسی عظیمو بشارتونو او هدایتونو مشتمل دی د عبادت کوونکو دپاره پوره گته (فائده) او پوره کامیابی ده یا په تحقیق سره په دی قرآن کښی خامخا کفایت دی په دخول د جنت کښی دپاره د هغه قوم چه عمل کوونکی دی په دی سره.

#### وَمَأَأْرُسُلُنْكَ إِلَارَحْمَةً لِللَّا كَمِينَ

اقترب للناس(١٧) الانبيآء(٢١)

#### او نه ئى ليږلى مونږ ته (اى محمده!) مگر رحمت دپاره د (ټولو) عالميانو

**تفسیر:** یعنی ته خو د تول جهان دپاره د رحمت په حیث مبعوث شوی ئی که کوم بدبخت بخپله له دی عمومی رحمت څخه ګټه (فائده) نه اخلی نو دا خو د هغه خپل قصور دی. د لمر د رڼا (رنړا) او تودوخی فیض هر طرف ته رسیږی خو که کوم سړی پخپل ځان د رڼا (رنړا) تول ورونه، کړکې او سورې بند کړې نو دا به د ده خپله نايوهي او ليونتوب وي. د لمر په عمومي فیض کښی هیڅ شک او شبه نشته او دلته د (رحمة للعٰلمین) د فیض حلقه خو دومره ارته او لریه ده چه که کوم بی پرخی د دی رحمت نه گته (فائده) اخیستل هم نه غواړی نو هغه ته هم په يو نه يو ډول (طريقه) بي اختياره د رحمت برخه وررسيږي لکه چه په دنيا کښي د نبوت د علومو او د تهذیب او د انسانیت د اصولو د عمومی اشاعت او خوریدلو څخه هر مسلمان او کافر له خپل خپل ذوق سره موافق ګټه (فائده) اخلی او هم الله تعالیٰ وعده کړی ده چه د پخوانیو امتونو په خلاف به د دی امت کفار هم له عمومی او بیخ ویستونکو عذابونو څخه محفوظ وساتی. زه خو دا وایم چه د رسول الله صلی الله علیه وسلم د عامو اخلاقو څخه برسیره له هغو کافرانو سره چه ده جهاد کاؤ هغه هم د ټول عالم دياره سراسر رحمت ؤ ځکه چه د هغه په ذريعه د هغه لوی رحمت حفاظت کیده چه دی ئی حامل ؤ او یوازی د هم هغه مقصود دیاره مبعوث شوی ؤ او ډیرو هغو ړندو ته چه د خپلو سترګو له علاج څخه تښتیدل په دغه سلسله کښی خامخا د ایمان رڼا (رنړا) رسیده. په یوه حدیث کښی راغلی دی (والذی نفسی بیده لاقتلنهم و لاصلبنهم و لاهدينهم وهم كارهون اني رحمة بعثني الله ولا يتوفاني حتى يظهر الله دينه) «ابن كثير» له دغو الفاظو څخه د رسول الله صلى الله عليه وسلم د «رحمة للعلمين» كيدلو مطلب خورا (دير) سه خركنديدي شي.

### قُلْ إِنَّمَا يُوْتَى إِلَّ آنَّمَ أَلِالْهُكُوْ إِلَّا وَّاحِدًا فَهَلْ آنُتُو مُّسُلِمُونَ ١٠٠٠

ووایه (ای محمده! کفارو ته) بیشکه خبره هم دا ده چه وحی کولی شی ماته داسی بیشکه هم دا خبره ده چه الله ستاسی الله یو دی آیا پس یئ تاسی اسلام راوړونکی (الله ته غاړه ایښودونکی بلکه مسلمانان شئ!)

تفسیر: دا د رسالت سره د توحید بیان شو یعنی له هغه لوی رحمت سره چه ته راغلی ئی د هغه لب لباب کامل توحید دی او دا داسی صاف او واضح مضمون دی چه د هغه په قبول کښی انسان ته نه ښائی چه لږ شان هم وړاندی او وروسته شی. پس آیا تاسی دغه حکم منځ او د حق په مقابل کښی د غاړی ایښوولو دپاره تیار یځ! که تیار یځ فبها ونعمت که نه ما خپل تبلیغ وکړو

خبله غاړه مي خلاصه کړه تاسي پخپله خپل انجام او خاتمي ته فکر وکړئ!.

### فَإِنْ تَوَكُّواْ فَقُلُ الْذَنْتُكُوْعَلَى سَوَآءُ وَانَ اَدْرِيُ ۗ اَقَرِيْكِ آمْرِ بَعِيدٌ مَّا تُوْعَدُونَ ۞

پس که و گرځیدل دوی (له ایمان څخه) نو ووایه (ای محمده!) چه خبروم زه تاسی (په هغه شی چه زه پری مامور یم) په برابری سره، او نه پوهیږم زه چه آیا نژدی دی که لری دی هغه څه چه تاسی سره وعده شوی ده (چه دنیوی عذاب یا اخروی عقاب دی).

تفسیو: که د حجت د دومره اتمام نه وروسته هم تاسی حق نه منی او د توحید په طرف نه را خی ا نو ما تاسی ته خبر در کړی دی چه اوس زه له تاسی څخه بیزار یم، تاسی له مانه بیل او زه له تاسی څخه بیل یم، ستاسی عمل له تاسی سره مل او زما عمل له ماسره مل دی او هر یو به د خپل خپل عمل نتیجه و گوری. حضرت شاه صاحب لیکی دواړه طرفه برابر یعنی اوس تاسی دواړه خبری کولی شئ (چه قبول ئی کړئ یا ئی رد کړئ) په یوه طرف تاسی باندی زور نه دی اچول شوی ځینو مفسرینو د دی آیت داسی ترجمه کړی ده پس ووایه دوی ته چه خبر می کړئ په دی په داسی حال کښی چه برابر یو سره زه او تاسی په دی پوهه کښی چه می نه دی پت کړی هیڅ شی له تاسی نه یا غږ می درباندی و کړ د جنګ چه ورته تیار شئ!

﴿ وَانَ اَدُرِی ﴾ الآیة ـ نه پوهیږم زه چه آیا نژدی دی که لری دی هغه څه چه تاسی سره ئی وعده کیږی) یعنی ستاسی له نه منلو څخه د عذاب د وقوع کومه وعده چه شوی ده هغه هرومرو (خامخا) کیدونکی ده لیکن زه نه یم خبر چه هغه به ژر واقع شی! یا په ځنډ (ایسارتیا)!

### إِنَّهُ يَعُلُو الْجَهْرَمِنَ الْقُولِ وَيَعُلُو مَا تَكْتُمُونَ ٠

بیشکه چه دغه (الله) ته معلوم دی ښکاره له خبرو (بلکه له کارونو هم) او معلوم دی (الله ته) هغه چه پتوئ ئی تاسی (له حسد کینی او نورو هم)

تفسیو: یعنی یوازی الله تعالیٰ په هره یوه پته او ښکاره خبره پوهیږی او په دی هم پوهیږی چه په کومه ګناه څه سزا او په کوم وخت کښی ورکړی شی.

### وَإِنْ آدُرِي لَعَلَّهُ فِتُنَةُ لَّكُمُ وَمَتَاحٌ إِلَى حِيْنِ ﴿

او نه پوهیږم زه ښائی چه دغه تاخیر د عذاب ازموینه وی تاسی لره او نفع وی تر یوه وخته (د مرګه) یوری.

تفسیر: یعنی د عذاب په تاخیر کښی امکان لری چه ستاسی امتحان او ازموینه وی چه ګوندی په دی موده کښی څه فکر او تامل وکړئ او له خپلو بدو کارونو او شرارتونو څخه لاس واخلئ! یا تش مهلت مقصد وی چه تر یوه مودی پوری په دنیوی عیش او عشرت کښی مشغول اوسئ او د خپل شقاوت ییمانه مو ښه ډکه کړئ!

### قُلَ رَبِّ احْكُمْ بِالْحَقِّ

وویل (رسول) ای ربه زما حکم وکړه په منځ زمونږ کښې په حقه سره،

تفسیو: یعنی لکه شخنگه چه د هری معاملی فیصله له انصاف سره سم ستا شان دی نو له هغی سره سم زما او زما د قوم په منځ کښی ژر تر ژره فیصله وکړه.

### وَرَيُّنِا الرَّحْلِنُ الْمُسْتَعَانَ عَلَى مَاتَصِفُونَ شَ

او رب زمونږ ډير مهربان دی مرسته (مدد) تری غوښتل شوی ده په هغو خبرو چه بيانوئ ئي تاسي (او وايئ چه ولي نه معذب کيږو او نور).

تفسیر: یعنی یوازی له هغه محنی موند خپله فیصله غواړو او د کفارو د خرافاتو په مقابل کښی له ده څخه مرسته (مدد) غواړو او په هم دی شان دعاګانی نورو انبیاؤ علیهم السلام هم کولی لکه چه د جزء ۹ (الاعراف) په ۸۹ آیت (۱۱) رکوع کښی راغلی دی ﴿ رَبَیّااُفْوَیْیَنَاّوَیَایْنَاوَیْکِیَ قُومِیّایاْلُخِیّ وَانْتَاخَیْرُالُهْتِحِیْنَ ﴾ ځکه چه دوی په خپل حقانیت او صداقت او د الله تعالیٰ په عدل او انصاف باندی یوره باور او اعتماد درلود (لرلو).

#### تمت سورة الانبياء ولله الحمد والمنة

سورة الحج مدنية الا الايات (٥٢ و ٥٣ و ٥٤ فبين مكة والمدينة وهي (٧٨) آية و (١٠) ركوعات رقمها (٢٢) تسلسلها حسب النزول (١٠٣) نزلت بعد سورة النور.

د (الحج) سورت مدنی دی پرته (علاوه) له ۵۲ نه تر ۵۶ آیتونو پوری چه د مکی او مدینی په منځ کښی نازل شوی دی اته اویا آیتونه او لس رکوع لری په تلاوت کښی (۲۲) او په نزول کښی (۱۰۳) سورت دی د النور له سورت نه وروسته نازل شوی دی.

#### فِيْ اللَّهِ الرَّحْيُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي.

يَايَهُا النَّاسُ اتَّتُوُ ارَبَّكُو آلِ ذَلْالَةَ السَّاعَةِ شَيُ عُظِيْرُ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَنْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا اَرْضَعَتُ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلِ حَمْلَهَا وَتَرَى النَّاسَ سُكَرى وَمَاهُ وُبِسُكُرى وَلكِنَّ عَذَابَ اللهِ شَدِيبُ اللهِ وَمَاهُ وَبِيبُكُنْ

ای خلقو ځان وساتئ (وویریږئ) تاسی له (عذابه د) رب خپل، بیشکه چه زلزله د قیامت (یو) شی دی ډیر لوی. په هغه ورځ چه ووینئ تاسی هغه چه غافله به شی هره تی ورکوونکی (د دی ورځی له هیبت څخه) له هغه وړوکی چه تی ورکوی هغه ته او وبه غورځوی هر میرمن حامله (امیدواره) حمل (بچی) خپل او وبه وینی ته خلق بی هوشه (له ډیر هیبت نه) حال دا چه نه به وی په واقع سره دوی بی هوشه ولیکن عذاب د الله دی ډیر سخت (نو د قیامت د ورځی له ویری نه به بی هوشه وی).

تفسیر: د قیامت عظیم الشانی زلزلی دوه دی یوه عین د قیامت د قیام په وخت کښی یا له دوهمی نفخی څخه وروسته، بله د قیامت د قیام څخه څه وړاندی چه د مغرب له خوا د لمر له ختلو څخه پخوا واقع کیږی او د قیامت له علاماتو څخه ده. که دلته تری دوهمه زلزله مراده وی نو آیت به په خپله ظاهری معنی پاتی شی. او که اوله مراده شی نو دواړه احتماله پکښی شته.

لومړی دا چه حقیقتاً زلزله وشی او تی ورکوونکی (لنګی) یا بلاربی ښځی په خپل هم هغه هیئت محشوری شی یا به له زلزلی څخه د هغه ځای احوال او شدائد مراد وی او ﴿ یَوْمَرّرُوْهَارَدُهَارَدُهَا کُلُ مُرُضِعَةٍ ﴾ الآیة ـ دی په تمثیل حمل کړی شی یعنی دومره سختی، هیبت او ویره به وی که شودی ورکوونکی (لنګی) ښځی موجودی وی نو له ډیری ویری او هیبت نه به خپل تی رودونکی ماشومان هیر کړی، یا به د بلاربو ښځو بچیان ولویږی. په دغه وخت کښی به خلق دومره بی سده او مدهوشه وی چه لیدونکی به ورباندی داسی ګمان کوی چه د شرابو په نشو سره بی سده او مخمور دی حال دا چه په هغه ځای کښی به نشه چیری وی، د الله تعالیٰ د عذاب تصور او د اهوالو او شدائدو سختی به هوش، حواس او سد له مینځه یوسی.

تنبیه: که دغه ویره تولو ته عامه وی نو په ﴿ لَاَيَحُوْهُهُ الْفَرَّالْأَلْبَرُ ﴾ کښی به نفی د اکثرو احوالو په اعتبار او دلته به اثبات د لډو ساعتونو په اعتبار واخیستل شی او که دا آیت د اکثرو په حق کښی وی او تولو ته شامل نه وی نو بیا له سره هیڅ اشکال نشته.

### وَمِنَ النَّاسِ مَنْ تَيُجَادِلُ فِي اللهِ بِغَيْرِعِلْمٍ وَّيَثَّبِعُ كُلَّ شَيْطٍي مّرِيْدٍ خُ

او ځینی له خلقو څخه هغه دی چه جګړه کوی په (حق او خبرو د) الله کښی بی له پوهی (له خپلی ناپوهی) او متابعت کوی د هر شیطان سرکش.

تفسیر: یعنی دا خلق په هغو خبرو کښی چه الله تعالیٰ ئی خبر راکوی ولی جگړی کوی او کاړه بحثونه پکښی کوی او بیخبرئ عجیبی احمقانه شبهی خوروی لکه چه په قیامت، بعث بعد الموت، جزاء، سزاء او نورو د دوی لوی اعتراض دا دی کله چه انسان ومری او بیخی وروست شی او هدوکی ئی ذری ذری شی نو عقل ته به څنګه پریوځی چه دی به بیا ژوندی شی او خپل هم هغه ړومبنی اصلی حالت ته به بیرته وګرځی.

﴿ وَيَثَهِمُ كُلَّ شَيُطُنِ مُرِيْدٍ ﴾ او متابعت كوى د هر شيطان سركش) يعنى هر جنى او انسى شيطان چه دى خپل ځان ته راوبولى سم د لاسه هغه پسى روانيږى گواكى دى د گمراه كيدلو داسى كامل استعداد لرى چه هر يو شيطان ئى راوبولى دى ورته لبيك وائى.

### كْتِبَ عَلَيْهِ آنَّهُ مَنْ تَوَلَّاهُ فَأَنَّهُ يُضِلُّهُ وَيَهُدِيْهِ إِلَّى عَنَابِ السَّعِيْرِ ۞

لیکل (حکم) شوی دی په (حق او قسمت د) دغه (شیطان په ازل کښی دا) چه بیشکه شان دا دی چه هر څوک چه دوستی او متابعت وکړی د شیطان پس بیشکه (دا شیطان) ګمراه کوی دغه (تابع خپل) او لیاره ښیی ده ته (بیایی ئی) عذاب د دوزخ ته.

تفسیر: یعنی د مرید شیطان په متعلق دا خبره غوته او فیصله شوی ده څوک چه د ده ملګرتیا او متابعت کوی نو شیطان خپل دغه ملګری او تابع هم له خپل ځان سره ډوبوی او داسی ئی ګمراه کوی چه بی د دوزخ له غورځولو ئی نه پریږدی.

يَايَهُاالنَّاسُ إِنَ كُنْمُ فَ رَيْبِ مِنَ الْبَعُثِ فَإِنَّا خَلَقُنْكُوْمِنَ تُرَابِ ثُرِّمِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقُنْكُوْمِنَ تُرَابِ ثُرِّمِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقُنْ الْمُورِ مُخَلَقَةٍ لِنَّهَ مِنْكُورُ مُخَلَقَةٍ لِنَّهِ مِنْكُورُ مُخَلَقَةٍ لِنَّهِ مِنْكُورُ مُخَلَقَةٍ لِنَّهِ مِنْكُورُ وَمُنْكُورُ مَا نَشَاءُ إِلَى آجَلِ مُسَمَّى تُتَوَنَّ وَمُنْكُومُ مَنْ يُرَدِّ إِلَى آرُدُلِ الْعُمُرِ ثُورِ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ای (له بعث څخه منکرو) خلقو! که یئ تاسی په شک کښی له بعث څخه (چه خلق بیا ژوندی پورته کیږی له قبرونو څخه اول خپل حال ته وګورئ!) پس بیشکه چه مونږ پیدا کړی دی مونږ (نیکه د) تاسی له خاوری بیا (مو پیدا کړه اولاده د آدم) له یوه څاڅکی (منی) څخه بیا له (یوی توتی) کلکی پرنډی وینی بیا له یوی بوتی غوښی تام الخلقة (چه پوره شکل ئی پیدا کړی شوی نه وی) دپاره د دی چه بیان کړو مونږ تاسی ته (خپل کامل حکمت او قدرت) او ثابت پریږدو مونږ په ارحامو کښی هغه شی چه اراده وکړو (د هغه د اثبات) تر نیتی معلومی پوری (چه د زیږیدلو وخت دی) بیا راوباسو مونږ تاسی (له ګیډو د میندو ستاسی حال دا چه) طفل (وئ) بیا (پالو تاسی) تر هغه پوری چه ورسیږئ تاسی کمال او قوت خپل ته (جسماً او عقلاً) او ځینی له تاسی څخه هغه دی چه وفات کولی شی (له رشد او قوت څخه وروسته یا پخوا) او

ځینی له تاسی څخه هغه دی چه رد کاوه شی (یعنی ژوندی وی) تر ناکاره عمره پوری دپاره د دی چه نه پوهیږی وروسته له پوهی په هیڅ شی (د خپلو تولو قواؤ د بیکاره کیدلو له کبله) او وینی به ته ځمکه وچه شاړه نو هر کله چه نازلی کړو مونږ په دغی (وچی مړی شاړی ځمکی د آسمان له خوا) اوبه نو وخوځیږی او ډډه شی او زرغونه کړی له هر قسم نباتاتو څخه ښائسته تاند، تنکی تیغ (د وښو په شنه کیدلو سره).

تفسیر: یعنی که کفار او د بعث بعد الموت منکرین په دغه شک او شبهه کښی لویدلی وی چه له ذری ذری کیدلو څخه وروسته به بیا څرنگه ژوندی راپورته شی؟ نو خپل ړومبنی پیدایښت ته دی غور او فکر وکړی چه په ابتداء کښی څرنگه پیدا شوی دی؟ یعنی اول ستاسی پلار آدم علیه السلام می له خاوری څخه پیدا کړ، بیا مو تاسی د منی له څاڅکی څخه پیدا کړئ! یا دا مطلب چه له خاوری څخه می خواړه پیدا کړل چه هغه څو منازل او مدارج تیروی، بیا نطفه کیږی بیا هم د نطفی د څو منازلو او مدارجو له تیرولو څخه وروسته ستاسی تشکیل او تخلیق مینځ ته راځی، له نطفی څخه پرنډه وینه او له وینی څخه د غوښی توته جوړیږی او بیا د غوښی په دغی توتی باندی داسی وخت راځی چه د بنی آدمو پوره شکل، نقشه لاسونه، پښی، سترگی، پوزه او نور اندامونه جوړیږی او یو وخت داسی وی چه تر دغه وخته پوری هیڅ شی پکښی نه وی جوړ شوی یا ئی دا مطلب چه د ځینو پیدایښت مکمل کیږی او د ځینو هم هغسی ناقص پاتی کیږی او په هم هغه ناقص صورت لوئیږی، یا داسی دی وویل شی چه ځینی بی عیبه او ځینی

﴿ لِنَّكِيَّنَكُمْ ﴾ له پاره د دی چه بیان کړو مونږ تاسی ته خپل حکمت او قدرت) چه په خپله ستاسی اصل څه و او د څو ورځو د تیریدلو څخه وروسته څرنګه په انسانی صورت سره جوړ او مکمل جوړ شوئ، که په دی وپوهیدئ نو د نورو ډیرو حقایقو انکشاف هم کیدی شی او د بعث بعد الموت په امکان باندی هم پوهیدلی شئ!

﴿ وَنُقِرُ فِي الْآرَصَارِ ﴾ الآية \_ او ثابت پريږدو مونږ په ارحامو كښى هغه شى چه اراده وكړو د هغه د اثبات) يعنى څومره موده چه د هر چا له پاره د مور په رحم كښى اوسيدل او تقرر لازم وى هغومره ئى هلته ساتو، لږ تر لږه (٦) مياشتى او زيات له زياته دوه كاله يا څلور كاله على اختلاف الاقوال.

و کُوَّنُ کُوْرِکُوُ طُفُلًا ﴾ الآیة - بیا راوباسو تاسی له کیدو د میندو ستاسی حال دا چه طفل وئ بیا پالو تاسی) یعنی لکه خرنگه چه مو په کیده کښی ډیر زیات مدارج طی کړی دی هم داسی د زیږیدلو څخه وروسته به هم په تدریج سره ډیر مدارج طی کوئ! یوه د طفولیت زمانه ده چه انسان پکښی بالکل کمزوری او ناتوان وی او د ده گردی (تولی) قواوی مخفی او پتی وی، بیا داسی یو وخت پری راځی چه گردی (تولی) بنی قواوی ئی ظاهریږی، د جسمانی حیثیته هر شی

د خپلی خوانی کمال ته رسیږی بیا خو ځینی په ځلمیتوب کښی مړ او ځینی خو هغه عمر ته رسیږی چه په هغه کښی انسانی ګردی (ټولی) قواوی، حواس او اعضاء له زور او قوت څخه لویږی او له پوهی او عقل او د کار کولو له قدرت څخه وروسته له کاره لویږی او بیخی بی کاره او خراب، ګرځی، یاد شوی شیان ئی له یاده وځی او له زده کړو شیانو څخه هم په هیڅ شی نه پوهیږی او تری هیریږی. ګواکی بیرته وړوکتوب ته ګرځی.

﴿ وَتَرَى الْأَنْ صَامِدَةً ﴾ الآیة - او وینی به ته ځمکه وچه، شاړه نو هر کله چه نازلی کړو مونډ پر دغی وچی مړی، شاړی ځمکی د آسمان له خوا اوبه نو وخوځیږی او ډډه شی په شنو کیدو د وښو سره، الخ) یعنی ځمکه مړه او وچه پرته وه هم دا چه د رحمت اوبه پری ولویدی نوی ژوند ئی وموند او تروتازه او تانده شوه او تکه شنه او سمسوره شوه او راز راز (قسم قسم) ښکلی او د ننداری وړ (لائق) منظری او مظاهر پکښی ښکاره شول او قسم قسم فرحت بښوونکی او نشاط زیاتوونکی شیدکی، بوتی پکښی د قدرت په قوت شنه شول چه لیدونکی پری خوشالیږی.

# ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَالْحَقِّ وَآتَهُ يُحِي الْمَوْثِي وَآتَهُ عَلَى كُلِّ شَيُّ قَدِيْنُ اللهَ وَآتَهُ عَلَى كُلِّ شَيُّ قَدِيْنُ اللهَ وَاللهَ عَنْ وَالنَّهُ وَاللهَ عَنْ فَي الْقَبُورِ وَ وَآتَ اللهَ يَبُعُثُ مَنْ فِي الْقَبُورِ وَ وَآتَ اللهَ يَبُعُثُ مَنْ فِي الْقَبُورِ وَ

دغه (راز راز (قسم قسم) پیدا کول او ژوندی کول) په سبب د دی دی چه بیشکه الله هم دی دی حق (ثابت موجود دائم) او بیشکه دی ژوندی کوی مری (د نطفی او د ځمکی د ژوندی کولو په شان) او بیشکه الله په هر شی (چه اراده و کړی) ښه قادر دی (چه ځینی له هغو څخه دغه راز راز (قسم قسم) پیدا کول او ژوندی کول دی) او بیشکه چه قیامت راتلونکی دی چه نشته هیڅ شک په (راتلو) د دغه (قیامت) کښی او بیشکه چه الله بیا ژوندی رایا څوی هر هغه چه یه قبرونو کښی دی (د حساب او جزاء دپاره)

تفسیر: د انسان له پیدایست او د کست (فصل) د مثالونو محخه چه پورته ذکر شول محو خبری ثابتیوی،

(۱) دا چه یقیناً او په تحقیق الله تعالیٰ موجود دی که نه داسی منظم، محکم او حکیمانه صنائع به له کومه څرګند (ښکاره) شوی وی او د چا له لاسه به دغسی چاری انجام شوی وی؟

. (۲) دا چه الله تعالیٰ مړو او بیسا شیانو ته ژوند ورکوی او سا پکښی اچوی لکه چه له یو موټی خاوری یا له یو څاڅکی اوبو څخه انسان جوړول او په مړه وچه ویجاړه ځمکه کښی نباتی روح اچول په دی شاهد دی چه پاک الله ته بیا پیدا کول هیڅ مشکل کار نه دی.

(٣) دا چه الله تعالیٰ پر هر شی باندی قادر دی او که هر شی د ده تر قدرت لاندی نه وی نو له

سره به ئی داسی کارونه نشو کولی.

(؛) قیامت ضرور واقع کیدونکی دی او له دی ژوند څخه وروسته هرومرو (خامخا) بل ژوند راتلونکی دی ځکه چه دومره لوی لوی انتظامونه هم داسی لغو، او بیکاره نشی پاتی کیدی کوم مطلق حکیم او قادر علیالاطلاق چه پخپل بالغه حکمت او کامله قدرت سره انسان په داسی عجیب او غریب صفت سره پیدا کړی دی نو آیا څه خیال کیدی شی چه هغه لوی ذات به د دوی ژوندون هم داسی بی فائدی او بیکاره جوړ کړی وی؟ له سره داسی نه ده! یقیناً د انسان دغه محدود ژوندون چه په هغه کښي سعادت، شقاوت، نيکي، بدی، رنځ، راحت سره مخلوط او ګډ دی او د امتحان او انتقام صورتونه پکښی يو له بل څخه په مکمل او ښکاره ډول (طريقه) سره نه متمیز کیږی د دی خبری تقاضا دا ده چه کوم بل ژوندون دی خامخا موجود وی چه هلته سعید او شقی، مجرم او وفادار او نور په صاف ډول (طريقه) سره بيل او جدا شي او هر يو هم هغه مقام ته ورساوه شی چه د هغه ځای د رسیدلو دپاره پیدا شوی او د هغه قوت او استعداد په خپل وجود کښي لري. د مادي حيثيت له مخې د مني په هغو اجزاؤ کښي چه د مني جوړيدلو استعداد ؤ له هغو څخه (نطفه) جوړه شوه هم داسي د نطفي پټ قوتونه په «علقه» (پرنډه) د «علقه» یه «مضغه» (بوتی) د (مضغه) یه طفل کښی راغلل او د ځلمیتوب یه وخت کښی یوره څرګند (ښکاره) شول. يا د ځمکې پټ قوتونه د باران د څاڅکو په لويدلو ښکاره شول هم داسې ضروری ده چه په انسان کښی د سعادت او شقاوت کوم روحانی قوتونه چه امانت ایښودل شوی دی یا په بدی او نیکی کښی د ترقی او ودی کوم قوی استعداد چه ایښودل شوی دی هغه خپل پوره شباب او ځوانی ته ورسیږی او په خورا (ډیر) کاملو شکلونو او صورتونو سره ظاهر شی نو د هم دی شی نوم (بعث بعاد الموت) دی چه د دنیا د موجوده ژوندون د دوری له ختمیدلو څخه به وروسته واقع شي.

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعُبَادِلُ فِ اللهِ بِغَيْرِعِلْمِ وَلَاهُدًى وَلَاكِتْبِ مُنِيْرٍ فَثَانِ عِطْفِهِ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ لَهُ فِي الثُّنْيَاخِزُيُّ وَنُذِيْقُهُ يَوْمَ الْقِيلِمَةِ عَذَابَ الْحَرِيْقِ وَذَٰلِكَ بِمَاقَلًا مَتُ يَلَكُ وَإِنَّ اللهَ لَيْسَ بِظَلَّامِ لِلْعَبِيْنِ فَ

او ځینی له خلقو چه جګړه کوی په (حق یا قدر یا کلام د) الله کښی بی له پوهی او بی له داسی حال چه اړوی څنګ خپل (له ایمانه په تکبر او اعراض سره او جګړی کوی) چه ګمراه

اقترب للناس(١٧)

کړی خلق له لیاری د الله، شته ده لره په دنیا کښی رسوائی او وبه څکوو مونږ ده لره په ورځ د قیامت کښی عذاب (د اور) سوځوونکی. (او وبه وایو ده ته) دا عذاب او رسوائی په سبب د هغو عملونو دی چه پخوا لیږلی دی دواړو لاسونو ستا (یعنی تا) او (بل په سبب د دی دی چه) بیشکه الله نه دی (هیڅ قدر) ظلم کوونکی پر بندګانو (خپلو چه بی ګناه څوک په عذاب کړی).

تفسیو: یعنی د داسی واضحو دلائلو او شواهدو له اوریدلو څخه وروسته بیا هم کاپه تلونکی، ضد کوونکی او معاند خلق د الله تعالیٰ په خبرو کښی هم داسی چتی (بیکاره) او بی سنده جگړی کوی، حال دا چه له دوی سره نه کوم ضروری علم، نه عقلی دلیل او نه سمعی سند وی بلکه تش په اوهامو او گومانونو پسی روان دی. په دی حال کښی چه اړوی ډډه خپله له ایمانه په تکبر او اعراض سره او جگړی کوی چه گمراه کړی خلق له لیاری د الله شته ده لره په دنیا کښی رسوائی الخ یعنی هر هغه څوک چه بی له حجت او دلیله تش د عناد له امله (وجی) د الله تعالیٰ په خبرو کښی جگړی کوی او غرض ئی دا وی چه نور خلق د ایمان او یقین له لیاری څخه وگرځوی نو الله تعالیٰ به هغه په دنیا کښی خوار او ذلیل کړی او د آخرت عذاب او رسوائی خو بیله ورته تیاره ده.

څه مهال (وخت) چه دوی ته سزا ورکوله کیږی نو دوی ته به وویل شی چه د الله تعالیٰ له لوری پر هیچا هیڅ ظلم او تیری نه کیږی! دا هر څه چه دی ستاسی د لاسونو څخه دی چه اوس ئی خوند څکئ!.

### وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعُبُدُ اللهَ عَلَى حُرُفٍ فَإِنُ آصَابَهُ خَيْرُ إِكْمَاكَ بِهِ وَإِنَ آصَابَتُهُ فِتُنَةُ إِنْقَلَبَعَلَى وَجُهِه النَّيْرَ اللَّهُ نَيَا وَالْإِخِرَةَ لِاللَّهِ هُوالْخُنْرَانُ الْمُبِيْنُ ﴿ وَجُهِهِ النَّا مُنِيرً اللَّهُ نَيَا وَالْإِخِرَةَ لِإِلَى هُوالْخُنْرَانُ الْمُبِينُ

او ځمینی له خلقو هغه څوک دی چه عبادت کوی د الله په محنګ باندی (یا شک او شبهه چه په دین کښی ئی پیدا کوی او حق ئی نه ګڼی) پس که ورسیږی ده ته کوم خیر (په سبب د دین سره لکه صحت او غنیٰ) نو قائم پاتی شی په دغه (عبادت او دین) او که ورسیږی ورته کوم مصیبت نو بیرته وګرځی په مخ خپل (کفر ته نو) زیانکار شو په دنیا کښی (چه خپل مراد ته ونه رسید) او (زیانکار شو په) آخرت کښی (چه عمل ئی باطل او په اور

#### کښي داخل شو) دغه (د دواړو جهانو زيان) هم دغه زيان دي ښکاره

تفسیر: یعنی ځینی کسان تش د دنیوی اغراضو له امله (وجی) دین اختیاروی او زړه ئی منبنب وی که په دین کښی په ننوتلو سره څه دنیوی ګټه (فائده) ووینی په ښکاره ډول (طریقه) په بندګی قائم پاتی کیږی او که څه تکلیف ومومی نو دین پریږدی او په دنیا پسی ځغلی، نو دین تری هلته پاتی شو او دنیا تری دلته نه د هغه طرف د تګ لایق او وړ (مستحق) شو او نه د دی طرف. لکه چه څوک د یوی مانی په یوه څنډه (غاړه) ولاړ وی که ئی خوښه شی دی خوا ته راځی او که ئی خوښه شی دی خوا ته

### يَدُعُوْامِنُ دُوْنِ اللهِ مَا لَايَضُرُّةٌ وَمَالاَيَنْفَعُهُ ۚ ذَٰ لِكَ هُوَ الصَّلْ الْبَعِينُ ۖ

غواړی دی (عبادت کوی مشرک) غیر له الله د هغه څه چه نه ضرر رسولی شی ورته (که ئی ورته (که ئی عبادت ونه کړی) او د هغه چه نه نفع رسولی شی ورته (که ئی عبادت وکړی) دغه (عبادت د ماسوی الله) هم دغه کمراهی ده ډیره لری (له حقه له مقصده).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ بندگی ئی د دنیوی شیکتی (فائدی) د نه موندلو له سببه پری شوده اوس نو هغو شیانو ته ناری وهی چه د دوی په واک او اختیار کښی د یوی ذری په اندازه نه څه ګټه (فائده) شته او نه څه نقصان. آیا هغه شی چه پاک الله دوی ته نه دی ورکړی هغه به له تیږو (ګټو) او نورو څخه حاصل کړی له دی نه به پورته بله کومه ناپوهی او حماقت وی؟ بلکه نه به وی!.

### يَدُعُوالَمَنُ ضَرُّكُ اَقُرَبُ مِن تَفْعِم لِبِسُ الْمَوْلِي وَلِبِشُ الْعَثِيرُ الْعَثِيرُ الْعَثِيرُ

بولی دوی (عبادت کوی مشرکان) د هغه (معبود) چه ضرر د هغه (عابد ته ئی) ډیر نژدی دی له گتی د هغه (معبود دغه عابد ته چه د شفاعت هیله (امید) ده) خامخا بد دوست دی (دا بت) او خامخا بد ملگری دی (دا بت)،

تفسیر: یعنی که د بت پرستانو له زعم سره موافق له بتانو څخه د ګتی هیله (امید) لری نو

دغه هیله (امید) بیفائدی او موهوم شی دی. لیکن د دوی له عبادت محخه نقصان او ضرر رسیلل قطعی او یقینی دی. نو ځکه د دوی د فائدی خبره به وروسته له دی نه لیلل کیږی. نقصان خو اوس سم د لاسه ورورسید.

( ﴿ لَكِفُّ الْمُوْلِى وَلَهِ ثُنَى الْعَثِيرُ ﴾ خامخا بد مددگار دی دا بت او خامخا بد ملکری دی دا بت) یعنی کله چه په قیامت کښی د بت پرستی نتائج ور د مخه شی نو بت پرستان به هم داسی وائی ﴿ لَهِ ثُنَ الْمَوْلِي وَلَهِ ثُنَى الْمَوْلِي وَلَهِ لَمِن الْمَوْلِ وَلَهِ لَا اَلْمَوْلُ وَلَهُ ثُنَ الْمَوْلُ وَلَهُ ثُنَ الْمَوْلُ وَلَهُ مُنَ الْمَوْلُ وَلَهُ مُنَ الْمَوْلُ وَلَهُ مُنَ الْمَوْلُ وَ مَعْهُ وَهُ هُغَهُ دِير بد او خراب ملکری او مددگاران ثابت شول. نفع لا شحه بالعکس زمونډ د زیان او نقصان سبب شول.

# إِنَّ اللهَ يُدُخِلُ الَّذِيْنَ امَنُوُ اوَعَمِلُواالصَّلِحْتِ جَنْتٍ تَجُرِي مِنْ تَغُرِبُ الْأَنْهُورُ الصَّلِحْتِ جَنْتٍ تَجُرِي مِنْ تَغُرِبُ الْأَنْهُورُ الصَّلِحْتِ جَنْتٍ تَجُرِي مِنْ تَغُرِبُ الْأَنْهُورُ الصَّلِحَةِ عَلَى اللهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيُكُ

بیشکه چه الله ننه باسی هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه په داسی) جنتونو کښی چه بهیږی له لاندی (د ونو او ماڼیو د هغو څلور قسمه) ویالی. بیشکه چه الله کوی هر هغه چه اراده وکړی (چه ځینی ئی د مطیعانو کرامت او د عاصیانو اهانت دی).

تفسیر: د منکرینو مجادلینو او منبذبینو څخه وروسته ئی دلته د مخلصو مؤمنانو نیکه خاتمه او خه انجام بیان کړ. یعنی پاک الله د هر هغه چا په نسبت چه مشیت او اراده وکړی سزا ورکوی او هر هغه ته چه اراده او مشیت ئی وی انعام ورکوی. هیڅوک د دی خبری توان نه لری چه د ده د قدرت لاس ونیسی.

# مَنْ كَانَ يَظُنُّ أَنْ لَـنَ يَتُصُرُوُ اللهُ فِي اللهُ نَيَا وَالْاِخِرَةِ فَلْيَمُدُدُ دِسَهَبٍ اللهُ السَّمَاءُ ثُمَّ لِيَقُطُمُ فَلْيَنْظُرُ هَلَ يُنْ هِبَنَّ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ ٠٠

هر خوک چه (داسی) وی چه کومان کوی د دی چه له سره به مرسته (مدد) ونه کړی له دغه (محمد) سره الله په دنیا کښی او په آخرت کښی نو ودی غځوی یو پړی آسمان ته (یا چت ته او ځان دی پری ځوړند کړی) بیا دی پری کړی (دغه پړی چه ولویږی او مړ شی یا دی ځان غرغره کړی) بیا دی

اقترب للناس(١٧)

وگوری چه آیا بیا زائلولی شی هیله (امید) ـ تدبیر د هغه (سړی) هغه شی لره چه دی ئی په قهر کړی دی (چه د الله له خوا د محمد نصرت دی)

تفسير: په «لن ينصره» کښي د مفعول ضمير نبي کريم عليه افضل الصلوة والتسليم ته راجع دي. ګویا چه د هغه تصور تل د قرآن د لوستونکی په ذهن کښی موجود وی. (نو اضمار قبل الذکر رانه غی) ځکه چه هم دی د یاک قرآن لومړنی مخاطب دی. ګواکی د مؤمنانو د انجام د ذکر څخه وروسته دغه د رسول د مستقبل بيان دی. لنډه دا چه الله تعالیٰ د خپل رسول سره د دنيوی او اخروی فتحی او نصرت کومی وعدی چه کړی دی هغه هرومرو (خامخا) يوره کيدونکي دی، که کافران او حاسدان ډير په قهر او خفه شي او د رباني نصرت د مخنيوي او انسداد دياره ډير زیات او سخت تدابیر هم ونیسی لیکن د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د نصرت او بری او کامیابی مخه یه هیخ ډول (طریقه) سره نشی نیولی او هغه به هرومرو (خامخا) تر سره کیږی، که دغه کفار او حاسدین د محمد صلی الله علیه وسلم یه دغه نصرت ډیر زیات خفه او غمجن دی او په دی باندی یوهیږی چه مونږ په خپلو کوښښونو او زیار (محنت) ویستلو سره د الله د ارادی او مشیت لیاره بندولی شو نو دوی دی خپل انتهائی زیار (محنت) او کوښښ په دی لیاره کښی ولګوی! او ښه رېړونه (تکليفونه) دی په ځان وګالی (برداشت کړی)! تر دی پوری چه د ېړی يو سر دی د چت په لاړو کښې ښه جګ (وچت) وتړی او بل سر دی د تيزندی، په شان په خپله غاړه کښي واچوي او په خپل لاس دي خپل ځان غرغره کړي او په دې صورت دې له ډير قهر او خفګان څخه خپل ځان مړ او خلاص کړی يا که ئي له لاسه يوره وي نو يو يړي دي له آسمان څخه ځوړند کړی او په هغی دی آسمان ته وخیژی او له هغه ځایه دی آسمانی نصرت قطع کړی نو بیا دی د را شکته کیدو نه وروسته و کوری چه به دغو تدبیرونو سره دغه ربانی معاونت او آسمانی نصرت منقطع کیږی؟ چه په هغه دوی دومره په قهر او غصه او پیچ او تاو کښی دی. زیاترو مفسرینو د دی آیت تفسیر هم داسی کړی دی لیکن حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه دغه آيت د ه و وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعُبُدُ الله عَلى حُونٍ ﴾ الآية - د مضمون سره لګولي او نهايت لطیف تقریر ئی پری کړی دی د ده په نزد 🌘 مَنْ کان یَظْنُ اَن کُنْ یَثُمُرَهٔ 🟶 الآیة ـ کښی د مفعول ضمیر «من» ته راجع کیږی! مطلب ئی دا دی که څوک د دنیوی تکالیفو په سبب له خدای تعالیٰ نه مایوس کیږی او د هغه له عبادت څخه غاړه غړوی او د باطلو شیانو په عبادت کښي لګيا کيږي دی دی د خپل زړه دغه تصميم داسي قياس کړي لکه چه يوه سړي له ياسه په رسی کسی ځان تړلي وي که دي په هغې سره پاس ختلي نشي، داسي هیله (امید) او توقع خو کیدی شی که دغه رسی پورته راښکلی شی نو دی د هغی په واسطه پورته ختلی شی کله چه دی هغه رسی بری کړی نو بیا د ده د یورته ختلو دیاره څه وسیله او توقع باقی یاتی کیږی؟ آیا د الله تعالیٰ د رحمت څخه یه نا امیده کیدلو کښی بری او کامیابی حاصلیدی شی؟ ګواکی د الله تعالیٰ امید ته ئی «رسی» وویله او د هغی د یری کولو څخه ئی ناامیدی مراد کړه او له آسمان

څخه جګوالي (اوچت والي) مراد دی. والله اعلم.

### وَكَنْالِكَ اَنْزَلْنُهُ الْيُتِ بَيِّنْتِ وَآنَ اللَّهَ يَهُدِى مَن تُرْرِيُكُ ﴿

او په شان (د دغو منزله ؤ آیتونو) نازل کړی لیږلی دی مونږ آیتونه ښکاره او بیشکه چه اراده وکړی (د هغه د هدایت). د هدایت).

تفسیر: یعنی غرنګه صاف، صاف مثالونه او ښکاره خبری دی مګر پوهیدل د هم هغه سړی په برخه دی چه پاک الله ورته څه فهم او د پوهی څه قوت ور په برخه کړی وی.

### ٳؾۜٵ؆ڹؽؘٵؗڡۧڹؙٷٳۘۅٳڰۮؚؽؽۿٵۮٷٳۅٳڵڞؠؚؽؽۘۅٵڵؾۜڟڒؽ ۅٳڶؠۘڿؙۅٛڛۅٳڰۮؚؿؽٵۺۘڒڴؚۅٙؖٵۣؖۊٵڵڮؽڣؗڝڵۘڹؽؘؠٛٛؗٛؗٛؠڮٛۄٛٵڷؚۊؽؠػڗٝ ٳؾؘٵٮڵؗۿٵٚؽڴؚڵۺٞؿؙٞڞٞۺؘڣۣؽۘۮ۠<sup>ڡ</sup>

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او هغه کسان چه یهودیان دی او (هغه کسان چه) صابیان دی او (هغه کسان چه) نصرانیان دی او (هغه کسان چه شریک ئی پیدا کړی دی له الله سره بیشکه چه الله به فیصله وکړی په منځ د دوی کښی په ورځ د قیامت کښی، بیشکه چه الله په هر شی باندی ښه عالم شاهد دی.

تفسیر: مجوس د اور عبادت کوی او په دوه خدایانو عقیده لری یو د خیر په خدای چه دوی ورته (یزدان) وائی دوهم د شر په خدای چه هغه (اهرمن) بولی او د کوم نبی نوم هم یادوی، دا معلومه نه ده چه دوی له هدایت څخه وروسته په ضلالت مبتلا شوی دی یا له ابتداء څخه په غلطه لیار روان دی، کوم کلام چه شهرستانی په (الملل والنحل) کښی د دوی په مذهب کړی دی، ښائی چه هغه ولوستل شی، د صابئینو او نورو ذکر پخوا له دی نه تیر شوی دی لنډه دا چه د دغو ګردو (تولو) مذاهبو او فرقو د منازعی عملی او قاطع فیصله به د الله تعالیٰ له درباره د قیامت په ورځ کښی کیږی او هر یو به سره جدا کوی او خپلو خپلو تاکلو (مقرر شویو) څایونو ته به ئی رسوی. په دی باندی یوازی پاک الله عالم دی چه کوم یو د کوم مقام او د کومی سزا مستحق دی؟.

### ٱلُوْتُرَانَ اللهَ يَسُجُدُلَهُ مَنْ فِي السَّمُوْتِ وَمَنْ فِي الْرَرْضِ وَالشَّبُسُ وَالْقَبَرُ وَالنَّجُوْمُ وَ الْجِبَالُ وَالشَّجَرُ وَالْدَوَابُ وَكَثِيْرُضِّ التَّاسِ وَكَثِيْرُ حَقَى عَلَيْهِ الْعَنَابُ وَمَنْ يَجُنِ اللهُ فَمَالَهُ مِنْ مَّكْرِمِ إِنَّ اللهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ۖ فَعَالًا عَ

آیا نه وینی نه پوهیږی ته چه بیشکه الله چه دی سجده ږدی (عبادت کوی)
ده ته هر هغه چه په آسمانونو کښی دی (له علویاتو) او هر هغه چه په ځمکه
کښی دی (له سفلیاتو) او لمر او سپوږمی او ستوری (په پریوتلو او ختلو
سره) او غرونه (په افاضه د چینو او معادنو خپلو سره) او ونی (د سیورو له
جهته) او څلوربول (د ځمکی په تګ سره) او ډیر له خلقو (چه مؤمنان دی)
په عبادت سره او ډیر دی (له کفارو) چه ثابت شوی دی پری عذاب (چه
سجده نه ږدی الله ته)، او هر څوک چه سپک ئی کړی الله پس نشته ده ته
هیڅوک عزت ورکوونکی، بیشکه چه الله کوی هر هغه کار چه اراده ئی

تفسیر: یوه سجده ده چه په هغی کښی د آسمان او ځمکی هر یو مخلوق شامل دی هغه دا چه د الله تعالیٰ د قدرت په مقابل کښی تول سره تکویناً مطیع، منقاد، عاجز او ناتوان دی او هرومرو (خامخا) هر شی د ده په مقابل کښی غاړه پدی او سر ښکته کوی. دوهمه د هر یو شی بیله سجده ده هغه دا چه هر یو شی چه د هر یوه کار دپاره ئی پیدا کړی دی هغه په هم هغه کار کښی لګیا اوسی نو د دوی هم دغه د وظیفی اداء د دوی سجده ده. دغه سجده ډیر خلق کوی او ډیر ئی نه کوی مگر له انسانانو څخه پرته (علاوه) ئی نور تول مخلوقات کوی. بنا په دی په هو آن الله یَشْجُدُلُه ها الآیة - کښی د هر شی سجده به د هغه د شان سره لایقه سجده مراد وی یا به د

تنبیه: له پخوانی آیت سره ئی ربط داسی دی چه د مختلفو مذاهبو خلق په خپلو منځونو کښی سره اختلاف لری، حال دا چه نور ټول مخلوق الله تعالیٰ ته مطیع او منقاد دی، انسان چه له نورو مخلوقاتو څخه زیات پوه او عاقل دی لازم وو چه ټول انسانی افراد د نورو مخلوقاتو په نسبت د الله تعالیٰ په عبودیت کښی سره زیات متحد او متفق وی او ډیر اخلاص او صمیمیت ئی پکښی څرګندولی خو ډیر دی له دغو انسانانو څخه چه په سبب د کفر او له سجدی څخه د

غاړی غړولو له امله (وجی) حکم کړی شوی دی په دوی باندی په عذاب سره چه دغه کفار دی یعنی د سجدی د انکار او اعراض په سبب د عذاب مستحق شول او هر څوک چه خوار او سپک ئی کړی الله پس نشته ده ته هیڅوک عزت ورکوونکی بیشکه چه الله کوی هر هغه کار چه اراده ئی وکړی له اکرام او اهانت څخه یعنی الله هر هغه څوک چه د هغه د اعمالو د شامت له کبله (وجی) د هغه ذلیل کول وغواړی نو څوک دی چه هغه د ذلت له ژوری کندی څخه راوباسی او د عزت لوړ (وچت) مقام ته ئی ورسوی؟.

### ۿڬ۬ٳڹڂؘڞؙؙؙؙؙۻٳڶؙؙؙؙؙؙڠۜڞؠؙٷٳ؈۬ۯڽؚۜۿؚٷ۫

دا دواړه (ډلی مؤمنان او کافران) مدعیان دی چه جګړه ئی وکړه په (ذات، صفات او دین د) رب خپل کښی

تفسیر: یعنی پخوا له دی نه په ﴿ لَیَّالَدَیُّیَا اَمْتُواْوَالَدِیْنِیَ هَادُوْالِصَّیِویِیْنَ ﴾ الآیة - کښی چه د هغو فرقو ذکر وشو هغو ته د حق او باطل له حیثه دوه ډلی ویلی شو یوه د مؤمنانو ډله چه د خپل رب تول اوامر منی او د ده د احکامو په مقابل کښی سر په سجده ډدی. دوهمه د کفارو ډله چه په هغو کښی یهودان، نصرانیان، مجوسان، مشرکین صابئین او نور تول شامل دی او د ده ربانی هدایت نه قبلوی او د ده د اطاعت دپاره سر په سجده نه ډدی، دغه دواړه ډلی په دغو، مباحثو او مناظرو کښی د جهاد او قتال په مواقعو کښی هم یو د بل په مقابل کښی تینګ ولاړ وی لکه چه د بدر د مبارزی (جنګ) په میدان کښی حضرت علی، حضرت حمزه او عبیده بن الحارث رضی الله تعالیٰ عنهم د دریو کافرانو (عتبه ابن ربیعه، شیبه ابن ربیعه او ولید بن عتبه) به مقابل کښی د مبارزی (جنګ) د پاره وتلی وو، وروسته د دغو دواړو ډلو انجام راهیی.

### فَالَّذِينَ كَفَرُوا قُطِّعَتُ لَهُمُ ثِيابٌ مِّنُ تَارِرُ

پس هغه کسان چه کافران شوی دی څکختی (جوړولی) شی دوی دپاره جامی له اوره ،

تفسیر: یعنی لکه څنګه چه کالی (جامی) د انسان بدن پتوی د جهنم اور به هم دغه راز (قسم) دوی احاطه کوی او تری به چاپیریډی یا به د کوم داسی شی کالی (جامی) ورواغوستل شی چه د اور ګرمی به پری ډیر ژر اثر کوی او ډیر زیات به سور کیډی.

### ؽؙڝۜۜؿؙڡؚؽ۬ۏٛۊؚۯٷٛۅڛڡؚۿٳڵڂؠؿۘۉ۠ۺۧؽڞۿڒٛڽؚ؋؆ٙڣٛڹٛڟۅٛڗۣؠؙٛۅؘٲۼٛٷٛۮؚ۠ؖ ۅؘڵۿۮۛ؆ۜڡۜٵؘڝۼؙڡؚڽؙڂڔؽۅ۪؈

اچولی به شی (په شدت سره) له پاسه د سرونو د دوی اوبه سری یشیدلی، چه خوړین به شی په دغو اوبو سره هغه (کولمی) چه په ګیډو د دوی کښی دی او پوستکی (د دوی هم). او وی به د دوی دپاره محتکونه (ګرزونه) له اوسپنی (چه د دوی سرونه به پری ټکولی او وهلی شی).

تفسیر: یعنی د دوزخیانو ککرئ به په څتکونو ګرزونو سره میده کیږی او یشیدلی اوبه به له پاسه پری اچولی کیږی چه د ماغزو له لاری به د دوی ګیډی ته ورځی او له هغه څخه به د دوی تولی کولمی توتی توتی دوی له مقعدو څخه لاندی توئیږی او د دوی د بدن خارجی سطح به هم د دی اوبو له رسیدلو څخه بیخی شریږی او د ورستی وینی غوښی په شان به تری لویږی بیا به خپل اصلی حالت ته بیرته ورګرځی او پرله پسی به هم دغه عمل تکراریږی

﴿ كُلْمَائِغِمَتُ جُلُودُهُ مُرَبِّدَ النَّهُ مُو بُلُودًا غَيْرَ مَالِيَدُو وَالنَّمَانِ ﴾ جزء ه دالنساء ٥٦ آيت (٨) ركوع. اللهم اعذنا من غضبك وعذابك.

### كُلَّكَأَ اَرَادُوَاآنَ يَخُرُجُوا مِنْهَامِنَ غَيِّرِاغِينُ وَافِيهَا وَذُوقُواْعَذَابَ الْحَرِيْقِ

هر کله چه اراده وکړی (دوزخیان) د دی چه ووځی له دغه (دوزخ څخه) له غمه نو بیرته ګرځولی شی دوی په دغه (اور) کښی او ( وبه ویلی شی دوی ته) وڅکئ تاسی عذاب (د اور ډیر) سوځوونکی.

تفسیر: یعنی کله چه کافران په دوزخ کښی ډیر غم او تکلیف ووینی نو وبه غواړی چه له دی ځای نه ووځی او چیری وتښتی خو د اور لمبی به دوی له ځان سره پورته کړی بیا به ئی پرښتی د اوسپنو په ګرزونو سره وهی او لاندی به ئی غورځوی او داسی به ورته ویل کیږی «د اور د دغه دائمی عذاب خوند وڅکئ!» چه له سره به تری بیرته نشئ وتلی «العیاذ بالله»

# اِتَّاللَّهُ يُدُخِلُ الَّذِينَ الْمَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ جَنَّتٍ تَجُرِيُ وَنَ اللَّهُ يُحُرِيُ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ جَنَّتٍ تَجُرِيُ مِنْ تَحُتِهَا الْأَنْهُرُ يُحَــ لَوْنَ فِيهُ هَا مِنْ اَسَاوِرَمِنْ ذَهَبٍ وَلُوُّلُوًا "

بیشکه چه الله ننه باسی هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه په داسی) جنتونو کښی چه بهیږی له لاندی (د ماڼیو او ونو) د هغو (څلور قسمه) ویالی ګاڼه (زیورات) به واچول شی (جنتیانو ته) په دغه (جنت) کښی له باهوګانو (وښیو) له سرو زرو او له مرغلرو ځنی

تفسیر: یعنی په لویه هوسائی (آرام)، ښایست او زیب سره به اوسیږی او له هر یو عنوان څخه ئی تجمل تنعم څرګندیږی.

#### وَلِبَاسُهُ مُونِيُهَا حَرِيْرُ ﴿

او جامی د دغو (جنتیانو) به په دغه (جنت) کښی ریښمینی وی

تفسیر: ړومبی په ﴿ تُطِّعَتُ لَهُمْ ثِیَا بُ بِنَ ثَارِدُ ﴾ کښی د دوزخیانو د کالیو (جامو) ذکر شوی ؤ بالمقابل په دی ځای کښی د جنتیانو د آغوستن بیان کوی چه د دوی پوښاک به له وریښمو څخه وی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «دا ئی چه ویلی دی د هغه ځای ګاڼه (زیور) او د هغه ځای پوښاک معلوم شو چه دغه دواړه شیان نارینه ؤ لره دلته نشته او له ګاڼو (زیوراتو) څخه باهو ځکه تصریح شو چه کله چه د مرئی خدمت د بادار خوښ شی نو د هغه په لاس کښی کړی اچوی.»

تنبیه: په احادیثو کښی راغلی دی «هر هغه نارینه چه دلته د وریښمو کالی (جامی) واغوندی نو په آخرت کښی به ئی نه آغوندی.» که دغه آغوستونکی کافر وی نو ښکاره ده چه هغه له سره په جنت کښی نه داخلیږی چه د جنتیانو لباس واغوندی. هو! که مؤمن وی امکان لری چه د څه مودی له مخی د دغه لباس څخه محروم شی او بیا ئی تر ابده پوری واغوندی نو د دغه غیر متناهی مودی په مقابل کښی دغه لږ زمانه غیر معتد به گڼله کیږی.

### وَهُدُوْ الْكَالِيِّ مِنَ الْقَوْلِ الْمُ

او لاره ښوولي شوی ده (جنتيانو ته په دنيا کښې له جانبه د الله) طيبي

#### پاكى ته (چه لا اله الا الله ده) له قول نه

#### وَهُدُوْالِل صِرَاطِ الْحَيْدِي<sup>®</sup>

او لار ښوولی شوی ده (جنتيانو ته په دنيا کښی) طرف د لاری (د الله) ته چه ستايل شوی ده په ښو ښو صفتونو سره

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ لاره ئی وموندله چه نوم ئی اسلام دی، دغه لاره په خپله هم حمیده ده او د لاری خاوند هم حمید دی، یا ئی هغه ځای ته لاره وموندله چه هغه ته په رسیدلو سره انسان د الله تعالیٰ د نعمتونو شکر اداء کوی.

### ٳؾٙٳؖڷۮؚؽؙؽؘػڡؘٛۯؙؙۅؙٲۅٙٮڝؙۜٮؙٞۅؙؽۼؽؙڛؚؽڸٳٮڷڸۊؚۉٲڵؠۺڿؚڡؚٳڵڂۘۄٵڡؚ ٳڰۮؚؽؘڿۼڵڹؙۿؙٳڸٮؾٚٳڛڛۘۅٙٳۼۧٳۣڷۼٵڮڡٛڣؽؙۊۅؘٲڵۘڹٳڋ

بیشکه هغه کسان چه کافران شوی دی او اړوی (منع کوی خلق) له لاری د الله (اسلام نه) او له مسجد حرام نه (نو معذبیږی په عقبٰی کښی) هغه (مسجد) چه ګرځولی دی مونږ دغه مسجد ځای د عبادت دپاره د (ټولو) خلقو برابر دی اوسیدونکی په دغه (مسجد) کښی او له بهره راتلونکی،

تفسیر: پخوا په ﴿ هٰلَانِ حَصَّمُوا اُقْتَصَمُوا ﴾ کښی د مؤمنانو او د کفارو د جګړی ذکر ؤ اوس د هم هغی جګړی څینی نور صورتونه دلته بیانوی. یعنی یو خو هغه خلق دی چه له خپلی ګمراهی سره سره د نورو مخه هم نیسی چه د هدایت په لاره لاړ نشی او غواړی چه هیڅوک د الله تعالیٰ په لاره سم نشی تر دی هغه مسلمانان چه د خپل پیغمبر سره د عمری د ادا یکولو دپاره مکی معظمی ته روان وو د هغوی مخه ئی هم ونیوله حال دا چه مسجد الحرام یا د حرم شریف هغه برخه چه په هغی پوری د خلقو عبادت او مناسک تعلق لری تولو ته یو شان دی او هلته مقیم او مسافر او محلی او پردیسی ته د اوسیدلو او عبادت کولو مساوی حقوق حاصل دی هو! که څوک د هغو متبرکو ځایونو څخه د شړلو وړ (مستحق) او لایق وی نو هم هغه کسان دی چه په خپل شرک او شرارت د دی مبارک ځای بی حترامی او بی عزتی کوی.

تنبیه: د مکی معظمی د کورونو ملکیت، بیع او شری او نور یوه مستقله مسئله ده چه د هغه کافی بیان په «روح المعانی» او نورو تفاسیرو کښی شته او دلته د هغو د بیان او تفصیل موقع نشته.

### وَمَنُ يُبْرِدُ فِيْهِ بِالْحَادِ ابِظُلِّهِ تُنْذِقُهُ مِنْ عَذَابِ اَلِيُو<sub>ٍ</sub> هَ

او هر چا چه اراده وکړه په دغه (مسجد الحرام) کښی د بی لاری (د حق نه په مخ ګرځولو سره) په ظلم سره نو وبه څکوو مونږ په هغه (کږيدونکی) له عذاب دردناک څخه،

تفسیر: یعنی هغه غوک چه په مسجد الحرام کښی عمداً او بالاراده د بی دینی او شرارت کومه خبره کوی نو هغه ته به د هغه چا په نسبت چه دغه کار په بل ځای کښی کوی سخته سزا ورکړی شی نو له دی نه د هغو خلقو حال معلوم کړئ چه په خپل ظلم او شرارت سره ئی د مؤمنانو مخه د مکی معظمی د زیارت د ورتګ په وخت کښی نیولی وه.

### وَإِذْ بَوَّأْنَالِإِبْرَاهِ يُومَكَانَ الْبَيْتِ

او (یاد کړه ای محمده!) هغه وخت چه ښکاره (معین) کړ مونږ ابراهیم ته ځای د بیت (الله)

تفسیر: وائی چه د کعبی شریفی ځای لا له پخوا څخه مقدس او متبرک و بیا د ډیری مودی په تیریدو سره ورک او نامعلوم شو، حضرت ابراهیم علیه السلام ته حکم وشو چه بیت الله ودانه کړه! او د هغه معظم مقام نښی وروښودل شوی، حضرت ابراهیم علیه السلام د خپل زوی حضرت اسمعیل علیه السلام په ملګرتیا د کعبی خونه (کور) ودانه کړه.

تنبیه: د مسجد الحرام ذکر پخوا راغلی ؤ نو د هغه په مناسبت د کعبی شریفی د بنا حال او د هغی په متعلق د ځینو احکامو بیان وکړی شو.

### آنُ لا تُشْرِكُ بِي شَيْئًا

#### (او ورته مو وویل دا) چه مه شریکوه له ما سره هیڅ شی

تفسیر: یعنی د دی کور بنست (بیخ)او تاداو (بنیاد) په خالص توحید باندی کیږده! هیڅوک دی چه دغه ځای ته راشی د الله تعالیٰ د عبادت څخه پرته (علاوه) مشرکانه رسوم په ځای نه راوړی، د مکی معظمی کفارو سره له دی چه د ابراهیمی ملت مدعیان وو پر دغه آیت داسی عمل وکړ چه هلته ئی دری سوه او شپیته بتان ودرول (العیاذ بالله) زمونږ سید المرسلین خاتم الانبیاء محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم دغه مطهر او مقدس ځای له دغه نجاست او ګندګی څخه د تل له پاره پاک کړ فلله الحمد والمنة.

### وَّطِهِّرُ بَيْتِي لِلطَّلِيْفِينَ وَالْقَالِبِينِينَ وَ الثُّكُمِ السُّجُودِ ﴿

او پاک ساته کور زما (له بتانو او نورو پلیتیو څخه) دپاره د طواف کوونکو او دپاره د قیام کوونکو (په مکه کښی) او رکوع کوونکو او سجده کوونکو (لمونځ کوونکو لپاره)

تفسیر: یعنی یوازی د هم دغو خلقو له پاره دی مخصوص وی او له نورو گردو (تولو) څخه دی پاک او صاف کړ شی، حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «په پخوانیو امتونو کښی رکوع نه وه دغه خاص د محمدی امت په لمانځه کښی شته نو خبر ورکړه چه راتلونکی خلق به د دی ودانوونکی وی» وفیه نظرفتأمل.

### ۅٙٲڐؚٚڹٛڣۣٵڵٵڛڔٵڷؙػڿۭٙؽٲٚۛۊ۠ٷڔؚڮٵؙؚڰ ٷۜۼڵڴڸۣڞؘٳڡڔٟ؆ٲؿؽؘؽڡؚڽؙڴڷۣ؋ڿٟۼؚؽڹۣؿۨ

او غږ وکړه (ای ابراهیمه) په خلقو کښی د حج (د ادا کولو) دپاره چه راشی (حاجیان) تاته پلی (پیاده) او (سواره) په هر ډنګر اوښ چه راځی (دا اوښان) له هری لاری لری (ژوری لری) نه. اقترب للناس(١٧) العج(٢٢)

تفسیر: کله چه کعبه ودانه شوه، نو حضرت ابراهیم علیه السلام په یوه جک (وچت) غره باندی ودرید او داسی غږ ئی وکړ «ای خلقو! پاک الله په تاسی حج فرض کړی دی! حج ته راشع» حق تعالیٰ دغه غږ په هر ځای کښی هر روح ته ورساوه لکه چه بلاتشبیه مونږ د ایشیاء په منځ «افغانستان» کښی ناست یو او د لری او نژدی هیوادونو غږونه آورو نو د هر چا دپاره چه حج مقدر ؤ د هغه روح دغه غږ ته لبیک وویل او هم هغه د شوق پتی سکروتی دی چه په زرهاؤ پلی (پیاده) هم د حج د سفر ربړونه (تکلیفونه) په ځان اخلی او د بیت الله په لیدلو سره خپلی سترګی رڼوی او ډیر زیات خلق خو له دومره لری ځایونو څخه سواره د مکی معظمی په لوری سفر کوی چه له ډیرو مزلونو او سفر کولو څخه د دوی اوښان ستړی ستومانه او بیخی خوار او سفر کوی چه له ډیرو مزلونو او سفر کولو څخه د دوی اوښان ستړی ستومانه او بیخی خوار او ډنګرو، وچو، کلکو اوښانو مزلونه کوی دا ګواکی د هم هغی دعاء د مقبولیت اثر دی چه حضرت ابراهیم علیه السلام کړی وه ﴿ فَاجْعَلُ اَوْ مِنَ النّاس تَهُوی اَلِهُومُ ﴿ جزء ۱۳ (د ابراهیم حضرت ابراهیم علیه السلام کړی وه

### لِيَشُهَدُوْا مَنَافِعَ لَهُمُ وَيَذُكُرُواالْسَمَ اللهِ فِيَّ ٱليَّامِرِهَّ عَـُلُولُمِتٍ عَلَى مَارَزَ قَهُمُومِّنَ بَهِيمَةِ الْإَنْعَامِ ۚ

دپاره د دی چه حاضر شی (دغه خلق ځای د دنیوی او اخروی) ګټو خپلو ته، او چه یاد کړی نوم د الله په هغو څو ورځو (د لوی اختر) کښی چه معلومی دی په (ذبح د) هر هغه حیوان چه ورکړی دی الله دوی ته له بی ژبو چارپایانو څخه

تفسیر: د بیت الله د حج اصلی مقصد خو د دنیوی او اخروی گتو حاصلول دی مثلاً د حج او عمری او د نورو عباداتو په ذریعه د الله تعالیٰ خوښی حاصلول او د روحانی ترقیاتو لوړو (وچتو) مقاماتو ته رسیدل. لیکن د دغی لوئی اجتماع په ضمن کښی ډیر زیات سیاسی، تمدنی او اقتصادی گتی هم حاصلیدی شی کما لا یخفی.

«ایام معلومات» څخه د ځینو په نزد د ذالحجی ړومبنی لس ورځی دی او د ځینو په نزد د قربانی دری ورځی مراد دی، په هر حال په دغو ورځو کښی د الله تعالیٰ د یادونی فضیلت ډیر زیات ښوولی شوی دی. د دغه ذکر لاندی په خصوصی ډول (طریقه) دا هم داخل دی چه د قربانی د حیواناتو د ذبح کولو په وخت کښی دی د الله تعالیٰ نوم واخیست شی او بسم الله ـ الله اکبر دی وویل شی. په دغو ورځو کښی خورا (ډیر) ښه عمل هم دا دی چه د پاک الله په نامه دی ذبح وکړی شی.

### فَكُلُوا مِنْهَا وَٱطْعِمُوا الْبَالِينَ الْفَقِيْرَ اللَّهُ اللَّ

پس خورئ تاسی له هغی (غوښی) څخه او خوروئ ئی په بد حال فقیر (محتاج)

تفسیر: ځینو کفارو داسی خیال کاوه چه په خپله قربانی کوونکی ته نه ښائی چه د قربانی له غوښی څخه څه وخوری، دا دی په دی آیت کښی د دی مفکوری اصلاح او حکم کوی چه له دغی غوښی څخه هم تاسی په شوق سره وخورئ هم ئی په خپلو دوستانو، خپلوانو خوارانو او غریبانو وخوروئ!

### ثُمَّ لَيَقُضُوا تَفَتَهُ مُ وَلَيُوفُوا نُن وُرَهُمُ وَلَيكُوفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ ١٠

بیا دی لری کړی (حاجیان حاجتونه او) خیری خپل او پوره دی ادا کړی نذرونه خپل (او د حج واجبات) او طواف دی وکړی په هغه کور چه قدیم کریم دی.

تفسیر: له کوم ځایه چه لبیک ویل شروع کیږی (احرام تړل کیږی) نو محرم نه وینه وباسی، نه خپل ویښتان او نوکان اخلی، نه خپل ویښتان غوړوی نه د بدن د خیرو، دوړو او ګردونو په لری کولو دومره زیات اهتمام کوی او نه په ډیره مبالغه او مښلو لامبی. الغرض دغه د عشق او بیخودی یو عجیب او غریب حالت وی کله چه د ذیحجةالحرام لسمه ورځ راشی دغه ګرد (ټول) قیدونه لری کیږی، سرونه خریل یا ویښتان اخیستل کیږی، ښه غسل کوی، ګنډلی او صفا کالی (جامی) اغوندی او د کعبی د زیارت طواف ته ځی، په چا چه ذبح لازمه وی ړومبی ذبح کوی او د «نذرونو» د ورکولو څخه مطلب دا دی چه هغه نذرونه چه د خپلو مطالبو دپاره ئی پر خپل ځان منلی وی هغه دی ادا یکړی، اصلاً دغه نذر د الله تعالیٰ نذر دی او د بل هیچا نه دی. د ځینو په نزد د «نذرونو» د لفظ څخه د حج مناسک یا د حج واجبات مراد دی او هم دغه ډیر نژدی راښکاری والله اعلم.

تنبیه: د «عتیق» معنی قدیمی او پخوانی دی. او د ځینو په نزد ده ته ځکه «بیت العتیق» ویل کیږی چه د دی کور د تباهی او ورانی دپاره هومره چه کوم قوی طاقت او قوت راپاسیږی الله تعالیٰ به هغه ته فتح او بری نه ورکوی او دا کور به تری خلاص او آزاد وی څو چه دی پخپله د هغه د رفع او له منځه پورته کولو اراده وکړی.

# ذَلِكَ وَمَنُ يُعَظِّمُ حُرُمْتِ اللهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ عِنْدَرَتِهِ لَهُ وَكُو خَيْرٌ لَهُ عِنْدَرَتِهِ لَا وَالْحِكْتُ لَكُو الْكَوْدُ الْمُوالِكُمُ اللهُ وَالْمُتَلِيمُ اللَّهُ وَالْمُحَدِيمُوا الرَّجُسَ مِنَ الْرَوْدُ إِلَا مَا يُتَدِيمُوا قَوْلَ الرَّوُدِ فَي الرَّجُسَ مِنَ الْرَوْدُ إِنْ وَاجْتَذِيمُوا قَوْلَ الرَّوُدِ فَي

دا حکم مو واورید (یا امر هم دا دی چه تیر شو) او هر چا چه تعظیم وکړ د احکامو د الله پس دا کار غوره دی ده ته په نزد د رب د ده او حلال کړی شوی دی تاسی ته (خوراک د غوښی د) څارویو (پس له ذبحی) مګر (حرام دی) هغه څاروی چه لوستل کیږی په تاسی (حراموالی ئی) پس ځان ساتئ تاسی له پلیتی څخه چه بتان دی، او ځان ساتئ تاسی له وینا د دروغو څخه

تفسیر: لکه چه له ترجمی څخه ښکاری «ذلک» د محنوفی مبتدا خبر دی یعنی حرام شیان درانه گڼل او د هغو پریښودل، یا هغه شیان چه د الله تعالیٰ له طرفه محترم ښودل شوی دی د هغوی د احترام او ادب او تعظیم قائم ساتل لویه نیکی او د ښیکنی (فائدی) خبره ده او د هغو انجام به ډیر ښه وی. په محترمو شیانو کښی د قربانی حیوان ـ بیت الله ـ صفا ـ مروه ـ منیٰ ـ عرفات ـ مسجدین ـ قرآن بلکه د الله تعالیٰ ګرد (ټول) احکام راځی، په خصوصی ډول (طریقه) سره دلته د مسجدالحرام او د هدیی د حیوان په تعظیم زور اچول شوی دی چه د یوه خدای د بندګانو په راتګ کښی هلته په حرم کښی څه مشکلات پیدا نه کړئ! او نه د ممانعت عوامل منځ ته راوړئ! او نه د هدیی حیوانات بیرته تللو ته مجبور کړئ بلکه، قیمتی، ښه څربه څاروی قربانی کړئ!.

- ﴿ وَاُحِكَّتُ لَكُوْالْأَمْدَارُ ﴾ او حلال كړى شوى دى تاسى ته خوراک د غوښى د څارويو پس له ذبح) يعنى د دوى د ذبح حكم د حرمات الله د تعظيم په خلاف نه دى ځكه هغه مالک الملک چه د يوه شى حرمت ښولى ؤ د هغه په اجازه او د هم هغه په نامه هغه قربانى كيږى.
- ﴿ اِلْاَمَايُتُلُّ عَلَيْكُمُ ﴾ مگر حرام دی خوراک د غوښی د هغو څارویو چه لوستل کیږی په تاسی تحریم د هغو) یعنی هغه حیوانات چه د هغو حراموالی وخت په وخت تاسی ته ویل کیږی لکه چه په «البقرة»، «المائدة»، «الانعام» کښی مفصلاً تیر شول نو هغه حلال نه دی.
- ﴿ فَاجْتَوْبُوا الرِّجُسَ مِنَ الْأَوْثَانِ ﴾ پس ځان ساتئ تاسی له پلیتی څخه چه بتان دی) یعنی څاروی د الله تعالیٰ مخلوق او مملوک دی، یوازی د الله تعالیٰ په حکم او د هغه په نامه حلال کیدی شی او د الله تعالیٰ د کعبی نذر کیدی شی هغه ساکښی (ذی روح) چه د کوم بت یا رب النوع په قربانگاه کښی ذبح کیږی هغه مرداریږی، د داسی شرک او پلیتو کارونو څخه ځان ساتنه او

اجتناب ضروری دی.

و وَاجْتَنْبُوْاْقُولُ الرُّوْدِ ﴾ او ځان ساتئ تاسی له وینا د دروغو څخه) یعنی دروغ ویل! او د دروغو شاهدی ورکول! د بل په نامه د الله تعالیٰ د پیدا کړو حیواناتو حلالول! بی د شرعی حکم څخه یو شی ته حلال او یا حرام ویل تول په «قول الزور» کښی داخل دی. د «قول الزور» د بدی اندازه له دی نه اتکل کیدی شی چه دلته الله تعالیٰ د هغه ذکر له شرک سره کړی دی او د الاعراف په ۳۳ آیت (٤) رکوع کښی ئی داسی ارشاد کړی دی جزء ۸ ﴿ وَلَنْ تَعْوُلُوا عَلَى اللهِ عَالَى الله علیه وسلم هم په ډیر تاکید او تشدید سره له دی نه ممانعت کړی دی.

### حُنَفَاءَ بِللهِ غَيْرَمُشُرِكِيْنَ بِهِ

په داسی حال کښی چه غاړه ایښودونکی یئ په اخلاص سره خاص الله ته نه یه داسی عال کښی چه غاړه ایښودونکی یې په ده باندی

تفسیر: یعنی له هر طرف او هر چا څخه مخ وګرځوئ او یوازی د هم هغه واحد لاشریک الله تعالیٰ خالص بندګان اوسئ! ښائی ستاسی ټول افعال او نیتونه په کلی ډول (طریقه) بی د بل د شرک نه خاص الله تعالیٰ ته وی. او د الله تعالیٰ په الوهیت او عبادت کښی بل هیڅوک مه شریکوئ.

# وَمَنُ يُشُرِكُ بِاللَّهِ فَكَانَكَا خَرَّمِنَ السَّمَا ﴿ فَتَخُطَفُهُ الطَّايُرُ ا وَتَهُوى بِهِ الرِّيعُ فِي فَيَخُطَفُهُ الطَّايُرُ ا وَتَهُوى بِهِ الرِّيعُ فِي مَكَانِ سَجِيْقِ ۞

او هر چا چه شریک ونیو له الله سره پس لکه چه راوغورځید له آسمان څخه پس وتښتوی دی په چابکی سره مرغان (او بوټی بوټی کوی ئی) یا وغورځوی دی باد (له کوم هسک (اوچت) ځای نه) په لری ژور (خکته) ځای کښی.

تفسیر: دائی د شرک مثال بیان کر . خلاصه ئی دا ده چه د توحید مقام نهایت اعلیٰ دی . کله چه انسان توحید پریږدی او د کوم بل مخلوق په مقابل کښی خپل سر ښکته کړی نو دی په خپله خپل ځان ذلیل او سپک کوی او د توحید له لوړ (وچت) آسمان څخه د شرک او کفر کندی ته لویږی . ښکاره ده چه له دومره جګ (اوچت) ځای څخه دومره ژور (خکته) ځای ته له لویدلو څخه وروسته ژوندی نشی پاتی کیدی اوس خو به یا د اهواؤ او ناکارو افکارو مردار خواره

اقترب للناس(١٧)

خناوران له خلورو خواوو د ده د غوښی بوټی په خپلو مښوکو او پنجو سره دانګی دانګی او بوټی بوټی کړی او وبه ئی خوری یا به لعین شیطان د یوی تیزی ګړندی هوا په بربوکی کښی دی له خپله ځانه سره پورته کړی او په کومه ډیره زیاته لری ژوره (خکته) کنده کښی به ئی وغورځوی چه هیڅوک به د ده هیڅ یو هډوکی او پښتی ونه وینی یا دا چه په دی مثل کښی د دواړو اقسامو مشرکانو حال بیل بیل بیان شوی دی یو هغه مشرک چه په خپل شرک په پوره ډول (طریقه) ثابت نه وی ولاړ او د تنبنب او تردد په وضعیت کله یوی او کله بلی خوا ته متمایل کیږی نو د هغه مثال و توند شخالهٔ الگایر کې کیدی شی او هغه مشرک چه په خپل شرک مضبوط او تینک ولاړ وی او د هغه د مثال مصداق و آوتهوی په الزینگه کیمی کښو په په نه له او د و آوتهوی په الاسونو سره د هغوی وژل کیدل او د و آوتهوی په لاسونو سره د هغوی وژل کیدل او د و آوتهوی په الله او د و آوتهوی په بیان کښی د هم داسی احتمالاتو ذکر کړی دی لیکن حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د هر چا نیت او مقصود چه یو الله وی هغه قایم دی او کله چه نیت او قصد متعددو خواؤ ته لاړ شی هغه تول دی پریشانه کوی او له لاری څخه ئی تښتوی یا له تولو څخه منکر او دهری کیږی».

### دْلِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَ إِرَاللهِ فَإِنْهَامِنْ تَقُوى الْقُلُوبِ®

دا حکم مو واورید (یا امر هم دا دی چه تیر شو) او هر چا چه تعظیم وکړ د علائمو د (دین د) الله چه د حج افعال، د هدایاؤ څربول او نور عبادت دی پس بیشکه دا (تعظیم) له (افعالو د خاوندانو د) تقویٰ د زړونو دی.

تفسیر: یعنی د شعائر الله تعظیم په شرک کښی داخل نه دی، د هر چا په زړه کښی چه د پرهیزگاری مضمون او د یوه خدای جل جلاله خوف وی نو دی به هرومرو (خامخا) د شعائرالله ادب او تعظیم کوی دغه ادب او تعظیم شرک نه دی بلکه د الله تعالیٰ د عین توحید له آثارو څخه دی ځکه چه د الله تعالیٰ عاشق د هر هغه شی چه خدای جل جلاله ته منسوب وی قدر او ادب کوی.

### لَكُوْ فِيْهَامَنَافِمُ إِلَى آجَلِ مُسَتَّمَى ثُوَّ مَحِدُهُ آلِلَ الْبَيْتِ الْعَتِيْقِ الْ

شته تاسی ته په دغو څلور بولو (د هديو) کښی (ډيری) فائدی تر وخت معلوم پوری (چه د دوی د حلالولو وخت دی) بيا (رسونه ده) ځای (د حلالولو) د دوی ته تر بيت عتيق پوری. (يا) بيا وخت د دغو منتهی دی

هغه بیت ته چه بلند شان دی.

تفسیر: قدیم کور بیت الله شریف دی او دلته سائی توسعاً تری تول حرم مراد وی. یعنی د اوسانو، غویو، پسونو (گدانو) او نورو نه تاسی ډیری گتی حاصلولی شئ مثلاً پری سوریږئ، شودی ئی شخښئ او نسل تری اخلئ او لائی پسی زیاتوئ، له وړیو، پوستکو او نورو څخه ئی گته (فائده) اخلئ! مگر تر هغه وخته پوری چه ئی «هدیه» نه وی گرځولی ځکه چه د «هدیی» گرځولو څخه وروسته داسی انتفاع تری بی له ډیر شدید ضرورته نه ده روا اوس د هغو عظیم الشانه اخروی فائده هم دغه ده چه کعبی ته ئی نژدی راولئ او د الله تعالیٰ په نامه ئی قربانی کرئ!

#### وَلِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكًا لِيَذُكُو السَّرَ اللهِ عَلَى مَا دَزَقَهُ وَمِّنَ بَهِيمَةِ الْكِنْعَامِرِ فَالهُكُوْ اللهُ وَاحِثُ فَلَهَ آسُلِمُوْلِ

او دپاره د هر امت (مؤمن) مقرره کړی ده مونږ قربانی دپاره د دی چه یاد کړی دوی نوم د الله پر هر هغه شی چه رزق، روزی ګرځولی ده (الله) دوی ته له بی ژبو څلور بولو حیواناتو څخه (په وخت د ذبحی د دوی کښی) پس حق معبود ستاسی (او د پخوانیو امتونو) الله حق معبود یو دی پس خاص هم ده ته غاړه کیږدئ!

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ته د نذر په ډول (طریقه) د حیواناتو حلالول په هر آسمانی دین کښی عبادت منل شوی دی که دا عبادت تاسی غیر الله ته د عبادت (نذر) په ډول (طریقه) کوئ نو دغه شرک دی. او ښائی تری سخت پرهیز وکړی شی. د موحد کار دا دی چه یوازی د پاک الله په نامه قربانی وکړی چه د هغه په پاکه نامه ټولو شرائعو د قربانی کولو حکم ورکړی دی او نه ښائی چه قربانی د ده له حکم څخه خارجه وی.

#### وَبَشِيرِ الْمُخْبِتِينَ ﴿

#### او زیری ورکړه عاجزی کوونکو ته،

تفسیر: یعنی هغو خلقو ته د الله تعالیٰ د رضاء او خوښی زیری واوروه چه یوازی د هغه واحد لا شریک خدای جل جلاله حکم منی او د هغه په مقابل کښی غاړه ږدی او په هم هغه باندی ئی زړونه ډاډه کیږی او د ده له جلال او جبروت څخه تل ویریږی.

# الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتُ قُلُونُهُمُ وَالطَّيرِينَ عَلَى النِّينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتُ قُلُونُهُمُ وَالطَّيرِينَ عَلَى مَا اَصَابَهُمُ وَالنَّقِيمِي الصَّلوةِ وَمِمَّارَزَقَنَّامُمُ يُنُوفُونَ ۞

هغه (عاجزی کوونکی) کله چه یاد کړ شی (د دوی په مخکښی نوم د) الله نو ویریږی زړونه د دوی او (زیری ورکړه) صبر کوونکو ته په هغو (سختیو او غمونو) چه رسیدلی دی دوی ته او زیری ورکړه) قائموونکی (سم درونکی سره له ټولو حقوقو) د لمانځه ته او زیری ورکړه هغو کسانو ته چه) ځینی له هغو شیانو نه چه ورکړی دی مونږ دوی ته لګوی ئی (په ښو کارونو کښی)

تفسیر: یعنی مصیبتونه او تکلیفونه په پوره صبر او ثبات سره په ځان برداشت کوی او متحمل کیږی ئی او د کړاوونو او سختیو د تحمل په وخت کښی د حقی لاری څخه ئی قدم نه ښوئیږی. ﴿ وَالْمُتِیْ الصَّلْوَ ۗ ﴾ الآیة - او زیری ورکړه هغو کسانو ته چه قایموی سم دروی سره له تولو حقوقو لمونځ او زیری ورکړه هغو کسانو ته چه ځینی له هغو شیانو چه ورکړی دی مونږ دوی ته نفقه (ورکړه) کوی په ښو ښو کارونو کښی). د بیت الله تر رسیدو پوری حاجیان له ډیرو مصیبتونو او کړاوونو سره مخامخ کیږی، په سفر کښی زیاتره د لمونځونو د فوتیدلو یا د قضا کیدلو اندیښته وی، مال هم په کافی اندازه سره لگیږی، ښائی په هم دغه مناسبت ئی د دغو اوصافو او خصائلو بیان کړی وی.

# وَالْبُكُنَ جَعَلَنْهَالَكُوْمِنَ شَعَالِرِاللهِ لَكُوْفِيهَا خَيْرٌ ﴿ فَاذْكُرُ وَالسَّمَ اللهِ عَلَيْهَا صَوَ اللهِ عَلَيْهَا صَوَ اللهِ عَلَيْهَا صَوَ اللهِ عَلَيْهُا وَكُوْ اللهِ عَلَيْهُا وَكُوْ اللهِ عَلَيْهُا وَكُوْ اللَّهُ عَلَيْهُا فَكُوْ اللَّهُ عَلَيْهُا فَكُوْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الل

او اوښان غوايان (د هديي) ګرځولي دی مونږ دا تاسي ته له علائمو د (دين د) الله شته تاسي ته په دی کښي خير (ديني او دنيوی ګټه (فائده)) پس يادوئ نوم د الله په دی (اوښانو غوايانو د ذبحي په وخت کښي) په داسي حال چه ولاړ وي (په دريو پښو چه يوه ئي تري تړلي وي) نو کله چه پريوتل

اقترب للناس(١٧)

ا پخونه د دوی (په ځمکه پس له حلالولو او روح ئی وخوت او پس له پخیدلو) نو خورئ تاسی له دی نه (که مو خوښه وی) او خورئ ئی په صبر کوونکی او په بی صبره (سوالګرو فقیرانو) هم داسی (لکه چه وموښوده ذبحه د دوی) تابع کړی دی مونږ دغه (مذبوحی) تاسی ته دپاره د دی چه شکر وباسئ تاسی (په دی نعمت).

تفسیو: پخوا د مطلق شعائر الله د تعظیم حکم و اوس ئی تصریحاً و بود چه او بن او نور د قربانی ساکبنان (جاندار) هم د شعائر الله شخه دی چه د هغو په بنه او شربه ساتنه کښی او په ادب سره په قربانی کولو کښی ستاسی دپاره ډیری دنیوی او اخروی ښیکنی (فائدی) او ګټی شته. نو د عمومی قاعدی سره سم ښائی چه د حلالولو په وخت کښی پری د الله تعالیٰ نوم واخلئ! بالخصوص د او ښ د ذبحی خورا (ډیره) بنه طریقه «نحر» دی چه هغه قبلی ته مخامخ ودروئ او یو لاس ئی (ښی یا کین) و تری او په تتر ئی زخم (تپ) ووهی کله چه ګرده (توله) وینه ئی ووته او په ځمکه ولویده بیا ئی بوتی بوتی کړئ او تری منتفع شئ. که ډیر او ښان وی نو قطار ئی ودروئ! او په هم دغه ترتیب سره ئی نحر کړئ!. په وَرَوَهُوالْقَانِعُ وَالْهُوْتَوَوْ په کښی ئی دوه قسمه محتاجان و ښوول یو هغه چه پر صبر او استقامت سره ناست وی، سؤال کوی، سؤال نه کوی که لړ څه ورورسیږی پر هغه قناعت کوی. بل هغه چه بی قراری کوی، سؤال کوی، دی خوا او هغه خوا ګرځی که څه شی ورته ورکړ شی خو بیا هم قرار نه کینی.

هم داسی لکه چه وموښوده تاسی ته طریقه د ذبح کولو د هدایاؤ مسخری کړی دی مونږد دغه مذبوحی لپاره د دی چه شکر وباسئ تاسی په دی نعمت) یعنی داسی لوی ساکښان (جاندار) چه هم په جثه او هم په قوت کښی له تاسی څخه زیات دی ستاسی په واک (اختیار) او قبضه کښی درکړل شوی دی چه تاسی له هغو څخه راز راز رقسم قسم) خدمتونه اخلئ او په ډیره آسانی سره ئی حلالولی هم شئ. دا د الله تعالیٰ لوی احسان دی او ښائی چه د هغه شکر اداء کړ شی نه داسی چه د شرک په غوره کولو سره بالعکس د هغه ناشکری وکړ شی.

## لَنْ تَيْنَالَ اللهَ لُحُومُهَا وَلا دِمَا قُهُا وَللاِنْ تَيْنَالُهُ التَّقْوٰي مِنْكُورٍ

له سره نه رسیږی الله ته غوښی د دوی او نه وینی د دوی (بی له خالص نیت څخه) ولیکن رسیږی دغه (الله) ته پرهیزګاری (او اخلاص چه ملګری وی له دغو مذبوحو سره بی له ریا) له تاسی،

تفسیر: یه دی کښی ئی د قربانی اصلی فلسفه بیان کړه یعنی یوازی د حیوان په ذبح کولو او

العج(٢٢)

د غوښی په خوړلو او خوړولو یا د هغه د وینی په تویولو تاسی هیڅکله د الله تعالیٰ خوښی او رضاء حاصلولی نه شئ او نه دغه غوښی او وینی او نور شیان د الله تعالیٰ تر درباره رسیدی شی بلکه د پاک الله دربار ته یوازی ستاسی د زړه تقویٰ او ادب رسیږی چه په ډیره خوښی، اخلاص او پوره رغبت یو قپمتی او نفیس شی د ده په حکم او اجازی سره د ده په نامه د ده کور ته بیایئ او هلته ئی قربانی کوئ! کواکی د دی قربانی په وسیله مو دغه خبره ښکاره کړه چه مونږ په خپله هم ستا په لاره کښی قربانی کیدلو ته هم داسی حاضر او تیار یو! پس هم دا هغه تقویٰ ده چه د هغی ذکر په وَنَن یُعَظِّرُ شَعَرِّراللووَانَهُ اُون تَقَویٰ الله وسیله د الله تعالیٰ عاشق د خپل حقیقی محبوب خوښی حاصلولی شی.

# كَنْ إِلَكَ سَخْرَهَا لَكُورُ لِتُكَبِّرُوا اللهَ عَلَى مَاهَا لَكُورُ تَشِيرِ الْمُحْسِنِيْنَ®

هم داسی (لکه چه ذکر شو) تابع کړی ئی دی دغه (محلور بولی) تاسی ته دپاره د دی چه په لوئی یاد کړئ الله او الله اکبر ووایئ) (د دوی د حلالولو په وخت کښی) په هغی (طریقی) سره چه لیاره ئی ښوولی ده تاسی ته او زیری ورکړه نیکو کارانو ته (د جنت)

تفسیر: یعنی «بسم الله، الله اکبر، اللهم لک ومنک» ووایئ او ذبح کرئ او د الله تعالیٰ شکر ادا کرئ چه ده د خپل محبت او د عبودیت د اظهار څرنګه ښه لیار راوښووله او د یوه حیوان ذبح ئی ګواکی ستاسی د ځان د قربانی په ځای قایم مقام ودروله!.

## إِنَّ اللَّهَ يُلْافِعُ عَنِ الَّذِينَ امْنُو آلِكَ اللَّهَ لَايُحِبُّ كُلَّ خَوَّانٍ كَفُوْرِيُّ

بیشکه چه الله دفع کوی (د کفارو مکر) له هغو کسانو څخه چه ایمان ئی راوړی دی، بیشکه چه الله نه خوښوی هر خیانتگر (له خالق او مخلوقاتو سره او) ناشکره

تفسیو: په 

﴿ إِنَّ اللّذِیْنَ کَمَرُوُاوَیَهُدُونَ حَنَّ سِیلُ اللّهِ وَالسَّهِدِالْخَرَامِ ﴾

کفارو ذکر ؤ چه مسلمانان ئی د حرم شریف له زیارت او د حج او عمری څخه منع کول. په منځ کښی ئی د مسجدالحرام او د هغه د متعلقاتو د تعظیم او د ادب احکام بیان کړل اوس ئی بیرته هم هغه پخوانی مضمون ته رجوع وکړه یعنی مسلمانان دی ډاډه او مطمئن اوسی چه الله تعالیٰ به ډیر ژر له دښمنانو څخه د دوی لاره صافه کړی او تر مسجد الحرام پوری د رسیدلو او د هغه د متعلقه احکامو په تعمیل کښی به هیڅ مخالفت او مشکلات پاتی نشی بی له کوم خوف

اقترب للناس(١٧) الحج(٢٢)

او خطره به دوی حج او عمره ادا کوی، ګواکی د هغه بشارت امر چه په ﴿ وَشِيْرِالْمُخْسِئِينَ ﴾ کښی ورکړی شوی ؤ د هغه یو زیری او بشارت هم دا دی.

و مخلوقاتو سره او ناشکره یعنی که ناشکرو تگانو ته تر یوه خاص میعاد پوری مهلت ورکری شی نو داسی خیال مه کوئ چه دوی د الله تعالیٰ خوشیری، دغه ډیل او مهلت په ځینو مصالحو او حکمتونو بناء دی آخری انجام او پای (آخر) به ئی هم داسی وی چه د حق خاوندان به غالب او د باطل خاوندان به مغلوب او باطل پرستان به بیخی له دی لاری څخه لری کړی شی. کله چه مشرکانو په ډیر ظلم او تیری لاس پوری کړ او خبره تر دی حده پوری ورسیده چه مؤمنان د دوی له تجاوزاتو څخه سخت په عذاب شول یو به رسول الله صلی الله علیه وسلم ته وهلی شوی راته او بل به تړلی، زخمی او تپی راته او ډیره ژړا او شکوه او شکایت به ئی کاوه او ده به ورته ویل چه «صبر وکړئ چه زه لا په قتال نه یم مامور شوی او له اویا آیتونو څخه زیات د قتال په نه کولو کښی راغلی دی او سر بیره په دی د هجرت په کولو هم مامور شوی یو» بالاخره دغه مبارک آیت راغی او د قتال اذن ئی صادر کړ او دا له هغو مبارکو آیتونو څخه بالاخره دغه مبارک آیت راغی او د قتال اذن کښی راغلی دی.

# اُذِنَ لِلَّذِينَ يُفْتَلُونَ بِأَنَّهُ مُؤْلِمُواْ

حکم ورکړی شوی دی (د قتال) هغو کسانو ته چه قتال ورسره کاوه شی (د کفارو له خوا) په دی سبب چه بیشکه په دوی ظلم شوی دی،

تفسیو: تر هغه پوری چه رسول الله صلی الله علیه وسلم په مکه معظمه کښی ؤ نو مسلمانانو ته دا حکم شوی ؤ چه د کفارو په سختیو او ربړونو (تکلیفونو) باندی صبر وکړی او لاس ور ونه غځوی لکه چه مسلمانانو پوره تر دیارلسو کلونو پوری خورا (ډیر) سخت ربړونه (تکلیفونه) او ظلمونه وګالل (برداشت کړل) او د کفارو د زهره چوونکو ظلمونو او تیریو په مقابل کښی ئی بی مثاله صبر، استقامت او ثبات ښکاره کړ، کله چه منوره مدینه دارالاسلام وګرځید او د مسلمانانو یوه وړه ډله په دغه مستقل مرکز کښی سره یو ځای شوه نو هغو مظلومو مسلمانانو ته چه کفارو به تل ورباندی ظلمونه کول او جنګونه به ئی ورسره کول اجازه ورکړی شوه بلکه حکم ورته وشو چه د دغو ظالمانو په مقابل کښی توری وکاړی! او د خپلی ډلی او مذهب حفاظت په پوره حمیت سره وکړی او هم دا راز (قسم) څو آیتونه په هم دغه زمانه کښی نازل شول.

#### وَإِنَّ اللَّهُ عَلَى نَصُرِهِمُ لِقَدِيرُ اللَّهُ عَلَى نَصُرِهِمُ لِقَدِيرُ اللَّهُ

اقترب للناس(١٧)

#### او بیشکه چه الله په مرسته (مدد) د دوی خامخا ښه قادر دی.

تفسیر: یعنی ای مؤمنانو! له خپل قلت او بی سروسامانی څخه مه داریږی الله تعالیٰ یوه ډیره وړوکی بی وسیلی ډله هم د دنیا د لویو لویو فوځونو او سلطنتونو په مقابل کښی بریالی (کامیاب) کولی شی. په حقیقت کښی دا په یو مالک الملکوتی طرز له مسلمانانو سره د نصرت او مرستی (مدد) وعده وه لکه چه په دنیا کښی باچایان او لوی خلق د وعدی په وخت کښی د خپل شان او وقار او استغناء څرګندولو دپاره داسی وائی هو! مونږ ستا هغه کار کولی شو او ښائی دغه عنوان ئی ځکه غوره کړی وی څو مخاطب وپوهیږی چه مونږ په داسی کولو کښی د بل چا له طرفه نه یو مجبور شوی او هر څه چه کوو په خپل قدرت او اختیار به ئی کوو.

# ٳڷۮؚؽؽٲڂٞڔؚڿؙٳڡؽؙۮؚؽٳڔۿٟؠ۫ۼؘؿڔڿؚۜؾٞٳٞڷؙٳۘٲؽؾۘڠؙٷٛڵۅ۬ٳۘۯۺۜٵڶڵۿٷڵۅٛڵۮڣؙٵٮڵٙ؋ ٵٮۜٵڛؘۼڞۿؗۿڔؠڹڡؙۻڴۿڗڡؠػڞػڞٵڝۼۅؘڽؽۼ۠ۊۜڝڵۅ۠ؾ۠ٷڡؙڛڿٮ۠ؽؙڬٷ ڣؽۿٵۺؙڂؚٳٮڵڡؚڲؿؿڒؙٲۅؘڵؽڹڞؙڗؾۧٳٮڵۿڡؘؽؾؿٛڞٷ۠ٳ۫ؾؘٳٮڵۿڵۼٙۅؿ۠ٞۼۯؚؽ۬ڗ۫ٛ

(دغه مظلومان مهاجران) هغه (کسان) دی چه ایستل شوی دی له کورونو خپلو په ناحقه سره (او بل هیڅ سبب د اخراج نه ؤ مگر دا) چه ویل به دغو (مؤمنانو) رب زمونږ (خالص یوازی) الله دی او که چیری نه وی دفع کول د الله خلقو لره ځینی د دوی لره په ځینو نورو باندی خامخا نړولی شوی به وی تکیبی او مدرسی او عبادتخانی او مسجدونه چه یاداوه شی په هغو کښی نوم د الله ډیر، او خامخا مرسته (مدد) به وکړی هرومرو (خامخا) الله له هغه چا سره چه مرسته (مدد) ورکوی (دین د) دغه (الله) ته، بیشکه چه الله خامخا قوی (د خپلو احکامو په تنفیذولو کښی) ډیر زور والا دی (په هر چا)

تفسیر: یعنی هغه مهاجر مسلمانان چه له خپلو کورونو څخه وویستل شول د هغوی بل هیڅ جرم نه ؤ او نه پری چا څه دعوی درلوده (لرله) پرته (علاوه) له دی نه چه دوی ولی یو الله تعالیٰ ته خپل رب وائی؟ او ولی خښتو او ډبرو ته سجدی نه کوی! ګواکی که په دوی ډیر لوی او دروند الزام لګول کیږی هغه دا دی چه دوی ولی له ټولو څخه جدا شوی او یوازی له یو الله تعالیٰ سره ئی د خپل عبودیت تعلقات قایم کړی دی.

اقترب للناس(١٧)

و کوتواکد نفرالیه هم یو جماعت ته د بل جماعت سره د جنگ او جگری اجازه نه وی نو دا به د حالت کنی هم یو جماعت ته د بل جماعت سره د جنگ او جگری اجازه نه وی نو دا به د اللهی فطرت له قانون مخخه سخت مخالفت وی. پاک الله د دنیا نظام داسی پیدا کړی دی چه هر شی یا هر شخص یا هر جماعت دی د بل شی یا شخص یا جماعت په مقابل کنی د خپل وجود د ساتنی دپاره جنگ وکړی که داسی نه وی او پاک الله نیکی په خپل حمایت کنی نه ساتلی او د بدی په مقابل کنی ئی نه درولی نو د نیکی نوم او نښان به هم په جهان کنی نه وی پاتی. بی دینانو او شریرانو خلقو به چه په هره زمانه کنیی په کثرت سره وی گرد (ټول) مقدس مقامات او مهم یادگارونه د تل له پاره د وجود له صفحی څخه محو او له منځه به ئی لری کړی وی. هیڅ یو معبد، تکیه، عبادتخانه، خانقاه، مسجد او مدرسه به محفوظه نه وی پاتی شوی نو له دی کبله (وجی) ضروری شوه چه د بدی طاقتونه اگر که ډیر سره جمع هم شی خو قدرت له طرفه به داسی یو وخت راشی چه د نیکی په مقدسو لاسونو سره به د بدی د حملی مدافعت وکړی شی او الله تعالیٰ به د خپل دین د مرستی (مدد) کوونکو سره په خپله مرسته مدافعت وکړی او دوی به د حق او صداقت په وسیله په دښمنانو غالب کړی.

بلا شبهه خدای جل جلاله داسی قوی او زبردست ذات دی چه د هغه د اعانت او مرستی (مدد) په اثر خورا (زیات) ډیر ضعیف موجود ډیرو لویو لویو طاقتونو ته هم ماتی ورکولی شی په هر حال په دغه وخت کښی مسلمانانو ته د ظالمو کفارو په مقابل کښی د جهاد او قتال اجازت ورکول د قدرت د هم دی قانون لائدی وو او دا هغه عام قانون دی چه تری هیڅ عقلمن انکار نشی کولی، که د مدافعت او حفاظت دغه قانون نه وی نو په خپله خپله زمانه کښی به نه د عیسائی راهبانو صومعی (حجری) ودانی پاتی وی او نه به د نصرانیانو بیع (کلیساگانی) او نه به د یهودیانو صلوات (عبادت خانی) او نه به د مسلمانانو هغه مساجد چه د الله تعالیٰ ذکر پکښی ډیر زیات کیږی پاتی وی او دغه تول معابد به نړول شوی او له منځه تللی وی، نو د دی عام قانون لائدی هیڅ داسی دلیل نشته چه مسلمانانو ته په یو مناسب وخت کښی د دوی د دښمنانو سره د جنګیدلو اجازه ورنه کړی شی.

## 

(دغه مهاجر مظلومان) هغه کسان دی چه که چیری قدرت ورکړو مونږ دوی ته په ځمکه کښی (په دښمن باندی د غلبی په اعتبار) نو قائموی دوی (سم اداء کوی به سره له ټولو حقوقو) لمونځ او ورکوی به زکوه او امر حکم به کوی (خلقو ته) په معروف (په نیک شرعی کار) سره او منع کوی به (خلق) له العج(٢٢)

بد کار څخه او خاص د الله په اختيار کښي ده آخره خاتمه د ټولو کارونو.

تفسیر: دا یوازی د هغو مسلمانانو بیان دی چه پری ظلمونه شوی دی او له کورونو څخه ایستل شوی دی یعنی الله تعالیٰ به ولی له دوی سره مرسته (مدد) نه کوی؟ کله چه دوی داسی یو قوم دی چه که الله تعالیٰ دوی ته د ځمکی د مخ سلطنت هم ورکړی خو بیا هم دوی د الله تعالیٰ له یاده نه غافلیږی او په خپله هم په بدنی او مالی نیکیو کښی مصروف دی او کوشش کوی چه نور هم په هم دغه سمه لاره برابر کړی لکه چه پاک الله دوی ته د دی ځمکی حکومت ورکړ او کومی پیشکوئی چه پخوا شوی وی هغه تکی په تکی رښتیا شوی «فلله الحمد علیٰ ذلک» له دی آیت څخه د اصحاب الکرام رضی الله تعالیٰ عنهم خصوصاً د مهاجرینو او په هغو کښی په اخص الخصوص د راشدینو خلفاؤ رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین حقانیت، مقبولیت او منقبت اثابت شول.

﴿ وَلَهُوَالِيَّهُ ٱلْكُوْرِ ﴾ او خاص د الله تعالىٰ په اختيار كښى ده آخره خاتمه د تولو كارونو) يعنى كه څه هم نن مسلمانان كمزورى او كفار غالب او قوى ښكارى ليكن دغه كار د الله تعالىٰ په واك (قبضه) او اختيار كښى دى چه بالاخر مسلمانان په دوى غالب، منصور او بريالى (كامياب) كړى يا ئى دا مطلب چه هم دغه امت به د الله تعالىٰ دين تر يوى مودى پورى قايم ساتى بيا خداى جل جلاله عالم دى.

# وَانَ يُكِذِّبُولِ فَقَنَ كَنَّبَتُ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوْجٍ وَعَادُ وَثَنُوُدُ ﴿ وَقَوْمُ الْرَهِيْمَ وَقَوْمُ لُوْطٍ ﴾ وَاصْحَبْ مَدْيَنَ وَكُذِّب مُوسى فَامَكِيتُ لِلْكِفِرِينَ نُحَّا خَذَتْهُ وَقَلَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ﴿

او که چیری دروغجن کړی دغه کار تا (ای محمده! نو مه خفه کیږه) پس په تحقیق دروغجن کړی ئی وو (رسولان خپل) پخوا له دغه (قوم ستا) قوم د نوح (نوح لره) او (قوم د) عاد او (قوم د) ثمود او قوم د ابراهیم او قوم د لوط (انبیاؤ خپلو لره) او اهل (د ښار) د مدین (شعیب لره) او دروغجن کڼل شوی ؤ موسیٰ (د مصری قبطیانو له خوا) نو مهلت می ورکړی ؤ کافرانو ته بیا (ناڅاپه) ومی نیول دوی (په عذاب سره) پس څرنګه ؤ انکار زما (په دوی یه تغیر د نعمت سره)

تفسیر: یعنی هغه وعده چه د مسلمانانو د نصرت او غلبی دپاره ورکول کیږی نه ښائی چه کفار

د خپل موجوده کثرت او قوت له کبله (وجی) مغرور شی او د هغو تکذیب وکړی ځکه دا د الله تعالیٰ مهلت او فرصت دی.

پخوانی اقوام هم د الله تعالیٰ په موقتی (خو ورځنی) مهلت ورکولو وغولیدل او د خپلو انبیاؤ تکذیب ئی وکړ، بیا څه مهال (وخت) چه هغوی ونیول شول نو وګورئ چه د هغوی حال څه شو؟ او له کوم عذاب څخه چه الله تعالیٰ دوی ویرولی وو نو د دوی د شرارتونو او انکار له امله (وجی) دوی څرنګه د هغه سره مخامخ شول؟ چه په دغه وروستنی آیت کښی د هغه تفصیل راغلی دی.

# ڡؘٛػٳؘؾڹٛڝۨڽ۫ۊؙؽڐؚٳۿڷڴڹٚٵۅۿؽڟڵڶٮۘڐ۠ڣٛؽڂٳۅؽۜڋؙۼڬٷٟۯۺؠٳ ۅڽڋؙڗۣۺ۠ؗؗۼڟۜڮۊٟۊۜڡٞڞؙؠٟػٙۺؽۑٟ<sup>۞</sup>

پس ډیر دی له کلیو (او ښارونو) څخه چه هلاک کړی دی مونږ (اهل د) هغو حال دا چه دغه (اهل د هغی قریی) ظالمان وو (په نفسونو خپلو) پس هغه (کلی) پریوتلی دی (دیوالونه ئی د پاسه) په چتونو بامونو خپلو باندی او ډیر کوهیان دی چه (ډک له اوبو) بیکاره پراته دی او ډیری مانی پخی لوړی (وچتی) (تشی پاتی دی او خاوندان ئی هلاک شوی دی)

تفسیر: یعنی د خپلو بنستونو (بنیادونو) د خوځیدلو په اثر اول ئی چتونه ولویدل، بیا ئی دیوالونه ونړیدل بیا گردی (ټولی) ودانی پری راولویدی او د چت ډیری ئی لا اوچتی کړی، دا ئی د هغو د لاندی باندی کیدلو صورت وښود.

﴿ وَرَقَتُمْ عَلَكَةٍ ﴾ او ډير كوهيان دى چه ډك له اوبو بيكاره پراته دى) يعنى هغه كوهيان چه پرى به د اوبو د راويستونكو هجوم او ګڼه ګونه وه نن هلته هيڅوک نشته چه د هغو بوكى راوكاړى او هغه ډيرى لوى لوى او پخى او هسكى ودانى چه په چونه، سيمتو او نورو پخو موادو سره ودانى شوى وى خرابى او د ورانو كنډرو په شان پرتى دى او هيڅوک پكښى نه اوسيږى.

# ٱڬڮۯ۫ڛؽڔٛٷٳڣۣٳڷڒڞۣڬؾۘٷؽڵۿۄ۫ڠ۬ٷڣڰؚؾۼۊڮۏؽؠؚۿٵۧۉٳڎٳڽؾٮٛٮۼۅٛؽؠۿٵ ٷٳٮٚۿٵڒؾۼۘؽٳڷڒۻٵۯٷڸڮؿؙۼۼؽٳڷڠؙٷۻٳڰؿ۫ڣۣٳڵڞ۠ۮٷۅؚ۞

آیا پس نه دی گرځیدلی دوی (دغه کفار) په ځمکه کښی پس وی دوی لره زړونه چه فکر ئی کولی په هغو (زړونو سره په بده خاتمه د کارونو) یا (وی دوی لره) غوږونه چه خبری ئی اوریدلی دوی په هغو (غوږونو سره د کفارو د اهلاک چه عبرت پری واخلی) پس قصه دا ده چه نه دی ړندی سترګی (ظاهری د دوی) ولیکن ړانده دی زړونه ( د دوی) هغه چه دننه په سینو د دوی کښی دی (ځکه چه پری عبرت نه اخلی).

تفسیر: یعنی د دغو ورانو او تباه شوو ودانیو د کنډرو د لیدلو څخه هم هیڅکله دوی ته داسی یو فکر او چرت (خیال) پیدا نشو او غور او اندیښنه ئی ونه کړه چه د حق په لاره راشی او په رښتیا خبره ویوهیږی او زړونه ئی بینا او غوږونه ئی خلاص شی.

(پس قصه دا ده چه نه دی ړندی ظاهری سترګی د دوی ولیکن ړانده دی زړونه د دوی) یعنی که په سترګو ئی ولیدل خو پخپلو زړونو کښی ئی پری غور او فکر ونه کړ نو دغه لیدل هم د نه لیدلو په شان دی. ګواکی د دوی ظاهری سترګی خلاصی دی مګر باطنی سترګی ئی ړندی دی او په حقیقت کښی ډیر خطرناکه مرض د زړه ړوندوالی دی! (العیاذ بالله)

# وَيَسْتَعُجِلُوْنِكَ بِالْعَنَابِ وَلَنَ يَّغُلِفَ اللهُ وَعُدَاهُ وَاتَّ يَوْمًا عِنْدَاللهُ وَعُدَاهُ وَاتَّ يَوْمًا عِنْدَ رَبِّكَ كَالَفِ سَنَةٍ مِّتَا تَعُدُّ وُنَ۞

او بیړه (تلوار) کوی (کفار) په تا په (راوستلو د) عذاب او له سره به خلافه نه کړی الله وعده خپله، او بیشکه یوه ورځ په نزد د رب ستا (له ورځو د آخرت، اوږده ده) لکه زر کاله له هغو کلونو څخه چه شمیرځ ئی تاسی (په دنیا کښی)

تفسیو: یعنی مقرر عذاب په خپل ټاکلی (مقرر کړی) وخت هرومرو (خامخا) راتلونکی دی او دغه بی ځایه شورماشور، استهزاء او تکذیب او د عذاب ژر غوښتل هیڅ یوه ګټه (فائده) نه لری. «بیشکه یوه ورځ په نزد د رب ستا له ورځو د آخرت چه ورځی د عذاب د کفارو دی اوږده ده لکه زر کاله له هغو کلونو څخه چه شمیرئ ئی تاسی په دنیا کښی» یعنی ستاسی یو زر کلونه د ده په نزد د یوی ورځی سره برابر دی لکه چه نن مجرمین د ده په واک (قبضه) او اختیار کښی دی د زرو کلونو د تیریدلو څخه وروسته هم داسی د ده په قبضه او اختیار کښی دی. هیڅ چیری تری پتیدلی او تښتیدلی نه شی. یا مطلب دا چه دی د زرو کلونو کار په یوه ورځ

اقترب للناس(١٧)

کښی کولی شی. مګر داسی کول چه د ده د حکمت او مصلحت سره موافق وی، د چا ژر غوښتل او شور و شر کول د ده په دربار کښی هیڅ تاثیر نه لری. یا دی داسی وویل شی چه د اخروی عذاب وعده ضرور راتلونکی ده یعنی قیامت راځی او تاسی ته به پوره سزا درکړی شی. وروسته د قیامت د ورځی بیان وشو چه هغه یوه ورځ به د خپل شدت او هول په لحاظ د زرو کلونو سره برابره وی بیا ولی تاسی د داسی سخت لوی مصیبت په غوښتلو کښی تلوار کوئ؟.

# وَكَالِيِّنْ مِّنْ قَرْيَةٍ ٱمُلَيْتُ لَهَا وَهِي ظَالِمَةٌ نُتُوَّا خَذْتُهَا وَإِلَىَّ الْمَصِيْرُ اللَّهِ

او ډیر دی له (اهل د پخوانیو ښارونو او) کلیو چه مهلت ورکړی ؤ ما دوی ته (په خپل رحمت سره) حال دا چه (اهل د هغو) ظالمان وو بیا ونیول ما هغه (ناڅاپه په سخت عذاب) او خاص ماته راتله د هر چا دی (په آخرت کښی د جزاء له یاره).

تفسیر: یعنی آیا په مهلت ورکولو به هغوی چیری وتښتی؟ یا به په کوم ځای کښی پټ شی بالاخر د تولو رجوع او بیرته راتګ زمونږ په لوری دی، مونږ دوی تول ونیول او تباه مو کړل.

# قُلْ يَآيَهُا التَّاسُ إِنَّهَا آنَالَكُمْ نَذِيرُ مُّبُدِّنُ فَي

ووایه (ای محمده!) ای خلقو بیشکه هم دا خبره ده چه زه تاسی ته ویروونکی یم ښکاره (له جحیم څخه).

تفسیر: یعنی زما کار خبرول او ویرول دی څو تاسی د فضائلو غوښتونکی او له رذائلو څخه په ډډه شغ د عذاب نازلول زما په اختیار کښی نه دی او هغه د الله تعالیٰ په اختیار کښی دی هغه به د مطیع او عاصی په منځ کښی فیصله وکړی او هر یو به د هغه له حال سره سم مناسب ځای ته ورسوی.

#### ڬٵڰڹؿڹ امنوُ اوعمِلُواالصَّلِطتِ لَهُ مُعَفِّمَ الْأَوْرِدُقُ كَوِيدُونَ

پس هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) شته دوی

#### ته بښنه (د ګناهونو) او روزی عزتناکه ( چه جنت دی).

تفسیر: یعنی په جنت کښی به میوی او غوره غوره شیان او ډول ډول (قسم قسم) نعمتونه او د الله تعالیٰ دیدن د مؤمنانو په برخه شی.

# ۅٙٳێڔ۬ؽؙؽڛۘۘۼۅٛٳڣٞٳؽؾؚؽٵڡؙۼڿؚڔ۬ؿؙؽٲۅڵڸٟڬٲڞ۬ڮٵڷ۫ڿۘڿؽۅؚۅۅٙڡٵۜۯڛؙڵؽٵ ڡؚؽؙۊؠ۫ڸؚڬڡؚؽٛڗڛٛۅؙڸٟۊٙڵڒڹؚؾٳڷڒٳڎٵۺؽٚٵڷڨٙؽٳۺؿؙڟؽ؋ٛٙٲؙڡٛڹؚؾؾ؆ۧ ڡ۫ؽۺؘڂؙٳٮڵڎؙڡٵؽؙڷؚقؚؽٳۺؽؙڟؽ۠ؿڴؽؙڂڮۮؙٳٮڵڎؙٳڽؾ؋ٷٳٮڵڎۼڵؽۄؚ۠ۘٚۘۘۘڮؽؿ۠ٞ۞ٚ

او هغه کسان چه کوشش کوی په (بطلان د) آیتونو زمونږ کښی په داسی حال کښی چه عاجز کوونکی زمونږ وی (د دوی پخپل گومان) هم دغه کسان ملگری د دوزخ دی (چه تل به پکښی سوځی). او نه ؤ لیږلی مونږ پخوا له تا (ای محمده!) هیڅ رسول او نه هیڅ نبی مگر په هغه وخت کښی چه لوستل به ئی کول نو وبه غورځاوه شیطان په لوستلو د ده کښی له ځانه خپله پس لری کوی الله هغه کلمی چه غورځولی دی شیطان بیا محکموی الله آیتونه خپل او الله ښه عالم (په ټولو احوالو) ښه حکمت لرونکی دی (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: د آیت په تفصیل کښی اختلاف دی. محقق مترجم قدس الله روحه په دی ترجمه کښی چه «کله چه لګیا شو په خیال تړلو، نو شیطان ګډ کړل د ده په خیال کښی» د خپل امام حضرت شاه عبدالقادر رحمة الله علیه رویه اختیار کړی ده چه هغی ته حضرت شاه ولی الله قدس سره هم د «حجة الله البالغه» په آخر کښی اشاره کړی ده. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه په «موضح القرآن» کښی لیکی «نبی ته یو حکم یا یو خبر چه د الله تعالیٰ له طرفه راځی په هغه کښی هیڅکله د یوی ذری په قدر هم څه تفاوت نشی واقع کیدی. او یو د نبی د زړه خیال د رائی اجتهاد دی هغه کله موافق راځی او کله نه. لکه چه حضرت رسول الله صلی الله علیه وسلم خوب لیدلی ؤ او د انبیاؤ خوب وحی وی چه دی له منوری مدینی څخه مکی معظمی ته لاړ او عمره ئی وکړه، دا ئی په خیال کښی وروګرځیده چه ښائی هم دغه سږ کال به هم داسی وشی. لکه چه د عمری په نیت ئی سفر شروع کړ، لیکن په منځ کښی د کفارو له لاسه په حدیبیه

کښي د احرام په خلاصولو مجبور شو او په بل کال کښي ئي د خوب تعبير پوره شو. يا وعده وشوه چه په کفارو به غلبه ومومئ، په خيال کښې ئې داسې وګرځيده چه ښائي دغه بري به په هم دغه جنګ کښي وی خو په هغه کښي ونه شو او په بل کال کښي واقع شو بيا الله تعالیٰ دغه ورښکاره کړه چه څومره احکام او وعدی چه شوی دی په هغو کښی د سر د يوه ويښته په اندازه هم مخالفت نه واقع کیږی هو! د نبی په ذاتی خیال او اجتهاد کښی تفاوت واقع کیدی شی اګر که نبی له اصل پخوا ویلو او پیشگوئی سره خپل ذاتی خیال نه گدوه بلکه هر یو به ئی بیل بیل خوروه، باقی په دی صورت کښی به د (القاء) نسبت شیطان ته داسی وی لکه چه یه ﴿ وَمَآاتُسْنِيۡهُ اِلاَاتُّسُولُونَانَآادُکُرُوءٌ ﴾ كښى د (انساء) نسبت هغه ته كړى شوى دى والله تعالىٰ اعلم. د دی احقر یه نزد دیر بهتر او خورا (ډیر) آسان تفسیر هغه دی چه د هغه مختصر اصل له اسلافو څخه منقول دی یعنی (تمنی) د قرائت او تلاوت یا تحدیث او (امنیت) د متلو یا حدیث په معنی واخیستل شی. مطلب دا چه له قدیم راهیسی دغه عادت جریان لری کله به کوم نبی یا رسول عليه السلام كومه خبره بيانوله يا به ئي د الله تعالىٰ آيتونه اورول شيطان به د ده يه خبرو یا آیتونو کښی د خلقو په زړه کښی راز راز (قسم قسم) شبهی او وسوسی اچولی. یعنی د ځینو خبرو په متعلق به ئې د ډيرو خلقو په زړونو کښې ډول ډول (قسم قسم) وسوسي غورځولي او رنګا رنګ شکونه او شبهی به ئی پیدا کولی مثلاً رسول الله صلی الله علیه وسلم د 🙀 مُرِّمَتُ عَلَيْكُوْ الْمَيْتَةُ ﴾ آيت ولوست شيطان د خلقو په زړونو کښې دا شبهه واچوله چه وګورئ د خپل لاس وژل شوی حیوان حلال بولی او خدای وژلی حرام کنی؟ یا چه رسول الله صلی الله علیه وسلم ﴿ إِنَّكُوْوَمَا تَتَبُ دُونَ مِنْ دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَلُو ﴾ شيطان يكسى داسى شبهه دغه آيت ولوست وغور خُوله چه یه ﴿ وَمَاتَعَبُ دُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ كښى ملائكة الله، مسيح او عزير عليهم السلام هم شامل دی یا کله چه ُحضرت رسول الله صلی الله علیه وسلم د مسیح علیه السلام په نسبت د ﴿ وَكِينَةُ ٱللَّهُمَا إِلَّى مُرْيَمُ وَرُوْمُ مِنْهُ ﴾ آيت ولوست شيطان د خلقو په افكارو كښى داسى مفكوره ييدا كړه چه له دى نه د حضرت مسيح عليه السلام ابنيت او الوهيت ثابتيږي. د دغه شيطاني القاء يه ابطال او ترديد كښي حضرت رسول الله صلى الله عليه وسلم د الله تعالىٰ هغه بینات آیتونه واورول چه بیخی صاف او محکم وو او داسی پخی خبری ئی وروښودی چه د هغو له اوریدلو څخه شک او شبهی ته له سره ځای او موقع پاتی نه شوه ، ګواکی د «متشابهاتو» د ظاهری سطحی یه بناء کومه اغواء او اخلال چه شیطان ئی غورځوی آیات محکمات د هغه بیخ او بنياد وباسي چه د هغو د اوريدلو څخه ټول شکونه او شبهي له منځه ورک او فنا کيږي. دا دوه قسمه آیتونه ولی نازلولی شی؟ شیاطینو ته د دومره وسوسی اچولو او تصرف موقع ولی ورکوله کیږی؟ او د داسی آیتونو هغه احکام چه وروسته توضیح کیږی ولی په ابتدا کښی نه تشریح كيږي؟ دغه گرد (ټول) امور د الله تعالىٰ له غير محدود علم او حكمت څخه نشئت كوي، الله تعالیٰ دا دنیا علماً او عملاً دارالامتحان ګرځولی ده، لکه چه به داسی چارو سره د بندګانو آزمویښت کوی چه څوک د خپل زړه د ناروغتیا یا د سختی له سببه د شکونو او د شبهو په

اقترب للناس(١٧)

ختو او جبو کسی نسلی؟ او کوم پوه او عقلمن انسان د خپل علم او تحقیق په قوت د ایمان، ایقان او اخبات لوړ (اوچت) مقام ته رسیږی؟ رښتیا خبره خو دا ده که انسان په ښه نیت او ایمان داری او ښه عقیده سره پوهیدل وغواړی نو پاک الله هم د ده مرسته (مدد) کوی او په سمه لاره ئی بیائی او ثبات او استقامت ورپه برخه کوی، پاتی شول منکرین او شک کوونکی هغوی ته تر قیامته پوری هم ډاډ او اطمینان نه شی حاصلیدلی.

#### (هر چه گیرد علتی علت شود)

تنبیه: مفسرانو چه د دی آیت لاندی د (غرانیق) قصه ذکر کړی ده د هغی د بحث موقع دلته نشته. ښائی چه د (النجم) په سورت کښی د هغی په نسبت د څه لیکلو موقع راشی، مونږ د صحیح مسلم په شرح کښی په دی په ډیر ښه بسط سره خبری کړی دی، په هر حال د آیت مطلب د اسلافو د تفصیل سره موافق بالکل صاف دی ګواکی دا د ﴿ وَالْزِیْنَ سَمُواْفَالْیَمَا مُعْجِرْیَتَ ﴾ د آیت تفصیل دی چه په هغه کښی د آیات الله د ابطال په باب د کفارو د سعی ذکر ؤ.

لِيَجْعَلَ مَا يُلَقِى الشَّدُيطِ فِثَنَةً لِللَّذِينَ فِي قَانُو بِهِمُ مِّرَضٌ وَالْقَالِسِيةِ قُلُوبُهُمُ وَ إِنَّ الطَّلِمِينَ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ فَ وَلَيْعَلَمَ الَّذِينَ اُوْتُوا الْعِلْمَ إِنَّهُ الْحَقُ مِنُ رَبِّكَ فَيَوْمِنُو الِيهِ فَتَخْبِتَ لَهُ

# عُلُوبُهُمُ وَإِنَّ اللَّهَ لَهَادِ الَّذِينَ الْمُنْوَا إِلَى صِرَاطِ مُسْتَعِيِّمٌ

دپاره د دی چه و گرځوی (الله) هغه شی چه غورځوی ئی شیطان ازمویښت دپاره د هغو کسانو چه په زړونو د دوی کښی مرض (د شک او نفاق) دی او (بل دپاره د هغو چه) سخت دی زړونه د دوی، او بیشکه ظالمان خامخا په مخالفت ډیر لری کښی دی (له حقه). او (دغه القاء د دی دپاره ده چه) په یقین سره پوه شی هغه کسان چه ورکړی شوی دی دوی ته علم چه بیشکه دا قرآن حق دی له طرفه د رب ستا پس ایمان به راوړی دوی په ده سره نو نرم (آرام به شی انقیاداً) دغه قرآن ته زړونه د دوی، او بیشکه الله خامخا لاره ښوونکی دی هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی طرف د سمی صافی لاری (د اسلام) ته.

تفسیر: په موضح القرآن کښی راغلی دی «یعنی په دی گمراهان لا گمراه کیږی چه د هغوی
کار گمراهی ده او د ایمان خاوندان لا زیات تینګ او مضبوطیږی چه په دغه کلام کښی بنده ته
هیڅ د مداخلی ځای نشته او که وی نو دغه به هم د بنده د خیال په شان کله صحیح او کله
غلط وی د هر چا نیت چه په ښه اعتقاد وی هغه ته الله تعالیٰ دا خبره ورښیی. حضرت شاه
صاحب رحمة الله علیه دا فائده له خپل ذوق سره سمه لیکلی ده، زمونږ خیال هغه دی چه په
تیره فائده کښی مو لیکلی دی. والله اعلم

# وَلَايَزَالُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي مِرْيَةِ مِّنُهُ حَتَّى تَأْتِيمُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً أَوْ يَأْتِيمُهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً أَوْ يَأْتِيهُمُ عَذَا كِيدُ مِ عَقِيدٍ ﴿

او تل به وی هغه کسان چه کافران شوی دی په شک کښی له دی (قرآنه یا له سمی لاری یا له رسوله) تر هغه وخت پوری چه راشی دوی ته قیامت ناڅاپه یا راشی دوی ته عذاب د ورځی شنډی (سختی د قیامت چه د نجات هیڅ لاره پکښی نه وی)

تفسیر: یعنی مقصد په خپله د قیامت د هولناکی حادثی ناغابی رارسیدل یا د قیامت د عذاب راتلل دی او یا شاید د ﴿ عَذَابُ يُورِعَقِيمُ ﴾ څخه د دنیا عذاب مراد وی یعنی په هم دی دنیا کښی به داسی سزا درکړه شی چه په هیڅ صورت به ورڅخه خلاصیدل امکان ونه لری.

## ٱلْمُلُكُ يَوْمَدٍ نِي لِلْهِ يَحْكُوْ بَيْنَهُوْ

ملک سلطنت په دغه ورځ د قیامت خاص الله ته دی، فیصله به کوی (په دغه ورځ کښی) په منځ د دوی (د مؤمنانو او کافرانو کښی)

تفسیر: یعنی د قیامت په ورځ کښی به یوازی د الله تعالیٰ سلطنت او حکومت وی او د بل هیچا ظاهری او مجازی د حکومت نوم او نښان به نه وی په هغه وخت کښی به د ګردی (تولی) دنیا عملی فیصله کیږی چه تفصیل ئی دا دی.

پس هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) په جنتونو د نعمتونو کښی به وی. او هغه کسان چه کافران شوی دی او نسبت د دروغو ئی کړی دی آیتونو زمونږ ته پس دغه کسان شته دوی ته عذاب سپکوونکی او هر هغه کسان چه خپل کورونه ئی پریښی دی په لاره د الله کښی (د جهاد، طاعت او د الله د رضاء له پاره) بیا ووژلی شی (په جهاد کښی) یا مړه شی (پخپل مرګ) نو خامخا روزی به ورکړی هرومرو (خامخا) دوی ته الله روزی نیکه (د جنت)، او بیشکه الله خامخا هم دی غوره د (تولو) روزی ورکوونکو دی. خامخا داخل به کړی (الله) هرومرو (خامخا) دوی په داسی یو ځای (د جنت) کښی چه خوښ به کړی دوی هغه (ځایونه د جنتونو)، او بیشکه الله خامخا ډیر عالم (په ټولو احوالو) ښه حلم لرونکی دی (په تاخیر د عقوبت لپاره د رجوع).

تفسیو: د مؤمنانو انجام ئی پخوا ښودلی ؤ دلته ئی له هغو څخه د یوی ممتازی ډلی ذکر په خصوصی ډول (طریقه) سره وکړ یعنی هغه خلق چه د الله تعالیٰ په لاره کښی خپل کور، کهول پریښی او تری تللی وی که په جنګ کښی شهیدان شی یا په خپل طبیعی مرګ سره ومری په دواډو صورتونو کښی به د الله تعالیٰ له طرفه ورته خاصه میلمستیا ورکوله کیږی، د دوی خوړل، څښل او اوسیدل به تول د دوی په خوښه او مرضی سره وی او الله جل جلاله ښه پوهیږی چه دوی په کومو کومو کسانو په کومو کومو کسانو خالص د ده په لیاره کښی خپل کور، کهول او نور ترک کړی دی. د داسی مهاجرینو او مجاهدینو په خطاګانو باندی به حق تعالیٰ تحمل کوی او د خپلی عفوی له شان څخه به کار اخلی. د «علیم» او «حلیم» صفات ئی څکه ذکر کړل چه پاک الله ته تول شیان ښه معلوم دی او هغه کسان هم ښه ورمعلوم دی چه هغوی د ده داسی مخلصو بندګانو ته داسی ریړونه (زحمتونه) او تکلیفونه رسولی دی چه هغوی له مجبورتیا خپل کور، کهول پریښی دی لیکن د خپل حلم او تحمل له امله (وجی) دغو ظالمانو ته سم لاسی سزا نه ورکوی.

# ذلكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثُولِ مَاعُوْقِبَ بِهِ ثُمَّرَ بُغِيَ عَلَيْهِ لَيَنْصُرَكَّهُ اللهُ

(خبره) هم دا ده (لکه چه ومو ویله) او هر هغه چه بدل واخیست په مثل د هغه (ضرر) چه معذب شوی دی دی په هغه سره بیا (دوهم ځل) ظلم و کړ شی په ده باندی نو خامخا مرسته (مدد) به و کړی هرومرو (خامخا) له ده سره الله،

تفسیر: یعنی که مظلوم له ظالم مخخه واجبی بدل واخلی بیا ظالم پری بل محلی ظلم و کړی نو دی بیا هم مظلوم واقع شو او الله تعالیٰ به بیا ورسره مرسته (مدد) و کړی لکه چه عادت ئی دی بالاخر د مظلومانو حمایت کوی «واتق دعوة المظلوم فانه لیس بینها و بین الله حجاب» بترس ازآه مظلومان که هنگام دعا کردن اجابت از در حق بهر استقبال می آید

#### إِنَّ اللهَ لَعَفُوٌّ خَفُورٌ ؈

بیشکه الله خامخا ښه عفو کوونکی دی (د تجاوزاتو) ډیر بښونکی دی (د خطیاتو)

تفسیر: یعنی بندگانو ته هم ښائی چه پخپلو شخصی او معاشرتی چارو او معاملاتو کښی د عفوی او بښنی عادت زده کړی او هیڅکله دی د انتقام او بدل اخیستلو په فکر نه اوسی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی واجبی بدل اخیستونکی ته الله تعالیٰ عذاب نه ورکوی که څه هم بدل (کسات) نه اخیستل ښه او غوره کار دی. د کفارو د اذیت بدل مسلمانانو له کفارو څخه د «بدر» په غزا کښی واخیست لیکن کفارو بیا په «احد» او «احزاب» کښی په تیری او تجاوز لاسونه پوری کړل چه بیا الله تعالیٰ مسلمانانو سره پوره مرسته (مدد) وکړه.

#### ذلك بِأَنَّ اللهَ يُولِحُ النَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِحُ النَّهَارَ فِي النَّيْلِ وَأَنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِيْرُ فَ

دغه (نصرت په سبب د دی دی) چه بیشکه الله ننه باسی شپه په ورځ کښی او ننه باسی ورځ په شپه لنډه ورځ کنهی او انبه باسی ورځ په شپه کښی (چه کله ورځ لنډه شپه اوږدوی کله شپه لنډه ورځ اوږدوی) او بیشکه الله ښه اوریدونکی دی (د ټولو اقوالو) ښه لیدونکی دی (عالم په ټولو اشیاؤ).

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ د دومره لوی قدرت او قوت شیښتن (مالک) دی چه د شپی او ورځی اړول او راړول او د هغوی لنډول او اوږدول د ده د قدرت په لاس کښی دی او یوازی د ده په حکم، اراده او تصرف کله ورځ اوږدیږی او کله شپه اوږدیږی نو آیا دغه مطلق قادر په دی باندی نه دی قادر چه یو مظلوم قوم یا شخص سره مرسته (مدد) وکړی او د ظالمانو له منگلو شخه ئی خلاص کړی؟ بلکه دوی په هغوی باندی غالب، قاهر، قادر او مسلط کړی. مخکښی د مهاجرو مسلمانانو ذکر ؤ په دی آیت کښی ئی دی ته اشاره وکړه چه حالات ډیر ژر د شپی او ورځی په شان بدلیدونکی دی شرنگه چه پاک الله د شپی تیاره د ورځی په رڼا (رنړا) له منځه وړی، هم داسی به د کفر او شرک ځمکی هم د اسلام په غیږ کښی ورکړی. او بیشکه چه پاک الله ښه اوریدونکی دی د تولو اقوالو، ښه لیدونکی عالم دی په تولو اشیاؤ یعنی د مظلوم غږ او آواز هم اوری او د ظالم چاری او اعمال هم وینی.

# ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُّ وَ أَنَّ مَا يَكُ عُوْنَ مِنْ دُوْنِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللهَ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْحَيْبِيُرُ ﴿

اقترب للناس(١٧) العج(٢٢)

دغه (مرسته (مدد) په دی ده چه) بیشکه الله هم دی دی حق ثابت او بیشکه هغه چه بولی ئی (کفار او عبادت ئی کوی) بی له الله څخه هم دغه باطل دی او بیشکه الله هم دی (له ټولو څخه) ښه لوړ (وچت) ښه لوی دی

تفسیر: یعنی له الله محخه پرته (علاوه) داسی عظیم الشان کارونه او انقلابونه د بل چا له لاسه پوره کیدی شی؟ بلکه نه شی په واقع کښی صحیح او رښتینی برحق معبود هم دغه یو الله تعالیٰ دی نور تول معبودان بیخی غلط او له یوه سره زائل او تول باطل دی. ښائی چه تاسی هم دغه واحد لا شریک ذات خپل الله و گنیع. چه له تولو محخه اعلیٰ او اولیٰ او ډیر ښه مولیٰ دی او دغه لوی شان په اتفاق سره د هم دغه یو الله جل و علا شانه په ذات او صفاتو کښی شته.

# اَلَهُ تَرَانَ اللهَ آنُزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً 'فَتُصْبِحُ الْكَرْضُ مُخْطَتَّرَةً وْإِنَّ اللهَ لَطِيفُ خَبِيرُ فَ

آیا نه وینی ته (نه ئی خبر ای مخاطبه) چه بیشکه الله نازلی کړی دی له (طرفه د) آسمان څخه اوبه پس ګرځی ځمکه (په دی اوبو سره) تکه شنه (پس له هغه چه وچه سپیره وه) بیشکه الله ښه مهربان عالم دی په پټو تدابیرو ښه خبردار دی (په ټولو شیونو)

تفسیر: یعنی هم داسی به د کفر او شرک وچه او شاړه ځمکه د اسلام په باران باندی شنه او سمسوره کړی. او هم هغه خدای جل جلاله ښه پوهیږی چه په څه شان د باران د اوبو په وسیله شینکی او نباتات زرغونیږی. د ده قدرت د ځمکی په دننه کښی داسی تدبیر او تصرف کوی چه د هغه په اثر وچه شاړه ځمکه د اوبو او نورو اجزاء ځان ته جذب او راکاږی چه په دی ترتیب ځمکه شنه او سمسوره کیږی. هم داسی الله تعالیٰ پخپلی مهربانی، لطیف تدبیر، ښه تربیت، پوره خبرداری او پوهی سره د انسانانو په زړونو د اسلام د فیوضو باران وروی او هغه شنه او سمسوره کوی.

# كَهُ مَا فِي السَّلَمُ وَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَ إِنَّ اللهَ لَهُ مَا فِي الْأَرْضِ وَ إِنَّ اللهَ لَهُ وَالْخَرِينُ اللهَ لَهُ وَ النَّهُ الْحَرِينُ ثُنَّ النَّحَرِينُ ثُنَّ

خاص هم دغه (الله) لره دی هر څه چه په آسمانونو کښی او هر څه چه په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی خلقاً ملکاً وعبیداً) او بیشکه الله خامخا هم دی غنی بی پروا دی (له مخلوقاتو خپلو) ښه ستایلی شوی (په صفاتو او افعالو خپلو کښی)

تفسیر: یعنی هر کله چه د آسمان او د ځمکی گرد (تول) شیان د الله تعالیٰ مملوک او مخلوق دی او گرد (ټول) پاک الله ته اړ (مجبور) او محتاج دی او الله تعالیٰ هیچا ته هیڅ ضرورت او احتیاج نه لری، نو که وغواړی چه په دوی کښی هر ډول (طریقه) تصرف او تبدیل وکړی نو هیڅوک د ده مانع او مزاحم کیدی نشی البته پاک الله د تامه غناء او د کامل اقتدار سره سره خامخا هم هغه کار کوی چه بیخی له حکمت او مصلحت محخه ډک وی. د الله تعالیٰ گرد (ټول) افعال محمود دی او د هغه ذات د گردو (ټولو) محاسنو او حمیده ؤ صفاتو جامع دی.

# اَلَهُ تَرَانَ الله سَخْرَاكُمُ مَّافِ الْأَرْضِ وَالْفُلُكَ تَجْرِى فِي الْبَحُرِ بِأَمْرِهِ وَيُمُسِكُ السَّمَاءُ اَنْ تَقَمَّعَلَى الْأَرْضِ إِلَا بِإِذْ نِهُ إِنَّ اللهَ بِإِلنَّاسِ لَرَّوُفَ تَحِيْرُ<sup>®</sup>

آیا نه دی لیدلی تا (نه ئی خبر ای مخاطبه) چه بیشکه الله مسخر (تابع) کړی دی تاسی ته هر هغه چه په ځمکه کښی دی او (مسخره کړی ئی ده) بیړی چه گرځی په سیند کښی په حکم د هغه سره، او ساتی آسمان له دی نه چه راولویږی په ځمکه باندی مګر خو په حکم د هغه سره، بیشکه الله پر خلقو خامخا ښه نرمی کوونکی ښه مهربان دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ نه ستاسی او نه د بل چا څه پروا لرله محض پخپل شفقت او مهربانی سره ئی د وچی او لمدی، بحر او بر گرد (ټول) شیان تاسی ته تابع او مسخر کړل او هم دغه الله تعالیٰ په خپل قدرت آسمان، سپوږمی، لمر او ستوری، په هوائی فضا کښی بی له کومی ظاهری ستنی معلق ساتلی دی چه له سره له خپله ځایه نه راښکته کیږی او نه رالویږی او که رالویدلی وی یا یو د بل سره ئی ټکر کړی وی نو ستاسی ځمکی به ئی توټی او ذری کړی وی، څو چه د الله تعالیٰ له خوا د نظام د بدلون حکم نه وی صادر شوی تر هغه پوری به دغه گردی (ټولی) کری هم داسی پخپلو ځایونو قائمی وی او مجال نه لری چه د یوه انج په اندازه له خپل ځایه بی ځایه شی. د هر آلایاد نه استثناء محض د قدرت د اثبات د تاکید دپاره ده یا شاید د قیامت واقعی ته اشاره وی (والله اعلم).

# وَهُوَالَّذِي ٓ اَحْيَاكُو نُتْمَيْمِينَكُو نُتَّ يُعِينُكُو إِنَّ الْإِنْسَانَ لَكَفُورٌ ١٠

او دغه (الله) هغه (قادر مطلق دی) چه ژوندی کړی یئ تاسی (په درکولو د روح سره پس له هغه چه نطفی وئ) بیا به مړه کاندی تاسی (کله چه اجل مو پوره شی) بیا به ژوندی کړی تاسی (په قیامت کښی په بعث سره)، بیشکه انسان خامخا ناشکره دی.

تفسیر: هم داسی هغه قوم چه د کفر او جهل په روحانی مرګ سره مړه شوی وو د ایمان او معرفت په روح سره به هغوی بیا ژوندی کړی.

(خو بیشکه انسان خامخا ناشکره دی د نعمتونو د الله تعالیٰ) یعنی د دغومره احساناتو او انعاماتو په لیدلو سره هم د هغه حق نه منی او قدر ئی نه پیژنی او د هغه حقیقی منعم څخه مخ اړوی او نورو ته خپل سر تیتوی.

# لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكًا هُوْنَاسِكُوهُ فَلَا يُنَازِعُنَكَ فِي الْكُلِّ أُمَّةٍ وَعَلَىٰ الْمُورَوادُعُ اللَّهُ وَالْمُورَوادُعُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُكَالِ هُلَّى مُسْتَقِيدٍ ﴿ وَإِنْ جَادَلُوكَ فَقُلِ اللَّهُ اَعْلَوُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ اللّهِ اللّهُ اَعْلَوُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ الله عَكُوبُها تَعْمَلُونَ ﴿ وَلَيْ اللّهُ اَعْلَوُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ يَعْكُوبُهُ الْفُونَ ﴾ يَعْكُوبُهُ الْفُونَ فَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُل

دپاره د هر یوه امت مقرره کړی ده مونږ یوه لاره د بندګی چه دوی عمل کوونکی دی د هغه پس نه ښائی چه جګړه وکړی (دا خاوندان د ادیانو) خامخا له تاسره په دی کار (دین) کښی (ځکه چه محمدی دین حق او ظاهر دی) او بلنه کوه (د خلقو توحید او عبادت د) رب خپل ته، بیشکه ته ئی خامخا په (هغه) سمه صافه لیاره (چه برابره تللی ده حق ته). او که جګړه کوی (په امر د دین کښی کفار) له تاسره نو ووایه (ای محمده! دوی ته) چه الله ښه پوه دی په هغه (جګړه او عناد) چه کوئ ئی تاسی الله به حکم وکړی په منځ ستاسی کښی په ورځ د قیامت په هغه شی کښی چه وئ تاسی چه په هغه کښی مو اختلاف کاوه (چه د دین امر دی)

تفسير: تول انبياء د دين به اصولو كښي سره متفق دى. هو! د هر امت له باره الله تعالىٰ د

عبادت مختلف صورتونه په مختلفو زمانو کښي ټاکلي (مقرر کړی) دی چه د هغو سره سم به هغو امتونو د الله تعالیٰ عبادت کاوه، لکه چه دی محمدی امت ته هم یو خاص شریعت لیبول شوی دی لیکن د دین اصل تل تر تله یو شی ؤ او دی او پرته (علاوه) له الله تعالیٰ محخه د بل هیچا او هیخ شی دپاره عبادت نه دی مقرر کړی شوی. نو ځکه په توحید او نورو متفق علیه دینی مسائلو کښي هیچا ته نه دی لایق او نه د هغه له حال سره څه مناسبت لری چه څه اختلاف او څه جګړه وکړی. کله چه کافران په داسې واضح او ښکاره شیانو کښې هم دعوی او جګړی وکړی نو تاسي د هغوی هيڅ پروا مه کوئ! تاسي په هم هغي سمي صافي لاري باندي روان اوسئ! او نور خلق هم هغی ته راوبولئ! او د معاندینو د جگری فیصله الله تعالیٰ ته وسپارئ! چه هغه د دوی په ګردو (ټولو) حرکاتو ښه پوه او خبر دی. د قیامت په ورځ کښی به د دوی د دغو تولو اختلافونو او جگړو عملي فيصله وكړى، ته د دعوت او تبليخ فرض ادا. كړه! او د دوی په فکر کښی ډیر سر مه خوږوه! د داسی معاندینو علاج یوازی پاک الله سره دی. تنبیه: د ﴿ فَلَایْنَانِعْنَاکَ فِی الْاَمْرِ ﴾ مطلب دا هم کیدی شی کله چه د هر امت دېاره الله تعالیٰ بيل دستورالعمل مقرر كړى دى چه په هم هغه سلسله دغه محمدى امت ته هم نوى شريعت راغلى دى نو بيا د جكرى سبب څه شى دى؟ «وهذا قبل الامر بالقتال» ځينو مفسرينو د «منسک» معنی په ذبح او قربانی سره کړی ده مګر اقرب هم هغه ده چه مترجم قدس الله روحه اختيار كړى ده والله اعلم.

# اَكَةُ تَعُكُوْاَتَ اللهَ يَعُكُوُمَا فِي السَّمَاءُ وَالْرَضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِيْتُ اللهَ يَعِلُمُ مَا فِي السَّمَاءُ وَالْرَضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِيْتُ اللهِ يَسِيُرُنِ

آیا نه پوهیږی ته (ای مخاطبه بلکه پوهیږی) چه بیشکه الله پوهیږی په هر هغه څه چه دی په آسمان کښی او (هر هغه څه چه دی په) ځمکه کښی بیشکه دا (مذکوره شیان لیکل شوی دی) په کتاب (لوح محفوظ) کښی بیشکه دا (علم، لیکل د لوح محفوظ، فیصله د قیامت) په الله آسان دی.

تفسیر: یعنی د خدای جل جلاله علم د دوی په اعمالو کښی څه منحصر نه دی د الله تعالیٰ علم خو د آسمان او ځمکی په تولو شیانو باندی محیط دی او د ځینو مصالحو او حکمتونو په بناء تول واقعات د ده د علم سره سم په لوح محفوظ کښی ثبت او محفوظ دی او هم د انسانانو تول اعمال د دوی په عملنامو کښی لیکل شوی دی چه له هغو سره سم به د قیامت په ورځ فیصله کیږی او په دومره بی شمارو شیانو باندی په پوره ډول (طریقه) سره پوهیدل او د هغو تولو په ښه شان سره لیکل او د هغه سره مطابق د هر یوه فیصله صادرول د دغو تولو اجراء او انفاذ

پاک الله ته هیڅ اشکال او سختی نه لری او نه ده ته په دغو کارونو او د نورو مشکلو چارو په کولو او تکمیل کښی (معاذ الله) څه تکلیف او رېړ (زحمت) ورېیدا کیږی.

# وَيَعَبُكُونَ مِنُ دُونِ اللهِ مَا لَمُ يُنَزِّلُ بِهِ سُلَطْنًا وَّمَالَيْسَ لَهُمُ رِهِ عِلْمُ ۗ وَمَالِلطَّلِمِيْنَ مِنَ تَصِيرٍ ۞

او عبادت کوی (دغه کفار) غیر له الله د هغه شی چه نه دی نازل کړی (الله) په عبادت د هغه هیڅ سند او د هغه شی چه نشته دوی ته په هغه باندی هیڅ علم دلیل پوهه، او نشته ظالمانو ته هیڅ مرسته (مدد) کوونکی (چه له عذابه ئی خلاص کړی).

تفسیر: دوی یوازی د خپلو پلرونو او نیکونو په تقلید کښی داسی کارونه کوی چه هیڅ یو عقلی یا نقلی کوم برهان یا سند یا دلیل پری نه لری. (او نشته ظالمانو ته هیڅ مرسته (مدد) کوونکی چه له عذابه ئی خلاص کړی او) له تولو څخه لوی ظلم او بیانصافی دا ده چه پاک الله سره کوم شریک ودرولی شی. نو داسی ظالمان او بی انصافان خلق دی ښه په یاد ولری چه د دوی دغه شرکاء به د مصیبت په وخت کښی هیڅ د دوی په ښه او په کار ورنشی او نه به په هغه وخت کښی هیڅ د دوی به ښه او په کار ورنشی او نه به په هغه

## وَإِذَا اَتُكُلَّ عَلَيْهِمُ النَّنَابِينَاتِ تَعُرِفُ فَى فَ وُجُوُو اللَّذِيْنَ كَفَرُ وَاللَّمُنَكُرِّ يَكَادُونَ يَسُطُونَ بِاللَّذِيْنَ يَتُلُونَ عَلَيْهِمُ النِّينَا قُلُ اَفَأْنَتِنَكُمُ شِيَّرِ مِّنَ ذَلِكُمُ النَّكُرُ وَالْوَبِشُ الْمُصِيرُ فَ النَّارُ وَعَدَ هَا اللهُ الدِينَ كَفَرُ وَالْوَبِشُ الْمُصِيرُ فَ

او کله چه ولوستل شی په دوی آیتونه (د قرآن) زمون په داسی حال کښی چه حاف واضح ښکاره دی نو پیژنی په مخونو د هغه کسانو کښی چه کافران شوی دی (آثار د) انکار (له حق څخه چه بدشکلی او خفګان دی) نژدی وی چه حمله وکړی (له ډیره قهره) په هغو کسانو چه لولی په دوی باندی آیتونه (د قرآن) زمون ووایه (ای محمده! دوی ته چه) آیا پس خبر کړم تاسی په ډیر بد له دی (قهره حملی) ستاسی (چه دغه) اور (د دوزخ)

دی وعده کړی ده د دی (اور) الله له هغو کسانو سره چه کافران شوی دی او خامخا بد ځای د بیرته ورتلو دی (دا اور د دوزخ)

تفسیر: یعنی د عظیم الشان قرآن د آیتونو چه د توحید او نورو په صافو بیانونو مشتمل دی له اوریدلو څخه د کفارو او مشرکینو رنگونه تور او شنه واوړی او له ډیر خفګان نه ئی څیری بدلی شی تر دی چه له ډیر قهر او غضب څخه لیونی شی او غواړی چه د قرآن په لوستونکو حمله وکړی لکه چه په ځینو وختونو کښی داسی هم کوی.

(ووایه ای محمده دوی ته آیا پس خبر کړم تاسی په ډیر بد له دی قهره او حملی ستاسی چه دغه اور د دوزخ دی) یعنی ستاسی له دی غیظ او غضب او له بد راتلو څخه زیات چه د آیتونو د تلاوت په وخت کښی درپیدا کیږی یو بل سخت او ډیر تریخ شی هم شته چه په هغه به تاسی په هیڅ ډول (طریقه) صبر ونه کړی شئ او هغه د دوزخ اور دی چه د هغه وعده د کفارو سره شوی ده. اوس د دغو دواړو موازنه او تلنه سره وکړئ! او بیا فیصله وکړئ! چه د دغو دواړو څخه به د کوم یو تریخ ګوټ تیرول تاسی ته نسبتاً آسان وی.

# ێۘٲؿۿٵۘٳڮٵڞڞؙڔؚۘۻۘڡۧٛٛٛٛٛڴٷؙڵۿؙٳؾۧٳڮؽؽؾٮٛڠؙۅٛؽڡؚؽۮۅٛڹ ٳؠڵۅڵؽؙؾۜڂٛڵڠؙۅٛٳۮؙؠٵڴؚۅٙٳۻۘػٙۼۅٛٳڵڎ۠ۅٳؽؾٮٛڵڹۿؗۅٛٳڵڽٛؠٵۻۺؘٵ ؙؙؙڴڒڛؘؙۛؾؙؿؙۊڽؙؙؗٷؙڡؚڹؙڎؙڞۼؙػٳڵڟٳڮۅؘٲڶؠڟڵۅٛڮٛ

ای خلقو بیان شوی دی تاسی ته یو مثال (غریب عجیب حال) پس غور کیب خالت کی خور کیردئ تاسی هغه ته (چه دا دی) بیشکه هغه بتان چه تاسی عبادت کوئ (د هغو) غیر له الله نه له سره نشی پیدا کولی یو مچ هم او که راتول شی (دا تول معبودان ستاسی پیدا کولو د) هغه مچ ته (نو پیدا به ئی نه کړی شی) او که چیری وتښتوی له دوی څخه مچ یو شی نو نشی خلاصولی دوی هغه شی له هغه مچ څخه، نو کمزوری دی دا طالب (چه د باطلو معبودانو عابد دی) او دا مطلوب (هم چه باطل معبود یا مچ دی).

تفسیو: دا ئی د توحید په مقابل کښی د شرک د بدی او قباحت د ظاهرولو دپاره مثال بیان کړ چه ښائی هغه په ډیر ښه فکر او غور سره واورځ او ښه غوږ ورته کیږدځ او ښه پری وپوهیږځ! گوندی له داسی رکیک او ذلیل حرکت څخه مخ و گرځوځ او لاس تری واخلځ! ﴿ إِنَّالْكِنْكُنْكُونُونُ دُونِ الله ﴾ الآیة \_ بیشکه هغه بتان چه تاسی عبادت کوځ (د هغوی) غیر

له الله څخه له سره نشی پیدا کولی یو مچ) یعنی مچ ډیر ادنیٰ او حقیر ساکښ (جاندار) دی په هغو شیانو کښی چه دومره یو قدرت او قوت نه وی چه که ټول سره یو ځای شی یو مچ هم نشی پیدا کولی یا که دغه مچ د دوی د نذرونو او نیازونو ځنی یو وړوکی شی (لکه د ګلانو او عطریاتو یا د شاتو یا د نورو کوم بڅرکی تری) وتښتوی نو د دوی له لاسه نه کیږی چه هغه تری بیرته واخیستی شی ښه نو د ځمکی او آسمانونو د خالق په ځای (نعوذ بالله) د الوهیت په تخت باندی د داسی عاجزو او ناتوانو معبودانو کینول څومره حماقت او بی حیائی ده . رښتیا خبره خو هم دا ده چه مچ هم کمزوری دی او له مچ نه زیات کمزوری د دوی بتان دی او له بتانو څخه ډیر زیات کمزوری د بتانو عبادت کوونکی دی چه دوی داسی حقیر او کمزوری شی خپل معبود او حاجت تر سره کوونکی ګرڅولی دی.

## مَا قَدَرُوا اللهَ حَتَى قَدُرِمْ إِنَّ اللهَ لَقُوىً عَزِيْرُ اللهَ لَقُوىً عَزِيْرُ اللهَ لَقُوىً عَزِيْرُ

نه دی پیژندلی (دغو کفارو) او نه ئی دی تعظیم کړی د الله په حق پیژندلو او تعظیم د ده سره، بیشکه الله خامخا ښه قوی زورور ډیر زبردست دی (په تنفیذ د احکامو خپلو کښی)

تفسیو: که پوهیدی نو داسی سپین سترگی به ئی ولی کوله؟ آیا د الله تعالیٰ رفیع شان او قدر او منزلت دومره دی چه داسی کمزوری شیان د هغه سیال او شریک و گرځولی شی (العیاذ بالله) د الله تعالیٰ د قوت او عزت په مقابل کښی خو د هغه لوئی لوئی مقربی پرښتی او انبیاء علیهم السلام هم مجبور او ناتوان دی چه اوس په لاندی متبرک آیت کښی د هغوی ذکر راځی.

# اللهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَيْ لِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ

الله غوره کوی له پرښتو څخه استاځی (چه واسطه کیږی په منځ د الله او انبیاؤ کښی) او له خلقو څخه (هم غوره کوی استاځی)،

تفسیر: له ځینو پرښتو څخه د رسالت کار اخلی مثلاً جبریل علیه السلام او له ځینو انسانانو څخه چه پاک الله د دغه منصب دپاره انتخاب کړی هم دغه د رسالت کار اخلی ښکاره ده چه د هغوی درجه د نورو خلقو څخه ډیره لوړه (اوچته) ده.

### إِنَّ اللهُ سَمِينُعُ أَبْصِيْرُ فَيَ

# بیشکه الله ښه اوریدونکی دی (د ټولو اقوالو) ښه لیدونکی دی (عالم په ټولو اشیاؤ)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د دوی په تولو خبرو د دوی د ماضی او مستقبل تول احوال وینی نو ځکه هغه حق لری چه د هر چا احوال او استعداد ته وګوری او سم له هغه سره ئی د رسالت په منصب فایز او بریالی (کامیاب) کړی ﴿ اَللهُ اَعْلَا مَیْکَیْکُوسِالْتَهُ ﴿ جزء ۸ (د الانعام ۱۲۶ آیت ۱۰ رکوع). حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی له تولو خلقو څخه غوره هغه کسان دی چه د خدای جل جلاله پیغام رسوی، په پرښتو کښی هم هغه پرښتی غوره دی. نو د دوی د هدایتونو پریښودل او د بتانو منل څومره باطل کار دی.

# يَعُكُومَ ابَيْنَ آيْدِي يُهِمُ وَمَا خَلْفَهُمُ وَإِلَى اللهِ ثُرْجَعُ الْأُمُورُ ۞

پوهیږی (الله) په هغه څه چه د وړاندی د دوی دی او په هغه څه چه وروسته د دوی دی، او خاص طرف د الله ته بیرته ګرځولی کیږی ټول کارونه

تفسیر: یعنی هغوی هم اختیار نه لری په هر شی کښی اختیار د الله تعالیٰ دی (کذا فی الموضح) نو خاص الله تعالیٰ په کارونو الموضح) نو خاص الله تعالیٰ په کارونو کښی د اعتراض حق نه لری، د الله تعالیٰ حکم، تدبیر، د انبیاؤ انتخاب او نور تول کارونه ښه دی او د ده په حکم او اراده سره کیږی.

#### يَايَتُهَاالَّذِيْنَ الْمَنُواارُكَعُوُا وَاسُجُدُوْا وَاعْبُدُوْارَتَّكُوْوَافْعَلُوْاالْخَيْرَلَعَلَّكُوْتُفُلِحُوْنَ ۞

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) رکوع کوئ تاسی! او سجده کوئ تاسی! د رب خپل (نه د بل) او کوئ نیک کارونه (لکه صلة الرحمی او ښه اخلاق) دپاره د دی چه بری ومومئ (یه نعمت او جنت سره)

تفسیو: د شرک د غندنی او د مشرکانو د سپکونی څخه وروسته مؤمنانو ته خطاب کوی چه تاسی یوازی د خپل یوه خدای تعالیٰ په بندگی لگیا اوسئ! او د هغه په حضور کښی د بندگی سرونه ښکته کړئ! او د عبودیت او عاجزی وچولی (تندی) مو هم هغه ته په ځمکه کیږدئ! او

نور د ښیکنی (فائدی) ټول کارونه هم خاص د الله تعالیٰ دپاره کوئ څو دنیوی او اخروی ښیکنی (فایدی) او نیکی مو یه برخه شی.

ځینو مفسرینو د دی آیت ترجمه داسی کړی ده «ای مؤمنانو تاسی رکوع کوئ وروسته له دی نه په لمانځه کښی او سجده هم پکښی کوئ!» او دغه حکم ئی ځکه وکړ چه د اسلام په اوله کښی لمونځ تش په قیام او قعود سره ؤ او رکوع او سجده پکښی نه وه بیا دغه دواړه په دغه آیت سره فرض شول او که ئی مقصد مطلق لمونځ وی نو د رکوع او د سجدی ذکر او تخصیص به ئی ځکه کړی وی چه د لمانځه د لویو ارکانو څخه دی او بندګان د رکوع او سجدی په حالت کښی زیات د ستایلو وړ (لائق) دی امام شافعی رحمة الله علیه د رکوع او سجدی له دغه تخصیص څخه د تلاوت سجده مرادوی.

وَجَاهِ دُوافِ اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اجْتَلِمُ كُوْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُوْ وَاللهِ يَنِ مِنْ حَرَمٍ مِلَةَ إَبِيْكُو وَمَا اللهِ يَنِ مِنْ حَرَمٍ مِلَةَ إَبِيْكُمُ اللهِ يَنِ مِنْ حَرَمٍ مِلَةَ إَبِيكُمُ الْبُوهِ يَوَ هُوَ سَلَّمَ كُوالْكُسُلِمِينَ لَا مِنْ قَبُلُ وَنِ هُلُ اللهِ اللهُ وَنَ الرّسَانُ وَلَيْ اللّهِ اللّهِ وَالنّواللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَمُواللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا

او زیار (کوشش) کوئ په ( لاره د جهاد، طاعت، او رضاء د) الله په حق د جهاد د هغه سره (چه ورته وړ (مستحق) او لائق دی)، دغه (الله) غوره کړی یئ تاسی او نه ئی دی گرځولی (نه ئی دی ایښی) په تاسی په دین کښی هیڅ حرج (مشقت او اشکال)، (متابعت وکړئ د) دین د پلار خپل چه ابراهیم دی، دغه (الله) ونومولئ تاسی مسلمانان پخوا (له دغه قرآن څخه په نورو آسمانی کتابونو کښی) او په دغه (قرآن) کښی (هم) دپاره د دی چه شی رسول (ستاسی محمد) شاهد (ښوونکی) په تاسی (د تبلیغ خپل) او چه شئ تاسی (ای مسلمانانو) شاهدان (ښوونکی) په نورو خلقو (دتبلیغ د نورو انبیاؤ) نو قائموئ (سم اداء کوئ تاسی سره له ټولو حقوقو) لمونځ او ورکوئ تاسی زکوة او ښه ټینګ ونیسئ تاسی (دین د) الله دغه (الله) مالک دی ستاسی یس ښه مالک دی (الله) او چه مرسته (مدد) کوونکی دی (الله).

تفسیر: د خپل نفس د تهذیب او د دنیوی چارو د سمون دپاره داسی پوره زیار (کوشش) کوئ چه د دی لوی او اهم مقصد دپاره وړ (مستحق) او لایق او د هغه له شان سره موافق وی آخر د دنیوی مقاصدو د بری او کامیابی دپاره تاسی څومره تکلیفونه او زحمتونه په ځان اخلئ! دا خو د دین او د آخرت د دائمی بری او کامیابی لاره ده چه په هغی کښی هر څومره زحمت او محنت ومومئ بیا هم د انصاف له مخی کم دی.

تنبیه: د «مجاهده» په لفظ کښی هر قسم کوښنونه، د ژبی وی که د قلم، مالی وی که بدنی شامل دی او هم د «جهاد» تمام اقسام جهاد مع النفس، جهاد مع الشیطان جهاد مع الکفار، جهاد مع البغاة، جهاد مع المبطلین د هغه لاندی داخل دی.

( هُوَاجُتَلِمُكُو ﴾ دغه الله غوره كړى يئ تاسى اى مؤمنانو د خپل دين د طاعت او نصرت دپاره ) يعنى له تولو څخه اعلىٰ او افضل رسول او له تولو شرائعو څخه ئى اكمل شريعت دركړ او په تمامه دنيا كښى د الله تعالىٰ د پيغام رسولو دپاره ئى تاسى غوره او منتخب كړئ! او په گردو (تولو) امتونو باندى تاسى ته فضيلت دروباښه.

( ﴿ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُونِ الْبِيْنِ عِنْ حَرَمٍ ﴿ ﴾ او نه دى گرځولى او نه دى ايښى په تاسى په دين كښى هيڅ داسى يو اشكال نه دى پريښى چه د هغه كول سخت او مشكل وى په احكامو كښى ئى د هر ډول (طريقه) رخصتونو او آسانيو لحاظ ساتلى دى دا خو بيله خبره ده چه تاسى يو آسان كار په خپل ځان مشكل وگرځوئ! ( ﴿ مِلَةَ آبِيُكُ مُرْبُوهُ يُو ﴿ مَابعت وكړئ! اى مؤمنانو د دين د پلار خپل چه ابراهيم عليه السلام دى كله چه ابراهيم عليه السلام د حضرت محمد مصطفىٰ صلى الله عليه وعلىٰ آله وصحبه وسلم په اجدادو كښى شامل دى نو ځكه د گرد (تول) امت پلار شو يا به دا مراد وى چه د عربو پلار دى ځكه چه د قرآن ډومبنى مخاطبان هم دوى وو.

(﴿ هُوَسَلْمُكُوْ النَّسْلِمِینَ ﴾ دغه الله تعالیٰ یا ابراهیم علیه السلام ونومولئ تاسی مسلمانان یعنی الله تعالیٰ په پخوانیو کتابونو او په دی عظیم الشان قرآن کښی ستاسی نوم «مسلم» ایښی دی چه معنی ئی حکم منونکی، وفا خوښوونکی دی یا ابراهیم علیه السلام له پخوا څخه ستاسی نوم مسلمان ایښی دی کله چه پخپله دعاء کښی ئی ویلی وو ﴿ وَمِن دُتِیَیّنَا اَمّهٔ مُسْلِمهٔ آلکٌ ﴾ د البقره (۱۵) رکوع. او په قرآن کښی هم ښائی د هم ده په غوښتنه دغه نوم په تاسی ایښود شوی وی په هر حال ستاسی نوم «مسلم» دی. اګر که نور امتونه هم مسلمانان وو مګر دغه لقب ستاسی له یاره غوره او تاکل (مقرر) شوی دی نو ښائی پری فخر وکړئ.

(﴿ لِيَكُونَ الرَّسَوُلَ شَهِيدًا ﴾ الآية ـ دپاره د دی چه شی رسول ستاسی محمد صلی الله عليه وسلم شاهد ښوونکی په تاسی د تبليغ خپل او چه شئ تاسی ای مسلمانانو شاهدان ښوونکی د تبليغ د نورو انبياؤ) يعنی تاسی ئی د دی دپاره غوره کړئ چه تاسی نورو امتونو ته ښوونه وکړئ او رسول الله صلی الله عليه وسلم تاسی ته ښوونه وکړی او دغه امت چه له تولو څخه وروسته راغلی دی. غرض ئی دا دی چه دی د نورو ټولو امتونو غلطئ اصلاح کړی او ګردو (ټولو) ته سمه صافه لاره وښیئ ګواکی هغه مجد او شرف چه د ده په برخه شوی دی له هم دی وجه دی چه دی د ګردی (ټولی) دنیا معلم (ښوونکی) وګرځی او په تبلیغی جهاد کښی مصروف واوسی.

تنبیه: نورو مفسرانو (شهیداً) او (شهدای) د شاهد او گواه په معنی اخیستی دی کله چه د قیامت په ورځ کښی نور امتونه انکار وکړی چه انبیای الله علیهم السلام مونږ ته تبلیغ نه دی کړی او له انبیاؤ څخه شاهدان وغوښتل شی نو دوی به محمدی امت د شاهد په ډول (طریقه) ور وړاندی کړی او دغه امت به داسی شاهدی ادای کړی «بیشکه چه دغو انبیاؤ علیهم السلام د دعوت او تبلیغ وظائف انجام کړی دی او د الله تعالیٰ حجت ئی قائم کړی دی» کله چه له دوی ځنی پوښتنه وشی چه دا خبره تاسی ته غرنګه معلومه شوه نو ځواب به ورکړی چه «دغه اطلاع مونږ ته زمونږ رسول الله صلی الله علیه وسلم راکړی ده چه د ده په صداقت باندی د الله تعالیٰ محفوظ کتاب قرآن کریم شاهد دی» گواکی دغه فضل او شرف ئی ځکه درکړی دی چه تاسی په یوی عظیم الشانی دعوی کښی د یوه معزز شاهد او گواه په شان دریدونکی یئ، لیکن ستاسی د دغی شاهدی اوریدل او اهمیت هم ستاسی د معظم رسول په برکت او طفیل سره دی چه هغه به ستاسی تزکیه کوی.

( ﴿ فَارَتُهُ وُالصَّلَوَةَ وَاتُواالرُّكُوةَ ﴾ نو قائموئ سم اداء كوئ سره له تولو حقونو لمونځ او وركوئ زكوة او ښه تينګ ونيسئ دين د الله دغه الله مالک دی ستاسی الخ) يعنی د الله تعالیٰ د انعاماتو قدر وكړئ! او د خپل نوم او لقب، فضل او شرف، پت او عزت وساتئ! او ښه وپوهيډئ چه تاسی د ډيرو لويو لويو كارونو دپاره درولی شوی يئ نو ځکه ښائی چه تاسی دومبی خپل ځان د ښو عملونو ښه نمونه وګرځوئ! او په هر كار كښی د الله تعالیٰ بړی كلک په خپلو منګلو كښی ونيسئ! او د يوی ذری په اندازه هم د حق له لاری څخه دی خوا او هغه خوا لاړ نشئ! نور تول كمزوری وسائل او وسائط پريږدئ! بيا نو د الله تعالیٰ په فضل او رحمت باندی اعتماد ولرئ! او يوازی هم دغه الله تعالیٰ خپل مولیٰ او مالک وګڼئ! چه له هغه نه بل ښه مالک او مددګار به له كومه ومومئ! ربنا اجعلنا من مقيمی الصلوة وموتی الزكوة والمعتصمين بک والمتو كلين عليک فانت مولانا وناصرنا فنعم المولیٰ انت ونعم النصير انته

«تمت سورة الحج بفضله ومنه فله الحمد وعلىٰ نبيه الصلوٰة والتسليم»

سورة المؤمنون مكية وهى مائة وثمانى عشرة آية وست ركوعات رقمها (٢٣) تسلسلها حسب النزول (٧٤) نزلت بعد سورة «الانبياء»

د «المؤمنون» سورت مکی دی (۱۱۸) آیات (۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۲۳) او په نزول کښی (۷٤) سورت دی وروسته د (الانبیاء) له سورت نه نازل شوی دی

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمُون

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دى

# قَكَ ٱفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ فَالَّذِينَ هُمُ فِي صَلَاتِهِمُ خَشِعُونَ فَ

په تحقیق بریالی (بهرمن ـ کامیاب) شوی دی مؤمنان هغه (مؤمنان) چه دوی په لمونځونو خپلو کښی عاجزی کوونکی ویریدونکی دی (له الله نه)

تفسیر: د «خشوع» معنی دا ده چه د بل چا په مخ کښی په خوف او هیبت سره ساکن او سرښکته کړی لکه چه ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه د ﴿ عُشِعُونَ ﴾ تفسیر په «خائفون ساکنون» سره کړی دی او د ﴿ تُرَی الْرُضَ خَاشِعَةً فِاقَالَتْلِمَالَهُ الْمُرَافِّ وَرَبَتُ ﴾ آیت هم دلالت کوی چه په «خشوع» کښی یو قسم سکون او تذلل معتبر دی.

په قرآن کریم کښی «خشوع» د «وجوه - ابصار - اصوات او نورو» صفت درولی شوی دی. او په دغه آیت کریمه د 

(افریان الکیری) اکریان کیری که د خسوع که د نوره بدنی اعضاؤ خسوع د 

خبولی شوی دی. معلومیږی چه اصلاً «خشوع» د نړه کار دی او د نورو بدنی اعضاؤ خسوع د 

زړه د خشوع تابع ده کله چه په لمانځه کښی قلب خاشع ـ خانف ـ ساکن او ښکته شی نو 

خیالات هم د دی خوا او د هغی خوا د مشغولتیا او کرځیدو څخه فارغ او په هم هغه یو 

مقصود باندی ټینګ دریږی نو بیا د خوف ـ هیبت ـ سکون خضوع او خسوع آثار پر بدن هم 

ظاهریږی مثلاً د اوږو ـ سر ـ او سترګو ښکته غورځول په ادب سره لاس تر نامه لاندی تړلی 

دریدل ـ دی خوا او هغی خوا ته نه کتل ـ له خپلو کالیو (جامو) او ویښتو او نورو شیانو سره 

لوبی نه کول ـ د ګوتو نه تړکول ـ او په دی قسم د «خشوع» د لوازمو څخه نور افعال او احوال 

هم شته.

په احادیثو کښی د حضرت ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه او عبد الله بن زبیر رضی الله تعالیٰ عنه مخخه منقول دی چه دوی به په لمانځه کښی داسی ساکن

او آرام وو لکه يو بي ساه لرګي. او ويل کيده چه دغه د لمانځه خشوع ده.

قدافلح(١٨) المؤمنون(٢٣)

فقها به دغه مسئله كښى اختلاف لرى چه آيا لمونځ بى له خشوع څخه صحيح او مقبول وى كه نه؟ په «روح المعانى» كښى ئى ليكلى دى چه خشوع د لمانځه د اجزاء دپاره شرط نه دى هو! د قبول الصلوة دپاره شرط دى. ځما په نزد دغسى ويل بهتر دى چه د حسن القبول لپاره شرط دى والله اعلم.

دلته د تفصیل ځای نشته په «احیاء العلوم» او د هغه په شرح کښی دی تفصیلات ولیدل شی! په هر حال مونږ مؤمنانو ته انتهائی فلاح او اساسی نجاح په هم دغه کښی حاصلیږی چه سره له خشوع او خضوع خپل لمونځونه اداء کړو. او په هغو اوصافو سره دی موصوف اوسو چه په دغه مبارک آیت کښی اوس بیانیږی.

# ۅؘٳڷۮؚؽڹۿڡؙۄ۫عَنِ اللَّغُوِمُعُرِضُوْنَ<sup>©</sup>

او هغه (کسان هم بهرمن شول) چه دوی له ناکارو (بدو اقوالو بدو افعالو) څخه مخ ګرځوونکی دی.

تفسیر: یعنی په فضولو او بیکارو مشاغلو کښی خپل وقت نه ضائع کوی که کوم بل سړی لغو او چتی (بیکاره) او مهملی خبری یا افعال کوی نو د هغو له اوریدلو او کتلو څخه مخ اړوی. او ده ته د عبودیت د وظائفو له ایفاء کولو څخه دومره وقت او فرصت نه وی میسر چه په دغسی بی فائدی جگړو او فضولو خبرو کښی ځان اخته کړی.

### وَالَّذِيُنَ هُوُ لِلزَّكُوةِ فَعِلُوْنَ <sup>©</sup>

او هغه (کسان هم بهرمن شول) چه دوی (تل) د زکوٰة ادا، کوونکی دی (چه د مالی فعلی او قولی عباداتو جامع دی).

تفسیو: یعنی دغه د دوی عادت دی چه تل زکوه ادا کوی او داسی نه دی چه کله ئی ورکوی

او کله ئی نه ورکوی ـ غالباً له هم دی جهته د ﴿ وَنُؤْتُونَ الزَّکُوةَ ﴾ په محای ئی د ﴿ لِلزَّکُوةِ لَهُ تُونُونَ ﴾ ترکیب اختیار فرمایلی دی. ګواکی دا ئی ښودلی دی چه د زکوه ادا د دوی مستمر کار دی ـ محقق شیخ الهند رحمة الله علیه په «تل د زکوه ورکوونکی دی» سره په دغه لوری هم اشاره وکړه . ځینو مفسرینو دلته زکوه د طهارت او پاکیز گئ یا د نفس د تزکیی په معنی اخیستی دی ګواکی دغه آیت ئی د ﴿ قَدُانْلَامُ مَنَ زَکُلُهُا ﴾ پشان اخیستی دی ګواکی دغه آیت ئی د ﴿ قَدُانْلَامُ مَنَ زَکُلُهُا ﴾ پشان مقرر کړی دی. که دغسی مراد وی نو د هغه مفهوم دی عام کیښود شی چه په هغه کښی د بدن د زړه او د مال پاک ساتل ګرد (ټول) داخل شی ـ زکوه او صدقات هم یو قسم مالی تطهیر دی

# وَالَّذِيْنَ هُوْ لِفُرُوجِهِوْ خِفْطُونَ ﴿ إِلَا عَلَى أَنْوَاجِهِمُ أَوْمَامَلَكَتَ أَيْمَا ثُمُّمُ فَانَّهُم غَيُرُمَلُومِيْنَ ۚ فَمَنِ ابْتَعَىٰ وَرَاءَذلِكَ فَأُولِيْكَ هُوُ الْعَكُونَ ۞

او هغه (کسان هم بهرمن شول) چه دوی فروجو (ځائ د شهواتو) خپلو لره ساتونکی دی (له سفاح څخه) مګر پر ښځو خپلو یا پر هغو وینځو چه مالکان شوی وی د هغو ښی لاسونه د دوی پس بیشکه دوی نه دی ملامت کړی شوی (په ورتلو سره ښځو او وینځو خپلو ته) پس هر څوک چه وغواړی (دفع د شهوت) غیر له دغو (ښځو او وینځو خپلو) نه پس دغه کسان هم دوی دی تجاوز کوونکی (له حده)،.

تفسیر: یعنی له خپلی منکوحی شعنی یا وینعی شخه ماسوا بله کومه لیاره د شهوت د قضا و دپاره ولتوی نو دی د حلالو له حدودو وتونکی دی په دی کښی زنا و لواطت او استمنا و بالید او نور گرد (تول) غیرمشروعه صورتونه راغلل و بلکه ځینو مفسرینو د «متعه» پر حرمت هم پر هم دغه آیت استدلال کړی دی و وفیه کلام طویل لایسعه المقام و راجع روح المعانی تحت هذه الآیة الکریمة.

# وَالَّذِينَ هُوْ لِأَمْنِيْمُ وَعَهْدِهُمُ لِعُوْنَ

او هغه (کسان هم بهرمن شول) چه دوی امانتونو خپلو لره او عهدونو خپلو ته (که د خالق وی که د مخلوق) رعایت کوونکی دی (چه بیوفائی او خیانت پکښی نه کوی).

تفسیر: یعنی د امانت او قول او اقرار حفاظت کوی ـ خیانت او بد عهدی نه کوی نه د الله تعالیٰ په معاملاتو کښی او نه د بندګانو په چارو کښی.

# وَالَّذِينَ مُمْ عَلَى صَلَوْتِهِمُ يُعَافِظُونَ ٥

او هغه (کسان هم بهرمن شول) چه دوی (همیشه) پر لمونځونو خپلو ساتنه کوی (چه تل ئی سم اداء کوی سره له ټولو حقوقو).

تفسیر: یعنی تل لمونځونه د هغو پر اوقاتو، د آدابو او حقوقو له رعایت سره ادا کوی د دنیوی معاملاتو د مشغولیت لامله (له وجی) د الله تعالیٰ له ذکره او فکره نه غافلیږی. تر دی ځایه پوری ئی د مفلحینو مؤمنینو شپر صفات او خصال بیان وفرمایل

- (۱): \_ سره له خضوعه او خشوعه د لمونځونو ادا یکول \_ یعنی په زړه او بدن سره د الله تعالیٰ په طرف رجوع او ورمائل کیدل.
  - (٢): \_ د باطلو \_ لغوو \_ او بيباكو خبرو او ناكارو كارونو څخه ځان بيل ساتل
    - (٣): \_ د زكوة يعنى مالى حقوق اداء كول. يا خبل نفس او مال پاك ساتل.
      - (١): \_ نفساني شهوات پخپل واک (قبضه) او اختيار کښي ساتل.
  - (ه): ـ د عهد او إمانت حفاظت يعني د ګردو (ټولو) معاملاتو درست او منظم ساتل.
- (٦): \_ او په آخر کښی ئی بیا د لمونځونو د قیام تاکید وفرمایه چه په پوره ډول (طریقه) سره ئی حفاظت وکړی چه پخپلو اوقاتو او آدابو او شروطو له رعایت سره اداء کړل شی. له دی نه ظاهریږی چه د لمانځه حق د الله تعالیٰ په نزد ډیر لوړ او اعلیٰ او خورا (ډیر) مهتم بالشان څیز دی چه دلته ئی خپله خبره پر هم هغه باندی شروع او پر هم هغه باندی ئی ختمه کړه.

## اُولِيِكَ هُوُ الْوَرِثُونَ فَالَّذِينَ يَرِثُونَ أَلْفِي دَوْسَ هُوفِيهَا خِلِدُونَ الْفِي دَوْسَ هُوفِيهَا خِلِدُونَ

هم دغه (مؤمنان موصوف په دغو شپږ واړو صفاتو) هم دوی دی وارثان (لاثقان نه نور څوک) هغه (وارثان) چه میراث به اخلی (ویړیا اعلیٰ جنت د) فردوس (د آدم یا د دوزخیانو برخه به هم اخلی) دوی په دغه (جنت الفردوس) کښی تل پاتی کیدونکی دی.

تفسیر: د جنت د میراث موندلو په نسبت لازمه معلومات پخوا له دی نه لیکلی شوی دی (دا بیان و د «معاد» نو له دی سره مناسب دی بیان د «مبدا» نو محکه ورپسی داسی فرمائی)

#### وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلَلَةٍ مِّن طِيْنِ ﴿

# او قسم دی خامخا په تحقیق پیدا کړی دی مونږ انسان (آدم) له خالصی (صافی له خیری ویستلی شوی) ختو نه

تفسیر: ځکه چه ځمونږ د ګردو (ټولو) پلار حضرت آدم علیه السلام له منتخبی او غوره کړی شوی خاوری څخه پیدا کړی شوی دی او برسیره پر هغه تمام بنی آدمان له نطفی څخه پیدا کیږی چه دغه نطفه هم له ځمکی څخه بالوسیله متشکله کیږی چه د منتخبو او غوره کړیو شیانو خواړه او د اغذیه ؤ عصاره او خلاصه ده.

# ثُوَّجَعَلُنهُ نُطْفَةً فِيُ قَرَّا رِبَّكِينِ<sup>©</sup>

بیا وگرځاوه کیښود مونږ (اولاده د) دغه (آدم) نطفه (تړلی څاڅکی د منی) په یو قرارګاه محکم (رحم کښی)

تفسير: يعنى د مور په رحم كښي چه له هغه ځايه بل هيچيري نشي خوځيدلي.

### تُوِّخَلَقُنَا النُّطُفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقَنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقَنَا الْمُضْغَةَ عِظْمًا فَكَسُونَا الْعِظْمَ كَمُّا اَتُوَّاَلَشُانَهُ خَلُقًا الْخَرُفَتَ بَرِكَ اللهُ آحُسَ الْخَلِقِيْنَ ۞

بیا و گرځوله مونږ دا نطفه توته د وینو (کلکه سریښناکه) بیا و گرځوله مونږ دغه توټه د وینو یوه وړه بوټئ د غوښو بیا و گرځوله مونږ دا بوټئ د غوښو هډوکی بیا ور واغوستله مونږ دی هډوکو ته (پس له پیدا کولو د رګونو او د پلو او نورو) غوښه بیا مو (ژوندی) پیدا کړ دی په پیدایښت بل سره (په نوی صورت) پس ډیر لوړ لوی دی شان د الله (په قدرت او په حکمت خپل کښی) چه ډیر ښه پیدا کوونکی (صورت تړونکی) دی (له نورو ټولو پیدا کوونکیو صورت تړونکی)

تفسیر: یعنی د غوښی یوه برخه کلکوی او تری هډوکی جوړوی او د هډوکو پر قفس (ډانچه) او سلسله (لیړ) رګونه ـ پلی ـ تارونه او د بدن نور محتاج الیه د پیدا کولو څخه وروسته غوښی او پوستکی زرغونوی پخوا له دی نه (په ۱۷ جزء د الحج د سورت په (۱) رکوع کښی د انسان د

تخلیق هم دغه کیفیت بیان کړي شوي دي.

نُوَرِّنَمُأَنُهُ مُقَالِّقَوْ ﴾ - بیا مو ژوندی پیدا کړ دی په پیدایښت بل سره (په نوی صورت)
یعنی د روح د پوکولو په سبب ئی له دی نه یو ژوندی ویښ انسان جوړ کړ چه پر دغه ذی روح
انسان وروسته له دی نه د طفولیت (بچپنه)، شباب (زوانئی)، کهولت (پوخ عمر) او شیخوخت
(بداوالی) ډیر احوال او ادوار او مراحل تیریږی یا دا چه اول جماد ؤ اوس ئی حیوان کړ پخوا
پوند، کوڼ، ګونګ ؤ اوس ئی لیدونکی اوریدونکی ویونکی کړ ځکه ځمونږ امام اعظم رحمة الله
علیه وائی «که څوک هگی له چا څخه په غصب واخلی او بیا ده څخه چرګوړی شی نو دا غاصب
ضامن د هګی دی نه د چرګوړی ځکه چه دا اوس بل څیز شوی دی.»

﴿ فَتَرَكَ اللهُ اَصُّى النّاقِينَ ﴾ - پس ډير لوی لوړ دی شان د الله په قدرت او په حکمت خپل کښی چه ډير ښه پيدا کوونکی صورت تړونکيو مصورانو نه خلقاً) يعنی هغه الله تعالیٰ چه په نهايت ښه ډول (طريقه) او ښائست د انسان تمام اعضاء او قوی ئی په ډير ښه قالب کښی جوړی کړی دی او د هغه خلقت ئی سم له حکمت سره نهايت موزون او متناسب ګرځولی دی ډير لوی او لوړ ذات او عالی صفات دی اعلیٰ شانه واعظم برهانه.

فائده: سره له دی چه الله تعالیٰ خالق د تمامو موجوداتو دی یعنی ځمکی، آسمانونه، عرش، کرسی لوح - قلم - جن - ملائک - لمر - سپوږمی ستوری - جبال - بحار - اشجار - انهار او داسی نور ډیر اشیاء ئی پیدا کړی دی مگر په هیڅ یوه باندی ئی داسی ثناء په ذات پاک خپل ونه ویله لکه په پیدا کولو د انسان له دی نه دا خبره معلومه شوه چه انسان ورته ډیر معزز او مکرم دی ځکه ئی فرمایلی دی ﴿ وَلَقَدُارُهُمُنَالَبُیُ اَدْمُ ﴾ الآیة - خامخا په تحقیق کرامت عزت ورکړی دی مونږ ځامنو د آدم ته.

## ثُعرَ إِنَّكُمُ بَعِنَ ذَلِكَ لَكِيَّتُونَ<sup>۞</sup>

بیا بیشکه تاسی پس له دی ژوندی کولو د تاسی (په دغه پاس طریقه سره) خامخا مړه کیدونکی یئ

تفسیر: یعنی ستاسی وجود ذاتی او خانه زاد نه دی بلکه مستعار او د الله تعالیٰ عطاء او بخشش دی لکه چه د موت په لیږلو سره د هغه گردی (تولی) نقشی ورانوی او تاسی په هغه وقت کښی د مرګ له زورورو او قوی منګلو څخه خپل ژوندون نشئ ساتلی نو معلوم شو چه بل کوم او قاهر قوت او قدرت ستاسی پر سرونو شته چه ستاسی د وجود ژوندون او بقاء زمام ئی تینګ د خپل قدرت په لاس نیولی دی او هر وقت چه اراده او مشیت وفرمائی هغه پریږدی او خوشی کوی ئی یا ئی بیرته راکاږی فسبحان الله احسن الخالقین.

#### ثُوِّرِاتُكُوْيُومَ الْقِيمَةِ ثُبُعَثُونَ®

بیا بیشکه تاسی په ورځی د قیامت کښی بیا ژوندی راپاڅول شئ (له قبورو له لپاره د جزاء .

تفسیر: هغه لوی ذات چه اول ځلی ئی پیدا کړی و هم هغه دوهم ځلی هم بیا ژوندی راپاڅوی پومبی د وجود مستور قوتونه او د اعمالو نتائج پخپل ډیر کامل صورت سره ظاهر او دغه په اثبات رسوی چه دومره یوه لویه کارخانه می خوشی چتی (بیکاره)، بی نتیجی، عبث او د لوبو او ساعت تیری لپاره نه وه جوړه کړی.

#### وَلَقَدُ خَلَقُنَا فَوْقَالُوسَبُعُ طُرَائِقٌ ا

او خامخا په تحقیق پیدا کړی دی مونږ یاس په سر د تاسی اووه لیاری (۷ آسمانونه).

تفسیر: د «طرائق» معنی د ځینو مفسرینو او لغویینو په نزد «طبقات» ده یعنی د اسمان اوه طبقی مو لاندی باندی جوړی کړی دی فهذا کماقال ﴿ كَیْنَخْتَىاللهُ سَبْمُسَلُوْتِطِبَاقًا ﴾ (د نوح ۱۵آیت (۱) رکوع (۲۹ جزء) او ځینی د «طرائق» معنی لیاری آخلی یعنی اوه لیاری مو جوړی کړی دی چه د پرښتو د تللو او راتللو معبری دی ځینی معاصر مصنفین له ﴿ سَبْمُكُلِّآتٌ ﴾ څخه د اوو سیاراتو مدارات مرادوی والله اعلم.

#### وَيَا كُنَاعَنِ الْخَلْقِ عَفِلِينَ ٩

او نه يو مونږ له (ګردو (ټولو) احوالاتو د) مخلوقاتو (خپلو څخه) غافله بی خبره

تفسیر: یعنی هر څیز مو په پوره انتظام او محکموالی او خبرداری سره جوړ کړی دی او د ده د حفاظت او بقاء له طریقو څخه مونډ پوره باخبره یو په سمایه ؤ اجرامو او سفلیه ؤ مخلوقاتو کښی کوم یو داسی څیز نه دی چه ځمونډ د علم او قدرت له احاطی څخه خارج وی که نه دغه ګرد (ټول) نظم ترتیب او تنسیق سره ګدوډ او خراب تراب کیډی.

﴿ يَعْلُوْ نَا يَكُونِي الْأَرْضِ وَمَا غَرْجُومُهُمَّا وَمَا يَثْرِلُ مِنَ التَّمَالُّو وَمَا يَعْرُجُونِهَا ﴾ الآية - جزء ٢٧

د الحديد } آيت (١) ركوع .

### وَاَنْزَلْنَامِنَ التَمَا ءِمَاءً بِقَدَرِ فَاسَكَتْهُ فِي الْرَضِ وَإِنَّا عَلَى دَوَالْنَاعَلَى وَالْنَاعَلَ ذَهَابِ بِهِ لَقْدِرُونَ ٥٠٠٠

او نازلی کړی دی مونږ له (طرفه د) آسمانه اوبه په اندازه (کفاف د خیر او صلاح د خلقو) نو ومو درولی دغه (اوبه) په ځمکه کښی او بیشکه مونږ په بیولو ورکولو د دی (اوبو) هرومرو (خامخا) قادر یو (لکه چه قادر یو په نازلولو ئی هم).

تفسیر: یعنی راښکته کړی دی مونږ له لوری د آسمانه اوبه په هغه میچ چه د مخلوقاتو ښیګنه (فایده) پکښی وینو) نه دغومره زیاتی چه بی وقته او بی موقعه تباه او توی لاړی شی او نه دومره لږی مو درکړی چه ستاسی ضروریاتو ته کفایت ونه کړی.

﴿ فَأَسُكُنّهُ ﴾ الآية \_ پس ومو درولى حصارى كړى مونږ دغه اوبه په ځمكه كښى الخ) يعنى ځمكه د باران اوبه پخپل منځ كښى ځبيښى او جذب كوى ئى چه بيا مونږ دغه اوبه ترى د كاريزو كوهيو او برمو او نورو په وسيله راوباسو او ترى استفاده كوو يا پخپله دغه اوبه د چينو او زيمونو ځمكو په وسيله بهيږى (يا ئى دروو د ځمكى په سر هم په تالابونو ډنډونو او نورو ظرفو كښى).

و وَإِنَّا عَلَىٰ وَهُوْ اللَّهِ الْوَرُوْنَ ﴾ او بیشکه مونډ په بیولو ورکولو د دی اوبو هرومرو (خامخا) قادر یو لکه چه قادر یو په نازلولو ئی هم) یعنی که باران درباندی ونه واروو نو څوک به ئی درباندی اوروی؟ او که ئی در باندی اوروو خو د شرب ارواء او د استفادی وسائل او وسائط در خخه واخلو او تاسی ته داسی قوت او قدرت در نه کړو چه تری ګټور (فائده مند) شئ (مثلاً دومره ئی ژوری بوځو چه تاسو ئی ونه شئ ایستلی یا ئی ژر تر ژره وچی او بیا ئی په هوا کښی ګډی کړو یا ئی تروی او سخا کړو دغه کارونه او نوری ګردی (تولی) چاری ځمونډ له قدرته یوره دی نو ستاسی له لاسونو څخه څه یوره دی او څه به کولی شئ؟.

### ڡؘۜٲڹؿٵٛ۫ڬٵڴؙۄ۫ڔ؋۪ۘۻٙڹٝؾٟڡؚؚٞڹؖۼۣؽڸٷٙٲۼڹٵۑؚٛڷڴۄ۫ڣؚۿٵڣؘٳڮۿؙػؿٝؽٷ۠ۊؖڣؚ۬ۿٵؾؙ۠ٲػ۠ڵۅٝؽ<sup>ڽ</sup>

پس پیدا کړی دی مونږ تاسی ته په دی (اوبو) سره باغونه رنګارنګ له خرماګانو او (له) انګورو چه شته تاسی ته په دی (باغونو) کښی میوی ډیری او له دغو (باغونو) څخه خورئ تاسی (میوی)

تفسير: يعنى په هغو د پسرلى او بهار د ليدلو څخه خوشاليږئ او د هغو د حاصلاتو څخه ځينو د تفکه په ډول (طريقه) او ځينى د غذا په صورت استعمالوئ!.

### ۅؘۺۜڿۘڗةؙ تَغْرُجُ مِنْ طُوْرِسِيْنَآ ءَتَبُّتُ بِاللَّهُ هِن وَصِبْغِ لِٱلْاكِلِيُنَ<sup>©</sup>

او (بل پیدا مو کړه هغه) ونه چه وځی له (غره د) طور سینا څخه چه زرغونیږی له غوړو سره او له انګولی (سالن) سره دپاره د خوړونکیو.

تفسیر: یعنی د خوونی (زیتون) ونه چه تری تیل ووځی چه د مښلو او نورو په مصرف رسیږی او دیر زیات خلق ئی د کتغ (سالن) په شان استعمالوی ـ د خوونی ذکر ئی په خصوصیت سره وفرمایه ځکه چه د هغه فوائد زیات دی او د یوه مخصوص فضل او شرف حیثیت لری. ځکه د «التین» په سورت کښی پری قسم هم یاد شوی دی د طور غره په لوری نسبت کول هم د هم دغی (خوونی) زیتون د فضیلت او برکت ښکارولو لپاره دی ځکه چه په هغه وقت کښی به هلته دغی خوونی ونی ډیری زیاتی وی.

### وَ إِنَّ لَكُوُفِ الْاَنْعَامِ لَعِبْرَةً ثُنُيقِيَكُو مِّمَّافِ بُطُونِهَا وَلَكُوُفِهَا مَنَافِعُ كَثِيرَةٌ ثُومِنْهَا تَأَكُلُونَ شَ

او بیشکه چه تاسی ته په څاروو کښی خامخا عبرت دی چه څښوؤ مونږ تاسی ته له هغو پیو نه چه په ګیډو د دوی کښی دی او شته تاسی ته په دغو (څاروو کښی) منافع (ګټی فائدی) ډیری او له دوی (د ځینو اجزاؤ څخه خورئ تاسی (شودی غوښی او نور)

تفسیر: د نباتاتو (ترکودی) څخه وروسته د حیواناتو (ساکښانو) ذکر دی یعنی د حیواناتو شودی مونږ په خپل قدرت سره پر تاسی څښوو او ډیری زیاتی فائدی مو د تاسی لپاره د دغو حیواناتو په وجود کښی ایښی دی تر دی چه د ځینو حیواناتو د غوښو خوراک مو هم پر تاسی حلال کړی دی .

#### وَعَلِيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ ثُعُلُونَ<sup>©</sup>

او پر دغو (څاروو) او پر بیړیو باندی بارولی شئ تاسی (په بر او بحر کښي).

تفسیر: یعنی په وچه کښی د حیواناتو (او نورو نقلیهؤ وسائلو) په وسیله او په اوبو کښی د بیریو کشیو (او جهازونو او نورو نقلیهؤ وسائطو) په واسطه (او هم داسی په هوا او نورو کښی) نقل او حرکت کوئ او له یوه لری ځایه بل لری ځای ته درومئ! او ډیر درانه درانه شیان او سامان مو پری باروئ د کشتئ په مناسبت وروسته د نوح علیه السلام قصه هم ذکر فرمائی چه په شان الله تعالیٰ پری بیړی جوړه کړه چه د عظیم طوفان په وقت کښی د مؤمنینو د نجات ذریعه وګرځیده، بیا د نوح علیه السلام په مناسبت د ځینو نورو انبیاؤ واقعات هم ذکر فرمائی سناسی د دغو قصصو په بیان کښی دغه طرف ته هم اشاره وی لکه چه په پاس آیات کښی سناسی د جسمانی ضروریاتو د انتظام مذکور ؤ هم داسی پاک رحمٰن ستاسی د روحانی حوائجو او ضروریاتو سر انجامولو دپاره د دنیا له ابتدا څخه د وحی او رسالت سلسله هم قائمه فرمایلی ده یا داسی ووایئ چه پاس د قدرت د دلائلو او نښو د بیان فرمایلو څخه د توحید په لوری متوجه کول مقصود ؤ، نو د هغه د تکمیل دپاره ئی دلته د نبوت سلسله شروع کړه چه په ضمن کښی د انبیاؤ علیهم السلام او د هغه د متبعینو د ښو انجامونو او د مکذبینو او معاندینو د بدو انجامونو و د مکذبینو او معاندینو د بدو انجامونو و د مکذبینو او معاندینو د بدو انجامونو و تذکره ده څو مو ښه په زړه کښی ځای ونیسی.

وَلَقَكُ ٱرَسُكُنَا نُوْحًا إلى قَوْمِهِ فَقَالَ يَقَوْمِ اعْبُدُوا الله مَالكُوُ مِّنَ الهِ غَيْرُةُ أَفَلَاتَتَقُونَ فَقَالَ الْمَكُوُ الَّذِيرَ كَاللَّهُ وَامِنَ قَوْمِهِ مَاهِنَ الآلِمِتُ رُقِّمُنُكُو يُرِيكُ أَنَّ يَتَفَضَّلَ عَلَيْكُو وَلُوسًاءَ اللهُ لَانْزَلَ مَلَيْكَةً عَمَّا سَمِعْنَا بِهِذَا فِي آبَا إِنَا الْأَوَّ لِأَيْ

او خامخا په تحقیق لیږلی ؤ مونږ نوح قوم خپل ته نو وویل (نوح) ای قومه ځما عبادت کوئ تاسی (یواځی) د الله نشته تاسی ته بل هیڅ معبود غیر له دغه (الله) آیا پس نه ویریږئ تاسی (له عذابه د الله) پس وویل هغو مشرانو چه کافران شوی وو له قومه د دغه (نوح خپلو اتباعو ته) چه نه دی دا نوح مگر

قدافلح(١٨) المؤمنون(٢٣)

یو انسان دی په شان ستاسی اراده لری د دی خبری چه مشر شی پر تاسی باندی او که اراده وفرمائی الله (د لیږلو د رسول انسانانو ته نو) خامخا لیږلی به ئی وی پرښتی (نه انسانان) نه دی اوریدلی مونږ دا (چه رسول بنی آدم وی یا توحید) یه هغو پلرونو ځمونږ کښی چه پخوا وو

تفسیر: یعنی په ده کښی څه فرق شته چه دی رسول شی او تاسی نه شئ؟. دی غواړی چه مشرتوب ځان ته حاصل کړی نو ځکه دغه پلمه (تدبیر) او چل ئی جوړ کړی دی. که نه که الله تعالیٰ رسول لیږه نو بل سړی پری دریدلی ؤ چه هم دا ئی رالیږلی دی ـ او پرښته به ئی نه وی رالیږلی. مونږ داسی عجیبه خبره له سره نه ده اوریدلی چه یو ځمونږ په شان سړی او معمولی انسان د الله تعالیٰ رسول شی او نورو ګردو (تولو) معبودانو ته بد ووائی او له منځه ئی ورک کړی او داسی دعوت او بلنه وکړی چه تاسی یواځی د احد او واحد الله تعالیٰ عبادت وکړئ! او بل هیڅوک مه منځ! (دغه د نوح علیه السلام د زمانی د کفارو وینا ده).

### إِنْ هُوَ اِلْارَجُلُّ لِهِ جِنَّةُ فَتَرَيَّصُوابِهِ حَتَّى حِيْنِ

نه دی (دا نوح) مگر یو داسی سری دی چه په ده پوری نښتی دی لیونتوب سودا پس انتظار کوئ تاسی ده ته تر یوه وقته پوری (چه جوړ شی یا مړ شی)

تفسیر: دغه د نوح علیه السلام د زمانی د کفارو وینا ده چه معلومیږی چه د دی غریب دماغ خراب او فکر ئی له کاره وتلی دی که نه د گرد (تول) قوم په خلاف او خپلو پلرونو او نیکونو له اصوله مخالف داسی خبری به ئی ولی له خولی ایستلی چه هیڅوک پری یقین او باور نشی کولی! آیا که دا کار شکاره لیونتوب نه دی نو څه دی؟ شه خو دا ده چه تاسی څو ورځی صبر وکړئ! او انتظار وکړئ! گوندی څه مدت وروسته دی په سد او په هوش راشی ـ او د جنون او د سودا د دغی دوری څخه افاقه ومومی او جوړ شی ـ یا دی پخپلو هم دغو ویلو ویلو کښی مړ شی او سا ئی وخیژی او دغه قصه پای (آخر) ته ورسیږی (العیاذ بالله)

#### قَالَ رَبِّانُصُرُنِ بِمَاكُنُّ بُوْنِ<sup>©</sup>

وویل (نوح) ای ربه ځما مدد وکړه له ماسره په سبب د دی چه تکذیب ئی وکړ ځما.

تفسیر: یعنی کله چه د نوح علیه السلام کرد (تول) زیار (محنت) او کوښښ بیکاره ثابت شو

- او د نهه نیمو سوو کلونو گرد (ټول) زیار (محنت) او زحمت ئی ورته بی ثمره او بی نتیجی څرگند شو. او موفق نه شو چه دغه کفار د ضلالت له لیاری څخه چپ او د هدایت پر سمه لیاره ئی ور روان کړی نو د الله تعالیٰ په دربار کښی ئی عرض او فریاد وکړ چه یاالله! اوس د دغو اشقیاؤ په مقابل کښی ځما امداد وفرمایه ځکه چه ظاهراً دغه خلق ځما د تکذیب څخه مخ گرځوونکی نه دی او د نورو خپلو راتلونکو نسلونو او اولادونو افکار او عقائد هم خرابوونکی دی.

### فَاوَحَيْنَا اللَّهُ اَن اصَنعِ الْفُلُكَ بِاَعَيْنِنا وَوَحْيِنَا فَاذَاجَاءَا مُرُنَا وَفَارَالتَّنُورُ فَاسُلْكَ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَكِيْنِ وَاهْلَكَ اللَّامَنُ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ مِنْهُ حُوْوَلا تُخَاطِبْنِي فِي الَّذِيْنَ ظَلَمُوْ الْأَنْهُمُ مُّغْرَقُوْنَ ﴿

پس وحی وکړه مونږ دغه (نوح) ته داسی چه اوس جوړه کړه یوه بیړی په لیدلو (ساتلو) ځمونږ او په وحی (امر او ښودنی) ځمونږ یس کله چه راغی امر (حکم) ځمونږ (یر نزول د عذاب سره) او راوختیده (په اوبو) تنور پس ورننباسه (سواره کړه) په دی بیړی کښی له هره قسمه جوړه جوړه دوه دوه (نر او ښځه) او اهل (بیت) خپل (یا مؤمنان) مګر مه ننه باسه هغه څوک چه پومبی شوی ده په ده خبره (د عذاب) له دوی نه او مه کوه خبری له ما سره په باب د هغو کسانو کښی چه ظلم ئی کړی دی (په نفسونو خپلو باندی چه) بیشکه دوی غرق کول شی.

تفسیر: دغه قصه پخوا له دی نه د «هود» په سورت او نورو ځایونو کښی تیره شوی ده هلته دی د دغو الفاظو تفسیر ولوست شی.

یعنی کفار اگر که ستا له کورنئ محخه هم وی له خپله ځانه سره ئی مه سوروه! ځکه چه د الله تعالیٰ له درباره د عذاب قطعی حکم صادر شوی دی او د دغی فیصلی اجراء او انفاذ یو حتمی او ضروری کار دی. اوس له ظالمانو څخه د هیڅ یوه د نجات او خلاصی دپاره هیڅ یوه سعی او کوښن مه کوه!

### فَإِذَ السُّتَوَيَّتَ أَنْتَ وَمِنُ مِّعَكَ عَلَى الْفُلُكِ فَقُلِ الْحُمَّدُ لِلَّهِ الْخَمَدُ لِلَّهِ النَّامِ الْعَمَدُ الْقُلِيدِينَ © الَّذِي فَعَلَامِنَ الْقَوْمِ الظَّلِيدِينَ ©

نو کله چه برابر شوی وختلی (ای نوحه) ته او هغه (مؤمنان) چه له تا سره دی پر بیری باندی نو ووایه چه ټول حمد ثناء ده خاص هغه الله ته چه خلاص ئی کړو مونږ له قومه ظالمانو (مشرکانو) څخه.

تفسير: يعنى الله تعالىٰ موندٍ له دوى ځنى بيل كړو او له عذابه څخه ئى مأمون او مصئون وساتلو.

### وَقُلْ رَّبِّ اَنْزِلْنِي مُنْزَلًا مُّبْرِكًا وَانْتَ خَيْرُ الْمُنْزِ لِيْنَ<sup>®</sup>

ووایه (ای نوح په وقت د کوزیدو د تا له بیړی نه) ای ربه ځما کوز کړه ما په یو داسی ځای کښی چه مبارک برکتناک وی حال دا چه ته خیر (ډیر غوره) له ټولو کوزونکیو څخه ئی.

تفسیر: یعنی په بیری کښی ښه د هوسائی (آسانئ) او آرام ځای راکړه! او په کوم ځای کښی چه مو له بیړی څخه ښکته کوی هلته هم څه ربړ (زحمت) او تکلیف راپیښ نشی! او په هر ډول (طریقه) او په هر ځای کښی دی ستا برکت او رحمت ځما له حاله سره مل وی!

#### اِنَّ فِيُ ذَٰلِكَ لَالْيَتِ وَإِنْ كُنَّالَكُمُتَلِينَ ٩

بیشکه په دغه (قصه د نوح) کښی خامخا دلائل (د عبرت او قدرت ځمونږ) دی او بیشکه یو مونږ خامخا ازمویښت کوونکی (د بندګانو).

تفسیو: چه کوم یو د دغو د اوریدلو څخه عبرت او نصیحت حاصلوی؟ او کوم یو ئی نه حاصلوی ﴿ وَلَقَنْ تُرَّمُونَ مُثَرِّرٍ ﴾ (د القمر (۱) رکوع (۱۵) آیة (۲۷) جزء).

### ثُقَّانَشَأْنَامِنَ بَعُدِهِمُ قُرُنَا اخْرِيْنَ فَالْرَسَلَنَا فِيهُمُ رَسُولًا مِّنُهُمُ آنِ اعْبُدُوا اللهَ مَالكُمُ مِّنَ الدِغَيْرُةُ أَفَلاَ تَتَقُونَ فَوَاللهِ عَلَيْهُ أَفَلاَ تَتَقُونَ فَوَقَالَ الْمَكَرُمُنَ قُومِهِ الّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِلِقَا إِلْلِقَا إِلْلاَخِرَةِ وَالْتَرَفَّنُهُمُ الْمَكَرُمِنَ قُومِهِ الّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِلِقَا إِللَّهِ اللَّخِرَةِ وَالتَّرَفُنُهُمُ

### فِ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا فَالْهِ فَالْلِا بَشَرُّتِ ثِنُكُمْ فِي أَكُلُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَثْرُبُ مِمَّا تَشُرُبُونَ ﴿

بیا پیدا کر مونږ پس له (هلاکه د) قومه د دغه نوح) یو اهل د زمانی نور (عادیان یا ثمودیان) پس ولیږه مونږ په هغو کښی یو رسول (هود یا صالح) له دوی څخه (وویل مونږ په ژبه د هغه رسول دوی ته داسی) چه عبادت کوئ تاسی (یواځی) د الله نشته تاسی ته بل هیڅ برحق معبود بی له الله آیا پس نه ویریږئ تاسی (له عذابه د الله). او وویل مشرانو له قومه د دغه (نبی) څخه هغه کسان چه کافران شوی وو او نسبت د دروغو ئی کړی وو ملاقات د آخرت ته او نعمتونه ورکړی ؤ مونږ دوی ته په دغه ژوندون لږ خسیس کښی نه دی دا (نبی) مگر یو بشر سړی دی په مثل د تاسی چه خوری له هغه (څیزه) چه خورئ ئی تاسی له هغه نه او څښی له هغه نه او

تفسیر: یعنی عادیان یا ثمودیان پر دی خبری باندی نه وو معتقد چه وروسته له مرګه به یوه ورځ د پاک الله سره مخامخ کیدونکی یو ۔ او داسی به ئی ګڼل چه فقط هم دغه د دنیا ژوندون او د هغی عیش او آرام ځمونډ په برخه کښی دی ۔ او پرته (علاوه) د معاش د معاد هیڅ فکر به له هغوی سره نه ؤ ۔ ګواکی دنیوی عیش او عشرت د هغوی د نیالی (تولایی) او برستنی په شان ګرځیدلی ؤ نو ځکه د خپلو رسولانو د تبلیغ او ارشاد په مقابل کښی به ئی داسی چتی (بیکاره) خبری کولی چه نه دی دغه ویونکی مگر یو سړی دی په مثل د نورو چه خوری له هغه غیزه چه خورئ تاسی له هغه نه یو او غښی له هغه غیزه چه خښځ ئی تاسی له هغه نه یعنی په ظاهر کښی هیڅ یو داسی امتیاز او خبره په ده کښی نشته چه تاسو ئی نه لرئ.

### وَلَيِنَ ٱطَعْتُو بَثَرًا مِّثَكَاكُو إِنَّاكُو إِنَّا لَا لَا لَا لَا لَا اللهِ وَنَ شَ

او (قسم دی) خامخا که فرمان یوړو تاسی د یوه انسان په شان خپل بیشکه چه تاسی په هغه وقت کښی خامخا له زیانکارانو څخه یئ.

تفسیر: یعنی له دی نه به لویه خرابی او ذلت څه وی چه د خپل ځان په شان د یوه بل معمولی

انسان سری تابع ـ خادم او مطیع شئ او خامخا هغه خپل متبوع، مخدوم او مطاع وګرځوئ!.

### ٱڽڮؚۮؙڬ۠ۄٛٳؘؾؖڮؙۏٳۮؘٳڡؚؾؙٛۅٛٷؙؽؙؿؙۄؗڗؙٳڹٳۊۜۼڟٵٵؙڰڰۄؙ ڰؙۏٛػؚٷڹۜٛڟۿؽؠٵؾؘۿؽؠٵؿٳڸٮٵؿؙۏٛۼۮۏڹۜٛ

آیا وعده کوی له تاسی سره (او ویروی مو دغه هود یا صالح په دی (چه بیشکه تاسی کله چه مره شئ او شئ خاوری او هدوکی نو بیشکه چه تاسی به راایستل کیږئ (له محمکی په بعث سره) ډیر لری دی ډیر لری دی (چیری کیدی شی) هغه څیز چه تاسی سره ئی وعده کولی شی.

تفسیر: دغه هم د کفارو وینا ده یعنی شومره له عقل شخه بعیده خبره وائی چه د وراسته هدوکی هغه بشرکی چه له خاورو سره بیخی ګدود شوی دی بیا له قبرونو شخه د انسانانو په شکل ژوندی راپاشولی کیږی. نو سه تاسی (ای کفارو!) پخپله فکر وکړئ چه په داسی چتی (بیکاره) او مهملو خبرو باندی شوک باور کولی شی چه له عقله او صحت شخه لری وی؟.

### إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَانَهُونُ وَغَيْاوَمَا نَعَنُ بِمَبْعُوثِينَ ۗ

نه دی دا ژوندون مگر هم دا ژوندون ځمونږ د دنیا چه مرو او ژوندی کیږو او نه یو مونږ بیا ژوندی پورته کړی شوی وروسته له مرګه

تفسیر: یعنی (دغه کفار وائی) چبری دی آخرت او چیری دی حساب او کتاب په څه چه مونږ پوهیږو خو هم دغه د دنیا موجوده سلسله ده چه مونږ ئی ګورو او هغه هم دا یو ژوندی کیدل او یو مړه کیدل چه د ګردو (ټولو) تر سترګو لاندی جریان لری یو ځیږی (پیدا کیږی) او بل مری او زیات له دی نه بل هیڅ شی نشته.

### إِنْ هُوَ اِلْاَرَجُلُ لِفُتَرَى عَلَى اللّهِ كَذِبًّا قَمَا نَحَنُ لَهُ بِمُؤْمِنِينَ ۞

نه دی دغه (هود یا صالح) مگر یو سړی چه تړلی ئی دی پر الله دروغ او نه یو مونږ ده ته ایمان راوړونکی. تفسیر: یعنی کفار وائی د دغه سری دغه وینا چه زه د الله نبی یم او الله مړی بیا له سره ژوندی کوی ثواب او عقاب جزاء او سزا ورکوی ـ دغه دواړه دعاوی داسی دی چه هغه مونږ له سره نه شو منلی نو خامخا داسی جگړی نښلولو او د سر درد پیدا کولو ته څه حاجت پاتی دی؟ او له هغه څخه څه فائده عائده کیږی؟ نو بالاخر پیغمبر د کفارو د داسی خبرو اترو څخه سخت متأثر شو او له هغه منکرانو څخه بیهیلی او ناامیده شو، او داسی دعا ئی وکړه

### قَالَ رَبِّ انْصُرُ نِي بِمَاكَذُ بُونِ ۖ قَالَ عَمَّا قَلِيْلِ لَيْصُبِحُنَّ لَا مِنْ فَيَ

وویل (هود یا صالح) ای ربه ځما مدد وکړه له ما سره په سبب د دی چه دروغجن ئی وبللم زه (او ځما رسالت ئی ونه مانه) نو وفرمایل (الله هود یا صالح ته چه) پس له لږ مدت خامخا وبه ګرځی (دغه عادیان یا ثمودیان) پښیمانه (په دغه کفر او تکذیب خپل)،

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ عذاب ورتلونکی دی چه وروسته له هغه به افسوس او ارمان کول هیڅ د دوی په درد نه خوری او نه به څه نفع وررسوی.

#### فَأَخَنَ تُهُمُ الصَّيْحَةُ بِالْحَقِّ

پس ونیول دوی چغی د هلاک په حق (او عدل) سره

تفسیر: له دی نه په ښکاره ډول (طریقه) دغه مترشح کیږی چه دغه قصه د «ثمود» وه چه د هغه امت په سخت غږ سره مړ شوی دی او پر «عاد» سخت باد آلوتی ؤ. او چا ویلی دی چه دغه قصه د عادیانو ده چه د اعراف په سورت او په هود او په شعراء کښی په قصی د نوح پسی هم دغه ذکر دی نو بناء پر دغه هر بیخ کن عذاب ته «صیحه» وایه شی. نو ځکه دلته هم صیحه ذکر شوه.

### فَجَعَلَنْهُمْ غُثَاءً فَبُعُمَّ اللَّقَوْمِ الظَّلِمِينَ ۞

پس (هلاک شول نو) وګرځول مونږ دوی شاوړی (خس خاشاک د سیلاب) پس لری والی دی قوم ظالمانو ته (له رحمته د الله).

تفسير: يعنى لكه چه سيلاب (خيان) خس او خاشاك له خيله ځانه سره وړى هم داسى د الله

تعالیٰ عذاب به سیلاب کښی دوی هم وبهیدل او لاهو شول.

#### 'ثَمَّااَنْشَأْنَامِنَ بَعُدِهِمُ قُرُونَا اخْرِيْنَ ﴿ مَاتَسُنِتُ مِنُ أُمَّةٍ إَجَلَهَا وَمَايَسُتَا خُرُونَ۞

بیا پیدا کړ مونږ وروسته له هغو (ثمودیانو یا عادیانو) اهل د زمانو نور (لکه قوم د لوط او شعیب). نشی ډومبی کیدی هیڅ قوم له وعدی مقرری خپلی او نه وروستی پاتی کیدی شی تری.

تفسیر: یعنی هر قوم چه د خپلو انبیاؤ تکنیب و کړی کرد (ټول) په همغو خپلو مقرره ؤ وعدو سره هلاک کیږی، هر میعاد او هره نیټه چه د هر قوم دپاره مقرره شوی ده هغه د یوی شیبی (دقیقی) له مخی هم نه وړاندی او نه وروسته کیږی.

### تُقَرَّالُسُلْنَا لِسُلَنَاتَ لَوَ لَكُمَاجَاءَ أُمَّةً لِّسُولِهَا كَنَّ بُولُا فَالْتَعَنَا بَعْضَهُمُ لَعَل بَعْضًا قَجَعَلْنَهُمُ إَحَادِيثَ فَبُعْدًا الِقَوْمِ لِا يُؤْمِنُونَ ۞

بیا ولیږل مونږ رسولان خپل حال دا چه یو په بل پسی پیوست ؤ هر کله چه رابه غی کوم امت ته رسول د دوی نو دروغجن به ئی وباله دی پس پرله پسی به کړل مونږ ځینی د دوی په ځینو نورو (په هلاکولو کښی) او وګرځول مونږ دوی تشی قصی (د تعجب په عالم کښی)، پس لری والی دی (د الله له رحمته) هغه قوم ته چه نه راوړی ایمان (په مؤمن به شیانو باندی).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د رسولانو قطار (لیر) او سلسله و ترله او یو په بل پسی ئی نبی ورلیږه ـ او د مکنبینو هم د یوه پسی د بل تباه فناء او بربادیدل جاری ؤ ـ له یوه جانبه د انبیاؤ بعثت او له بل جانب د منکرینو د اهلاک لمبرونه به سره لگیدل ـ لکه چه په هم دغه سلسله کښی ډیر اقوام سره تباه شول چه د هغوی څخه ماسواء د حیرت او عبرت ډکی قصی او افسانی بل هیڅ شی نه دی پاتی ـ او نن د هغوی داستانونه یواځی د پند نصیحت او عبرت دپاره ویلی او آورولی کیږی.

(تتری) اصلاً (وتری) وه چه (یا) ئی د تانیث ده او (واو) ئی لکه (تراث) په (تاء) سره مبدل

شو چه له (وتر) څخه ماخوذ دی او مقابل د جفت دی یعنی یو یو.

## ثُمَّرَ آرسُلُنَامُولِي وَآخَاهُ هُمُ وَنَ هُ بِالْتِنَاوَسُلُظِنِ مُبِينِ ﴿ اللَّهِ وَالْحَالَ وَاللَّهِ اللَّ

بیا ولیږه مونږ موسیٰ او ورور د ده هارون په دلائلو (د قدرت او هغو معجزو) خپلو سره او په برهان دلیل سند ښکاره سره. طرف د فرعون او قوم د ده (فرعونیانو) ته پس کبر سرکشی ئی وکړه (له ایمانه) حال دا چه ؤ دوی قوم متکبر (سرکش پر خلاف د موسیٰ)

تفسیر: نو ځکه د الله تعالیٰ پیغام ئی په خاطر کښی رانه ووړ چه د کبر او غرور نشی د دوی دماغونه بیخی خراب او مختل کړی ؤ.

### فَتَالُوْ آنُونُمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقُومُهُمَ الْنَا عٰبِدُونَ ٥

پس وویل (قبطیانو) آیا پس ایمان راوړو مونږ پر دوو سړیو په مثل شان ځمونږ حال دا چه قوم د دوی (سبطیان) مونږ ته خادمان (مریان) دی.

تفسیر: یعنی د موسیٰ علیه السلام او هارون علیه السلام قوم بنی اسرآئیل خو محموند مربیتوب او مزدوری کوی نو د دوی له منځه موند د دغو دوؤ سریو سیادت او مشرتوب شرنگه منلی شو؟

### قُلَّذَ بُوْهُمَا فَكَانُوْامِنَ الْمُهْلَكِيْنَ @وَلَقَدُ اتَيْنَامُوسَى ٱلْكِتْبَ لَعَكَامُمُ يَهْتَدُونَ ®

پس دروغجن وبلل دغو (موسیٰ او هارون لره قبطیانو) پس شول (قبطیان) له هلاک کړیو شویو (په غرق سره) او خامخا په تحقیق ورکړی ؤ مونډ موسیٰ ته کتاب (د توریت) ښائی چه دغه (بنی اسرائیل) سمه صافه لیاره ومومی (په دی توریت سره).

قدافلح(١٨) المؤمنون(٢٣)

تفسیر: یعنی د فرعون له اهلاک څخه وروسته مونږ بنی|سرآئیلو ته توریت شریف مرحمت کړه څو خلق پر هغه تګ او عمل وکړی او تر جنت او د اللٰی د رضاء تر منزل پوری ورسیدی شی.

### وَجَعَلْنَاابُنَ مَرْيَحَوَاٰمَنَهُ اليَّهُ وَّاوَيْنَهُمَاۤ الى رَبُوقِ ذَاتِ قَرَارٍ وَّمَعِيْنِ ٥٠

او ګرځولی وه مونږ (قصه د) ځوی د مریمی او د مور د ده (مریمی) (یو لوی) دلیل (د قدرت) او مونږ ځای ورکړی راوستی ؤ دوی هسکی (اوچتی) ځمکی ته چه خاونده د قرار ده (چه اوسیدونکی ئی په ارام دی) او خاونده د اوبو پاکو صافو بهیدونکو ده.

تفسیر: یعنی دغه د الهیه و قدرتونو له دلائلو او نښو څخه دی چه یواځی د مور له ګیډی ئی بی له پلاره حضرت عیسیٰ علیه السلام پیدا کړی دی لکه چه په « آل عمران» او د «مریم» په سورت کښی د دی تقریر لیکلی شوی دی.

(«ربوة» هسكى (اوچتى) ځمكى ته وايه شى چه بيت المقدس يا دمشق يا مصر ؤ او پخپلو نورو شاؤ خوا ځمكو باندى لوړه ده) ښائى دا هم هغه هسكه (وچته) ځمكه يا غونډى وى چه د لنګون په وقت كښى هلته حضرت بى بى مريمى رضى الله تعالىٰ عنها تشريف درلود (لرلو). لكه چه د «مريم» د سورت دغه آيات پرى دلالت كوى ﴿ فَنَادْنهَا مِنْ تَمُتِهَا ٱلْاَنَّعُزُهَا قَدُجُمَلَ رَبُّكِ تَعَيَّكِ سَرِيًا وَمُرْتِى اَلْيَكِي بِحِدْهِ النَّخُلَةِ تُنْقِطْ مَلَيْكِ رُطِبًا عَرْبِيًا ﴾ چه دغه ځاى

هسک (اوچت) ؤ او تری لاندی چینه یا ویاله بهیده ـ او د خرما ونه هغه ته نژدی وه (کذافسره ابن کثیر رحمه الله) لیکن نور مفسرین داسی لیکی چه دغه د حضرت مسیح د هلکتوب د وقت معامله ده «هیرودس» نامی یوه ظالم باچا له نجومیانو څخه آوریدلی ؤ چه حضرت عیسیٰ علیه السلام به مشر او سردار کیږی نو دغه باچا په هم هغه هلکتوب کښی له ده سره دښمن شوی ؤ ـ او غوښت ئی چه په کومه پلمه (تدبیر) سره ئی ووژنی حضرت بیږی مریم رضی الله تعالیٰ عنها په ربانی الهام سره ماموره شوه چه دی له خپله ځانه سره (مصر) ته بوځی ـ او د هغه ظالم باچا د مر کیدلو څخه وروسته بیرته شام ته راغله لکه چه د «متی» په انجیل کښی دغه واقعه مذکوره ده او د مصر هسکتوب (اوچتوالی) د نیل د سیند په اعتبار دی که نه ډوبیده به او «ماء معین» د نیل اوبه دی لکه چه پاس مو ولیکل ځینی له «ربوة» څخه چه د هسکی (اوچتی) ځمکی په معنی ده شام یا فلسطین مرادوی او دغه خبره هیڅ بعیده نه ده په هم هغه هسکه (اوچته) ځمکه کښی چه دی ته د ولادت په وقت کښی ځای ورکړی شوی ؤ ـ د دغی خطری او ویری په وقت کښی چه دی ته د ولادت په وقت کښی ځای ورکړی شوی ؤ ـ د دغی خطری او ویری په وقت کښی هم هغلته ورته پناه ورکړی شوی ؤ ـ د دغی خطری او ویری په وقت

قدافلح(١٨) المؤمنون(٢٣)

«ربوة» څخه «کشمیر» نه دی مراد کړی ـ او نه د حضرت مسیح قبر یی په «کشمیر» کښی ښوولی دی. البته د مولنا شبیراحمد العثمانی الهندی د ملک او د زمانی ځینو زائغینو له «ربوة» څخه «کشمیر» مراد کړی دی چه د هغه ثبوت له تاریخی حیثیته نشته او محض کذب او دروغ تړل دی د (خان یار) په محله د (سری نگر) په ښار کښی هغه قبر چه د «یوز آسف» په نامه مشهور دی او د هغه په نسبت د «تاریخ اعظمی» مصنف محض عام افواه نقل کړی دی چه «خلق دغه قبر د کوم نبی قبر ښیی دغه کوم شهزاده ؤ چه له بل ملک څخه دلته راغلی دی» هغه ته د حضرت عیلی علیه السلام قبر ویل په انتهائی درجه بیحیائی او سفاهت دی. داسی اتکلی او له خپله ځان په جوړ کړیو چرتونو (خیالونو) سره د حضرت مسیح علیه السلام حیات باطل درول پرته (علاوه) له خبط او جنونه بل هیڅ شی نه دی که مو د دغه قبر تحقیق مطلوب وی او دغه مو په کار وی چه «یوز آسف» څوک ؤ؟ نو د امرتسری جناب منشی حبیب الله صاحب هغه رساله مطالعه کړئ چه خاص پر هم دغه موضوع په نهایت تحقیق او تدقیق سره لیکلی شوی ده ـ رساله مطالعه کړئ چه خاص پر هم دغه موضوع په نهایت تحقیق او تدقیق سره لیکلی شوی ده ـ الو په هغی کښی ئی د دغه مهمل خیال بوده او تنسته ئی بیخی سره شلولی او په هواء ئی الوڅولی ده . فجزاه الله تعالیٰ عناوعن سائر المسلمین احسن الجزاء!

### يَآيَهُا الرُّسُلُ كُلُوامِنَ الطِّيِّبَتِ وَاعْلُواصَالِكًا ۗ

ای رسولانو خورئ تاسی له طیباتو (پاکیزه ؤ طعامو) څخه او وکړئ تاسی ښه (عملونه)

تفسیر: یعنی د گردو (تولو) انبیاؤ په دین کښی هم دغه یو حکم شته چه حلال خوراک له حلالی لیاری څخه گتی او نیک کارونه کوئ! او ښائی چه په نیکو کارونو کښی گرد (تول) خلق سره مشغول او مصروف اوسی لکه چه گردو (تولو) انبیاؤ په نهایت مضبوطی او استقامت سره د حلال اکل ـ د مقال صدق ـ او د نیکو اعمالو په مواظبت توصیه او خپل امت ته تأکیدات کول. د عظیمالشان قرآن په بل ځای کښی دغسی حکم چه دلته رسولائو ته ورکړی شوی دی عامةالمؤمنین ته ورکړی شوی دی چه د عضرت عیلی علیه السلام له ذکره سره خاص مناسبت لری. له احادیثو څخه معلومیږی چه «د حضرت عیلی علیه السلام له ذکره سره خاص مناسبت لری. له احادیثو څخه معلومیږی چه «د هر چا خوړل، څښل، اغوستل چه له حرامو څخه وی د هغه د دعاء د قبول توقع نه ښائی چه وکړه شی» په ځینو احادیثو کښی دی «هغه غوښه چه د حرامو څخه زرغونه شوی وی د دوزخ اور د هغه زیات حقدار دی.» (العیاذبالله).

### ٳڹٞ٤ؙۑؠٵؾؘڡٛؠڵۏؽۼڸؽۅٛ

#### بیشکه زه پر هغو کارونو چه کوئ ئی تاسی سه عالم خبردار یم.

تفسیر: یعنی حلال خوړونکیو او نیک کار کوونکیو ته ښائی چه داسی عقیده ولری چه الله تعالیٰ د ده له گردو (ټولو) پټو او ښکارهؤ احوالو او افعالو څخه ښه عالم دی او له هغه سره موافق به له هر چا سره معامله کوی. دغه اګر که له رسولانو سره پخپلو زمانو کښی خطاب دی مگر په واقع کښی د دوی امت ته د دغه مطلب اورول مقصود دی.

### وَإِنَّ هٰذِهَ أَمَّتُكُمُ أُمَّةً وَّلِحِدَةً وَّانَارَتُكُمُ فَاتَّقُونِ ﴿فَتَقَطَّعُوۤااَمُرَهُمْ بَيْنَهُمُ زُبُرًا ۗ

او بیشکه دا (سماوی دین چه توحید او نور مؤمن به شیان دی ای رسولانو) دین د تاسی (او د امتیانو د تاسی د تولو) دی په دی حال کښی چه دین یو دی او زه رب د تاسی یم نو وویریډئ له ما. پس پری کړ (امتیانو د دوی) دین خپل په منځ خپل کښی توټی ټوټی

تفسیر: یعنی د اصولو په اعتبار د کردو (تولو) انبیاؤ دین او ملت یو او د کردو (تولو) الله هم یو دی چه د هغه د عصیان څخه تل ویره په کار ده لیکن خلقو په دغه واحد اصل کښی اختلاف وغورځاوه او د دین اصل ئی سره توتی توتی کړ او بیلی بیلی لیاری ئی په کښی جوړی کړی، پخپل سر د آراؤ او اهواؤ په متابعت په سلهاو فرقی او مذاهب جوړ شول انبیاؤ دغه تفریق خلقو ته نه دی ښوولی، د دوی په نزد د ازمنهؤ او امکنهؤ او نور اختلاف صرف فروعی اختلاف ؤ او په اصولالدین کښی کرد (تول) سره بالکلیه متفق ؤ \_ مفسرینو عموماً د دی آیت تقریر هم داسی کړی دی لیکن حضرت شاه صاحب لیکی \_ «د هر نبی په لاس الله تعالیٰ هره هغه خرابی چه په هغه وقت کښی د خلقو په منځ کښی وه اصلاح فرمایلی ده، وروستنیو خلقو داسی وگڼل چه د هغه احکام سره بیل بیل دی، بالاخر ځمونډ د رسول الله صلی الله علیه وسلم په معرفت د دغو گردو (تولو) خرابیو علاج یو ځای ور ووښول شو، گردو (تولو) خرابیو علاج یو ځای ور ووښول شو، گورد (تولو) حقه ادیان سره یو ځای او یو دین شوی دی» او گرد (تول) اقوام تر یوه بیرغ اوس کرد (ټول) حقه ادیان سره یو ځای او یو دین شوی دی» او گرد (ټول) اقوام تر یوه بیرغ

### كُلُّ حِزُبٍ بِمَالَكَ يُهِمُ فَوْحُونَ<sup>©</sup>

چه هر يو حزب ګوند (له دوی نه) په هغه (باطل دين) چه له دوی سره دی

خوشال دی

تفسیر: (پناکی پری وهی) یعنی داسی به ئی گنل چه یواځی هم دغه مونډ پر حق دین یو او ځمونډ هم دغه لیاره سمه او صافه لیاره ده.

عاقل په پوه نازيږی ؤ مجنون په جنون ـ کل حزب بما لديهم فرحون

### فَادُهُمُ فِي عَنْرَتِهِمُ حَتَّى حِيْنٍ ٣

پس پریږده (ای محمده!) دوی په ګمراهی خپلی کښی تر یوه وقته (د مرګه) پوری.

تفسیر: یعنی هغو کسانو چه د انبیاؤ په متفقهؤ هدایاتو کښی ګوندونه (ډلی) جوړ کړل او سره بیلی بیلی فرقی او ملتونه ئی قائم کړل ۔ او هره فرقه یواځی پر هم هغو خپلو عقائدو او خیالاتو د زړه له کومی (منځه) تینګه ولاړه ده او په هیڅ ډول (طریقه) له هغه څخه مخ نه اړوی، اګر که ته ډیر پند او نصیحت هم وفرمائی. نو تاسی په دغه غم کښی خپل ځان زیات مه کړوئ! بلکه دوی ته لږ مهلت ورکړئ! چه دوی د غفلت او جهالت په نشو کښی ډوب او نشه پراته وی څو هغه موعوده ساعت ورسیږی او د دوی سترګی تیغی تیغی پاتی شی ۔ یعنی موت یا د الله تعالیٰ عذاب د دوی پر سرونو او شاو خوا وګرځی.

### ٱڲڞۘڹؙۉؙؽٵۜػؠٵۻؙ۫ڷؙڰؙؙٛؗٛٛؠؙڔ؋ڡؚڹٛ؆ٙٳڮۜۏۜؽڹؙؽڬٛٚ۬ۺؙٵڔڠ ڵۿؙؙؙۮڣؚٳڰ۬ؽۯؾؚ۠ڹڷ؆ڒؿؿؙۼۯ۠ۏؽۜ

آیا گمان کوی دوی د دی چه بیشکه هر هغه خیز چه ورکوو ئی مونږ دوی ته (په دنیا کښی مدد ورسره کوو) په هغه څیز له ماله او (له) ځامنو چه تلوار کوو مونږ دوی ته په خیراتونو (او اکرامو نه ده داسی) بلکه نه پوهیږی دوی (چه دا استدراج او امهال دی)

تفسير: هم دغه د دوى خيال ؤ. لكه چه ويل به ئى. ﴿ وَقَالُواْ حَنَّ الْكُوْآمُوالْاَوْآوَلَادُّ أَوْمَا حَنَّ بِمُعَلَّبِيْنَ ﴾ (د السبا (٤) ركوع (٣٥) آية (٢٢) جزء) يعنى كه مونږ د الله تعالىٰ په نزد مردود او مبغوض وى نو دغه مال او دولت او اولاد او نور ئى ولى مونږ ته په دغه وفرت او كثرت سره راکړی دی؟ یعنی په دی نه پوهیږی چه د مال او اولاد دغه افراط د دوی د فضیلت او کرامت له سببه نه دی بلکه د امهال او استدراج په بناء دی، هغومره مهلت او ډیل چه دوی ته ورکاوه کیږی په هم دغه اندازه د دوی د شقاوت جام تر څنډو (غاړو) پوری ډکیږی.﴿وَالَّذِيْنَ کُذَّبُوْا پَايْتِنَا سَنَسْتَدُرِجُهُمْ مِّنَّ حَيْثُ لَاَيْمُلُنُونَ وَاثْمِلُ لَهُمُّ لِأَنْکَيْرِیْ مَیْتَیْنَ ﴾ جزء ۹ (د الاعراف ۱۸۲-۱۸۳ آیت ۲۳ رکوع)

### إِنَّ ٱلَّذِيْنَ هُمُّ مِّنُ خَشْيَةِ رَبِّهِمُ مُّشْفِقُونَ <sup>فَ</sup>

بیشکه هغه کسان چه دوی له (خوفه د) عذاب د رب خپل ویریدونکی دی تل،

تفسیر: یعنی صادق او خالص مؤمنون سره له ایمانه او احسانه د کفارو او مغرورینو پشان له «مکر الله» څخه مأمون نه دی بلکه تل تر تله د الله تعالیٰ له ویری څخه لم زیږی او ویریږی چه الله تعالیٰ دی نه کړی چه دغه انعامات او احسانات چه پر مونږ په دغه دنیا کښی شوی دی امهال او استدراج وی! د حسن بصری رحمة الله علیه مقوله ده ان الموئمن جمع احسانا و شفقة وان المنافق جمع اساعة وامناً مؤمن نیکی کوی او ویریږی او منافق بدی کوی او له سره ئی فکر خراب نه وی».

### وَالَّذِيْنَ هُوْ بِالْبِ رَبِّهِ مُنْؤُمِنُوْنَ فَ

او هغه کسان چه دوی په آیتونو (د قرآن) د رب خپل ایمان راوړی،

تفسیر: یعنی پر کونیه و او شرعیه و آیتونو دواړو باندی یقین او داسی عقیده لری چه هر شی دلته راد مخه کیږی دلته راد مخه کیږی هغه هم بالکل حق او هر هغه حکم چه راکاوه کیږی هغه من کلالوجوه صواب او معقول دی.

### ۅٙٲڰۮؚؽؙؽؙۿؙؠؙڔؚڒؾؚۿؚۄؙڵؽؿؙڔؚڴۏؽ<sup>۞</sup>

او هغه کسان چه دوی په رب خپل پوری نه شریکوی (بل هیڅ شی).

تفسیر: یعنی پر خالص ایمان او توحید په طریقه د اخلاص سره قائم دی او هر یو عمل په صدق او اخلاص سره اداء کوی د خفی یا جلی شرک یوی شائبی ته د راتللو موقع نه ورکوی.

### وَالَّذِينَ يُؤُتُونَ مَا التَوْاقُ قُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمُ إلى رَبِّهِمُ لَجِعُونَ اللَّهِ مُ

او هغه کسان چه ورکوی هر هغه چه ورکوی (له زکاتونو او خیراتونو) حال دا چه زړونه د دوی ویریدونکی دی (له عدم قبول ځکه چه) بیشکه دوی رب خپل ته ورتلونکی دی،

تفسیر: یعنی څه پوهیږو چه هغه هلته مقبول شو که نه؟ وروسته مو په کار راځی که نه؟ د الله تعالیٰ په لیاره کښی د صرفولو څخه تل د دوی په زړونو کښی دغه ویره او اندیښنه وی او پر خپل عمل باندی نه مغروریږی او سره له نیکی کولو هم ویریږی.

### اُولِيكَ يُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرُاتِ وَهُوْلَكَ السِفُونَ فِي الْخَيْرُاتِ وَهُوْلَكَا السِفُونَ الْ

دغه کسان ډیر تلوار (او رغبت) کوی په نیکیو (طاعاتو) کښی او دوی هغو (نیکیو) ته ړومبی کیدونکی دی (له نورو خلقو نه)

تفسیر: هم په دنیا کښی او هم په آخرت کښی کما قال الله تعالیٰ ﴿ فَاتَٰهُوُاللّٰهُ ثَوَابَالدُّنَیَاوَمُوْنَ ثَوَّابِ الْاَخِرَةِ ﴿ ﴾ (٤ جزء د آلعمران ١٤٨ آیت (١٥) رکوع نو په حقیقت کښی اصلی نیکی په صالحهؤ اعمالو حمیدهؤ اخلاقو او فاضلهؤ ملکاتو کښی وشوه نه په اموالو او اولادو کښی لکه چه د کفارو ګمان ؤ.

### ۅٙڵٲؙڹٛػؚڵڡؙٛۿؘسؙٵٳؖڷٳۅؙۺۼۿٵۅؘڶۮؘؽ۫ٮٚٳڬؿڮؿؙڟؚؿؙۑٳڷڂؚؾۨۏۿؙؗۿؗۯڵؚؽؙڟٛڬٷؽ<sup>®</sup>

او نه کوو تکلیف پر هیڅ نفس مگر په قدر د طاقت د ده او مونږ څخه یو کتاب (لوح محفوظ یا عملنامی) دی چه بیانوی حق رښتیا او پر دوی به هیڅ قسم ظلم ونه کړ شی (په تزئید د عقاب یا تنقیص د ثواب سره).

تفسیر: یعنی هغه اعمال او خصال چه پاس بیان کړی شول کوم داسی مشکل کار نه دی چه د هغه تحمل د انسان له طاقته خارج وی ځمونږ عادت داسی نه دی چه پر خلقو د مالا یطاق شیانو تکلیف وکړو دغه ګردی (ټولی) خبری داسی دی چه که تاسی توجه وکړئ نو پخپله ئی حاصلولی شئ. هغه کسان چه د کاملینو سابقینو درجی ته نشی رسیدلی، دوی دی هم خپل وسعت او همت سره موافق پوره هم هغسی سعی او کوښښ وکړی چه پری مکلف دی. د هر یوه اعمال ځمونږ په نزد د اعمالو په صحائفو کښی درجه په درجه لیکلی موجود دی چه د قیامت په ورځ د ګردو (ټولو) په مخ کښی پرانستلی او کیښودلی کیږی او د هغه سره موافق به دوی ته

جزاء ورکوله کیږی چه په هغه کښی د یوی ذری په اندازه هم ظلم او تیری نه کیږی او نه د چا کومه نیکی ضائع کیږی او نه ئی اجر کم ورکاوه کیږی نه بی وجه او بی قصوره د بل چا بار پری اچولی کیږی.

### بَلُ قُلْوَيُّهُمْ فِي غَمْرَةٍ مِّنَ هٰذَا وَلَهُمُ اعْمَالٌ مِّنْ دُوْنِ ذَالِكُ مُمْ لَهَا عِلْوْنَ @

بلکه زړونه د دغو (کفارو) په غفلت کښی دی له دغه (قرآنه یا د صلحاؤ له اعماله) او شته دوی ته عملونه (ناپاکه او کارونه بیباکه) غیر له دی (شرکه د دوی) چه دوی د هغو عملونو کوونکی دی (نو به پری بیامومی جزاء او هم دوی به داسی په غفلت او معصیت کښی مشغول اوسیږی).

تفسیر: د آخرت له حسابه او کتابه دغه خلق غافل او بی پروا او په دنیوی نورو چارو کښی شاغل او لگیا دی او له سره له هغو څخه نه وزګاریږی چه د آخرت په طرف توجه وکړی یا ئی دا مطلب چه د دوی په زړونو کښی کفر او نفاق ځای نیولی دی او دوی د شک او تردد، غفلت او د جهالت په تورو تیارو موجونو او چپو کښی ډوب شوی دی لویه ګناه خو دغه شوه باقی له دی نه ماسوا و نور ډیر ګناهونه هم شته چه دوی ئی سره ټولوی او د یوی شیبی له مخی هم له هغه څخه نه دی جلا (جدا) شی ځکه هغه بد اعمال چه د دوی په حق کښی د دوی د بد استعداد لامله (له وجی) مقدر شوی دی هغه به هرومرو (خامخا) دوی کوی او خامخا د هغه جزا و به هم مومی.

### حَتَّى إِذَا اَخَنُنَا الْمُتَوَافِيهِ وَبِالْعَنَابِ إِذَا هُمُ يَجُورُونَ الْكَلَّجُورُولَ الْجُعُرُولِ الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالُونَ الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالِكُ الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالُونَ الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالِكُونَا الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالِكُونَا الْمُتَعَالِكُونَ الْمُتَعَالِكُونَ اللَّهُ الْمُتَعَالِكُونَ اللَّهُ الْمُتَعَالِكُونَ اللَّهُ الْمُتَعَالِكُونَ اللَّهُ الْمُتَعَالِكُونَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُتَعَالِكُونَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُتَعَالِكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُتَعَالِكُونَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُتَعَالِكُونَ اللَّهُ الْمُتَعَالِكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الْمُتَعَالِكُونَا اللَّهُ الْمُتَعَالِكُونَا الْمُتَالِكُونَا اللَّهُ الْمُتَعَالِكُونَا اللَّهُ الْمُعَالِكُ اللَّهُ الْمُعَالِكُ اللَّهِ الْمُعْلِكُونَا الْمُتَعَالِكُونَا الْمُتَعِلَّمُ الْمُعَالِكُونَا الْمُعْلِكُ اللَّهِ الْمُعْلِكُ اللَّهِ الْمُعْلِكُونَا الْمُعْلِكُ اللَّهِ الْمُعْلِكِ الْمُعْلِكُ اللَّهُ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكِ اللَّهِ الْمُعْلِكُ اللَّهُ الْمُعْلِكُ اللَّهِ الْمُعْلِكُ الْمُعِلْمُ اللَّهِ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكُ الْمُعْلَقِيلُ اللَّهُ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكِ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكُ الْمُعِلَّ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكِ الْمُعْلِكِ الْمُعْلِكِ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكِ الْمُعْلِكِ الْمُعْلِكُ لَلْمُ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكِ الْمُعْلِكِ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِلْمُ الْمُعْلِكِ الْمُعْلِكِ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكِ الْمُعْلِكِ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكِ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِكُ الْمُعْلِكُ الْمُعْع

تر هغه پوری کله چه ونیسو مونر (هم هغه) غنیان (غتان متنعمان) د دوی په (دنیوی) عذاب (د قتل یا قحط یا نور، نو) ناڅاپه دوی به فریادونه کوی (تنډاری وهی). مه کوئ فریاد نن ورځ (ځکه چه) بیشکه تاسی سره له مونږ څخه هیڅ مدد به ونه کړی شی (په خلاصولو کښی له عذابه).

قدافلح(١٨) المؤمنون(٢٣)

تفسیو: یعنی څه وقت چه په دنیوی یا اخروی عذاب کښی مبتلا شی نو ژاړی او سخت شورماشور اچوی چه مونږ ته له دغه آفت څخه نجات راکړه! ښه په دغه وقت کښی به د دوی نجات ورکوونکی څوک وی نو حکم صادریږی چه چپ شئ! له سره شورماشور مه کوئ! چه دغه گردی (تولی) ژړا او انګولا مو بیکاره ده نن هیڅوک ستاسی نصرت او مرسته (مدد) نشی کولی او نه مو ځمونږ له عذابه خلاصولی شی لکه چه د دغه عذاب یوه نمونه د مکی معظمی کفارو ته د «بدر» په غزا کښی وروښودله شوه چه هلته د کفارو لوی لوی مشران ووژلی او بندیان شول چه ښځو او لونو او خویندو ئی تر میاشتو پوری په هغوی پسی ژړل او د خپلو سرونو ویښتان به ئی شکول او خپل ځانونه به ئی وهل او تکول خو له دغو ګردو (ټولو) شورماشوره او نارو او سورو څخه ئی هیڅ شی په لاسو ورنغلل یو ځلی چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د دوی د ظلم او ستم څخه متأثر او متألم شو د دوی په حق کښی ئی ښیرا وفرمایله نو تر اوو کلونو پوری پر دوی قحط (سوکړه) مسلطه شوه او دوی د لوږی له لاسه تر مردارو هډوکو او څرمنو پوری پر دوی قحط (سوکړه) مسلطه شوه او دوی د لوږی له لاسه تر مردارو هډوکو او خرمنو پوری وری هم وخوړل او د وینو څښلو ته هم وار ورسید بالاخر د رحمة للعالمین په حضور کښی حاضر شول او د رحم او شفقت وسیله ئی وروړاندی کړله او د دعا یغوښتنه ئی تری وکړله بیا پاک الله د دوی له سرونو هغه عذاب پورته کړ په دغه وقت کښی نه «لات» د دوی په کار ورغلل او نه ئی «هبل» او «نائله» یه درد وخوړل.

او وبه ویل شی دوی ته په عین د ژړا او فریاد کښی داسی چه)

### قَنُكَانَتُ الْتِي تُعَلِّكُ مُ فَكُنْتُمُ عَلَى الْعَقَالِكُو تَنْكِصُونَ اللهُ مُنْتَكِيدِينَ اللهُ اللهُ المُؤونَ اللهُ ال

په تحقیق ؤ آیاتونه (د قرآن) ځما چه لوستلی به شو پر تاسی (هر وقت) پس وئ به تاسی په پوندو خپلو چه بیرته به کرځیدئ (او نه به مو مانه کلام ځما) په دی حال چه کبر کوونکی به وئ په دی (قرآن یا محمد یا کعبه) حال دا چه د شپی قصی کوونکی به وئ (په طعن د مقدساتو کښی) مسخری به مو کولی پریښودل به مو (قرآن او نور مطهرات او تری تښتیدئ به)،

تفسیر شیخ الهند رحمه الله علیه د دی آیت ترجمه داسی کړی ده «تاسو ته آورول کیده ځما آیتونه نو تاسی به په پوندو خپلو پر شا منډی وهلی له هغه سره تکبر کوونکی یو قصه ویونکی لره پریښوونکی (یا یو قصه ویونکی ئی گڼلی یا ویلی به مو پریښوده) یعنی ولی اوس شور او ماشور لگوئ او ناری سوری وهئ هغه وقت مو په یاد راوړئ چه رسول الله صلی الله علیه وسلم به

قدافلح(۱۸) المؤمنون(۲۳)

تاسی ته د الله تعالیٰ آیاتونه آورول او تاسی به په ډیر سرعت سره تری تښتیدئ او د هغو آیاتونو آوریدلو ته به مو هیخ فکر او توجه نه کوله بلکه ستاسی کبر \_ غرور او ځانمنمی (خودنمائی) به له سره تاسی ته اجازه نه درکوله چه هغه ومنئ، یا د انبیاء الله علیهم الصلوٰة والسلام خبرو ته لږ غوږ کیږدئ! یعنی کفار به د رسول الله صلی الله علیه وآله وصحبه وسلم له مجلسه داسی تښتیدل لکه چه دوی (العیاذبالله) د کومی چتی (بیکاره) او فضولی قصی له آوریدلو څخه په تنگ شوی، تری لاړ شوی وی. یا به د په ځای چه مطلب دا وی چه د شپی له مخی به دوی په حرم شریف کښی کیناستل او د دی په ځای چه مؤمنان شی او په حرم محترم کښی عبادت وکړی ـ او تری چار چاپیر طواف وکړی د رسول الله علیه الصلوٰة والسلام یا د عظیم الشان قرآن په نسبت به ئی خبری کولی او راز راز (قسم قسم) قصی او افسانی به ئی له خپله ځانه جوړولی، چا به ورته کوډ گر ساحر ویل چا به د شاعری نسبت ورته کاوه، چا به کاهن باله، یو به یو شی ویل ـ بل به بل شی اورول ـ او هم داسی په چتی (بیکاره) او چپوله کاهن باله، یو به یو شی ویل ـ بل به بل شی اورول ـ او هم داسی په چتی (بیکاره) او چپوله کاهن باله، یو به یو شی ویل ـ بل به بل شی اورول ـ او هم داسی په چتی (بیکاره) او چپوله کهن به مشغول او لګیا وو ـ نو اوس د خپلو هغو چارو خوند و فضول) خبرو او بیهوده هذیانو کښی به مشغول او لګیا وو ـ نو اوس د خپلو هغو چارو خوند و څکئ! له دغه شورماشور کولو او نارو سورو وهلو څخه هیڅ یوه ګټه (نفع) او فایده تاسی ته نه در رسیږی او هیڅوک مو له دغه عذابه نشی خلاصولی.

### ٱفْلَوْيِكَ بَرُواالْقَوْلَ ٱمْجَاءَهُوُمَّالَةُ يَالْتِ ابْاءَهُمُ الْرَوَلِيُنَ<sup>فَ</sup>

آیا پس فکر نه کوی (کفار) په دی وینا کښی (چه قرآن دی) آیا که راغلی دی دوی ته هغه څه (چه رسول او قرآن دی او) نه ؤ راغلی پلرونو پخوانیو د دوی ته (نو ځکه انکار کوی).

تفسیر: یعنی دغه منکرین د قرآن عظیم الشان په محاسنو کښی غور او فکر نه کوی که نه حقیقت الحال به ورمنکشف کیده چه بلاشبهه دغه د الله تعالیٰ جل وعلیٰ شانه کلام دی چه په هغه کښی د گردو (ټولو) امراضو صحیح علاج ښوولی شوی دی چه الفاظ ئی موجز او معجز او معانی ئی واضح او لائح دی او مصدق او مؤید د نورو د سماوی کتابونو او انبیاؤ دی. آیا که راغلی دی دوی ته یعنی نصیحت کوونکی به تل او یا به انبیاؤ الله علیهم السلام یا به د انبیاؤ اتباع. او آسمانی کتابونه هم پرله پسی نازلیدل کله یو او کله بل کله یو او کله بل کله په یو ځای او کله په بل ځای کښی او دغه کومه نوی خبره نه ده چه د هغی مثال او نمونه په پخوانیو ازمنهؤ کښی نه ده لیدلی شوی. هو! دغه ډیر اکمل او خورا (ډیر) اشرف او اقدس کتاب چه اوس نازل شوی دی په دغه لوی شان اعلیٰ مرتبی سره پخوا کوم کتاب نه دی راغلی نو د دی مقتضی داسی وه چه لا زیات ښائی د دغه نعمت قدر مو کړی وی

قدافلح(١٨) المؤمنون(٢٣)

ويلى وى لكه چه اصحاب الكرام رضى الله عنهم هم ويلى دى.

تنبیه: سانی دلته له «آباء الاولین» څخه «آباء الابعدین» مراد وی او هغه چه د ( این که شریف په سورت کښی ( اِنْدُنَوَوْمًا مَاَانْدِرَابَا وُهُمُ که راغلی دی. هلته به د « آباء الاقربین اراده کړی شوی وی والله اعلم.

### آمرله بعرفوار و له و فه منكرون أ

آیا که نه دی پیژندلی (کفارو) رسول خپل (په صداقت او امانت سره) پس دوی له ده څخه منکران دی.

تفسیر: یعنی آیا محکه ئی پر تکذیب او اعراض لاس پوری کړی دی چه هغوی د خپل د دغه نبی الله له احواله باخبره نه دی؟ حال دا چه گرد (تول) عرب پوهیږی چه محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم له هلکتوبه صادق ـ امین ـ عفیف او متقی ؤ ـ خاوند د علم او حلم او کرم او جود او سخا او وفا او احسان او مروت او کمال د عقل او صحت او حسب او نسب او اخلاق او آداب ؤ لکه چه حضرت جعفر رضی الله تعالیٰ عنه د حبشی د نجاشی (باچا) په مقابل کښی ـ او حضرت مغیره ابن شعبه د نائب کسریٰ په مخ کښی او ابوسفیان د کفر په حالت کښی د روم د قیصر په دربار کښی د هم دغو اوصافو اظهار کړی ؤ نو بیا د داسی صادق متقی (جامعالاوصاف و کامل الصفات) بنده په نسبت داسی کمان کیدی شی چه (العیاذ بالله) هغه پر الله تعالیٰ دروغ تړی یا هغه یو اویره سری دی یا بیخی ناآشنا او یردی او بیکانه دی؟.

### ٲڡؙڒؿؙٷڵۏٛؽڔۣ؋ڿؚۜٛڐ۫ۥ۫۫ڹڵڿٲ؞ٛۿؙۄ۫ڔٳڷڿۜۜٷٲڎ۬ۯۿٷڵڂؾۣؖڮ۫ۄۿۏ

آیا وائی دوی چه په ده لیونتوب دی (نه ده داسی لکه چه دوی ئی وائی او گمانونه کوی) بلکه راغلی دی (دا محمد) دوی ته په حق (دین) سره او اکثر د دوی حق لره ناخوښوونکی دی.

تفسیو: ځکه چه مخالف دی له هوای نفسانی او له مقتضای شیطانی د دوی او اکثر ئی ځکه وفرمایل چه بعض محض له جهته د شرم او ننګ او ملامتی د قوم ایمان نه راوړی لکه ابوطالب. شیخ الهند د دی آیت ترجمه داسی کړی ده «یا وائی چه هغه سودائی دی هیڅ نشته هغه خو دوی ته رښتیا خبره راوړی ده او پر دغو ډیرو رښتیا خبره بده لګیږی» یعنی د سودائیانو او

لیونیانو خبری کله داسی صافی او رستیا وی حقیقت دا دی چه دغه خلق محض پخپله خوله داسی خبری کوی چه په ده لیونتوب پوری شوی دی څکه داسی پرته (غلطه) وایی او په واقع کښی دا یو هم پکښی نشته اما دوی له ډیر بغض او حسد څخه ظاهراً داسی وائی او پخپلو زړونو کښی ښه پوهیږی او د دی خبری تصدیق کوی بیشکه هغه قرآن مجید او دین د اسلام او توحید او احکام د شریعت چه محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم راوړی دی حق دی نو کله چه دغه حقه خبره د دوی د اغراضو او خواهشونو سره موافقه نه ده نو څکه پر دوی بده لګیږی او د هغی د منلو لپاره حاضر او تیار نه دی.

### وكواتَّبَعُ الْحَقُّ لَهُوَا فِهُمُ لَفَسَدَتِ السَّمُواتُ وَالْرَضْ وَمَنْ فِيهِنَّ

او که متابعت کړی وی حق (الله قرآن) د نفسانی غوښتنی د دوی (په وجود د ډيرو معبودانو کښی نو خامخا خراب شوی به وو آسمانونه او ځمکه او هر هغه (مخلوق) چه په دوی کښی دی

تفسیر: یعنی که رښتیا خبره پر دوی بده لګیږی ـ ودی لګیږی. صداقت، حقانیت او رښتیا د دوی د خوښی او خواهشونو سره موافق احکام صادرولی نو د هغه الوهیت به نه وی پاتی او معاذ الله د بندګانو له لاسونو به د اوړو پیشو جوړه شوی وی ـ او په دغه تقدیر سره به د آسمان او د ځمکی دغه محکم انتظامات څرنګه قائم پاتی کیدی شوی ـ که د یوه وړوکی کلی انتظام محض د خلقو پر خواهشونو خوشی پریښودی شی هغه هم تر څلورو ورځو پوری قائم نشی پاتی کیدی ـ دا لا څه چه د ځمکی او آسمان حکومت ځکه چه عمومی غوښتنی د عقلی نظام مزاحم او یو له بله سره متناقض هم واقع شوی دی نو د عقل او هولی په کشمکش او د مختلفهؤ اهواؤ په جنګونو او جګړو کښی دغه ګرد (ټول) انتظامات به سره ګډوډ او مختل او مهمل کیږی.

#### بَلُ اَتَيْنَاهُمْ بِذِكْرِهِمُ

بلکه راوړی مو دی دوی ته ذکر پند د دوی (چه قرآن مجید دی او دوی به  $\mathrm{r}$ ل)

تفسير: د هغه ارمان او تمنا داسى كوله ﴿ لَوُآنَ عِنْدَنَاذِنُواْتِنَ الْأَوَّلِيْنَ لَلْتَاعِبَادَاللهِ الْخَالَوْيِينَ ﴾ ( (٢٣) جزء د الصافات ١٦٨ ـ ١٦٩ آيت (٥) ركوع).

### ٣٠٦ عَنْ ذِلْوِهِ مَنْ عُرِضُونَ فَ

پس دوی له ذکر پند خپل مخ گرځوونکی دی (فکر او غور ورته نه کوی)

تفسیر: یعنی محه وقت چه دغه قرآن کریم دوی ته راغی ـ او داسی راغی چه له هغه محخه د دوی قومی حیثیت ته عظیمالشان فخر او شرف حاصل شو نو اوس دوی ولی تری مخ اړوی؟ او داسی اعلیٰ فضل او شرف په ویریا له خپله لاسه ضائع کوی.

### ٱمْتَنْكُلُهُمْ خَرْجًا فَخُرِاجُ رَبِّكِ خَيْرُةً وَهُوَخَيْرُ الزَّوِيْنَ <sup>٣</sup>

آیا غواړی ته (ای محمده!) له دوی نه څه اجرت (په دغه تبلیغ او رسالت خپل نو ځکه درباندی تهمت وائی) پس هغه اجرت د رب ستا چه (دنیوی رزق او اخروی ثواب دی) خیر ډیر غوره دی (تاته د دوی له اجره) او هم دغه (الله) خیر ډیر غوره د تولو رزق روزی ورکوونکیو دی (په دنیا کښی او ښه د جزا ورکوونکیو دی په عقبا کښی).

تفسیر: یعنی تاسی د دعوت او تبلیغ او نصیحت او خیر غوښتلو په مقابل کښی له دوی نه د څه مزدوری او معاوضی او اجرت غوښتونکی هم نه یئ هغه د دواړو دارینو دولت چه پاک الله تاته مرحمت فرمایلی دی هغه د دوی د هغی معاوضی څخه ډیر بهتر دی.

### وَاِنَّكَ لَتَنَّ عُوْهُمُ اللَّ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيَّهِ ﴿ وَانَ الَّذِيْنَ لَانُؤُمِنُونَ بِالْاِخِرَةِ عَنِ الصِّرَاطِلَاكِبُونَ ﴿ وَانَ الَّذِيْنَ لَانُؤُمِنُونَ بِالْاِخِرَةِ عَنِ الصِّرَاطِلَاكِبُونَ ﴿

او بیشکه ته خامخا بولی دوی طرف د لیاری صافی سمی ته (چه دین د اسلام دی) او بیشکه هغه کسان چه نه راوړی ایمان په قیامت له سمی صافی لیاری څخه خامخا کریدونکی دی (لیاری د ضلات ته).

تفسیو: یعنی ستاسی د صدق او امانت حال کردو (ټولو) ته معلوم دی او هغه پاک کلام چه تاسی راوړی دی د هغه ښیکنی (فائدی) او محاسن اظهرمزالشمس او ابیزمزالامس دی معاذ الله له

قدافلح(۱۸) المؤمنون(۲۳)

سره تاسی ته څه دماغی خلل او نقصان نه دی عائد شوی او نه د هغوی څخه د کومی معاوضی او اجرت غوښتونکی یئ د هغی سمی صافی لیاری په لوری چه تاسی خلقو ته دعوت او بلنه کوئ هغه بیخی صراطالمستقیم دی چه د هغه پر ثبات، استقامت او متانت هر عقلمن او پوه او سم سری په آسانی سره پوهیدی شی او هیڅ وړاندی وروسته او لائدی باندی، کوروالی او اعوجاج پکښی نشته. هو! پر هغه باندی ورتګ د هغو کسانو په برخه دی چه وروسته له مرګه پر بل ژوندون اعتقاد لری او له خپل بد انجام څخه ویریږی. پاتی شول هغه کسان چه له انجامه بی فکره او د آخرت ویره له سره په هغو کښی نشته نو هغوی به کله پر دغه سمه صافه لیاره تلی شی او علیالیقین به تری بی لیاری کیږی او په کندو کښی به لویږی او یقیناً سمه خبره د خپل کوروالی لامله (له وجی) کږوی.

### وَلَوْرَحِمْنَاهُمْ وَكَشَفْنَامَا بِهِمْ مِنْ ضَرِّ لَلَجُوْ إِنْ طُغْيَا نِهِمْ يَعْمَهُوْنَ @

او که مهربانی کړی وی مونږ پر دوی او لری کړی وی مونږ هغه چه په دوی ؤ له ضرره (چه قحط دی) نو خامخا به لا ټینک شوی وو دوی په ګمراهی تجاوز سرکشی خپله کښی حال دا چه حیران او متردد به وو.

تفسیو: یعنی که دغه منکران له تکلیف شخه وباسو او آرامی ور په برخه کړو بیا هم دوی احسان نه منی او له شرارت او سرکشی شخه نه آوړی. د رسول الله صلی الله علیه وسلم په ښیرا یو ځلی پر مکیانو قحط (سوکړه) نازل شو بیا د رسول الله صلی الله علیه وسلم په دعاء هغه تری لری شو ښائی چه دلته ئی همغه فرمایلی وی یا دا مطلب که مونډ پخپل فضل او رحمت له دوی شخه ربر (تکلیف) او نقصان لری کړو یعنی د قرآن عظیم پوه ورعنایت کړو خو بیا هم دا خلق د خپل ازلی خسران او سوء استعداد لامله (له وجی) اطاعت او انقیاد نه اختیاروی کما قال الله تعالیٰ ﴿ وَلَوْعَلِوَ اللهُ فِیْهُومُ وَیُو اللهُ الله عَمْهُ اللهُ الله (۱۹) حروع ۲۳ آیت

### وَلَقَدُ اَخَذُ نَهُمُ بِالْعَذَابِ فَمَااسُتَكَانُوُ الرَّبِهِمُ وَمَايِتَضَرَّعُونَ<sup>®</sup>

او خامخا په تحقیق ونیول مونږ دوی په عذاب سره (څو عاجز او نرم شی) پس غاړه ئی کینښوده (او عاجزی ئی ونه کړه) رب خپل ته او نه تضرع زاری ئی وکړه (بلکه لا سرکش او متکبر شول).

تفسیر: مثلاً قحط او نور آفات پری مسلط شول خو سره له هغه دوی د عجز له لیاری وروړاندی

نشول او د الله تعالى احكامو ته ئى غاړه كينښودله.

### حَتَى إِذَا فَتَحْنَا عَلَيْهِمُ بَابًاذَا عَدَابِ شَرِيرٍ إِذَاهُمُ فِيْهِ مُبْلِسُونَ فَ

تر هغه پوری کله چه وپرانستله مونږ پر دغو (منکرانو) یوه دروازه خاوند د عذاب سخت ناڅاپه دوی په دغه (عذاب) کښی حیران ناامیده ؤ له هر خیره.

تفسیر: له دی نه یا د آخرت عناب مراد دی یا د جنگونو د هغو دروازو (ورونو) پرانستل مقصود دی چه په هغوی کښی دوی کرد (تول) سره ستری او ستومان او بیرته کیناستل.

### وَهُوَالَّذِي كَانْشَالَكُو السَّمْعَ وَالْرَبْصَارَ وَالْاَفْدِ فَا قَلِيلًا مَّا تَشُكُوُونَ<sup>©</sup>

او دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا کړی ئی دی تاسی ته غوږونه (د سامعی قوه) او سترګی (د باصری قوه) او زړونه (د بصیرت قوه) ډیر لږ شکر وباسئ تاسی (او حق یی ډیر لږ په ځای کوئ).

تفسیر: په غوړونو سره د هغه تنزیلیه آیات واورئ! او په سترګو سره نی تکوینیه آیات وګورئ! او په زړونو سره د دغو دواړو په پوهیللو کښی کوښښ وکړئ! د دغو نعمتونو شکریه خو په دی کښی وه چه د ده دغه درکړی قوتونه تاسی د ده د احکامو په تعمیل کښی مصروف کړئ! مګر داسی نه کیږی او اکثر اوقات اکثر انسانان دغه قوتونه بی ځایه لګوی.

### وَهُوَالَّذِي ذَهَاكُمْ فِي الْاَرْضِ وَإِلَيْهِ ثَعْتَمْرُوْنَ<sup>@</sup>

او دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا کړی (خواره کړی) ئی یئ تاسی په ځمکه کښی او خاص هم دغه (الله) ته به ورجمع کړی شئ په قیامت کښی.

تفسیر: هلته به د هر یوه د شکر ایستلو او د شکر نه ایستلو بدل وررسیږی په هغه وقت کښی به هیڅ یو انسان او هیڅ یو عمل نه غیر حاضریږی هغه ذات ته چه دغه ګرد (تول) شیان ئی منتشر (خواره) کړی دی دغه کار هم هیڅ اشکال نه لری چه هغه تول سره بیا یو ځای مجتمع

(او راټول) کړی.

### وَهُوَالَّذِي يُحْي وَيُمِيتُ وَلَهُ اخْتِلَافُ النَّهُ الْمُكَارِ أَفَلَا تَعْقِلُون ٥

او دغه (الله) هغه ذات دی چه ژوندی کوی او وژل کوی او خاص د هم ده کار دی اختلاف بدلول د شپی او د ورځی نو آیا پس تاسی عقل نه چلوئ (او عبرت نه اخلئ؟)

تفسیر: د هغه الله تعالیٰ لوی ذات په قدرت او قبضه کښی چه د ژوندیو وژلی او د مړیو بیا ژوندی کول یا له تیارو څخه رڼا (رنړا) ایستل یا په رڼا (رنړا) کښی د تیارو ننه ایستل دی (او د شپی او د ورځی سره اختلاف چه کله ئی اوږدوی او کله ئی لنډوی، کله ئی یخوی او کله ئی تودوی) نو د دی لوی قدرت په مقابل کښی دغه څه سختی او اشکال لری چه تاسی بیا ژوندی کړی او له سترګو څخه مو دا د جهل او ظلمت پردی لری کړی؟ څو وروسته له هغه د اشیاؤ حقائق ډیر په ښه صورت سره درمنکشف شی لکه چه په قیامت کښی به کیږی ﴿ فَبَصَرُكُ الْکَوْمَحَمِییًا ﴾.

### بَلُ قَالُوْا مِثْلَ مَاقَالَ الْأَوْلُوْنَ۞قَالُوْآ ءَ إِذَامِثْنَا وَكُنَّا ثُرَابًا وَّعِظَامًا ءَانَّالَمَبُعُوْثُونَ۞لَقَدُوْءِ مُنَاعَمُنُ وَابَا وُنَاهُ نَاهُنَا مِنْ قَبْلُ إِنْ هٰذَا الِآلَ اَسَاطِيْرُ الْأَوْلِيْنَ۞

بلکه وائی (دا کفار) په شان د هغی وینا چه ویلی ده پخوانیو کفارو. چه (ویلی ؤ هغه قول پخوانیو کفارو. چه (ویلی ؤ هغه قول پخوانیو کفارو چه دغه دی) ویل دوی کله چه مړه شو مونږ او شو مونږ نه خامخا بیا ژوندی راپاڅول کیږو (بلکه نه کیږو) خامخا په تحقیق وعده کړی شوی ده له مونږ سره او له پلرونو ځمونږ سره هم دغه وعده پخوا له دی نه دی دا خبری مگر دروغجنی قصی دی د پخوانیو خلقو.

قدافلح(۱۸) المؤمنون(۲۳)

تفسیر: یعنی کفار وائی دغه له سره د عقل او فهم خبری نه دی، محض د پخوانیو خلقو د ړندو په تقلید پسی رهی (روان) دی او همغه پخوانی دقیانوسی شکوک او شبهات راوړاندی کوی چه له دوی نه مخکښی به ړومبنیو خلقو هم کول. یعنی وروسته له دی نه چه مونړ په خاورو کښی ګډوډ شو نو بیا به څرنګه ژوندی کیږو؟ داسی لری له عقله او پوه خبری چه مونړ ته اورولیشی پخوا له دی نه ځمونړ پلرونو او نیکه ګانو ته هم شوی دی. لیکن مونړ تر نن ورځی پوری د خاوری له ذراتو او د ورستو هډوکو له بخرکو د انسان خلقت او ژوندون نه دی لیدلی ۔ څه چه دی یا نه دی دغه ګردی (تولی) همغه قصی او افسانی دی چه پخوانیو خلقو جوړی کړی دی او اوس بیا تکرار د هغو نقل راته کیږی.

### قُلْلِبَنِ الْاَرْضُ وَمَنْ فِيْهَا اِنْ كُنْتُوْتَعْلَكُوْنَ<sup>۞</sup> سَيَقُولُوْنَ لِلهِ قُلْ اَفَلا تَذَكَّرُونَ۞

ووایه (ای محمده! دغو منکرانو ته) چه چاته ده دغه ځمکه او هغه مخلوقات چه په هغی کښی دی (خلقاً ملکاً وعبیداً) که چیری یئ تاسی چه پوهیږئ (نو راوښیئ خالق او مالک ئی!) نو ژر وبه وائی خاص الله ته دی ووایه (ای محمده دوی ته نو) آیا پس تاسی پند نه اخلئ (او غور پری نه کوئ؟).

تفسیر: چه د هغه الله تعالیٰ قبضه پر گرده (توله) ځمکه او د ځمکی پر گردو (تولو) شیانو ده نو آیا دغه ستاسی یو موتی خاوره به د هغه له قدرته خارجه وی؟

### قُلْمَنْ رَّبُ التَّمُوٰتِ السَّبُعِ وَرَبُ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ ﴿ سَيَقُولُونَ بِلَاءٍ قُلْ أَفَلَاتَ تَقُونَ ﴿

ووایه څوک دی رب د آسمانونو اوو او رب د عرش ډیر لوی نو ژر ویه وائی دوی چه (دغه ټول ملکاً خلقاً و عبیداً منسوب) الله ته دی نو ووایه (ای محمده دوی ته چه) آیا پس نه ویریږئ تاسی (له عذابه د الله او ځان نه ساتئ له شرکه)

تفسیر: چه دومره لوی مالکالملک به تاسی د دغو ګستاخیو او سپین سترګیو په بدل تر کوم

ځای پوری کش کاړی؟ آیا دغه انتهائی گستاخی او سپین سترگی نه ده چه هغه مطلق مالکالملک مو په خپل زعم له یوی بی مقداری ذری څخه هم عاجز او ناتوانه دروئ؟.

### قُلْ مَنَ بِيَدِهٖ مَلَكُونَ كُلِّ شَيُّ وَهُوَيُجِيْرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِنَّ كُنْتُوْتَعُلُمُونَ ⊕سَيَقُولُونَ لِلهِ قُلْ فَاتْنُ شُنْحَرُونَ ؈

ووایه (ای محمده دوی ته چه) څوک دی هغه ذات چه په ید (بلاکیف) د ده کښی باچاهی تصرف دی د هر څیز او دی پناه ورکوی (مخلوقاتو ته) او پناه نه ورکوله کیږی په (ضرر د) ده باندی که یئ تاسی چه پوهیږئ نو ژر وبه وائی چه (دا صفات) خاص الله ته دی ووایه (ای محمده دوی ته) پس څرنګه ټګی درباندی کوله شی (او ګرځئ له حقه یا کوم طرف ته سحر درباندی کاوه شی).

تفسیر: یعنی پر هر خیز د الله تعالیٰ واک (قبضه) او اختیار چلیږی، د هر چا په نسبت چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی هغه ته پناه ورکوی ـ مگر بل هیڅوک د الله تعالیٰ مجرم ته پناه نشی ورکولی او نه د الله تعالیٰ په ضرر څه کار کولی شی نو ژر وبه وایی دوی چه دغه صفات خاص الله تعالیٰ ته دی نو بیا ووایه ای محمده دغو منکرانوته پس له کوم طرفه مکر او فریب درباندی کاوه شی؟ چه د هغه لامله (له وجی) تاسی مسحور شوی یئ ـ او خپل هوش او حواس مو زائل کری دی او په داسی غتو غتو خبرو باندی هم نه پوهیږئ ـ کله چه د گردو (تولو) آسمانونو او ځمکو مالک همغه الله تعالیٰ دی ـ او هر شی د ده تر تصرف او اقتدار لاندی دی نو ستاسی د بدن وراسته هدوکی او د غوښو بڅرکی د ده له قبضی او اقتدار څخه چیری وتی شی؟ او چیری تللی شی چه پر هغو به هغه مطلق قادر خپله اراده او مشیت نشی نافذولی؟.

### بَلُ اَتَيْنُهُمُ بِالْحَقِّ وَالنَّهُمُ لَكُنِبُونَ •

بلکه راتله کړی (راوړی) مو دی دوی ته حق) چه قرآن توحید او بعث بعد الموت دی) او بیشکه دوی خامخا دروغجنان دی. (چه تری انکار کوی)

تفسیر: یعنی په دلائلو او شواهدو سره ظاهر کړی شوی دی چه هر هغه چه دوی ته ویل کیږی بیخی صحیح او حق دی او دغو خلقو محض د دروغو خیالاتو متابعت کړی دی. (او په تحقیق سره دغه منکران دروغجنان دی چه له حق څخه انکار کوی او هغه حق دا دی چه)

### مَا أَتَّخَذَاللهُ مِنُ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنَ اللهِ اِذَالَّذَهَبَ كُلُّ اللهِ بِمَاخَلَقَ وَلَعَكَلاَبَعُثُهُمْ عَلَى بَعْضٍ سُبُحْنَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ ۖ

نه دی نیولی الله هیڅ ولد او نشته ورسره هیڅ بل معبود (شریک په الوهیت کښی او که وی ورسره بل معبود) نو په دغه وقت کښی خامخا بیولی او (بیل کړی) به ؤ هر یو خدای په هغه مخلوق چه پیدا کړی ئی ؤ (دوی له نورو مخلوقاتو خپل ځان ته) او خامخا غلبه کوله ځینو د دوی پر ځینو نورو (نو فاسدیده به دغه انتظام د عالم مشاهده) پاکی د الله له هغه چه بیانوی ئی (په هغه سره له ولد او شرک)

تفسیر: یعنی د مجمکی او د آسمان او تر ذراتو پوری د کردو (ټولو) موجوداتو او مخلوقاتو مالک او مختار همغه الله جلجلاله دی. نه الله تعالیٰ مجوی، لور ته محتاج \_ او نه مددګار ئی په کار دی او نه د ده په حکومت او سلطنت کښی هیڅ کوم داسی شریک شته چه د یوی ذری په اندازه د مستقل اختیار خاوند وی او که داسی وی نو د هر با اختیاره حاکم رعایا به سره بیلیده او خپل لاؤ لښکر به ئی ټولاوه او په هغه بل به ئی یرغل (حمله) وروړ \_ او د عالم دغه مضبوط او محکم نظام به ئی د څو ورځو له مخی هم قائم نه پاتی کیده. د سورت الحج د لوگوکان فیهمآالهه آلاالله آلسکتا کی په تفاسیرو کښی د دی تقریر شوی دی هلته دی ولوست شی! یا آیا د الله تعالیٰ شان داسی کیدی شی چه څوک به د هغه په مخ کښی دم ووهلی شی یا یوه ذره به د هغه د حکم څخه خارجیدی شی؟

### عْلِيمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَتَعْلَى عَمَّايُشُرِكُونَ ﴿

عالم دی پر پتو او په ښکارهؤ پس ډير لوی (پورته لوړ) دی له هغه څيز چه شريکوئ ئي ورسره.

تفسیر: یعنی چه د هغه د عام او تام قدرت حال پخوا له دی نه بیان شوی دی ـ او د هغه محیط علم داسی دی چه له هغه عُنی هیڅ یو ظاهری او باطنی او د غیب او شهادت خبری پتی او مخفی نه دی آیا د ده په قدرت کښی هغه شیان شریکیدی شی چه د هغوی قدرت او علم او نور کرد (ټول) صفات محدود او مستعار دی؟ استغفرالله!.

روایت دی له حسن رضی الله تعالیٰ عنه چه رب العزة جلجلاله خپل رسول خبر کر په دی چه ستا

په امت کښی به هم عقوبت وی اما وقت ئی ورمعین نه کړ او امر ئی ورته وکړ په کولو د دی دعا د لکه چه وائی

## قُلُ رَّبِ إِمَّا تُرِيَيِّيُ مَا يُوْعَدُونَ ﴿ رَبِّ فَلَا تَجُعَلَٰ فَى الْمُوَعِدُ وَنَ ﴿ رَبِّ فَلَا تَجُعَلَٰ فَى الْقَوْمِ الطِّلِمِيْنَ ﴾

ووایه ته (ای محمده!) ای ربه ځما که چیری وښیی ته ماته هغه (عذاب) چه وعده ئی کوله شی (له دوی سره) ای ربه ځما پس مه لره ما په قوم ظالمانو کښی.

تفسیر: یعنی غرنگه چه د الله تعالیٰ په دربار کښی داسی گستاخی او سپین سترگی کوله شی نو یقیناً کوم سخت عذاب به نازلیږی نو ځکه هر مؤمن ته هدایت شوی دی چه د الله تعالیٰ له عذابه وویریږی او داسی دعاوی وکړی «ای الله تعالیٰ! کله چه پر ظالمانو عذاب نازلوی ما په هغه کښی مه شاملوه!» لکه چه په حدیث کښی راغلی دی «واذا اردت بقوم فتنه فتوفنی غیر مفتون» مطلب دا چه ای الله تعالیٰ! مونږ د ایمان او احسان په لیاره کښی مستقیم ولره او داسی کوم تقصیر له مونږه مه صادروه چه العیاذ بالله ستا په عذاب کښی شامل شو په بل ځای کښی داسی ارشاد شوی دی ﴿ وَاتَعُوْافِئْتَهُ گُونُومُینَیَ الّذِیْنَ طَلَمُو ایمنَانُ مَا کُوکی دی خو اصلی مقصد ئی نورو الانفال ۲۵ آیت ۳ رکوع) دلته ئی رسول الله مبارک مخاطب گرځولی دی خو اصلی مقصد ئی نورو ته آورول او پری خبرول دی لکه چه د دغه عظیم الشان قرآن عمومی عادت دی.

### وَإِتَّاعَلَ آنَ نُورِيكَ مَانَعِدُهُ مُلَقْدِرُونَ ۞ النَّاعَلَ آنَ نُورِيكَ مَانَعِدُهُ مُلَقَدِرُونَ ۞ الدُفَعُ بِالدِّي هِي آحُسَنُ السَّيِّئَةَ ثَغَنُ آعُلُو بِمَالِيصِفُونَ ۞

او بیشکه مونږ په دی کار چه وښیو تاته هغه عذاب چه وعده ئی کوو له دوی سره خامخا قادر یو (لیکن مؤخر کوو ئی حکمتاً و مصلحتاً) دفعه کړه (ای محمده) په هغه خصلت سره چه هغه ډیر ښه دی بدی (او ضرر د دوی تاته) مونږ ته ښه معلوم دی هغه خبری چه ستائی (دوی تا یا ما نو ور به کړو پری دوی ته جزا).

قدافلح(١٨) المؤمنون(٢٣)

تفسیو: یعنی دغه ځمونږ په قدرت کښی دی چه ستاسی تر ستر کو لاندی به هم دغی دنیا کښی هغوی ته سزا ورکړو لیکن ستاسی د لوړ مقام او د لوړی مرتبی او اعلیٰ اخلاق مقتضی داسی ده چه د هغوی بدی په نیکی سره دفع کړئ! تر هغه پوری چه د هغو د دفع امکان وی او له دغسی چتی (بیکاره) او چپوله (فضولو) خبرو څخه خفه او په قهر نشئ. مونږ ته د دوی ګرد (ټول) اعمال معلوم دی او په تاکلی (مقرر کړی) وقت کښی به هغوی ته کافی سزا ورکوله کیږی، ستاسی د دی اغماض او پستی معاملی اثر به داسی کیږی چه ګرد (ټول) خلق به ستاسی په طرف متمائل کیږی او ستاسی د ښو اخلاقو به تعریف او ستاینه (صفت) کوی او په دغه صورت د دعوت او اصلاح مقصد په ښه شان حاصلیږی (وهذا قبل الامر بالقتال).

### وَقُلُ رَّبِ آعُوْذُ بِكَ مِنْ هَمَزْتِ الشَّيطِيْنِ ٥

او ووایه (ای محمده!) ای ربه ځما پناه غواړم په تا پوری له چخولو (وسوسو) د شیطانانو نه (چه راکاږی خلق ضلالت ته).

تفسیو: پخوا د شیاطینالانس سره د سلوک او گزاری طریقه ښوولی شوی وه لیکن شیاطینالجن په دغه طریقه سره نشو متأثر کیدلی او هیڅ یو تدبیر او پوست وضعیت په هغوی اثر نشو غورځولی او نه پری سمیدل، د دوی علاج یواځی په استعاذه سره کیږی یعنی د الله تعالیٰ په پناه کښی ښائی چه سړی ورشی څو هغه مطلق قادر د دوی د لاس اوږدولو او وسوسو څخه ئی محفوظ کړی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د شیطان تحریک او وسوسه دا ده چه په دینی سؤال جواب کښی بی موقعه سړی په غصه کوی او په جنګ او جگړه کښی یی غورځوی د هم دغه په نسبت ئی فرمایلی دی چه د بدی خورا (ډیر) ښه جواب دا دی چه په ښو خبرو سره ورکړ شی!!

### ۅؘٲۼٛۅڎؙۑڮٙڒؾؚٲڽڲڞؗۯۏڹ<sup>۞</sup>

او پناه غواړم په تا پوری ای ربه ځما چه حاضر شی (دوی) ماته (په لمانځه یا تلاوت د قرآن یا په ځنکدن کښی)

تفسیو: یعنی په هیڅ یوه حال کښی می مه پریږده چه شیطان ماته رانژدی شی یا خپل وار او گزار پر ما وکړی.

(او تل به یادوی یه بدی سره ما او تا ای محمده او استائحی محما دغه کافران)

# حَتَّى إِذَاجَاءَ لَحَدَهُمُ الْمُوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُوْنِ ﴿ لَعَلِّى ٱعْمَلُ صَالِعً افِيمَا تَرَكَتُ كَلَّا الْمَاكُ الْمُونُ قَالَ بِهِوْ بَرْزَخُ إلى يَوْمِرُيْبَ عُوْنَ ۞

تر هغه پوری کله چه راشی یو د دوی ته (اسباب د) مرګ نو وبه وائی ای ربه گما بیرته وګرځوه ته ما (دنیا ته) ښائی چه زه عمل وکړم نیک په هغه خیز کښی چه بیرته پریښی دی ما (په دنیا کښی نو فرمائی الله چه) نه دی داسی (چه ته بیرته دنیا ته وګرځیدی شی ایمان او صالح عمل ته) بیشکه دغه د رجعت خبره داسی چتی (بیکاره) خبره ده چه دی ویونکی د هغی دی او په مخ کښی د دوی دی برزخ (پرده د قبر ده چه ئی نه پریږدی رجوع ته) تر هغی ورځی پوری چه بیا ژوندی راپاڅولی کیږی.

تفسیر: یعنی تاسی دغه د کفارو بدی په ښه طریقه سره دفع کوئ! او هغه خبری چه دوی ئی جوړوی هغه مونږ ته راپریږدئ! تر هغه پوری چه د دوی د ځینو د موت وقت راشی او د نزع په وقت کښی د عذابونو مبادی معاینه کړی او په افسوس او ارمان کولو شروع وکړی ـ او په هغه وقت کښی داسی تمنا وکړی چه ای الله! د قبر د ورتللو په ځای ما پریږده چه بیرته دنیا ته لاړ شم! او د خپلو تیرو تقصیراتو تلافی وکړم! او څه نیک اعمال او د آخرت پنګه (سرمایه) ځان ته برابره کړم! ـ او وروسته له دی نه بیخی له ګناهونو او خطاؤ او بدو چارو څخه لاس واخلم! او بالکل ورنژدی نشم! نو په دغه کښی به ای پروردګاره! ستا لوی لطف او مهربانی وی! کما قال الله تعالیٰ ﴿ وَاَنْهُوَّا اِنْ اَلْهُ اِنْ اَلْهُ اِنْ اَلْهُ اِنْ اَلْهُ اِنْ اَنْهُ اِنْ اَنْ اِنْهُ اِنْ اِنْ الله اِنْ الله اِن الله تعالیٰ ﴿ وَاَنْهُوَّا اِنْ اَنْهُ اِنْ اَنْهُ اِنْ اَنْ اِنْهُ اِنْ اَنْ الله اِن الله تعالیٰ ﴿ وَانْهُوْلُونَ اَنْ اَنْ الله اِن الله تعالیٰ ﴿ وَانْهُوْلُونَ الله اِن الله تعالیٰ ﴿ وَانْهُوْلُونَ الله اِن الله تعالیٰ ﴿ وَانْهُولُونَ الله اِن الله تعالیٰ ﴿ وَانْهُوْلُونَ اِنْ اِنْهُ وَانْهُ وَانْهُ وَانْهُ وَانْهُ وَانْهُ وَانْهُ وَانْهُ وَانْهُ وَانْهُ اِنْهُ اِنْهُ وَانْهُ وَانْ

نو پاک الله به ملائکة العذاب ته وفرمائی چه دغو منکرانو ته ووایئی نه ده داسی چه ته به بیرته دنیا ته وگرځیدی شی دپاره د ایمان او د صالح عمل بیشکه دغه کلمه د رجعت یوه داسی چتی (بیکاره) خبره ده چه دی ویونکی د هغی دی یعنی د اجل د راتګ څخه وروسته د دغه مقصد لپاره له سره نه ستانه (واپس) کیږی او که بالفرض ستانه (واپس) هم کړل شی نو دوی به بیا له سره صالحه اعمال ونه کړی او بیا به په همغو ملاهیو او مناهیو کښی مشغولیږی ﴿ وَلَوَ اَلْهَا اَلٰهُ وَالْهَا اَلْهُ وَالْهَا اَلْهُ وَالْهَا اَلْهُ وَالْهَا اَلْهُ وَالْهَا اَلْهُ وَالْهَا اَلْهُ وَالْهُ وَالْهُ وَالْهُ وَالْهُ وَالْهَا اِللّٰهُ وَالْهُ وَالْهَا اِلْهَا لَهُ وَالْهَا اِللّٰهُ وَالْهُ وَالْهَا اِللّٰهُ وَالْهُ وَالْهَا اِلْهَا لَهُ وَالْهَا اِلْهَا لَهُ وَالْهَا اِلْهَا لَهُ وَالْهَا وَاللّٰهُ وَالْهُ وَالْهُ وَاللّٰهُ وَالْهَا وَاللّٰهُ وَالْهُ وَالْهُ وَالْهَا وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَالْهَا وَاللّٰهُ وَالْهَا وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَالْهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَالْهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَالُولُكُمْ وَاللّٰمَ وَاللّٰمَ وَاللّٰمُ وَاللّٰمَا وَاللّٰمَالُولُهُ وَالْمَالَا وَاللّٰمَا وَاللّٰمَ وَاللّٰمَالَٰمُ وَاللّٰمَالَٰمُ وَالْمُ وَاللّٰمَا وَاللّٰمَامِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمَالَٰمُ وَاللّٰمَامُ اللّٰمَامُ اللّٰمَامُ وَاللّٰمَالُمُ وَاللّٰمَامُ وَاللّٰمَالَٰمُ وَاللّٰمَامُ وَاللّٰمَامُ وَاللّٰمَامُ وَاللّٰمَامِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِامِ وَاللّٰمِامُ وَاللّٰمَامُ وَاللّٰمِامِ وَاللّٰمِامِ وَاللّٰمِامِ وَاللّٰمِامِ وَاللّٰمِامِ وَاللّٰمِامُ وَاللّٰمِامُ وَاللّٰمِامِ وَاللّٰمِامُ وَاللّٰمِامُ وَاللّٰمِامُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِامُ وَاللّٰمِامُ وَاللّٰمِامُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِامُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِامِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِامِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِامِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰ

دغه محض د هغوی د خولی خبری دی چه د حسرت، ارمان، ندامت، او افسوس له غلبی څخه چپ نشی پاتی کیدی ـ نو دی دی په خپل سر دغسی خبری کوی چه بل څوک ئی پرته (علاوه) له ده څخه ویونکی نه دی او اوس داسی خبری له سره ځمونږ په دربار کښی نه اوریدلی کیږی او

نه د دوی بیا رجوع دنیا ته ممکنه ده ځکه چه د دوی په مخ کښی د قبر برزخ مانع دی او د قبر پرده ئی تر وړاندی پرته ده تر هغی ورځی پوری چه بیا ژوندی راپاڅولی کیږی یعنی تر اوسه ئی څه لیدلی دی؟ آیا یواځی له مرګه دومره زیات ویریدلی دی؟ وروسته له دی نه یو بل عالم د «برزخ» راځی کله چه هلته ورسیږی له دنیائی خلقو څخه به پرده کیږی او آخرت ئی هم لا په مخ کښی نه دی راغلی. هو! د آخرت د عذاب یو لږ څه نمونه ئی وردمخه کیږی چه د هغه خوند به تر قیامت پوری پرله پسی څکی.

### فَإِذَا نُفِخَ فِالصُّورِ فِلا آنسابَ بَيْنَهُ وَيَوْمَ بِإِ وَلا يَتَمَا ءُلُون اللهُ

نو کله چه پوکی و کړ شی په صور شپیلی کښی (لپاره د قیام د قیامت) پس نه به وی (نافع) نسبونه په منځ د دوی کښی په دغه ورځ کښی او نه به پوښتنه کوی دوی یو له بله.

نفع وررسيدى كما قال الله تعالى في ركوع الأول من سورة الطور.

﴿ وَالَّذِينَ امْنُواوَاتَّبَعَتْهُمُ ذُرِّيَّتُهُمُ بِالْيَهَابِ ٱلْحَقَّالِهِهُ ذُرِّيَّتَهُمُ وَمَا التَّمْهُمْ يَنْ عَمَلِهِمُوسٌ مَنْعُ ﴿ ﴾ .

تنبیه: په ځینو احادیثو کښی نبی کریم صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی چه د قیامت په ورځ کښی ګرد (تول) د نسب او «صهر» دا مادی تعلقات منقطع کیږی یعنی په کار نه ورځی «الانسبی وصهری - پرته (علاوه) ځما له نسب او صهر» معلوم شو چه د رسول اکرم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم تعلقات له دغه عمومه مستثنیٰ دی د هم دغه حدیث د اوریدلو په اثر حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه د ام کلثوم بنت علی بن ابی طالب رضی الله تعالیٰ عنهما سره خپله نکاح و تړله - او مخلویښت زره درهمه مهر ئی وروتاکه (مقرر که) حضرت شاه صاحب لیکی - «هلته به پلار او ځوی یو له بل سره نه وی شامل له هر یوه سره د ده د عمل حساب دی». گما نیکه مولوی مراد علی کاموی د ﴿ فَلاَاشَابَیْهُمُ ﴾ تفسیر پخپل «یسیو» کښی داسی کړی دی «پس نه به وی سره نسبی علائق

پاتی وی لکه پلارولی ـ مورولی ـ ځویولی ـ لورولی ـ ورورولی ـ خورولی ... او نه حسبی علائق به پاتی وی لکه خسرولی ـ خواښی ولی ـ خینی ولی ـ او دا به په سبب د ډیر دهشت او حیرت وی. دا لا څه بلکه خپل ځان به هم تری ورک وی. یا دا معنی چه دلته اوس په نسب فخر کوی چه زه د هغه «شاه» او د دغه «خان» او د دی «صاحب» پلار یا ځوی یا ورور یا بل څه یم او هلته به دی نسبت او دی سبب ته هیڅ یوه فائده نه وی او نه به پوښتنه کوی دوی یو له بله دی نسب او حسب او دغه په سبب د ډیر مشغولتیا د دوی وی پخپل غم کښی او دغه به پخوا له حسابه وی ځکه چه هلته به خلاصی په عمل وی لکه چه فرمائی

### فَكَنُ ثَقَالُتُ مَوَازِيْنُهُ فَاوُلِإِكَ هُمُ الْمُفَلِحُوْنَ ۗ وَمَنْ حَقَّتُ مَوَازِيْنُهُ فَأُولِإِكَ الَّذِينَ خَسِرُوْاَانَفُسَهُمُ فَيُ جَهَنَّهَ خلِدُونَ ۖ تَلْفَحُ وُجُوْهَهُ وَالنَّارُ وَهُوْ فِيهَا كَلِحُونَ ۞

پس هر څوک چه درنی شی تلی (یا تللی شوی) عملونه د دوی (معتمد وگرځی په نزد د الله) پس دغه کسان هم دوی دی بریالیان (کامیاب) (له عناب خلاص شوی په مراد رسیدلی) او هر هغه څوک چه سپکی ئی وختلی تلی (یا تللی اعمال) د ده (چه وزن نه کړی په نزد د الله) پس دا هغه کسان دی چه زیان ئی کړی دی د نفسونو خپلو (په کفر او عصیان سره اوس دوی) په دوزخ کښی به تل پراته وی سوځوی مخونه د دوی اور (د دوزخ) او دوی په دغه اور کښی غونج وچولی (گونجی تندی) (بدرنګه او بدمخی) به وی.

تفسیر: د دوی بدن به له ډیرو سوځیدو څخه وپړسیږی لاندنی شونډه به ئی ښکته ځوړندیږی ـ تر نامه پوری رسیږی او ژبه به ئی (لکه د فیل شونډک) د باندی راوځی ـ او تر ځمکی به راوږدیږی (اللهم احفظنامنه ومن سائر انواع العذاب)

نو وبه ویلی شی په عقبا کښی له جانبه د الله تعالیٰ هغو کسانو ته چه زیان ئی کړی دی د خپل ځان چه ټول عمر ئی په مخالفت د رحمان او متابعت د نفس او شیطان ضایع کړی دی چه

### اَلَوْتَكُنُ الْاِتِي تُتُلْ عَلَيْكُوْ فَكُنْتُوْ بِهَا تُكَذِّبُون ١٠

آیا نه ؤ آیتونه (د قرآن) ځما چه لوستل کیده پر تاسی (په دنیا کښی) پس وئ تاسی چه پر هغو به مو تکذیب کاوه (چه اوس لائق د دی عذاب شوئ)

تفسیر: یعنی په دغه وقت کښی به دوی ته داسی ویل کیږی ګواکی د هغو خبرو تکذیب چه تاسی په دنیا کښی کاوه اوس د هغو د تکنیب بدل او سزا وګورئ چه رښتیا وه که دروغ؟.

### قَالْوُارِتِّبَاغَلَبَتُ عَلَيْنَاشِقُوتُنَا وَكُنَّاقُومًاضَالِيُنَ⊕رَّبَنَا آخُرِجُنَامِنُهَا فَإِنُ عُدُنَا فَإِنَّا ظِلِمُونَ<sup>©</sup>

نو وبه وائی (کفار) ای ربه ځمونږ غالبه شوی وه پر مونږ بدبختی ځمونږ او وو مونږ یو قوم ګمراهان (چه لیاره د حق شیطان راڅخه ورکه کړی وه). ای ربه ځمونږ (یو کرت) وباسه مونږ له دی دوزخه پس که بیا راوګرځیدو مونږ (دی کفر ته) پس بیشکه مونږ ظالمان یو (پر ځانونو خپلو باندی).

تفسیر: یعنی دوی به اعتراف کوی چه بیشکه مونږ د خپلی بدبختی او بدقسمتی لامله (له وجی) دلته لویدلی یو او د هغی صافی سمی لیاری څخه په لوی لاس کاږه شوی یو او په خپلو پښو د دغه ابدی هلاکت په کنده کښی لویدلی یو اوس مو دغه ګرد (تول) شیان پخپلو سترګو سره ولیدل نو د لطف او کرم له مخی یو ځلی مونږ له دغه ځایه وباسه! او بیرته مو دنیا ته ولیږه چه ښه عملونه وکړو او له ګناه او خطاء څخه بیخی لری وګرځو او که بیا هم مونږ ستا د احکامو څخه غاړه وغړوله بیا هره سزا چه راکوی مونږ ستا په واک او اختیار کښی یو حال دا چه د دوی دغه وینا هم خطاء ده او دوی پکښی دروغجنان دی او دا وروستنی کلام دی د دوزخیانو چه پس د دی خبری څخه امر د سکوت به ورته وشی نو دغو کفارو ته د ملائکة العذاب په ژبه د الله تعالیٰ له جانبه داسی امر کیږی.

### قَالَ اخْسَتُوافِيهُا وَلَاثُكِلَمُونِ ﴿ إِنَّهُ كَانَ فَرِيْقٌ مِّنْ عِبَادِي يَقُولُونَ وَيَنَا الْمَتَا فَاغْفِرُ لِنَا وَارْحَمْنَا وَانْتَ خَيْرُ الرَّحِمِينَ ﴾

وبه فرمائی چه تاسی چپ شئ (پراته اوسئ خوار دلیل) په دی دورخ کسی او

مه غږیږئ له ماسره (په دفع د عذاب کښی) بیشکه شان دا دی چه وه یوه ډله له بندګانو ځما (یعنی مؤمنان) چه ویل دوی (تضرعاً) ای ربه ځمونږه پوره یقین او تصدیق مو کړی دی (په ټولو مؤمن به شیانو باندی) نو مغفرت وکړه مونږ ته (ګناه ځمونږ) او مهربانی راباندی وکړه او ته (ای پروردګاره) خیر ډیر غوره د ټولو مهربانی کوونکیو ئی

تفسیر: یعنی خوشی چتی (بیکاره) او چپوله (فضول) خبری مه کوئ! اوس هر هغه څه چه مو کړی دی د هغه سزا وګالئ (برداشت کړئ)! له آثارو څخه معلومیږی چه د دی خداوندی جواب د صدور څخه وروسته بیا داسی ناری سوری منقطع کیږی او دوزخیان غیر له «زفیر» او شهیق څخه به بل کلام نه شی کولی العیاذ بالله.

### فَاتَّخَنَ نَبُوهُمُ سِخْرِيًّا حَتَّى اَشُولُمْ ذِكْرِي وَكُنْتُومِينَهُمْ تَضْحَكُونَ ·

پس نیولی ؤ تاسی دوی مسخری کړی شوی پر دوی تر هغه پوری چه هیر کړ (مسلمانانو) له تاسی څخه ای کفارو ذکر یاد ځما (په سبب د مشغولتیا د تاسی ای کفارو په تمسخرو د مسلمانانو کښی او وئ تاسی چه په هغوی پوری مو خندل (هر وقت له ډیره کبره).

تفسیر: یعنی په دنیا کښی کله چه مسلمانانو د خپل الله په حضور کښی دعا و استغفار کاوه نو تاسی ورپوری پیچموځی (مسخری) کولی او خندا به مو ور پوری کوله او د هغو د نیکو خصلتونو پوری به مو توقی کولی او دومره د هغوی په تحقیر او تکدیر پسی لویدلی وئ. چه پاک الله او د جزا ورځ مو بیخی له یاده وتلی وه او داسی به مو گڼل چه گواکی ستاسی پر سرونو باندی له سره هیڅ یو حاکم او کتونکی نشته چه ستاسی د داسی حرکاتو یاداشت واخلی او د هغو سختو اعمالو سزا تاسی ته درکړی.

### اِنْ جَزَيْتُهُو الْيَوْمَ بِمَاصَبُرُوا ٱلْهُومُهُمُ الْفَالْبِرُونَ ١٠

بیشکه زه چه یم جزا می ورکړه دوی ته ښه جزا نن ورځ په سبب د هغه چه هغوی صبر کړی ؤ (په اضرار ستاسی) بیشکه هغوی چه دی هم هغوی دی بریالیان (رسیدلی خپلو ټولو مقاصدو ته).

تفسیو: بیچاره کانو مسلمانانو ستاسی یر قولی او فعلی ایذاؤ او اضرارو صبر کړی ؤ وګورئ چه

نن ورځ ستاسی بالمقابل هغوی ته څه ثمره ور په برخه کیږی؟ او دوی داسی یو مقام ته رسولی شوی دی چه هلته به پخپلو هر ډول (طریقه) مقاصدو بریالی (کامران) او کامیاب او له هر قسمه لذائذو او مسراتو سره غاړه په غاړه وی

(بيا وبه فرمائي پخپله الله تعالىٰ قهراً يا وبه وائي پرښته د عذاب له جانبه د الله تعالىٰ داسي چه)

# قُلَكُوْلَبِثْتُوُ فِي الْكَرْضِ عَدَدَسِنِيْنَ ﴿ قَالُوُ الْبِثْنَا يَوْمًا اَوْبَعُضَ يَوْمٍ فَسُسَّلِ الْعَالَةِ يُنَ ﴿

وبه فرمائی څومره ځنډ (ایسارتیا) مو تیر کړی دی تاسی په ځمکه کښی په شمار د کلونو؟. نو وبه وائی (کفار) ځنډ (ایسارتیا) مو کړی دی یوه ورځ یا یوه برخه د ورځی نو ته (یخپله) یوښتنه وکړه له حسابګرو څخه.

تفسیر: یعنی له پرښتو څخه چه هغوی هر قسم نیکی او بدی شمیرلی دی دغه به ئی هم شمیرلی وی چه «څومره ځنډ (وخت) مو تیر کړی دی په ځمکه کښی او څو مدت مو هلته ژوند کړی دی» یعنی په قبر کښی یا د دنیا په ژوندون کښی ـ دغه به هم هلته ډیر لږ په نظر راځی دغه پوستنه هم د دی لامله (له وجی) کیږی چه په دنیا کښی دوی عذاب ته ډیر زیات تلوار او عجلت کاوه اوس وپوهیدل چه هغه ډیر په سرعت او جلتی ورورسید (کذا فی موضح القرآن).

(نو بیا وبه فرمائی یخپله الله تعالیٰ قهراً یا وبه وائی پرښته د عذاب له جانبه د الله تعالیٰ داسی

# فَلَ إِنْ لَبِثُنُّو الْاقِلِيلَالُوْ النَّكُو كُنْ نُوْتَعُلَّمُونَ ﴿

وبه فرمائی چه نه دی ځنه (تاخیر) کړی تاسی (په دنیا کښی) مګر لږ مدت (په نسبت د عذاب د آخرت که چیری بیشکه تاسی یئ چه پوهیږئ (چه ژوند د دنیا په نسبت د عقبا ډیر لږ دی).

تفسیر: یعنی واقعی د دنیا عمر خو ډیر لږ ؤ لیکن که تاسی پر دغه خبره په دنیا کښی د انبیاؤ په خبرو باندی پوهیدئ نو له سره په دغه فانی متاع به نه مغروریدئ او له انجام څخه به نه غافلیدئ او هغه کستاخی او شرارتونه به له تاسی ځنی نه صادریدل چه د دنیوی زائلو او فانی لذتونو د مشغولیت او مصروفیت په ضمن کښی له تاسی څخه په ظهور ورسیدل.

# ٱفَحَسِبْتُوْ النَّهَا خَلَقُناكُوْ عَبَثَاقًا لَّالْمُوْ النِّبَالْا تُرْجَعُون @

آیا پس گمان کوئ تاسی داسی چه بیشکه خبره دا ده چه پیدا کړی مو یئ تاسی عبث (د لوبو دپاره) او (داسی گمان کوئ چه) بیشکه تاسی مونږ ته نه به راوستلی کیږئ (حساب او کتاب ته).

تفسیر: داسی نه ده تاسی عبادت ته پیدا شوی یئ او رجوع کوونکی یئ محمون دربار ته دپاره د مجازاتو یعنی په دنیا کښی د نیکی او د بدی پوره نتیجه نه دررسیږی ـ که په دی ژوندون پسی بل ژوندون نه وی نو گویا دغه گرده (ټوله) کارخانه به محض یوه لوبه او تماشا او بیخی یوه بی نتیجی شی وی حال دا چه د الله تعالیٰ ذات له دی نه ډیر اعلیٰ او ارفع دی چه د هغه په نسبت داسی رکیک خیال وکړ شی.

# فَتَعْلَى اللهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ لِآلِالْهُ إِلَّاهُ وَرَّبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيْحِ ١٠٠

پس ډیر پورته لوی لوړ دی الله (له عبثیاتو او نورو عیوبو چه) مطلق باچا حق دی نشته هیڅوک لائق د عبادت په رښتیا مګر خو هم دی (یواځی) چه رب مالک د عرش کریم عزتناک دی (چه رحمت تری نازلیږی)

تفسیر: هر کله چه هغه لوی خاوند د ملکوت (معنوی دنیا) د لویی او د قوت او د سطوت خاوند او مالک مطلق دی نو له سره دغه امکان نه لری چه دغه عزیز منتقم جلت عظمته دغه تول وفاداران او مجرمان هم داسی خوشی پریږدی او د هغو د ښو بدو اعمالو جزا او سزا ورنه کړی.

# وَمَنُ يَّكُ ءُ مَعَ اللهِ إِلهَا الْخَرِ الْ بُرُهَانَ لَهُ بِهِ وَانْتَمَاحِسَابُهُ عِنْدَرَيِّةٍ إِنَّهُ لَا يُقَلِّ الْكِفِرُونَ ﴿

او هر شحوک چه بولی له الله سره خدای بل (چه د هغه عبادت هم کوی هسی خدای چه) نه دی هیش برهان علمی سند ده ته په دغه (عبادت د غیر) پس بیشکه هم دا خبره ده چه حساب (جزاء) د دی (مشرک) په نزد د رب د ده دی (چه سم له استحقاقه ئی ورکوی) بیشکه شان دا دی چه بری نه مومی

#### (کافران او نه خلاصیږی له عذابه)

تفسیر: یعنی هلته به حساب او کتاب کیږی او هر چاته به د ده له جرمه سره سم سزا ورکوله کیږی د دغه سورت ابتداء په فلاح او نجات د مؤمنانو سره کړی شوی ده او ختم په عدم فلاح د کافرانو سره داسی شوی ده چه په پای (اخر) کښی ئی څمونږ رسول صلی الله علیه وسلم په استغفار او استرحام هم مامور کرځولی دی.

# وَقُلُ رَّبِّ اغْفِرُوارْحَمْ وَانْتَ خَيْرُ الرَّحِيدِينَ اللهِ

او ووایه (ای محمده!) ای ربه ځما مغفرت او رحم وکړه (پر محمد او امت ئی) او ته خیر بهتره ډیر غوره د ټولو رحم کوونکیو ئی.

تفسیر: یعنی محموند له تقصیراتو محخه راتیر شه! او پخپل رحمت مو په دنیا او آخرت کښی سر لوړی کړه! ستا د بینهایته رحمت په مقابل کښی هیڅ شی مشکل نه دی. د ﴿ أَفَحَسِبُتُو ﴾ څخه د سورت ختم پوری دا آیات ډیر فضائل او تأثیرات لری چه د هغه ثبوت له ځینو احادیثو څخه کیږی او مشائخو دغه په تجربو سره رسولی دی. ښائی چه د دغه آیت سړی ورد ولری! په خاتمه کښی هغه دعاء هم تبرکا او تفاؤلا نقل کوو چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم حضرت ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه ته تلقین فرمایلی ؤ ځکه چه د هغو الفاظ د دی آیاتونو سره مناسب

«اللهم انى ظلمت نفسى ظلماً كثيراً وانه لا يغفر الذنوب الاانت فاغفرلى مغفرة من عندك وارحمنى انك انت الغفور الرحيم»

تمت سورة المؤمنون بفضله ومنه وحسن توفيقه ونرجو منه اكمال بقية الفوائد.

سورة النور مدنية وهي (٦٤) آية و (٩) ركوعات رقمها (٢٤) تسلسلهاحسب النزول (١٠٢) نزلت بعد «سورة الحشر»

د «النور» سورة مدنی دی (۱۶) آیات (۹) رکوع لری په تلاوت کښی (۲۱) او په نزول کښی (۱۰۲) سورت دی وروسته د «الحشر» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دى.

# سُورَةُ اَنْزُلْنَهَا وَفَرَضُهُمَا وَاَنْزَلْنَا فِيْهَا النِتٍ بَيِّنْتٍ لَكَ لَكُوْ تَذَكَّرُونَ ©

دا يو سورت دی چه نازل کړی دی مونږ دا او فرض کړی دی مونږ (احکام د) هغه او نازل کړی دی مونږ په دی (سورت) کښی آياتونه ښکاره دپاره د دی چه تاسی (پری) پند واخلئ (او غور پکښی وکړئ).

تفسیر: دغه سورت په محینو نهایت ضروری احکام - حدود امثال - مواعظ - حقائق - توحید او په نورو اهمو تنبیهاتو او اصلاحاتو مشتمل دی، زیاته ممتازه او پوه زیاتونکی برخه هغه ده چه د (افک) له قصی سره تعلق لری. پر أم المؤمنین حضرت بی بی عائشی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها منافقینو د دروغو تهمت کړی په هغه کښی محینی ساده او بی فکره مخلص مسلمانان هم شوئیدلی او د ثبات او استقامت محخه لر څه متمائل شوی وو چه د هغه خطرناکه اثر نه یوائی د بی بی عائشی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها پر وضعیت لویده بلکه له یوه حیثیته پخپله د رسول الله علیه الصلوٰة والسلام وعلی آله الکرام وعلیٰ اصحابه العظام د مجد او شرف تر درباره هم رسیده نو محکه ضرورت واقع شو چه لوی قرآن په پوره اهتمام او قوت سره د داسی خوفناکی غلط کاری یا غلط فهمی اصلاح وکړی او د تل دپاره د ایماندارانو غورونه پرانیځی څو وروسته له دی نه له سره د دښمنانو له تبلیغاتو او انتشاراتو متأثر نشی. نو ځکه ئی د دی سورت شروع په دغو سره وفرمایله شو سُورهٔ اَزْلُمْاوُرهٔ اُلْهُ الآیة - خو مخاطبین وپوهیوی چه د ده مضامین الفاظو سره وفرمایله شو خاص وقعت لری او د ډیر محفوظ او تینګ نیولو مستحق دی او هغه صاف محاف ته اهمیت او یو خاص وقعت لری او د ډیر محفوظ او تینګ نیولو مستحق دی او هغه صاف صاف نصاف نصائح او ترتی ترتی (تیک تیک) خبری چه په دغه سورت کښی بیان شوی دی هغه گردی (تولی) د دی وړ (قابلی) او لائقی دی چه هر مسلمان تینګ پخپل زړه کښی ځای ورکړی او تل ئی په یاد ولری او د یوی شیبی له مخی هم د ده د احکامو څخه غفلت ونه کړی که نه د دین

او د دنیا په تباهی او خرابی کښی آخته کیږی.

اوس الله تعالیٰ بیانوی خپل احکام چه ځینی ئی دغه دی

# ٱلزَّانِيَةُ وَالزَّانِ فَلْجُلِدُواكُلُ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِأْنَةً جَلْدَةٌ

هغه ښځه چه زنا ئی کړی وی او هغه سړی چه زنا ئی کړی وی (او محصنان وی او ثبوت شی زناء پر دوی په اقرار یا په شهادت) پس وهئ تاسو ای (قاضیانو او حاکمانو) هر یو له دغو دواړو سل دری

تفسير: تركيب (الزانية والزاني) دواړه مبتدا، دى او خبر ئى (فاجلدوا) دى او دغه الف لام په معنی د (الذی) دی چه متضمن دی معنی د شرط لره ځکه چه (ف) جزائیه بری داخله شوی ده یه خبر باندی نو تقدیر ئی داسی دی چه (ا**لتی زنت والذی زنی فاجلدوهما)** لکه چه موند پاس ترجمه هم داسی کړی ده دغه سزا د هغه زانی او زانیی ده چه آزاد عاقل او بالغ وی او نکاح ئی هم نه وی کړی يا د نکاح څخه وروسته جماع ئی نه وی کړی او هغه چه آزاد نه وی ینځوس دری وهلی کیږی د هغه حکم پنځمی یاری د اولی رکوع په ختم کښی مذکور دی او هغه چه عاقل یا بالغ نه وی نو دی خو لا نه دی مکلف شوی. په هر هغه مسلمان کښی چه دغه ګرد (تول) صفات (حریت، بلوغ، عقل نکاح جماع) موجود وی نو داسی شخص ته «محصن» واثی نو د دغه محصن سزا چه د زناء مرتکب شی او بری شرعاً اثبات شی «رجم» و یعنی به گتو ویشتل او سنگساری ده لکه چه د المائده یه سورت کښی ئی د تورات یه حواله فرمایلی دی ﴿ وَكَيْنَ يُحْرِّمُونَكَ وَعِنْدَهُمُوالتَّوْلِيَةُ فِيهَا حُكُواللهِ ﴾ الآية - او هغه حكم د الله رجم وو لكه چُه د هغه ځای په تفاسیرو کښي تیر شو او رسول الله صلي الله علیه وسلم د هغه سره موافق فیصلی صادری کری وی او فرمایلی ئی و «اللهم انی اول من احیا امرک إذ اماتوه ای الله! زه هغه ړومبي سړی يم چه ستا هغه امر حکم مي ژوندي کړی دی چه محو او متروک کړی شوی و » بیا نه یواځی یهودان بلکه هومره داسی قسم واقعات چه وړاندی کیده په هغو تولو کښی رسول الله صلى الله عليه وسلم تل محصن زانى ته په رجم سره سزا وركړى وه وروسته د رسول اكرم صلى الله عليه وسلم له رحلته اصحاب الكرام هم پر هم دغه احكامو د «رجم» اجراآت كول بلکه د اهل السنت والجماعت څخه يو سرى هم د ده پر مخالفت نه دى جرائت کړى. کواکي متواتره سنت او د اهل الحق اجماع دغه خبره راښوولی ده چه په دغه مسئله کښی محمدی شریعت د توریت حکم باقی بری ایسی دی لکه چه لوی قرآن د عمد قتل به سزا کسی وژل کیدل د توریت به حواله بیان فرمایلی دی ﴿ وَلَّتَبَنَاعَلَيْهِمُ فِيهَ أَلَّ النَّفُسَ بِالنَّفُونَ ﴾ او د مرتدانو د قتل حکم بنی اسرآئیلو ته ورکول د البقره په سورت کښی بیان کړی شوی دی

﴿ فَتُوْبُوْا الْ بَالِيكُمْ فَاقَتُنُوا الشَّاكُونُ ﴾ بيا هم دغه احكام د محمد صلى الله عليه وسلم د امت په حق كښى هم ايښود شوى دى شايد د محصن رجم او د قصاص د مسئلى د نقل كولو څخه وروسته په هغه شدت او تاكيد چه د ﴿ بِمَآانُزُلَ اللهُ ﴾ د حكم د ترك مذمت او بدى ئى بيان فرمائلى ده او په آخر كښى ارشاد شوى دى ﴿ وَاَنْزُلْنَا اللهُ ﴾ وَاَنْزُلْنَا اللهُ ﴾ وَاَنْزُلْنَا اللهُ ﴾ و حكم د ترك مذمت او بدى ئى بيان فرمائلى ده او په آخر كښى ارشاد شوى دى ﴿ وَاَنْزُلْنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ﴾ الآية ـ له هغه به دا غرض وى چه د

توریت دغه احکام اوس د قرآن تر حفاظت لاندی دی چه د هغو په اجراء او انفاذ کښی نه ښائی چه رسول الله صلی الله علیه وسلم د هیچا د اهواؤ او آراؤ لحاظ او پروا وکړی لکه چه رسول الله صلی الله علیه وسلم هم په دغه مورد کښی د هیچا څه پروا ونه کړه او د دوی څخه وروسته راشده ؤ خلفاؤ رضی الله تعالیٰ عنهم اجمعین هم د چا لحاظ او پروا ونه کړه ـ تر دی پوری چه حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه ته د محصن د «رجم» په نسبت دغه اندیښنه پیدا بلکه مکشوفه شوه چه وروسته له دی نه به ځینی زائغین د دغه احکام له تعمیله انکار کوی لکه چه خوارج او ځمونږ د زمانی یوی ممسوخی فرقی تری انکار هم کړی دی نو دوی پر منبر وختل او د صحابه ؤ او تابعینو په لویه مجمع کښی ئی د الله تعالیٰ د دغه حکم اعلان په ډیر تاکید او تشدید سره وفرمایه ـ او په دغه مورد کښی یوه قرآنی یو منسوخالتلاوة آیت حواله ئی ورکړه چه په هغه کښی د محصن د رجم صریح حکم موجود دی او د هغه تلاوت وروسته منسوخ شوی دی مگر حکم ئی هم هغسی باقی پاتی دی.

تنبیه: د کوم آیت محض منسوخ التلاوت کیدل او حکم ئی باقی پاتی کیدل یوه مستقله مسئله ده چه تحقیق ئی په دغو مختصرو فوائدو کښی نشی درجیدی انشاالله العزیز که د مستقل تفسیر د لیکلو وار راورسید نو هلته به ولیکلی شی.

# وَّلاَ تَأْخُذُكُو بِهِمَارَأْفَةٌ فِي دِيْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمُ تُؤُمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْلِخِرِ وَ وَلَيْثُهَا مُنَابَهُمَا طَأَيِفَةٌ مِّنَ الْمُؤْمِنِيُنَ ۞

او نه دی نیسی تاسو لره په دغو (دواړو زناکارانو) زړه سوی (او مهربانی) په (انفاذ د) حکم د الله کښی که یئ تاسی چه تینګ یقین لرئ پر الله او په ورځی آخری (د قیامت)، او حاضر دی شی عذاب کولو د دی دواړو ته یوه طائفه ډله له مؤمنانو څخه (چه فضاحت ئی زیات شی).

تفسیو: یعنی که پر الله تعالیٰ یقین لرئ نو د هغه د احکامو او حدودو په اجراء او انفاذ کښی هیڅ تقدیم او تأخیر مه کوئ! داسی ونه کړئ چه د مجرم څخه وویریږئ او د سزا له اجراء څخه لاس وباسئ یا یکښی څه تنقیص وکړئ یا داسی غیر مؤثری خفیفی او معمولی سزا ورکړئ چه د

سزا کیفیت پکښی نه وی ښه وپوهیډئ چه الله تعالیٰ مطلق حکیم او له تاسی څخه زیات پر بندګانو مهربان دی او د ده هر حکم کلک وی که پوست د عالم د مجموعی په حق کښی له حکمت او رحمت څخه نشی عاری کیدی ـ که تاسی د ده د احکامو او حدودو په اجراء کښی قصور کوئ نو د آخرت په ورځ کښی به ستاسی څخه پوښتنه کیږی.

﴿ وَلَيْنَهُدُامَذَابُهُمَا طَأَيْفَةُ مِّنَ الْمُثْمِنِيْنَ ﴾ - او حاضر دی شی عذاب کولو د دی دواړو ته له مؤمنانو)

یعنی دغه سزا دی گوښی (بیله) ورته ورنه کړه شی بلکه د مسلمانانو په لویه مجمع کښی دی ورته ورکړه شی ځکه چه په هغه رسوائی کښی د سزا تکمیل او تشهیر او کتونکو ته لوی پانیات او عبرت دی او ښائی چه په کښی دغه غرض هم وی چه دغه لیدونکی مسلمانان د ده پر حال باندی زړه وسوځی او د مغفرت دعاوی ورته وکړی والله اعلم.

# ٵٮؖۯٳؽ۬ڵۯؽؘڲڿؙٵؚڒۯٳڹؽڎٙٲۉؙؙٛۺٛڔػڐ ۊٵٮڗٛٳڹؽڎ۠ڵۯؽڮٷۿٳۧڵڒۯٳڹٲۉؙٛۺٝڔڰٛ

زنا کار سری نه نکاح کوی (په رغبت محبت سره) مګر خو زناکاره ښځه یا مشرکه ښځه او زناکاره ښځه نه په نکاح کوی (دغی ښځی زانیی لره په رغبت او محبت سره) مګر سړی زناکار یا سړی مشرک

تفسیر: د زنا د سزا د بیان کولو څخه وروسته د دی فعل انتهائی شناعت بیان فرمائی یعنی هغه نارینه او بنځه چه په دغه شنیعه عادت مبتلا وی په حقیقت کښی د دی خبری وړ (مستحق) او لایق نه دی چه له هغه سره د کوم عفیف مسلمان د ازدواج، د ناستی او د ملاستی تعلق قائم کړ شی د هغه د پلیت طبیعت او میلان سره خو دغه مناسب دی چه له هم داسی بد کاره او تباه حاله نارینه او بنځی سره یا له دوی ځنی هم بدتره له کوم مشرک او مشرکی سره د هغه تعلق وی کماقال الله تعالیٰ فی هذه السورة:

#### ﴿ آخَيِنْتُ الْخَيْدَيْنَ وَالْغِيدُونَ الْغَيْدِيْتِ وَالْعَلِيدُ عُلِياتُ الْعَيْدِيْنَ وَالْعَيْدِيْنَ الْعَلِيدِيْنَ

کوی جنس له خپله جنسه سره سازه ـ هم کوتره له کوتری باز له بازه

د ده د حرکت اصلی اقتضاء خو هم دغه وه ـ اوس دغه بیله خبره ده چه الله تعالیٰ د نورو مصالحو او حکمتونو لامله (له وجی) کوم په نامه سره مسلمان عقد هم له مشرک او مشرکی سره جائز نه دی فرمایلی. یا مثلاً د بدکاره سری نکاح که د کومی صالحی شعّی سره وتړله شی نو دغه بالکل باطله نه ده درولی شوی.

تنبیه: د دغه آیت داسی تقریر چه موند کړی دی بیخی سهل او بی تکلیفه دی په دغه کښی د (لاینکح) معنی هغسی نیولی شوی ده لکه چه په «السلطان لایکلب» او نورو محاوراتو کښی اخیسته کیدی یعنی د فعل د لیاقت نفی ـ د فعل نفی له حیثیته ورکړی شوی ده. فافهم واستقم

# وَحْرِّمَ ذَالِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِيُنَ 🕈

او حرامه کړی شوی ده دغه (زناء یا نکاح له بد کارو سره د حاصلولو د مبلغ لپاره) پر (صالحانو عفیفانو) مؤمنانو

تفسیر: یعنی یو مؤمن په داسی حال کښی چه مؤمن وی څرنګه به داسی حرکت ته اقدام کوی؟

په حدیث کښی راغلی دی «لا یزنی الزانی حین یزنی وهو مؤمن» یا دا مطلب چه له

زانیی سره د هغو پرهیزګارانو د نکاح عقد حرام درولی شوی دی چه په صحیح او حقیقی

معانی سره د مؤمنانو د خطاب مستحقان دی یعنی په تکوینی ډول (طریقه) دغسی پاک او صاف

نفوس د داسی خراب او پلیت او ګنده ځایونو په طرف نه متمائل کیږی او تری ساتلی شوی دی

په دغه وقت کښی به د «حرم» معنی هم هغسی وی چه «په ﴿ وَحَرَّمْتَامَلِیّوالْتَرَاضِعَ ﴾ کښی. یا

په دغه وقت کښی به د «حرم» کښی نیولی شوی دی والله اعلم.

فائله: دغه پاس آیت یوامحی د ترغیب دپاره دی په نکاح اخیستلو د عفائفو او شرائفو کښی او ترهیب دی له نکاح کولو د بدکارانو څخه ځکه چه زنا په قبح کښی نژدی ده شرک ته لکه چه عفاف او پاکوالی او تحصن او ودوالی نژدی دی ایمان ته او بل دغه نفی په معنی د نهی نه ده او که په معنی د نهی وی نو منسوخ دی په آیت د ﴿ وَالْکِحُواالْکِاکی ﴾ سره.

# وَالَّذِيْنَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنْتِ ثُمَّ لَهُ يَأْتُوا بِأَرْبُعُكُو شُهَدَاءً

او هغه کسان چه اولی محصنی ښځی (یا محصن سړی چه نسبت د زنا ورته وکړی) بیا رانه ولی (په مخ د قاضی حاکم کښی) څلور تنه شاهدان

تفسیر: یعنی که په داسی پاک لمنی ښځی باندی د زناء تهمت ولګوی چه د دی بدکاری په کوم دلیل یا په شرعیه و قرائنو سره نه وی ثابت (نو وئی وهئ تاسی دغو قاذفانو لره ای قاضیانو او حاکمانو اتیا دری او مه ئی قبلوئ شاهدی ځکه چه سره له حریته بلوغ ـ عقل ـ اسلام او پاکی

فاسقان دی) او هم دغه حکم دی د پرهیزگار نارینه که پری تهمت ولگاوه شی. لکه چه دغه آیات د یوی پاکی عفیفی صدیقی شغی پر آیات د یوی پاکی عفیفی صدیقی شغی پر ذکر اکتفاء شوی ده که څلور شاهدان تیر کړی او د هغوی شهادت سم له شرعیه ؤ اصولو سره مقبول واقع شی نو پر هغه مقذوف او مقذوفه به د زناء حد جاری کیږی.

# فَاجُلِدُوهُمُ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلاَتَقُبُلُوالَهُمُ شَهَادَةً أَبَدًا

پس ووهی تاسو (ای حاکمانو) دغه (قاذفان که اصیلان وی) اتیا دری او مه قبلوئ تاسی له دوی نه شاهدی هیڅکله (تر وقته د مرګه پوری)،

تفسیر: دغه د «قاذف» تهمت لګونکی سزا شوه چه «مقذوف په مطالبه» اتبا دری وهلی کیږی او په مستقبل کښی د تل دپاره په معاملاتو کښی مردودالشهادت درولی کیږی ځمونږ د حنفیانو په مذهب کښی وروسته له توبی ایستلو څخه هم د دوی شهادات په معاملاتو کښی نه قبلیږی

# وَاوْلِلِكَ هُوُ الْفُسِقُونَ<sup>ا</sup>

او دا (قاذفان) هم دوی دی فاسقان.

تفسیر: یعنی که په واقع سره ئی عمداً په دروغو سره تهمت لګولی ؤ بیا نو د ده فسق او نافرمانی ظاهره ده که په رښتیاء سره واقعی خبره ئی ویلی وی لیکن په دی باندی پوهیده چه زه د څلورو تنو شاهدانو په شهادت خپله دغه دعوی نشم ثابتولی نو د داسی خبری له اظهاره غیر له دی نه چه د یوه مسلمان پت او عزت خراب کړی بل څه ګټه (فائده) نه کوی چه هغه فی نفسه مستقله ګناه ده او علماء هغه په کبائرو کښی شمیرلی ده.

# إِلَّا الَّذِينَ تَا بُوُا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ قَانَ اللهَ عَفُوْرُتَّحِيَهُ<sup>©</sup>

مگر هغه کسان چه توبه وباسی پس له دغه (قذفه له گناه نه) او اصلاح کړی (نیت او عمل خپل) پس په تحقیق الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیر: یعنی وروسته له توبی او د حال اصلاحه بښونکی پاک مهربان الله به دا د فاسق نوم تری پورته کوی او د الله تعالیٰ په نافرمانو بندګانو کښی به نه شمیرلی کیږی. اګر که د پخوانی قلف په سزا كښى بيا هم مردودالشهادت پاتى دى هم دغه په اسلافو كښى د قاضى شريح \_ ابراهيم نخعى \_ سعيد بن جبير \_ مكحول \_ عبدالرحمٰن بن زيد بن جابر \_ حسن بصرى \_ محمد بن سيرين او سعيد بن المسيب رحمهم الله مذهب دى كما فى الدر المنثور و ابن كثير.

# والذين يرمؤن أذواجهم

او هغه کسان چه اولی ښځی (محصنی پاکی له زناء څخه په زناء سره)

تفسير: يعنى د زناء تهمت ولگوى يا خپل د ووړكى په نسبت ووائى چه دغه ځما له نطفى څخه نه دى.

وَلَوْيَكُنُ لَهُمُوشُهُ مَا أَوْ الْكُورَ الْفُسُهُ مَ فَشَهَا لاَةٌ أَحَدِهِ مُوارَبَعُ شَهَا لَإِنَا اللهُ إِنَّهُ لَمِنَ الصَّدِقِينَ ۚ وَالْخَامِسَةُ أَنَّ لَعَنْتَ اللهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الكَٰذِيدُ يُنَ وَيَذَكُو وَالْخَامِسَةَ الْعَنَا الْبَالَ مَنْ اللهُ عَلَيْهَا أَنْ كَانَ مِنَ الصَّدِقِينَ ۚ وَالْخَامِسَةَ النَّ عَضَبَ اللهِ عَلَيْمَ أَلْنَ كَانَ مِنَ الصَّدِقِينَ ۚ وَالْخَامِسَةَ النَّا عَضَبَ اللهِ عَلَيْمَ أَلْنَ كَانَ مِنَ الصَّدِقِينَ ۚ وَالْخَامِسَةَ النَّا عَضَبَ اللهِ عَلَيْمَ أَلْنَ كَانَ مِنَ الصَّدِقِينَ ۖ

حال دا چه نه وی دوی ته شاهدان (په دی کار د زنا کښی) مگر نفسونه د دوی (یعنی پخپله حاضر وی) پس (واجبه ده په دی کښی) شاهدی د یوه د دوی څلور شاهدی په (نامه) د الله (په دی خبره چه) بیشکه دی خامخا له صادقانو رښتیا ویونکیو دی (په دغه نسبت د زنا کښی) او پنځمه (شاهدی) (داسی ده چه) بیشکه لعنت د الله دی وی پر دغه (میړه) که وی (دی) له دروغجنانو څخه. او دفع کوی له دغی ښځی څخه عذاب (د حد ثابت په وینا د میړه ئی) دا (کار) چه شاهدی ولولی (دا ښځه) څلور (واری) شاهدی (په نامه) د الله (په دی خبره چه) بیشکه دا میړه ځما خامخا له دروغ ویونکیو دی (په نسبت د زنا په ما باندی) او پنځمه (شاهدی داسی ده) چه ووائی بیشکه غضب د الله دی وی په دی (ښځی) که چیری وی (دا میړه می) له

صادقانو رښتيا ويونکيو څخه.

تفسیر: یعنی هر هغه میره (خاوند) چه یر خپلی ښځی د زناء تهمت ولګوی اولاً له ده نه به څلور شاهدان طلب کړه شي ـ که ئې راحاضر کړې نو پر ښځه دې د زناء حد جارې کړ شي. که ئی شاهد نه شو حاضرولی نو ده ته دی وویلی شی چه څلور ځلی دی په قسم یادولو سره بیان کړی چه زه په خپله دغه دعوی کښي رښتیني یم (په دغه تهمت کښي چه مي پر خپله ښځه لګولی دی دروغ نه وایم) ګواکی د څلورو شاهدانو په ځای پخپله د ده څلور (کرته) حلفیه شهادات دی. او په آخر کښي په پنځمه مرتبه کښي دغسي به وائي چه «که دي پخپله دغه دعوي کښي دروغجن وی نو پر ده دی د الله تعالیٰ لعنت وی» که د دغو پاس الفاظو د ویلو څخه انکار وکړي نو بندې دې کړ شي او حاکم دې دې مجبور کړي چه يا دې ير خپل دروغ ويلو اقرار وکړی او د قذف په حد محکوم شي چه پاس ئي ذکر وشو يا دی پنځه کرته همغه الفاظ ووایی چه یاس مذکور شو. که میره (خاوند) دغه الفاظ ووائی نو بیا ښځی ته دی وویل شی چه هغه دی هم څلور ځلی په قسم یادولو سره داسی بیان وکړی چه «میړه (خاوند) می په دغه تهمت لګولو کښي دروغجن دی» او پنځم ځلي دی دغه الفاظ ووائي چه «د الله غضب دی نازل شي بر دی سځه باندی که ئی دغه میړه (خاوند) پخپله دغه دعوی کښي رښتین وی» تر څو که ښځه دغه الفاظ ونه وائي بندي دي وساتلي شي چه يا دي په صاف ډول (طريقه) سره خپل د ميړه (خاوند) د دعوی تصدیق وکړی چه د زنا حد پری جاری شی. یا په پاس مذکوره الفاظو سره ئی تكذيب وكړى كه سځه هم د خپل ميړه (خاوند) يشان دغه الفاظ ووائي او له «لعان» څخه فراغت ومومی نو بیا له دغی شعی سره جماع او د جماع دواعی کرد (تول) حرام شول بیا که میړه (خاوند) دی ته طلاق ورکړی ښه! که نه قاضی دی د دوی دواړو په منځ کښی تفریق وکړی اګر که دغه واړه پر دغه افتراق راضی هم نه وی یعنی قاضی دی په ژبه سره ووائی چه «ما د دغو دواړو په منځ کښې سره تفريق وکړ» نو دغه تفرق د بائن طلاق حکم لري. (۱): \_ تنبیه: بر زوجینو باندی دا قسم الفاظو لولولو ته یه شریعت کښی «لعان» وائی او

«لعان» خاص په قذف الازواج پوری مخصوص دی د نورو محصناتو شځو د «قذف» حکم هم هغه دی چه پاس مذکور شو. (۲): \_ تنبیه: دغه څلور شاهدان و کله چه هغه (۲): \_ تنبیه: دغه څلور شاهدان و کله چه هغه

(۲): \_ تنبیه: دغه څلور شاهدی ئی ځکه مقرری کړی چه اصل خو څلور شاهدان و کله چه هغه پیدا نه شول نو د هری یوی شاهدی په ځای یو سړی ودریده او پنځمه په ځای د «تزکیی» کښی شوه.

# وَلُوۡلِافَضُلُ اللّٰهِ عَلَيْكُو وَرَحْمَتُهُ وَآتَ اللّٰهَ تَوَابٌ حَكِيْكُ

او که نه وی فضل (احسان) د الله پر تاسی او رحمت د ده او (بل دا نه وی

قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

چه) بیشکه الله ډیر توبه قبلوونکی لوی حکمت والا دی (نو رسوا او معذب شوی به وی یه دنیا کښی)

تفسیو: د «لولا» جواب محذوف دی لکه چه محموند له ترجمی محخه ښکاریږی چه که نه وی فضل او احسان د الله تعالیٰ پر تاسو باندی نو خامخا به ئی شرمولی وی تاسو یا ژر به ئی په عذاب کړی وی تاسو یعنی که دغه د «لعان» حکم مشروع نه وی نو د «قذف» د عمومی قاعدی سره موافق به پر میړه (خاوند) قذف اوښته یا به ئی ګرد (ټول) عمر د خپل ځیګر وینی محښلی او لړمون خوړینی به ناست ؤ ځکه ممکن دی چه دی رښتین وی په خلاف د غیر د میړه (خاوند) چه هغه د دغسی اظهار دپاره مضطر نه دی ځکه د هغه په قانون کښی د دغو امورو رعایت ضروری نه دی. له بل لوری که یواځی د میړه (خاوند) په قسم خوړلو د زناء ثبوت کیدی نو د ښځی لپاره به ډیر سخت مصیبت او زحمت پیښیده ـ حال دا چه ممکن دی هغه رښتین هم وی هم داسی که ښځه د دی په قسم خوړلو سره یقیناً بری وګڼله شی نو پر میړه (خاوند) به د قذف حد لازمیده ـ سره له دی چه د ده په صداقت کښی هم مساوی احتمال موجود دی ـ نو په تفذف حد لازمیده ـ سره له دی چه د ده په فریقینو کښی هم مساوی احتمال موجود دی ـ نو په تعالیٰ د فضل او رحمت اثر دی ځکه چه په فریقینو کښی هر یو چه رښتین وی هغه د بی محله سزا څخه نجات ومونده په دغه وړی دنیا کښی پرده پوښی کړی او مهلت ئی ورته ورکړی دی چه ښائی توبه وباسی بیا د ده د توبی قبلول دغه د الله تعالیٰ د توابیت د صفت اثر شو ښائی توبه وباسی بیا د ده د توبی قبلول دغه د الله تعالیٰ د توابیت د صفت اثر شو

# ٳؾۜٲڵڹۣؽؘؽؘۼۜٳٚٷ۫ۑٳڷٳڣڮٷۻڎؙؚٞۺڬؙٷۥڵڗۼؖڡٮۘڹٛۅؙٷؿڗٞٳڰڴڋۘڹڶۿۅؘڂؽڒۘڰڴڋ ڸػؚ۠ڷۣٵؿؚۯڰ۫ؾڹؙؙ۫ٛؗٛ؋؆ٵڬۺؘؘؘۜۘۘڹڝؘٛٲڷؚٳؿٝٷٵڷڹؽۘڗٷٚؽڋٷؽڹٝٷؠؙؙؙؙؙٛۿؙڬٵڮٛۼؚڟؽؚ۠ؖ

بیشکه هغه کسان چه راوړی ئی دی غټ دروغ (په شان د عائشی کښی) یو ټولی دی له تاسی (مسلمانانو) نه ګمان مه کوئ په دی (دروغو) چه شر بد دی تاسی ته (ای مخلصانو مؤمنانو) بلکه دغه (دروغ) خیر دی تاسی ته (له جهته د ثواب او منقبت د تاسی) مقرر دی هر سړی ته له دغو (بهتان ویونکیو جزاء د) هغه څیز چه ګټلی ئی دی له ګناه (په قدر د خوض او شغل د ده)، او هغه څوک چه پورته ئی کړ لوی بار پیټی د دغو (دروغو او شائع ئی کړل) له دغه (ټولی) نه شته ورته عذاب لوی (په دارینو کښی)

تفسیر: دلته د هغو غتو دروغو ذکر دی چه پر حضرت صدیقی بی بی عائشی رضی الله تعالیٰ عنها ترلی شوی ؤ دغه پیښه داسی وه چه نبی کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم د هجری په (ه) یا په (۱) کال کښی د (بنی المصطلق) له غزوی څخه د مدینی منوری په طرف بیرته تشریف راوړ ام المومنین صدیقه بی عائشه رضی الله تعالیٰ عنها هم له دوی سره وه \_ بی س صاحبه پر بل اوښ سوره وه چه پری هودج (پالکی) ترلی او پردی به ئی ځوړندی او ښکته به وی او جمال به لا له پخوا هودج (پالکی) پری تاړه \_ په یو منزل کښی چه د دوی قافله ښکته شوی وه لړ شیبه پخوا له کوچ حضرت صدیقی بی بی عائشی ته د وضؤ د تجدید ضرورت محسوس شو نو څکه له قافلی څخه څه قدر لری او ګوښی (جدا) لاړه. په دی ضمن کښی یو ناڅاپه د دی د غاړی غاړی غاړکی (امیل) وشلیده او دانی ئی (چه د جزع یمنی څخه وی) په شګو کښی سره تیت و پرک (منتش) شوی نو د هغو په تولولو او لتولو دا ډیره وځنډیده (ایساره شوه) هلته قافلی کوچ وکړ او له خپله ځایه ولتبدله او ګرد (تول) سره لاړل. جمال هم داسی ګمان وکړ چه لکه بی بی صاحبه په هودج (پالکی) کښی ناسته ده ځکه چه د هغه ګردی (تولی) پردی ښکته ځوړندی وی او تولی پیلیاری (پردی) ښکته لویدلی وی او ذاتاً بیبی صاحبه په عمر کښی هم وړوکی او په بدن کښی هم ډیره ضعیفه او نحیفه وه چه د دی د وجود او عدم وجود له هودج (پالکی) د باندی ښه نه څرګندیده.

الغرض جمالاتو خپل اوښان رهى (روان) او چالان كړل او ګرد (ټول) سره لاړل. لكه چه ام المؤمنين بيرته راغله كه ګورى چه قافله تللى ده ـ او هيڅ اثر او نښه ئى هم نه ښكارى. نو ام المومنين په نهايت ثبات او استقامت سره دغسى رأيه قائمه كړه چه اوس له دغه ځايه خوځيدل خلاف المصلحت دى ـ ولى كه زه د دغو شكو په كړمونو كښى د قافلى تعقيب هم وكړم په هغوى پسى نشم رسيدى او امكان لرى چه لياره هم راڅخه وركه شى ـ كه دلته واوسيږم هر كله چه لمر وخيژى او ځما متعلقين په دى وپوهيږى چه زه په هود ج (پالكى) كښى نه يم او ځما پالكى تشه روانه ده نو هرومرو (خامخا) به هم دلته په منډه او څغاښته راپسى راشى نو هملته ياتى شوه.

کله چه شپه وه پر ام المؤمنین د خوب شومه راغله، هملته ئی خپل مبارک سر کیبود.

کله چه حضرت صفوان بن معطل رضی الله عنه د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په امر مأمور ؤ چه تل به دی وروسته له قافلی راځی \_ او د پاتی شویو شیانو خبر نیونه به کوی نو ځکه دی تل د قافلی څخه په لږ څه فاصله لری اوسیده او همیشه د قافلی تر شا وروسته له پلتنی (تحقیق) به راته. حضرت صفوان رضی الله تعالیٰ عنه دغه ځای ته کهیځ (سحر) راورسید او له لری څخه ئی ولید چه کوم اوده پروت دی \_ کله چه ورنژدی شو نو د ورپیچلی (نغښتلی) شوی ټکری (څادر) څخه یی وپیژنده چه دا خو ځما مور ام المؤمنین صدیقه بیږی عائشه ده ځکه چه پخوا د حجاب د حکم له نزوله هم دغه معنوی ځوی او مور سره پیژندل.

حضرت صفوان رضى الله تعالىٰ عنه د دغه وضعيت د ليدلو څخه سخت ولرځيد ـ او ډير وويريد او

قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

په زور سره ئی ﴿ اِکَالِمُهُوَالِکَاالِکَهُواحِعُونَ ﴾ وویل چه د هغه په اثر د ام المؤمنین رضی الله تعالیٰ عنها سترګی خلاصی شوی او هم هغسی مخ پیچلی (پټ مخ) او په خپل تکری کښی تاو شوی کیناسته.

حضرت صفوان رضى الله تعالىٰ عنه خپل اوښ ام المؤمنين رضى الله تعالىٰ عنها ته نژدى چو كړ ـ او ام المؤمنين رضي الله تعالىٰ عنها هم هغسي پته پري سوره شوه ـ او صفوان رضي الله تعالىٰ ـ عنه د اوښ مهار ير خپله اوږه باندی کيښود او د قافلي تر شا روان او ورسره ګډ شول. راس المنافقين و امام المكذبين عبدالله بن ابي چه د مديني منوري ډير خبيث ـ بدباطنه خان او د منافقانو مشرف او د رسول الله صلى الله عليه وسلم دښمن ؤ ـ دلته چه داسي يوه خبره او موضوع وربیدا شوه نو په چتی (بیکاره) او چپوله (فضول) خبرو ئی خوله وسپردله ـ او ځینی ساده او نایوهان مسلمانان مثلاً یه نارینه ؤ کښی حضرت حسان ـ حضرت مسطح ـ او یه ښځو كښي حمنه بنت جحش رضي الله تعالىٰ عنهم اجمعين د منافقانو په دغه انتشاراتو او كمراه کوونکیو خبرو تیروتل او په دغسي افسوسناکو تذکرو کښي سره لګیا شول چه د هغو ویل دوی ته نه و لازم او د ام المؤمنين رضي الله تعالىٰ عنها د عفت او عصمت سره بيخي منافي و ـ مسلمانانو ته بالعموم ـ او یخپله رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ته له داسی قسم واهیاتو خبرو څخه سخته صدمه ورسیده . تر یوی میاشتی پوری دغسی چتی (بیکاره) خبری سره کیدی او رسول صلى الله عليه وعلىٰ آله وصحبه اجمعين به هم دغه ګردی (تولی) خبری اوريدی او هيڅ به ئی نه ویل ـ او نه د هغو په تحقیق پسی ګرځیده ـ مګر په زړه کښی سخت خفه ؤ وروسته له يوى مياشتي يخپله ام المؤمنين عائشه صديقه رضى الله تعالىٰ عنها هم له دغه شهرت څخه خبره شوه \_ نو د غم له شدته ناقراره شوه \_ او د رنځورئ په بستره کښي ولويده شپه او ورځ به ئي ژړل ـ او د يوی شيبې له مخې به ئې هم اوښکې نه دريدی. په دغه ضمن کښې نور واقعات هم ییښ شول ـ او ډیری خبری اتری سره کیدلی چه په صحیح بخاری شریف او نورو کښی د لوستلو قابل دی ـ او بالاخر د حضرت ام المؤمنين صديقي رضي الله تعالىٰ عنها په برائت كښي بالذات الله تعالىٰ دغه آيت ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ﴾ الآية \_ تر لرى محايه بورى نازل وفرمايه \_ چه ام المؤمنين عائشي صديقي رضي الله تعالىٰ عنها تل فخر پري كاوه ـ او بالحق چه پر دغه هومره فخر او وياړ چه وکړي لږ دي.

﴿ عُمْبَهُ مِنْكُو ﴾ \_ یو تولی دی له تاسو مسلمانانو څخه) یعنی دغه دروغ تړونکی له خیره سره همغه کسان دی چه په دروغو یا په رښتیا سره د اسلام مدعیان دی \_ او خپلو ځانونو ته مسلمانان هم وائی \_ له دوی ځنی څو تنه سړی سره یو ځای شوی دی \_ او داسی چتی (بیکاره) خبری ئی سره تړلی دی \_ او څه خلق په ناپوهی سره پر دغه چغلی او چتی (بیکاره) دروغو غولیدلی دی \_ خو بیا هم د الله تعالیٰ لوی احسان دی چه گرد (ټول) مسلمانان په دغه لومه کښی نه دی نښتی.

﴿ لَا تَعْمَنُونَا مُؤْمِنُكُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

النور(٢٤)

ای مخلصانو مؤمنانو بلکه دغه دروغ خیر بهتر دی تاسو ته له جهته د ثواب او منقبت د تاسو) دغه خطاب د هغو مسلمانانو د تسلي دياره دي چه هغوي ته له دغي واقعي څخه صدمه رسيدلي وه بالخصوص حضرت صدیقه بی بی عائشه رضی الله تعالیٰ عنها او د دی کورنی ته ځکه ظاهر دی چه هغه ډیره سخته خفه او ویرجنه وه یعنی اګر که په ښکاره ډول (طریقه) دغه ویناوی ډیری مکروهی خفه کوونکی او خرابی دی لیکن فی الحقیقت تاسی ته د ده به منځ کښی ډیره بهتری او محاسن یت وه آیا دومره مدت د تاسی بر داسی زړه خوږونکو حملو او ایذاؤ صبر کول هم داسی بی اجره یاتی کیږی آیا دغه لږ فخر او شرف دی چه بالذات خالقالکائنات یخپل باک کلام کښی ستاسی نزاهت او برائت نازل کړ او ستاسی دښمنان ئی خواروزار او رسوا کړل او تر قیامت یوری ئی ستاسی د خیر ذکر د ګردو (ټولو) قرآن لوستونکیو بر ژبه جاری کړ او مسلمانانو ته ئي د رسول الله عليه الصلوٰة والسلام او د ده د ازواجو او اهل البيت د حق پيژندلو دپاره داسی يو درس ورکړ چه له سره هيريدونکی نه دی فلله الحمد علیٰ ذلک. ﴿ لِكُِلَّ امْرِيُّ مِنْهُمْ ﴾ 🕳 مقرر دی هر سری ته له دغو بهتان ویونکو جزاء د هغه محیز چه ګتلی ئی دُی له ګناه او هغه څوک چه پورته ئی کړ لوی بار د دغو دروغو له دغه شته ورته عذاب لوی. یعنی هر هغه سری چه یه دغه فتنه کښی هومره حصه واخیسته همغه قدر ګناه ئی د خپل ځان لپاره وګټله او د هغې د سزا مستحق شو مثلاً ځینې کسان خوشال شول او په ډیر خوند او مزه سره ئى د دغو واهياتو خبرو تذكره كوله ځينو د افسوس د اظهار په ډول (طريقه) ـ ځينو د تحقیق او تفتیش یه اصول ـ خامخا د دغی خبری یه شاؤ خوا کښی ئی ګرویګنی (تپوسونه) او يليتني (تحقيقونه) كولي او رسول الله صلى الله عليه وسلم يخپله يته خوله ناست او دغه گردي (ټولي) خبرې ئي اوريدي. ځينې به د داسې خبرو د آوريدلو څخه په تردد او انديښنه کښې لويدل. ډير کسان به به دغه مورد کښي چپ ناست وو. ډيرو کسانو به ئي د دغو افواهاتو تكذيب كاوه چه د دغو وروستنيو خلقو وضعيت ياك الله يسند او غوره كړ او نورو ګردو (ټولو) ته ئی درجه یه درجه الزام واړاوه او د دی گناه ډیر لوی بار اخیستونکی رأس المنافقین عبد الله

بن ابی ؤ لکه چه په ډیرو روایاتو کښی تصریح ده هم دغه خبیث به نور خلق له خپله ځانه سره تولول او دغه خبری به ئی په غوړونو کښی ورڅڅولی او دوی به ئی سراښول او غولول او خپله لمن به ئی په ډیر مهارت او چالاکی سره تری تولوله او په نورو باندی ئی هغه شائع کوله نو په آخرت کښی ډیر لوی عذاب خو د ده دیاره هرومرو (خامخا) شته لیکن په دنیا کښی هم دغه

ملعون ډير ذليل او رسوا شو او تر قيامته به دی په ذلت او خواری سره ياديږی.

# لُوْلِا إِذْسَبِعْتُمُونُ ظُنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنْتُ بِأَنْفُيهِمْ خَيْرًا وَقَالُوا لِهُ لَا إِفْكَ مَيْدِنْ الْ

ولی نه په هغه وقت کښی چه واوریده تاسی دا خبره گمان کاوه ایماندارو سریو او ایمان دارو ښځو په نفسونو خپلو(پخپلو منځونو) کښی د خیر (خبری) او ویلی وی (دوی ټولو داسی) دا خبره دروغ ده ښکاره.

تفسیر: یعنی مسلمانانو ته سایی چه له خپلو مسلمانانو ورونو خویندو سره حسن ظن ولری او هر کله چه واوری چه خلق پر یو نیک سری هم داسی چتی (بیکاره) «رجمابالغیب» بدی خبری او خراب تهمتونه لگوی نو سائی چه دی داسی خیالاتو ته پخپل زړه کښی لیار ور نه کړی بلکه د هغو تکذیب دی وکړی رسول کریم علیه افضل الصلوة والتسلیم فرمایلی دی هر شوک چه پشی شا د خپل یوه مسلمان ورور مدد وکړی نو الله تعالیٰ هم د ده پشی شا مدد کوی ـ بی تحقیقه او تعمقه تهمتونه تراشل له ایمانه بعید دی سائی چه هر سړی پر خپل پت (غیرت) او عزت د بل پت (غیرت) او عزت قیاس کړی لکه چه ابو ایوب انصاری رضی الله تعالیٰ عنه او نورو د «افک» په قصه کښی وکړل. یوه ورځ د ده سځی وویل چه «خلق د بی بی عائشی صدیقی په. نسبت دغسی خبری کوی» ده وویل چه ګردی (تولی) دروغ دی آیا ته به داسی کار وکړی شی؟ دی وویل چه نه! نو ابو ایوب رضی الله تعالیٰ عنه لور دویل چه نه اور کړی الله تعالیٰ عنه لور د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم کډه (تبر) د مسلمانانو مور د عربستان ملکه حضرت بی بی عائشی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها په نسبت چه له تا نه ډیره لوړه ـ پاکه ـ صافه ـ طاهره ـ عائشی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها په نسبت چه له تا نه ډیره لوړه ـ پاکه ـ صافه ـ طاهره ـ مطهره ده داسی گمان بیخی چتی (بیکاره) او فضول دی.

# كُوْلِكِمَا أُوْعَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَكَاءً فَاذْلَوْ بِأَنْوُا بِإِلشُّهَكَاء فَالُولِلِكَ عِنْدَاللهِ هُمُ الكَانِ بُوْنَ®

ولی نه راوسته (او تیر نه کړی دوی) په دی خبره څلور شاهدان (چه شاهدی ورکړی وی په دی قذف د دوی) پس کله ئی چه رانه وستل څلور شاهدان پس دغه کسان په نزد د الله کښی هم دوی دروغجنان دی.

تفسير: يعنى سم د الله تعالىٰ له حكمه او د ده د شريعت سره موافقه دغسى خلق دروغجنان

درولی شوی دی چه پر بل چا باندی تهمتونه لګوی او بیا د هغه اثبات دپاره محلور شاهدان نشی وړاندی کولی او بی له کافی ثبوته داسی غتی خبری له خپلی ژبی محخه وباسی او چتی (بیکاره) پری وئیږی.

# وَلَوْلَافَضُلُ اللهِ عَلَيْكُو وَرَحْمَتُهُ فِي الدُّنيَا وَالْاِخِرَةِ لَسَّكُونِ مَا اَفَضَتُهُ وَلَوْ الدُّنيا وَالْاِخِرَةِ لَسَّكُونِ مَا اَفَضَتُهُ وَلِي الدُّنيا وَالْاِخِرَةِ لَسَلَكُ وَلِي مَا اَفْضَتُهُ وَالْعُرَاقِ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ اللهُ الل

او که نه وی فضل احسان د الله پر تاسی او رحمت د دغه (الله پر تاسی) په دنیا کښی (په عفو او مغفرت سره) نو خامخا رسیدلی به ؤ تاسی ته په هغه دروغ کښی چه غوبی وهلی تاسی په هغو دنیا کښی) تاسی په هغو (دروغو) کښی عذاب لوی (په هم دغه دنیا کښی)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ دوی ته د خپل رسول صلی الله علیه وسلم په طفیل له عذابونو څخه نجات ورکړ که نه دغه خبره د عذاب لاتقه ده. (موضح القرآن) له تاسو ځینی مخلصینو ته د توبی توفیق هم ورکړ ـ خطا ئی ورمعاف کړه ـ که نه د منافقینو پشان دوی هم د قیامت په ورځ په لوی عذاب کښی اخته کیدل. (العیاذبالله).

# ٳۮ۬ؾؘڬڤۜۅۘڹ؋ؠٵڵٮۣڹؘؾڵؙٛۄؙۅؘؾؘڠؙۅۛڵۅ۫ؽٙؠٳٛڣٛۅٳۿؚڴۄؙ؆ٵڵؽۺڵڴۄ۫ڔؚ؋۪ۼڵڠۨٷۜڠٙڝۘڹۅٛڹ؋ ۿؚؾۣڹٵۊۜٛٷۅۼٮ۫ٮٵٮڵٶۼڟؚؽؗؠؙٛ۞

کله چه واخیست تاسو دا (افک) په ژبو خپلو (چه یو له بله مو پوښتنه کوله) او ویله به مو په خولو خپلو سره هغه خبره چه نه ؤ تاسو ته په هغی باندی هیڅ علم او ګڼله تاسی دغه خبره آسانه (چه هیڅ ګناه پکښی نشته) حال دا چه دغه (خبره) په نزد د الله کښی ډیره لویه ده (له حیثیته د ګناه نه).

تفسیر: یعنی د عظیم عذاب مستحق ولی نه کیدل \_ کله چه تاسی بی تحقیقه یو ظاهرالبطلان خبره یو د بل له خولی څخه اخیستله \_ او له خپلو ژبو څخه ئی دغه چتی (بیکاره) او اتکلی خبری ایستلی چه د هغو له واقعیت څخه تاسی بیخی نه وئ خبر بیا عجیبه خبره لا دا ده چه داسی سخته خبره (یعنی کومه محصنه خصوصاً د نبی علیه السلام مطهره زوجه او محمون د

قدافلح(۱۸)

مسلمانانو روحانی والده متهم کول) چه د الله تعالیٰ په نزد ډیر لوی دروند جرم دی، یوه وړوکی او معمولی خبره ګڼله له دغه اصلی جرم څخه لوی جرم دی.

# وَ لَوْلِ إِذْ سَبِعَتُمُوهُ قُلْتُمْ مَّا يَكُونُ لِنَاآنَ تَتَكَلَّهُ بِهِذَا أَشْبُحْنَكُ هِنَا بُهْمَانٌ عَظِيمُون

ولی نه کله چه واوریده تاسی دا خبره ویل تاسی چه نه ښائی مونږ ته دا کار چه خوله وخوځوو په دی خبره باندی پاکی د تا (ای ربه) دا دروغ دی ډیر لوی (چه تړلی شوی دی د منافقانو له خوا).

تفسیو: یعنی اول خو د حسن الظن اقتضاء داسی وه چه ستاسو په زړونو کښی هم ښائی دغه خبری نه تیریدی لکه چه پاس ارشاد وشو ـ لیکن که د شیطانی اغواء له سببه ئی فرض کړئ د چا په زړه کښی کومه بده وسوسه تیره شی ـ یا ئی له چانه واوری نو بیا جائز نه دی چه داسی ناپاکه خبره پر خپله ژبه راوړی ـ لازم دی چه په هسی مواردو کښی مؤمن خپل حیثیت او دیانت ملحوظ ولری او په صافو الفاظو سره داسی ووائی چه د داسی بی سرو پښو خبری له خپلی ژبی څخه ایستل ماته نه ښائی او نه زه پری ښه ښکارم ـ ای الله ته پاک ئی څرنګه خلق داسی نامعقولی خبری له خپلی خولی څخه وباسی آیا هغه پاکه ـ صافه ـ متقیه میرمن چه تا د سید الانبیاء او رأس المتقین د زوجیت لپاره غوره او مخصوصه کړی ده هغه (معاذ الله) څرنګه هم خپل ځان بی پته (بی غیرته) کوی؟ او هم (استغفر الله) پخپله دغه وضعیت سره د رسول الله صلی الله علیه وسلم پت (غیرت) باندی هم داغ لګوی (حاشا ـ ها ـ ثم حاشاـ ها!) دغه خو د دښمنانو له طرفه پر یوه بیقصوره باندی بهتان تړلی شوی دی.

# يَعِظُكُوْاللهُ آنَ تَعُوْدُوْ المِثْلِهِ أَبَكَ النَّ كُنْتُومُّوْمِنِينَ ۗ

پند درکوی تاسی ته الله (او منع کوی مو) چه بیا ونه گرځئ تاسی مثل د دی خبری ته هیڅکله که چیری یئ تاسی مؤمنان (نو پری عبرت واخلئ!)

تفسیر: یعنی مؤمنانو ته ښائی چه په پوره ډول (طریقه) سره پوهان او هوښیاران شی ـ څو د بد باطنو منافقانو په چلونو او فریبونو سره ونه غولیږی او د دوی په پلمو (تدبیرونو) سره تیر نه وځی ـ او تل تر تله د نبی علیه وعلیٰ آله واصحابه الصلوٰة والسلام او د ده د اهل بیتو د عظمت شان ملحوظ ولری.

# وَيُبَيِّنُ اللهُ لَكُو اللهِ عَالِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَكَلِيهُ

او بیانوی الله تاسی ته آیتونه (د پند) او الله شه علم والا دی شه حکمت والا دی.

تفسیو: یعنی د دی خبری پته درښیئ چه دغه غټ دروغ چا جوړ کړی؟ او خپور (مشهور) کړی دی؟. معلوم شو چه منافقانو تل په پته دښمنی او مخالفت کاوه په پخوانی آیت کښی ئی دغه خبره راښکاره کړی وه (کذا فی الموضح) عموماً مفسرانو له آیاتونو څخه احکام ـ نصائح ـ حدود ـ د توبی قبول او نور مضامین مراد کړی دی ـ په دغه وقت کښی به د علم او حکمت د صفاتو له ذکر کولو څخه دغه غرض وی چه الله تعالیٰ له تاسی څخه د مخلصینو د قلبی ندامت او د نیاتو او د اعمالو او اقوالو پر حال ښه خبردار دی ـ نو ځکه ئی د هغوی توبه قبوله کړه ـ او څرنګه چه حکیم مطلق دی نو ځکه ئی په نهایت حکمت او علم سره تاسی ته تنبیه او ویښتیا هم درکړه او د ده ګرد (ټول) احکام د بندګانو پر مصالحو مبتنی دی.

# 

بیشکه هغه کسان چه خوښوی دغه (خبره) چه خوره شی فاحشه بدنامی په حق د هغو کسانو کښی چه ایمان ئی راوړی دی شته دغو (کسانو) ته عذاب دردناک په دنیا کښی (په حد د قذف او په بدنامی سره) او په آخرت کښی (په اور د دوزخ سره) او الله ښه عالم دی او تاسی نه پوهیږئ (پر ضرر د هغی خوری کړی فاحشی).

تفسیر: یعنی بدکاری شائع او خوره شی ـ یا د بدکاری اطلاعات او خبری منتشری او خوری شی ـ دغسی غوښتونکی منافقان ؤ لیکن د هغوی په تذکره کولو کښی ئی مؤمنانو ته هم تنبیه وفرمایله چه فرض ئی کړئ که د چا په زړه کښی د کومی بدی خبری خطره تیره شوی وی ـ او په بی پروائی سره ئی کومه خبره له ژبی څخه هم وتلی وی نو ښائی چه بیا د هغی مهملی خبری تذکره له سره ونه کړی او د هغی په تشییع او تنشیر (اشاعت) پسی ونه ګرځی ـ که خامخا د کوم مؤمن پت او عزت هم محفوظ نه پاتی کوم مؤمن پت او عزت هم محفوظ نه پاتی کیږی ـ او حق تعالیٰ هغه ذلیل او خواروی کما فی حدیث امام احمد رحمه الله په دی شان سره

قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

چه په دنیا کښی د قذف حد پری اجراء کیږی ـ او قسم قسم سپکتیا او بدنامی ئی په برخه کیږی او نوری رسوائی او سزاوی هم وررسیږی او په آخرت کښی د دوزخ سزا دوی ته تیاره او مهیاء ده او الله تعالیٰ ته داسی فتنه اچوونکی ښه معلوم دی او ښه ئی پیژنی اګر که تاسی ئی نه پیژنئ ـ او دغه هم د پاک الله په علم کښی شته چه د کوم یوه جرم او ګناه څومره ده؟ او غرض او مقصد ئی څه فر؟.

تنبیه: \_ د فاحشی د شیوع حب د حسد او کینی او نورو په شان د قلبیه ؤ اعمالو محخه دی او د وسوسو او خواطرو په شان نه دی \_ او د قصد له مراتبو څخه نه دی نو ځکه د هغه په مأخوذیت کښی نه ښائی چه اختلاف وکړی شی. فتنبه له.

# وَلَوْلَافَضُلُ اللهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ وَآنَ اللهَ رَوُوْفٌ رَحِيْهُ ﴿

او که نه وی فضل احسان د الله پر تاسی باندی او رحمت مهربانی د ده او (دا نه وی) چه بیشکه الله ښه نرمی کوونکی ښه رحم والا دی (نو رسوا او معذب شوی به وی یه دنیا کښی)

تفسیر: یعنی دغه غټ دروغ خو داسی تړلی او خواره شوی ؤ چه نه ؤ معلوم چه څومره کسان له هغه محنی جاریدل. لیکن الله تعالیٰ محض پخپل فضل ـ رحمت ـ شفقت او مهربانی له تاسی محنی د تائبینو توبه قبوله کړه ـ او پر محینو ئی شرعی حد جاری کړ ـ او پاک ئی وګرځول ـ او هغه ته ئی چه زیات خبیث ؤ یو ډول (طریقه) مهلت ورکړ او په آخرت به جزا وررسیږی.

# ؽؘٳؿۿٵڷڬؚؽڹٵڡۘڹؙۅٛٳڒڗؾۧڹۼۅؙٳڂڟۏڗؚٳڷۺۜؽڟڹۅؘڡؘؽٙؽؖؽۼڂڟڒڐ ٳۺۜؽڟڹٷؚٳؾۜ؋ؽٳٛڡٛۯڽٳڵڣڂۺٵٚٷٳڷؠؙٮؙ۬ػڕٛۅؘڶٷڒڣؘڞؙڶٳٮڵڡ۪ۼۘڶؽڬٛ ۅؘؿڂؠۘؾؙ؋ٵڒڴڡؚؠؙ۬ڬؙۄ۫ؾڹٛٳٙۘڂۅ۪ٲڹڴٲٷٙڶڴؚؾؘٳٮڵۼؽؙڒٙػؚ۫ڡ؈ٛؾۺٵٝ ۅؘٳؾڮۺڽؿۼٷڸؽٷٛ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) متابعت مه کوئ د گامونو د شیطان نو بیشکه د گامونو د شیطان نو بیشکه دغه شیطان امر کوی (تابع خپل ته) په فحشاء ډیرو بدو قبیحو کارونو او په

قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

منکر نامشروعو بدو خبرو او که نه وی فضل احسان د الله پر تاسی او رحمت د ده نو نه به وئ پاک کړی له (معصیت د افک څخه الله) تاسی هیڅوک هیڅکله ولیکن الله پاکوی (په قبول د توبی سره له معاصیو) هر هغه څوک چه اراده وفرمائی (د پاکی ئی) او الله ښه آوریدونکی (د اقوالو) ښه عالم دی (په نیاتو).

تفسیر: یعنی د شیطان له چالونو او پلمو (تلبیرونو) څخه هوښیار اوسځ! نه ښائی چه د مسلمان کار داسی وی چه شیاطین البحن والانس سره قدم په قدم یو ځای لاړ شی ـ د هغو ملعونانو د تولنی مقصود خو هم دا دی چه خلقو ته د بی حیائی او رسوائی په طرف دعوت او بلنه ورکړی نو تاسی ولی په رڼو سترگو عمداً د هغوی پر خبرو غولیږئ؟ وگورئ چه شیطان لړ څه تحریک او ډکه ورکړی ـ دومره لوی شورماشور او هنگامه پورته کوی ـ او ډیر سم ساده مسلمانان په اشتباه سره د هغه پر قدمونو روانیږی، حال دا چه شیطان خو د گردو (تولو) گمراه کول غواړی او یو تن هم نه پریږدی چه پر سمه لیاره لاړ شی ـ دا خو د الله تعالیٰ فضل او د ده رحمت دی چه دی د خپلو مخلصو بندگانو لاس نیونه کوی او ډیر زیات کسان ئی د شیطان له شرورو څخه محفوظ ساتی او ځینو ته وروسته له ابتلاء د توبی ایستلو توفیق ور په برخه او اصلاح کوی ئی دغه خبره د هم هغه واحد الله جل وعلا په اختیار کښی ده ـ او هم هغه پخپل محیط کوی ئی دغه خبره د هم هغه واحد الله جل وعلا په اختیار کښی ده ـ او هم هغه پخپل محیط علم او کامل حکمت سره پوهیږی چه کوم یو بنده د اصلاح قابل دی؟ او د کوم یوه توبه ښائی قبوله کړه شی ـ الله تعالیٰ د گردو (تولو) توبه او نور آوری ـ او د دوی د قلبی کیفیاتو څخه یوره واقف او باخبر دی.

# وَلَا يَأْتَكِ أُولُواالْفَصَٰلِ مِنْكُووالسَّعَةِ آنَ يُؤْتُوااُولِي الْقُرْبِي وَالْمَسْكِينَ وَالْمُهِجِرِيْنَ فِيُ سِبِيْلِ اللهِ عَلَيْحَفُوا وَلِيصَفَحُواْ الاَتِحْبُونَ آنَ يَغْفِراللهُ لَكُمْ وَاللهُ عَفُورٌ تَحِيْمُ

او قسم دی نه کوی خاوندان د فضل (په دین کښی) له تاسی او (خاوندان) د فراخی (او مالداری ستاسی په دنیا کښی) په دی چه نفقه) به نه ورکوی خاوندانو د خپلوی او مسکینانو او مهاجرینو ته په لیاره د الله کښی او ښائی چه عفوه دی وکړی او ښائی چه تری تیر دی شی آیا دوست نه لرئ تاسی دا چه مغفرت وکړی الله تاسی ته (په سبب د عفوی او صفح د تاسی) او الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یر حضرت صدیقی بیپی عائشی رضی الله تعالیٰ عنها باندی یه بهتان ترونکیو کسی ځینې مسلمانان هم په ناپوهې سره شامل شوی وو چه له هغوی ځنې یو حضرت مسطح رضي الله تعالیٰ عنه ؤ چه برسیره یه دی چه یو مفلس مهاجر ؤ د حضرت ابوبکر الصدیق رضی اللہ تعالیٰ عنه خوریی یا ترورځی هم کیده ـ او د «افک» د بیښی څخه پخوا حضرت صدیق اکبر رضی الله تعالیٰ عنه د هغه سره څه امداد او مالی مرسته (مدد) کوله ـ کله چه دغه خبره سره فیصله شوه ـ او د حضرت صدیقی بیبی عائشی رضی الله تعالیٰ عنها برائت د الله تعالیٰ له طرفه نازل شو ـ نو حضرت ابویکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنه قسم وکر چه وروسته له دی نه به مسطح رضی اللہ تعالیٰ عنه سره هیخ امداد او کومک ونه کړم ـ ممکن دی چه ځینو نورو اصحابو ته به هم داسی پیښي ورپیښي شوي وي نو په دغه تقریب دا آیت نازل شو ـ یعني له تاسي ځیني هغو کسانو ته چه الله تعالیٰ دینی کرامت او مشرتوب یا دنیائی وسعت او مالداری ورکړی ده دوی ته نه ښائی چه داسی قسمونه وخوری او ښائی چه د دوی همت ډیر لوی او اخلاق ئی لوړ او عالی وی ـ نو میرانه (بهادری) او ځلمیتوب په دی کښې دی چه د بدې بدل په نیکې سره ورکړ شي. د محتاجو خپلوانو او د الله دیاره د خپل وطن پریښودونکیو د کومک، امداد او مرستی (مدد) څخه لاس اخیستل د میړنو (بهادرانو) او مشرانو کار نه دی ـ که مو قسم خوړلي وي نو نه ښائي چه داسي قسمونه يوره کړئ ـ بلکه د هغو کفاره اداء کړئ! ـ ستاسي له شانه او اوصافو څخه داسي ښائي چه د خطا کارانو له خطاء څخه اغماض وکړئ! او تري تير شئ که داسي وكړئ نو الله تعالیٰ به ستاسی ګرد (تول) قصور او خطاوی وېښې ـ آیا تاسې له الله تعالیٰ څخه د عفوی او د بښنې هیله (ارزو) او امید نه لرئ؟۔ او که ئې لرئ نو ښائي چه تاسي د هغه د بندگانو سره یه هم دغه متوقعه صورت سره موافق معامله او تک وکړئ! گواکی یه دغه سره د «تخلق باخلاق الله» تعليم وشو.

په احادیثو کښی دی لکه چه ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه دغه آیت واورید ﴿ اَلَاَعْبُوْنَانَاتَهُوْوَ اَللهُ لُكُمْ ﴾ ۔ آیا دغه مو نه خوښیږی چه الله تعالیٰ مو وبښی» نو فوراً ئی وویل ۔ «بلیٰ! یاوبناانا نحب ۔ بیشکه ای ځمونږ پروردګاره! مونږ هرومرو (خامخا) ستا بښنه خوښوو او غواړو ئی»

دا ئی وفرمایل او د مسطح رضی الله تعالیٰ عنه هغه پخوانی کلنګ او امداد ئی بیرته جاری کړ ـ بلکه په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چه د پخوا په نسبت ئی دوچند کړ. رضی الله تعالیٰ عنه و ارضاه.

# ٳڹۜٲڵۮؚؽڹۘؽؘۘؽۉؙٷڹٲۿؙڞؽ۬ؾؚٲڵۼڣڵؾؚٲڵٮٷۛؠ۬ڹؾؚڵۼٮؙؗٷٳ ڣۣٵڵڎؙڹ۫ؽٵۅؘٲڷٳڿؘڗۊٷؘڴۿڿؘۘ۫ۘ۫ڡؘۮؘٵڣٛۼڟؚؽۼؗ<sup>ڞ</sup>

بیشکه هغه کسان چه ولی دوی (په نسبت د زناء سره) ښځی پاکی عفیفی ناخبری (له دغو بدو) ایمان راوړونکی (په الله او رسول) لعنت کړی شوی دی په دوی باندی په دنیا کښی او په آخرت کښی او شته دوی ته عذاب ډیر لوی.

تفسیر: په صحیحینو کښی حدیث دی ـ «اجتنبوا السبع الموبقات الشرک بالله والسحر وقتل النفس التي حرم الله الا بالحق واکل الربوا واکل مال الیتیم والتولی یوم الزحف وقدف المحصنات الموئمنات الغافلات» له دی نه ظاهریږی چه د محصناتو قنف مطلقاً له مهلکاتو څخه دی بیا په هغه کښی ازواج مطهرات بالخصوص د ام المومنین بی یی عائشی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها قذف خو ډیره لویه گناه ده ـ علماؤ تصریح فرمایلی ده چه وروسته د دغو آیاتونو له نزوله هر څوک چه بی یی عائشی صدیقی یا له ازواج المطهرات محخه یو تن متهم کړی هغه کافر او د لوی قرآن مکذب ـ او د اسلام له دائری څخه خارج دی ـ د طبرانی په یوه حدیث کښی داسی راغلی دی «قذف المحصنة یهدم عمل مائة سنة پر محصنی باندی تهمت لگول د سلو کلونو عمل ورانوی» (العیاذبالله)

# يَّوْمَ تَتَهُدُ عَلِيْهِمُ ٱلْسِنَتُهُمُ وَآيْدِيْهِمُ وَآرْجُلُهُمْ مِمَاكَانُوْ إِيمُعُلُونَ "

په هغه ورځ کښی چه شاهدی به ورکړی پر دوی باندی ژبی د دوی او لاسونه د دوی او پښی د دوی پر هغو (افعالو او اقوالو) چه ؤ دوی چه کول به ئی په دنیا کښی.

تفسیر: یعنی مجرم په خپله خوله او ژبه سره د هغو ویل او اظهار نه غواړی مگر د ده ژبه لاسونه پښی به په اذن الله په وینا راځی ـ او له هغو څخه هر عضوه به هر هغه عمل څرګندموی چه د هغو په وسیله شوی وی.

**لطیفه:** قاذف پخپله په ژبه تهمت لګولی ؤ ـ او د څلورو تنو شاهدانو مطالبه له هغه محخه شوی وه چه هغه ئی پوره نشوه کړی بالمقابل د هغه دلته د پنځو شیانو ذکر وشو ـ ژبه چه د قذف اصلی آله ده او څلور نور لاسونه او پښی چه د هغه پر شرارت باندی شاهدی لولی.

# يَوْمَهِنِ يُوَقِيْهِمُ اللهُ دِيْنَهُمُ الْحَقَّ وَيَعْلَمُوْنَ أَنَّ اللهَ هُوَالْحَقُّ الْمِيْيُنُ

په دغه ورځ کښی به پوره ورکړی دوی ته الله جزاء د دوی هغه چه حقه لائقه وی او یوه به شی چه. بیشکه الله هم دی دی حق ثابت(په ذات او صفات خپل)

#### ښکاره ظاهر (په الوهيت او ربوبيت خپل).

تفسیر: هغه ذات چه د یوی ذری اعمال ـ حساب ـ کتاب ـ په ښکاره او واضح ډول (طریقه) سره هر سړی ته په صاف صورت سره ښکاروی ـ او د هغه په دربار کښی هیڅ ظلم او تعدی نه کیږی. دغه مضمون به د قیامت په ورځ ګردو (ټولو) ته مکشوف او مشهودیږی.

# ٱلْغَبِيَثْثُ لِلْغَبِيْتِيْنَ وَالْخَبِيثُوْنَ لِلْغَبِيثِ وَالطَّيِّبِثُ لِلْطَيِّبِيْنَ وَالطَّيِّبُونَ لِلطَّيِبِّبِ الْوَلِيِّكَ مُبَرِّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ لَهُمْ مَّغْفِرَةٌ قَرِزْقُ كُونِهُ أَ

ناپاکی (ښځی او خبری) دپاره د ناپاکو دی او ناپاکه (خلق) دپاره د ناپاکو (ښځو او خبرو) دی، او پاکی (ښځی او خبری) د پاکو (خلقو) دی او پاک (خلق) دی او پاک (خلق) دپاره د پاکو (ښځو او خبرو) دی، دغه (پاکان چه ځینی له هغو المیت دی) پاک (بی تعلقه بیزاره) دی له هغو خبرو چه وائی ئی (دروغجنان)، شته دوی ته مغفرت بښنه او رزق روزی ښه (په جنت کښی).

تفسیر: یعنی بد کاری او چتی (بیکاره) شعی د بد کارو او چتلو (خرابو) سریو وړ (قابلی) او لائق دی چه او لائقی دی هم داسی یو بدکار او گنده سړی د هم دی خبری سره وړ (قابل) او لائق دی چه د هغه تعلق د هم هغه په شان چتلی (خرابی) او بدکاری شعی سره وی ـ پاک او ستره او مطهر انسانان له ناپاکانو سره هیڅ تعلق او مطلب نه لری. ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه فرمایلی دی چه د نبی صلی الله علیه وسلم شعه له سره بدکاره (زانیه) نه وی یعنی الله تعالیٰ د هغه د ناموس حفاظت هم فرمائی ـ نقله فی (موضح القرآن).

تنبیه: د آیت دغه مطلب خو د شیخ الهند د ترجمی سره سم وشو ـ مگر د اسلافو د ځینو مفسرینو څخه دغه منقول دی چه د هر آفیکت کې او د هر القلیت کې څخه دلته بنځی نه دی مرادی ـ بلکه اقوال او کلمات مراد دی ـ یعنی خرابی خبری خرابو خلقو سره لائقی او مناسبی دی ـ او پاکی او صافی خبری پاکو او صافو سریو سره لازمی او مناسبی دی ـ متقی ـ پاک ـ او صاف نارینه او بنځی له داسی ګنده او مردارو تهمتونو څخه پاکی وی ـ لکه چه وړاندی له هو اولیک مُبَرِّکتُنْنَ کې څخه ظاهریږی ـ یا دی داسی وویلی شی چه خرابی خبری د خرابو له

خولو څخه ووځی هغه کسان چه د یوه پاک او متقی او مطهر انسان په نسبت کومه مرداره او خرابه خبره وکړی نو وپوهیږه چه هغه پخپله خبیث او مردار دی یعنی طیب او طاهر او پاک سړی له داسی خبیثو او مردارو او چتلو (خرابو) خبرو څخه بیخی پاک او مبراء دی او هسی خرابی ویناوی د خبثاؤ ـ پلیتو ـ چتلو (خرابو) او ګنده کسانو کار دی.

﴿ لَهُ مُتُغْوِّقُوْلُوْلَكُو ﴾ الآیة - شته دوی ته مغفرت او رزق روزی ښه په جنت کښی)
یعنی هغوی د دوی په بدو ویلو سره نه بدیږی بلکه هر کله چه دوی پر هغه صبر وکړی نو دغه
څیز د هغوی د خطاؤ او تیروتلو او ښویدلو کفاره کیږی ـ او دلته په هره اندازه چه مفسد خلق
وغواړی چه هغوی ذلیل او خوار کړی ـ هلته به د هغه په بدل کښی دوی ته عزت او رفعت ور په
برخه کیږی.

# ؽٙٲؿؙۿٵڷڬڔؽڹٳڡٮؙٛٷٳڵڒؾۘڎڂٛٮٷٳڹؽۅٛؾؙٵۼؘؽڔؠؙؽٝۊؾؚڴؙؠٝڂؖؿؾۘۺڷڶؚؽٷ ۊؿؙٮڸٙؠٛٷٵٵٚڸٙٲۿڸۿٳڐ۬ڵؚڴۯڂؿڒڰڴۏڵػڴڴؙۊؾػڴۏؽ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) مه ننوځئ تاسی (هغو) کورونو ته چه غیر وی له کورونو د تاسی تر هغه پوری چه (اجازه وغواړئ او) سره وغږیږئ (له بهره او اذن واخلئ) او سلام واچوئ پر اهل د دوی دغه (اخبار او استیذان) د تاسی خیر بهتر ډیر غوره دی تاسی ته (له ننوتلو د بی اجازی څخه) ښائی چه یند واخلئ تاسی (یه دی سره).

تفسیر: یعنی ماسواء د خپلی خصوصی هستوګنی له کوره د بل چا د هستوګنی په کور کښی هم داسی په خپل سر بی خبره مه ننوځئ! ولی تاسی نه یئ خبر چه هغه ستاسی د ننوتلو په وقت کښی په څه حال کښی دی؟ او څه احوال لری؟ آیا دی په دغه حال کښی د بل چا په ورتګ خوښیږی که خفه کیږی؟ لهذا پخوا د ننوتلو څخه ښائی ور ناری کړئ او ځان ته اجازت حاصل کړئ او له ګردو (ټولو) نارو څخه بهتره «سلام» اچول دی.

په حدیث کښی راغلی دی چه دری ځلی دی سلام واچوی او د ننوتلو اجازه دی وغواړی که له دری ځلی سلام اچولو سره هم اجازه ور نه کړه شی ـ نو بیرته دی وګرځی.

فىالحقيقت دغه داسى دک له حكمته تعليم دى كه د هغه په تعميل كښى مؤاظبت وكړ شى ـ نو دغه د ميلمه او كوربه دواړو په حق كښى ښه او بهتر دى.

مگر افسوس نن مسلمانان په دغو مفيدو هداياتو پسى چندان نه کرځى ولى نور ملل او اقوام هم دغه اصول او آداب له مونږ څخه اخيستى هغه ته ئى ډيره ترقى او توسعه ورکړى ده.

(ربط) د دی سورت له ابتداء څخه تر دی ځایه پوری د زناء او د قذف د احکامو بیان ؤ ـ لکه چه ډیر ځله بی له اجازی د بل په کور کښی ننوتل ـ د هم دغو ممنوعهؤ امورو په طرف مفضی کیدل نو ځکه په دغو آیاتونو کښی ئی د استیذان د مسائلو بیان هم وفرمایه.

# ۏؘٳؽؙڵٷؾٙۼؚۮؙۊؙٳڣۣڡٞٵۜٙڂػٲڣؘڵڗؾؙۘڂؙڵؙۅۿٳڂؿ۠ؽٷؙؚۮؘؽڵؙڴ۫ۏؙۅڶؽڣؽڷڵڵؙۮٳۯڿؚۼۅٛٳ ڣٙۯۓؚٷٳۿۅؘٳۯٚؽڵؙؙڴۯۅٳٮڵۿؚؠٮٲؾڂؙڵۅؙؽۼؚڸؿؗۅٛ

پس که چیری ونه مومئ تاسی په دی کورونو کښی څوک (چه اذن درکړی) پس مه ننه وځئ په دی کورونو کښی تر هغه پوری چه اذن وکړی شی تاسی ته، او که چیری وویل شی تاسی ته (عندالاستیذان) چه بیرته وګرځئ پس بیرته وګرځئ تاسی (او د ننوتلو سعی مه کوئ) چه دغه بیرته ګرځیدل ډیر غوره (او پاک) دی تاسی ته او الله په هغو کارونو چه کوئ ئی تاسی ښه عالم دی (او جزا ئی درکوی).

تفسیر: یعنی کله چه دغه درمعلوم شی چه په هغه کور کښی هیڅوک نشته خو بیا هم د بل چا په کور کښی بی د هغه د مالک او مختار له اجازی مه ننوځئ! ځکه چه د بل په ملکیت کښی بی له اجازی بل هیڅوک د تصرف حق نه لری، تاسی ته نه دی معلوم چه د بی اجازی ننوتلو څخه به څومره جگړی پیښیږی؟ هو! که صراحتاً یا دلالتاً اجازت درکړ شی نو بیا هیڅ مضائقه نشته او که چیری وویل شی تاسی ته عندالاستیذان چه بیرته وگرځئ پس بیرته وگرځئ تاسی او د ننوتلو سعی مه کوئ! یعنی د داسی ویلو څخه مه خفه کیږئ! څکه چه ډیر اوقات انسانی طبیعت دی ته نه وی مائل چه له چا سره وگوری ـ یا به د بل چا له ملاقاته په دغه وقت کښی حرج ورپیښیږی په داسی یوه خبره او کار مشغول وی چه په دغه نه خوښیږی چه بل څوک پری مطلع شی ـ نو تاسی ته څه ضرورت درپیښ دی چه خامخا به پر هغه بار اچوئ! حال دا چه په دغه شان تکلیف او زحمت اړولو سره عموماً د دوستی او خپلوی تعلقات ورانیږی، په هر حال دغه کار چه بیرته وگرځئ تاسی او د ننوتلو سعی او اصرار مه کوئ دغه بیرته گرځیلل خیر بهتر او در کوی یعنی الله تعالیٰ له گردو (تولو) قلبیهؤ او قالبیهؤ اعمالو څخه به باخبر دی. څرنگه شی در کوی یعنی الله تعالیٰ له گردو (تولو) قلبیهؤ او قالبیهؤ اعمالو څخه به باخبر دی. څرنگه شی چه کوئ او په هر نیت ئی چه و کړئ حق تعالیٰ به سم د هغه د تناسب سره جزاء در کوی ـ او د به خپل محیط علم کښی د گردو (تولو) امورو رعایت فرمایلی، دغه احکام ئی صادر کړی

# ڵؽؙڽ؏ۘڵؽڬؙۄؙۻٛٵڂۭٛٲؽؖؾۮؙڂڶۅؖٲڹؿؙۏؚؾٵۼؽۯڝۜٮڵۏٛڹۊ۪ڣۣؠؖٵڡؘؾٵٛڴؚڰڶؙۄؙٝ ۅٳٮڵۮؽۼڵۏؠٵؿؙڔؙۯؽۅؘڡٵؾڰؿٷؿ<sup>۞</sup>

نشته پر تاسی باندی هیڅ ګناه په دی کښی چه ننوځئ (بی له استیذانه) هغو کورونو ته چه نه دی د چا د اوسیدنی په هغه کښی متاع منفعت د تاسی وی او الله ته ښه معلوم دی هغه چه ښکاره کوئ ئی تاسی او هغه چه پتوئ تاسی.

تفسیر: یعنی په هغو عمارتونو کښی چه کوم خاص او معلوم داره سړی هستوګنه نه لری او نه د هغه په ننوتلو او راوتلو کښی څه ممانعت او قیود وی ـ مثلاً مسجد ـ مدرسه خانقاه ـ سرای او مثل ذلک ـ که هلته مو کوم شی وی ـ یا په هغه ځای کښی د څه موعد دپاره اوسیدل غواړئ نو البته هلته پخپل سر تللی او ننوتلی شئ او دلته هیڅ د استینان ضرورت نشته. د داسی مسائلو تفصیلات ښائی چه په فقهیهؤ کتابونو کښی وکتل شی، او الله تعالیٰ ته معلوم دی هر هغه څه چه ښکاره کوئ ئی تاسی او هر هغه څه چه پتوی ئی تاسی یعنی الله تعالیٰ ستاسی د ګردو (تولو) پتو او ښکارؤ حالاتو په رعایت دغه احکام مشروع کړی دی چه له هغو څخه مقصود د فتنی او فساد ګرد (تول) مداخل بندول دی. مؤمن ته ښائی چه په خپل زړه کښی هم دغه غرض تر نظر لاندی ونیسی او یری عمل وکړی.

# قُلُلِلْمُؤُمِنِيْنَ يَغُضُّوا مِنَ اَبْصَارِهِوْ وَيَخْفَظُوا فُرُوجَهُ وَذِلِكَ اَزَكَىٰ لَهُوْراتَ اللهَ خَبِيُرُ يُبِمَا يَصَنَعُونَ ۞

ووایه (ای محمده!) مؤمنانو ته چه پتی دی کړی دوی سترګی خپلی (له نامحرمو څخه) او ښه ټینګ دی وساتی دوی فرجونه سترونه خپل (د محرماتو په مقابل کښی) دغه (اغماض او حفظ) ډیر پاکیزه (او ګټور) دی دوی ته بیشکه چه الله ښه خبردار دی په هغو کارونو چه کوی ئی (دوی نو ښائی چه تری په ویره اوسی پر هر حرکت او په سکون خپل)

تفسیر: بده کتنه د زنای اول قدم دی ـ له دی نه د لویو لویو فواحشو دروازی پرانستلی کیږی قرآن عظیم عموماً د بدکاری او بی حیائی د انسداد دپاره پومبی د هم دغه سوری د بندولو توصیه کوی ـ یعنی مسلمان نارینه او شځی ته حکم ورکړی دی چه د بدو کتلو څخه ځان ساتی! او خپل شهوات پخپل واک (اختیار) او اداره کښی ولری! که یو ځلی بی اراده او ناڅاپه د کوم نارینه نظر پر کومی پردی نبردی شځی ولوید ـ یا د شځی سترګی پر کوم پردی نارینه ولګیدی نو بیا دی بالاراده او قصداً د هغه یر لوری خپلی سترګی نه اړوی! ځکه چه دغه دوهم ځلی لیدل به د

ده یه واک (اختیار) کښی وی ـ او یه هغه کښی به معذور نه ګڼل کیږی. که انسان ځان په دی سره عادی کړی چه خپلو پښو ته وګوری او په خپل اختيار او اراده سره د ناجائزو امورو په طرف ونه ګوری نو ډير ژر د ده د نفس تزکيه کيدی شي ـ کله چه اول ځلی ناڅایه کوم اتفاقی نظر لویږی د شهوت او نفسانی غوښتنی له سببه نه وی نو ځکه حدیث هغه معاف کړی دی ښائی چه دلته په ﴿ مِنْ اَبْصَالِهُ ﴾ کښی هم «من» ئی تبعیضه اخیستی هم دغه طرف ته ئی اشاره فرمایلی وی. (او سه تینگ دی وساتی دوی فرجونه سترونه خپل د محرماتو په مقابل کښي) یعني له حرام کاري څخه خپل ځانونه وساتي! او خپل ستر او يرده دي د هيچا به مخ کسی نه خلاصوی «الاعند من اباحه الشارع من الازواج وماملکت ایمانهم» (دغه اغماض او حفظ ډير ياکيزه او ګټور دی دوی ته په دنيا او په عقبا کښې بيشکه چه الله تعالیٰ ښه خبردار دی په هغو کارونو چه کوی ئی او په هغه نظر چه کوی ئی په حلال او حرام او هم داسی په استعمال د جوارحو په طاعاتو او په معاصبو) یعنی د سترګو غلا ـ او د زړونو پتی خبری او مخفیهؤ نیاتو \_ احوالو \_ تول الله تعالیٰ ته معلوم دی \_ لهٰذا انسان ته ښائی چه تل دغه علام الغيوب حاضر او ناظر وګڼې ـ او له بدو افعالو ـ او بدو خيالاتو او بدو کتلو او له هر قسمه بدو چارو څخه ځان وساتي ـ که نه هغه به ئي سم له خپله علمه سره په سزا رسوي «مایصنعون» څخه غالباً د جاهلیت د زمانی بیاعتدالی کانی مراد اخیستی دی ـ یعنی هغه بی اعتدالي ګاني چه پخوا له دې نه مو کولي هغه ټولي الله تعالیٰ ته معلومي دې نو ځکه هغه اوس د خپل رسول په وسیله دغه احکام صادر کړی دی چه ستاسي تزکیه بری وشي.

> ۅؘڠؙڵ ڷؚڶؠؙۏؙؙڡڹؾۼڞؙڞؙؽ؈۬ٲڞٵؚۿؚڹۜۅؾۘۼٛڟؙؽ؋ٛۏؙڿۿڽۜۅٙڵؽڹٛؽؚ؞ ڹؽؙٮۜۜۿؙؾٞٳڷٳڡٵڟۿڔٙڡڹۿٵۅڵؽڞؙڔؽڹۼۼڔ۠ۿؾۜٵڮۼؿؙۏڽۿؚؾؙۜۅڰ ؽڹٮؚؿڹۯڹؽؙڹٙؿؙڽٞٳڵٳڵڹۼۅؙڶؾۿڹٵۊٵؠؙٚۿۣؾٵۊٵڹٵۼٷڶؾڡؚؾٵۅٛ ٵڹٵٞؠۣۿؾٵۅؙٲڹٮٚٵ۫؞ٛڹۼۅؙڵؾۿؾٵۅٛٳڂٛۅٳڹۿؾٵۅڹڹؽٙٳڂٛۅٳڹۿؾٵۅٛ ڹۻٛٵڂۏؾۿؚؾٵۅڹڛٵؠؚۿؚؾٵۅٛٵڡؙڰػٵؽؠٵڹۿؙؾٵۅٳڶؾٚؠۼؽؽۼؽڕ ٵۅؙڸٳڷٳۯڹ؋ڝٵڸڗؚۜۼٳڶٳۅٳڶڟۣڡؙ۫ڸ۩ڎؽؽٷڮؽڟۿۯؙۅٵۼڸ ۘۘ۫ۼۅؙۯٮؚٵڸۺٚٵ۫؞ٛٷڵٳؽڞ۫ڕؿڹؠٲۯڿؙڵۿؚؾۜٳڽۼڰۄؘٵؽؙۼؙڣؽٛڹ؈ٛ

# زِيْنَتِهِنَّ وَتُوْيُو اللهِ اللهِ جَمِيْعًا اللهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَكَّكُمْ تُعْلِحُونَ ®

او ووایه (ای محمده) ایماندارو سځو ته چه پتې دی کړې له (نامحرمو څخه) سترکی خپلی او ښه ټينګ دی وساتي فرجونه سترونه خپل (د محرماتو په مقامل کښي) او نه دې ښکارهوي زينت ښايست (او ځاي د ښايست) خپل مګر هغه چه ښکاريږي له دغه (زينت څخه په وقت د کسب او کار کښي) او ښائي چه وا دی چوی تکری پوړني خپل پر کريوانونو خپلو (چه ټتر ئي ښکاره نشي) او نه دی ښکارهوي زينت ښايست (او ځاي د ښائست) خيل (هیچا ته) مګر دیاره د میرونو(خاوندانو) خیلو (چه دغه د هغو دی) یا يلرونو (او نيكونو) خپلو، يا يلرونو د ميړونو (خاوندانو) خپلو ته يا ځامنو (او لمسيو) خپلو ته يا ځامنو د ميړونو (خاوندانو) خپلو ته يا وروڼو خپلو ته یا ځامنو د وروڼو خیلو ته یا ځامنو د خویندو خیلو ته یا ښځو خیلو ته یا هغه چاته چه مالک شوی دی (د هغه) ښی لاسونه د دوی یا هغو تابعانو ته چه نه وي خاوندان د حاحت ښځو ته له سريو نه يا هلکانو هغو ته چه نه وي خبر (دوی) یر اسرارو د ښځو او نه دی وهي (دا ښځي) پښې خپلې دیاره د دی چه معلوم کړ شي هغه څيز چه پټوی ئي دوی له زينت ښائست (ګاڼي) خپلی او راجع شیع توبه وباسی تاسی الله ته تول ای مؤمنانو! دیاره د دی چه تاسی ښيګنه آو خلاصي ومومځ (په دارينو کښي).

تفسیر: ښائست او سینگار عرفاً خارجی او کسبی آرائش ته وائی چه هغه له لباس یا زیور او نورو شیانو څخه حاصلیږی ـ د دی احقر په نزد دلته د زینت ترجمه د سنگار په ځای که په زیبائش سره وکړه شی ـ نو زیات جامع او مناسب واقع کیږی ځکه چه د زیبائش (ښائست) لفظ هر قسم خلقی او کسبی زینت ته شامل دی ـ اعم له دی چه هغه د جسم خلقی پیدایښت سره متعلق وی یا له پوښاک او نورو خارجی ډول و ډیل څخه حاصل شوی وی ـ د مطلب خلاصه داسی شوه ښځو ته د خپل هیڅ قسم خلقی یا کسبی ښائست اظهار پرته (علاوه) له خپلو هغو محارمو څخه چه ئی ذکر وروسته راځی د بل هیچا په مخ کښی جائز نه دی. هو! د هومره اندازی ښائست ظهور چه ضروری دی ـ او د هغه ستر او اخفاء په سبب د عدم قدرت یا ضرورت نشی ممکن کیدی نو مجبوراً یا ضرورتاً د هغه په اظهار کښی دومره مضائقه نشته (مشروط په دی چه د فتنی خوف نه وی)

قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

له احادیثو او آثارو څخه ثابتیږی چه مخ کفین (ورغوی) په ﴿ اِلَّامَالَقَهَرَمِنْهَا ﴾ کښی داخل دی ځکه چه ډیر دینی او دنیوی ضروریات د هغو په اظهار دوی مجبوروی ـ که د هغوی د استتار حکم مطلقاً ورکړ شی نو ښځو ته په کاروبار کښی سخت رېړونه (زحمتونه) او تکاليف وروړاندی كيږى. برسيره يه دى فقهاؤ قدمين (تلى) هم ير هم دغو قياس كړى دى. لكه چه دغه اعضا مستشنیٰ شول نو د هغو متعلقات مثلاً گوتمی ـ گوتگی ـ نکریځی ـ رانجه ـ او نور هم ښائی په استثناء کښي داخل ومنلي شي ليکن واضح دی وی چه په 🍇 اِلْمَاظَهَرَيْنُهَا 🕻 سره صرف ښځو ته د عندالضرورت د هغو اعضاؤ په اظهار کښي اجازه ورکړي شوي ده ـ نامحرمو سړيو ته له سره اجازه نشته چه دوی دی خامخا دغو ښځو ته وګوری ـ یا له هغوی سره سترګی په سترګو شی یا د دوی د اعضاؤ سیل وکړی ـ ښائي د دغه اجازی څخه پخوا د هم دی لامله (له وجي) الله تعالیٰ مؤمنانو ته د غضالبصر او د سترګو د پټولو حکم اورولي وي معلوم شو چه د يوه خوا د کوم عضوی د اظهار اجازه دغه نه لازمه وی چه بل طرف ته د هغه کتل هم جائز وی . نارینه چه یه ستر له سره مأمور نه دی مګر د یاس آیات په اساس د ښځو له نظره مستور دی ـ یعنی ښځی لدينه ممنوع دي چه نارينهؤ ته وګوري. ښائي چه په ياد ئي ولرو چه په دغه آيت کښي محض د ستر د مسئلی بیان شوی دی یعنی له دی نه قطع نظر چه ښځه په کور کښی وی که د باندی؟ د ښځی د بدن کومه برخه د چا په مخ کښی او په کومو حالاتو کښی ښکارول جائز دی؟ پاتی شوه د «حجاب» مسئله ـ يعني شريعت په كومو حالاتو كښي ښځو ته له كور څخه د باندي وتلو اجازه ورکړی ده؟ او د سیر او د سیاحت صلاحیت حکم دوی ته شته؟ که نه؟ دلته د هغه د تذکر ځای نشته د هغه څه تفصیل ان شاء الله د «احزاب» په سورت کښی راځی. مونږ چه د فتنی د خوف د نفی کوم شرط لګولی دی هغه د نورو دلائلو او شرعیهؤ قواعدو څخه مأخوذ دی چه یه اول تأمل او مراجعت له نصوصو څخه موندلی کیږی. د بدن په خلقی ښائست کښی له ګردو (ټولو) څخه ډير ښکاره شي د تي اوچتوالي دي، د هغه د مزيد تستر دياره ئي په خاص ډول (طريقه) سره تاكيد وفرمايه ـ او د جاهليت د رسم د امحاء طريقه ئي هم راوښوده . په جاهليت کښي به ښځو ټکري (څادرونه) يخپل سر اچول او د هغه دواړه څنډي (غاړي) به ئي بيرته پخپلي شا غورځولي ـ او په دی ډوله د تې هیئت به څرګند یاتي کیده دغه ګواکي د ښائست یوه مظاهره وه. لوی قرآن دغه راوښوده چه ښائی ټکرئ (څادر) په سر واچولی شی او د هغه څنډی (غاړی) دی تر زنی لاندی تیری شی څو د ښځو غاړه او تی او غوړونه یری په ښه ډول (طریقه)

﴿ وَكَايُهِيْنَ يَهِنَّهُمْ ﴾ الآية \_ او نه د ښكاروى ښځى زينت خپل هيچا ته مګر دپاره د ميړونو (خاوندانو) خپلو چه دغه د هغوى دى يا پلرونو او نيكونو خپلو يا پلرونو د ميړونو (خاوندانو) خپلو ته يا ځامنو او لمسيو خپلو ته د تره او ماما حكم هم داسى دى \_ په دغو محارمو كښى هم د مراتبو فرق شته مثلاً هغه زينت او ښائست چه دا ئى د خپل ميړه (خاوند) په مخ كښى ظاهرولى شى هغه د نورو محرمو په مخ كښى نشى څرګندولى \_ د زينت څرګندول څو درجى لرى

قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

چه د هغه تفاصیل په لویو تفاسیرو او په فقهیهؤ کتابونو کښی ښائی ولوست شی. دلته یواځی هم دغومره ښوونه شوی ده. هومره د تستر اهتمام چه له پردیو څخه کاوه شی له محارمو څخه نه کیږی. او داسی مطلب نه دی چه هر یو عضو دی د دوی په مخ کښی بربنډ او ښکارولی شی. کیږی. او داسی مطلب نه دی چه هر یو عضو دی د دوی په مخ کښی بربنډ او ښکارولی شی. په کوښکوټ په او نه ښکاروی ښځی زینت خپل هیچا ته مگر ښځو خپلو ته) یعنی هغی ښځی ته چه د دی سره ناسته ولاړه لری ـ په دی شرط سره چه ښه اخلاق ولری ـ او د بد اخلاقو ښځو په مخ کښی نه. او د ډیرو اسلافو په نزد له دی نه مسلمانی اصیلی ښځی مرادی دی. ځکه چه کافره ښځه د اجنبی سری حکم لری.

﴿ اَوْاللَّكُتُ اِللَّهُ اَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

﴿ آوِالتَّبِيْنَ عَيْرِ اُولِي الْرِيْبَةِ مِنَ الرِّسَالِ ﴾ او نه شکاروی شځی زینت خپل هیچا ته مګر هغو تابعینو ته چه نه وی خاوندان د حاجت شځو ته له سریو) یعنی نوکر او هغه خدمتګار چه له خپله کار سره کار لری او له سره دی وزګار نه وی چه دی خوا او هغی خوا ته وګوری ـ او پخپل جاډو جوډو او ډوډی پخولو او نورو کورنیو چارو کښی بوخت او لګیا وی شوخ ـ شغب ـ سپین سترګی او ارمونی نه وی یا داسی فاترالعقل ـ بی سد ـ پاګل وی چه حواس ئی په خپل ځای نه وی یاتی او محض په خوړلو او څښلو کښی له کورنی سره شریک او مل وی.

(او نه د ښکاروی ښځی زينت خپل هيچا ته مګر هغو هلکانو ته چه خبر نه وی دوی پر اسرارو د هغو د ښځو) يعنی هغه هلکان چه تراوسه پوری دوی له نسوانی سرائرو څخه لا نه دی خبر او د هغو د يوهيدلو تميز يی لا نه دی پيدا کړی او نه نفسانی جذبات لری.

و و کرکیفرین - او نه دی وهی دا ښځی پښی خپلی لپاره د دی چه معلوم کړ شی هغه څیز چه پټه وی ئی دوی له رینت خپل یعنی ښائی چه د دوی هیئت او وضعیت ـ ناسته ولاړه داسی نه وی چه د ګاڼو (کالو) او زیوراتو غږ د پردیو توجه او میلان ځان ته ورکش کړی او ډیر ځلی داسی غږ او حرکات او سکنات د مخ او نورو د لیدلو څخه زیات د نفسانی جذباتو داعی او محرک واقع کیدی شی.

و وَتُوْبُوْالْكَاللّهِ عَبِيْمًا ﴾ - او راجع شئ توبه وباسئ تاسی الله ته تول ای مؤمنانو لپاره د دی چه تاسی شیکنه (فلاح) او خلاصی ومومئ په دارینو کښی یعنی پخوا له دی نه هر شه حرکات چه شوی دی له هغو څخه توبه وباسئ! وروسته له دی نه هر نارینه او شځی ته لازم دی چه د الله تعالیٰ څخه وویریږی او پخپلو ګردو (ټولو) حرکاتو او سکناتو ـ اوضاعو او افعالو ـ اقوالو کښی د انابت او تقویٰ لیاره غوره کړی چه په دغه کښی د دواړو دارینو شیګنه (فائده) او بری او کامیابی دی.

#### وَانْكِحُواالْأَيَّا لَى مِنْكُورٌ

او په نکاح کوئ (ای اولياؤ) هغه بی ميړونو (خاوندانو) ښځی او بی ښځو سړی له تاسی

تفسیر: پاس د استیذان ـ غض البصر ـ ستر او نورو بیان وشو خو د هغو په وسیله د بی حیائی او بدکاری ـ انسداد او مخه ونیوله شی په دغه آیت کښی دا حکم ورکوی چه د هغو کسانو نکاح چه تراوسه نه ده تړلی شوی ـ یا وروسته د نکاح تړلو څخه بیرته کونډ شوی وی نو په مناسبه موقع کښی دی بیا د هغوی نکاح سره وتړله شی! په حدیث کښی نبی علیه افضل الصلوة والتسلیم فرمایلی دی «ای علی! په دری کارونو کښی ځنډ (ایسارتیا) مه کوه! د فرض لمانځه وقت چه راشی جنازه چه حاضره شی ـ او کونډه ښځه چه کله ئی سیال پیدا شی.» هغه اشخاص او اقوام چه عمداً د خپلو کونډو او رنډو په نکاح کښی تکاسل تساهل، او تعطیل کوی یا د داسی خبرو د آوریدلو څخه بد وړی ښه دی وپوهیړی چه هغوی پخپل دغه وضعیت کښی گناهگاران دی او ښائی چه ژر تر ژره دی توبه وباسی او د هغوی په نکاح کښی دی تلوار او مسارعت وکړی.

# وَالصَّلِحِيْنَ مِنْ عِبَادِكُوْ وَامَأَلِكُوْ

او صالحان نيكان له مريو خپلو او له وينځو خپلو

تفسیر: یعنی که مریی او وینځی د دغی خبری وړ (قابل) او لایق وګڼی چه د زوجیت حقوق اداء کولی شی او د نکاح کولو لامله (له وجی) نه مغروریږی او ستاسی له کار او خدمت څخه لاس نه وباسی نو د دوی نکاح هم وتړئ!.

# إِنْ يَتَكُونُواْ فَقَرَآءَ يُغُنِهِمُ اللهُ مِنْ فَضَيلةٌ وَاللهُ وَاسِمٌ عَلِيمٌ ﴿

که چیری وی (دغه مذکورین) فقیران ناداران نو غنیان به کړی دوی الله له فضله خپله او الله کشائش والا ښه عالم دی.

تفسیر: ځینی خلق د دی لامله (له وجی) متردد وی او وړاندی وروسته کوی چه وروسته له نکاح به د ښځی او د وړو بار څوک په خپلو اوږو اخلی؟ دلته الله تعالیٰ دوی پوهولی دی چه د هسی موهومو خطراتو لامله (له وجی) تاسی د نکاح څخه مه په څنګ کیږئ! ستاسی او ستاسی د ښځو

د ووړکيو رزق روزی د الله تعالیٰ په قدرت کښی ده ـ تاسو ته دغه خبره نه ده معلومه. چه د هغوی له قسمته الله تعالیٰ ستاسی په رزق او روزی کښی څه ارتوالی او کشائش پیدا کړی. نه مجرد کونډ (لونډ) پاتی کیدل د غناء موجب دی او نه له نکاح تړلو سره فقر او افلاس مستلزم دی. دغه ګردی (ټولی) خبری د الله په اراده او مشیت پوری تړلی دی. لکه چه د «التوبه» په دی. دغه ګردی لکه چه د «التوبه» په (۱) رکوع کښی ئی داسی فرمایلی دی ﴿ وَ إِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةٌ مَنُوکَ يُفْتِيْكُو اللهُ مِنْ فَضْلِهَ اللهُ مِنْ فَضْلِه الله مِنْ فَصْلِه الله مِنْ مَنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ مَنْ الله مِنْ الله مِنْ مَنْ الله مِنْ مَنْ الله مِنْ مَنْ الله مِنْ مَنْ مَنْ الله مِنْ مَنْ الله مِنْ مَنْ الله مِنْ مَنْ الله مِنْ الله مِنْ مَنْ اللهِ مَنْ مَنْ اللهِ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مِنْ الله الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ اللهِ اللهِ مَنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهِ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُولِيْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

او د ظاهری اسباب په اعتبار هم دغه څیز معقول دی چه د نکاح کولو یا د نکاح د ارادی لرلو په وسیله پر انسان بار لویږی او دی د تجرد د زمانی څخه په زیاتی ګټی (فائدی) پسی ګرځی او خپلی فائدی پسی هڅه کوی او سره له سعی او عمل او جد او جهد لاس او پښی خوځوی د بله طرفه کله چه سړی د ښځی څیښتن(خاوند) شی نو د ده ښځه او وروسته اولاد هم د ده سره د ژوندانه په چارو کښی مرستی (مدد) کوی ـ او برسیره په دی د خسرګنئ د کورنی مرسته (مدد) او امداد هم ورسره ملګری کیږی. په هر حال د روزی تنګی یا فراخی په نکاح او تجرد پوری له سره نه ده موقوفه بیا نو نه ښایی چه دغه خیال د نکاح سد او مانع و ګرځی. او الله تعالیٰ کشائش والا ښه عالم دی یعنی د هر چا په حق کښی چه مناسب وګڼی نو د هغه په روزی کښی وسعت او ارتوالی کوی.

# وَلْيَسْتَعَفِفِ الَّذِينَ لَا يَعِدُ وُنَ نِكَامًا حَتَى يُغْنِيَهُ وُاللَّهُ مِنَ فَضَلِهُ

او ښائی چه ځان دی وساتی هغه کسان چه نه مومی دوی (سامان اسباب د) نکاح تر هغه پوری چه غنیان کړی دوی الله له فضله خپله

تفسیر: یعنی هغه چه اوس دومره مقدور هم نه لری چه له کومی ښځی سره خپله نکاح وتړلی شی نو تر هغه پوری چه الله تعالیٰ ده ته مقدور ورکړی ښائی چه د خپل نفس اداره ښه وکړی ـ او تر انضباط لاندی ئی راولی ـ او زیار (کوشش) وکړی چه عفیف پاتی شی. دغه خبره هیڅ بعیده نه ده چه د هم هغه عفت او ضبطالنفس په برکت دی الله تعالیٰ غنی وګرځوی او د نکاح ډیر ښه مواقع ورمهیاء کړی.

# وَالَّذِيْنَ يَبُتَغُونَ الْكِتْبَ مِثَّامَلُكَتُ اَيْمَانُكُوْفَكَالِبُوْمُ مُ انْ عَلِمُتُوْفِيْهِوْ خَيْرًا ﴿ وَالْتُوهُ وَمِنْ مَّالِ اللهِ الَّذِي الْمُكُورُ وَلا تُكُوهُ وَافْتَلِيْكُوعَلَ الْبِغَآءِ إِنْ ارَدُنَ تَعَصَّنَا لِتَبْتَغُواْ عَضَ الْعَلِقِ

# التُنْيَأُ وْمَنْ يُكُرِهُ فَقُنَّ فَإِنَّ اللهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِ فِنَّ غَفُورٌ تَحِيْدُ

او هغه کسان چه غواړی مکاتب والی له هغو (وینځو مریو) چه مالکان شوی دی د هغو ښی لاسونه ستاسی نو مکاتبان کړئ دوی که چیری پیژانده تاسی په دوی کښی خیر او ورکوئ دوی ته له ځینو مالونو د الله هغه چه درکړی ئی دی تاسی ته، او مه مجبوروئ تاسی وینځی خپلی په زناء (او بدو کارونو) که چیری اراده لری دوی د ځان پاک ساتلو دپاره د دی چه طلب کوئ تاسی (په دغه اکراه سره) مال د ژوندون لږ خسیس (چه هغه باړه د زنا او وړوکی دی) او هر هغه چه زور ئی وکړ په دوی پس بیشکه الله وروسته له زور د مالکانو پر دوی ډیر بښونکی ښه رحم والا دی.

تفسیر: یعنی که د چا مربی او وینځی ووائی یا د زیات توثیق دپاره خپله دغه وینا ولیکی چه «زه به په دومره مدت کښی دومره مال درته وګتم او در به ئی کړم څو ته می آزاد او خپلواک کړی» نو مالک ته لازم دی چه دغه ومنی او داسی یو تعهد لیک ورولیکی دغسی معاملی ته مکاتبه وائی او دغه د مریو د آزادولو یو ځان ته صورت دی لیکن مالکانو ته ښائی چه دغه خبره هلته قبوله کړی چه دی په واقعی ډول (طریقه) سره وپوهیږی چه آزادی د دغه مریی یا وینځی دپاره ښه ده ـ او وروسته د رقیت د قید د وتلو څخه غلا ـ یا زناء ـ یا د نورو بدو افعالو نه مرتکب کیږی ـ او خوشی چتی (بیکاره) او چپوله (فضول) هر چیری نه ګرځی ـ که دغسی ډاډینه (سکون) او اطمینان ورته پیدا شی نو بیشکه ښائی چه ده ته د آزادی موقع ورکړه شی څو دی آزاد شی او د خپلی فلاح او بهبودی دپاره ښه ترقی او پرمخ تګ وکړی شی ـ که چیری خپله نکاح تړی نو په خپل واک (اختیار) دی وتړی او د رقیت لامله (له وجی) دی میدان پری تنګ نه وی.

و وَالْوَهُمُونِنَ مِثَالِ اللهِ ﴾ = او ورکوئ دوی ته له ځینو مالونو د الله هغه چه درکړی ئی دی تاسی ته) دغه ئی دولتمنو اغنیاؤ مسلمانانو ته فرمایلی دی چه د داسی مکاتبانو مریو یا وینځو سره مالی امداد وکړئ چه د زکوه له وجوهو څخه وی که د نورو عامو صدقاتو او خیراتونو او نورو څخه وی څو دوی ژر تر ژره د خپلو آزادیو او خپلواکیو مالکان شی او که مالک د کتابت د بدل کومه برخه ورمعافه کړی نو دغه به ډیر لوی امداد وی.

تنبیه: د زکوهٔ په مصارفو کښی یو مصرف چه د ﴿ فِىٰالِرِّقَاٰكِ ﴾ په نامه ایښی شوی دی هغه د هم دغو مریانو او د وینځو د آزادلو پنګه ده د راشدهؤ خلفاؤ په زمانه کښی له داسی مریانو سره له بیت المال څخه امداد او مرستی (مدد) کیدلی.

﴿ وَلاَ تُكْوِهُوْ التَّلِيَّةُ ﴾ الآية ـ او مه مجبوروئ تاسى وينځى خپلى په زناء او بدو كارونو كه چيرى اراده لرى دوى د ځان پاك ساتلو دپاره د دى چه طلب كوئ تاسى په دغه اكراه سره مال

قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

د ژوندون له خسیس،) په جاهلیت کښی به ځینو خلقو پر خپلو وینځو د زنا او بدکاری کسب کاوه له عبد الله بن ابی رئیس المنافقین سره غو داسی وینځی وی چه پر هغو به ئی د هم دغی زنا او بدکاری کسب کاوه \_ او په دغه وسیله به یی روپی گتلی چه له دوی څخه ځینی ځینی وینځی مسلمانانی شولی او د دغه شنیع فعل د کولو څخه ئی انکار وکړ \_ نو ځکه هغه ملمون د دوی په وهلو او تکولو لاس پوری کړ \_ دغه آیت په هم دغه مورد کښی نازل شو \_ او د دغه شان نزول د رعایت د مزید تقبیح دپاره ئی د و ای اندی آندی آنستانی و او د و ایستانی آنستانی آنستانی آنستانی آنستانی و او د و ایستان نزول د رعایت د مزید تقبیح دپاره ئی د و ای ایدی او د و ایستانی و د او دغسی کته (فائده) چه په دغه و باندی د بدکاری اجراء په هر اسم او رسم چه وی بیخی حرامه او دنیوی حقیری فائدی دپاره په جبر او اکراه سره پر دوی اجراء کیږی نو په دغه وروستنی صورت ناپاکه ده اعم له دی چه د جبر او اکراه سره پر دوی اجراء کیږی نو په دغه وروستنی صورت کښی د هغه گناه او وبال شدید او انتهائی وقاحت لری او د لوئی بی شرمی دلیل دی. یعنی زنا داسی بد عمل دی چه د جبر او اکراه څخه وروسته هم بد او خراب وی \_ لیکن الله یعنی زنا داسی بد عمل دی چه د جبر او اکراه څخه وروسته هم بد او خراب وی \_ لیکن الله تعنی رنا داسی بد عمل دی چه د جبر او اکراه څخه وروسته هم بد او خراب وی \_ لیکن الله تعنی رنا داسی بد عمل دی چه د جبر او اکراه څخه وروسته هم بد او خراب وی \_ لیکن الله تعنی رنا داسی بد عمل دی چه د جبر او اکراه شره بیچاره کی او ناتوانی ته کتلی \_ عفو کوی ئی او په هر صورت پر مکره (په زور کوونکی) باندی به سخت عذاب وی او پر مکرهه (چه پری زور شوی وی) رحم به و کړ شی.

# وَلَقَدُانُوُلُنَا لِلْيُكُوْ الْبِيهِ مُبَيِنَّتِ وَمَثَلَامِينَ الَّذِينَ خَلُوامِنُ مَّلْلِكُوْ وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ أَفَ

او خامخا په تحقیق نازل کړی دی مونږ تاسو ته آیتونه ښکاره کوونکی (د حلاو او د حرامو د حدودو او د احکامو) او مثل (عجیب چه د عجیبه قسمه ؤ امثله دی) د هغو کسانو چه تیر شوی دی پخوا له تاسی او نازل کړی دی مونږ موعظه یند دیاره د متقیانو پرهیزگارانو.

تفسیر: یعنی په قرآن کښی ګرد (تول) نصائح ـ احکام او د تیرو اقوامو عبرتناکه واقعات بیان شوی دی څو د پاک الله څخه ویریدونکی انسانان هغه واوری او تری پند او نصیحت او عبرت واخلی او خپل انجام او عاقبت ته فکر وکړی. یا مثلاً له و شاکترین فکو او خپه دغه مراد دی چه پر پخوانیو امتونو هم داسی حدود او احکام جاری کړی شوی وو چه په دغه سورت کښی مذکور دی او ځینی پیښی هم د هم دغه (افک) د پیښی په شان وروړاندی شوی دی چه په دغه سورت کښی سورت کښی میدی صدیقی رضی سورت کښی جه الله تعالیٰ د حضرت مریمی صدیقی رضی الله تعالیٰ د حضرت مریمی صدیقی رضی الله تعالیٰ د حضرت الله و د دوی برائت ئی

ظاهر کړ د حضرت بی بی عایشی صدیقی بنت الصدیق رضی الله تعالیٰ عنهما برائت او لوئی ئی هم ښکاره کړه ـ چه تر قیام د قیامت پوری د صادقینو او صالحینو په زړونو کښی یی نقش فیالحجر کړ ـ او د دروغجنانو دښمنانو مخونه ئی تور کړل.

# ٱللهُ نُورُ السَّهُ وَتِ اَلْرَضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشَكُوةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ اللهُ نُورُ السَّهُ وَقَالُ مِنَ شَجَرَةٍ المِصِّبَاءُ وَقَالُ مِنْ شَجَرَةٍ المِصْبَاءُ وَقَالُ مِنْ شَجَرَةٍ مُنَاكُوكَ وَتَعَنَّ الْحُولَةِ وَالْمَاكُونَةِ الرَّفَادَةِ وَلَاغَرْ بِيَةٍ لَيْكُادُ ذَيْتُكُا لَيْكُوكَ وَلَا مَنْ اللهُ الْمُولِةِ مَنْ يَشَاءُ وَلَا مَنْ اللهُ الله

الله (مالک د) نور د آسمانونو او ځمکی دی مثل صفت د نور د ده (داسی دی) لکه (روڼه) طاقچه چه په هغی کښی یوه بله ډیوه وی دغه بله ډیوه په قندیل د (شیشه) کښی وی، دغه قندیل (سیښه په سبب د هغی رڼا (رنړا) چه پکښی ده) ګواګی یو ستوری دی روڼ ځلیدونکی چه بلوه شی (دا یوه چراغ په اول کښی) له تیلو د ونی برکتناکی د زیتون چه نه مشرق طرفته وی او نه مغرب طرف ته نژدی دی تیل د دی چه رڼا (رنړا) وکړی (له خپله ځانه له ډیری صفائی) او اګر که نه وی رسیدلی دی ته اور (دغه) رڼا (رنړا) د ډیوی) پر رڼا (رنړا) (د صافو تیلو ده) لیاره ښیی الله نور خپل ته هغه چاته چه ارده وفرمائی او بیانوی الله مثالونه خلقو ته (او په معقولاتو ئی پوهوی د محسوساتو په وسیله) او الله پر هر څیز ښه عالم دی.

تفسیو: یعنی د ځمکی او د آسمان رونق او ودانی د الله تعالیٰ له جانبه ده . که الله تعالیٰ مدد ونه کړی نو ګرد (ټول) به سره ورانیږی. (موضع القرآن) ګردو (ټولو) مخلوقاتو ته د وجود نور او رڼا (رنړا) د الله له طرفه ورکړی شوی ده . په لمر \_ سپوږمی \_ ستوری \_ پرښتو \_ انبیاؤ او په اولیاؤ هغه ظاهری او باطنی رڼا چه شته د هم هغه منبعالانواره څخه مستفاده ده \_ او د هدایت هغه انوار او پلوشی چه هر چاته رسیږی \_ د هم هغه رفیع دربار څخه رسیږی \_ تمام علویات او سفلیات د الله تعالیٰ له تکوینیهؤ او تنزیلیهؤ آیاتونو څخه منور دی \_ د حسن او جمال \_ یا د

قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

خوبی او کمال کومه وړانګه (پلوشه) چه هر چیری بریښی ـ هغه د هم ده له برکته منوره ده ـ د او د هغه د مبارک ذات د جمال او کمال یوه پلوشه ده ـ د «ابن اسحٰق» په سیرت کښی راغلی دی! کله چه په (طائف) کښی خلقو رسول اکرم صلی الله علیه وسلم وربړاوه (تکلیف کړو) نو د رسول الله صلی الله علیه وسلم پر ژبه دغه دعاء وه «اعوذ بنور وجهک الذی اشرقت له الظلمات وصلح علیه امر الدنیا والآخرة ان یحل بی غضبک او ینزل بی سخطک لک العتبیٰ حتیٰ ترضی ولا حول ولا قوة الا بالله» د شپی په تیاره کښی به دوی خپل رب ته داسی دعاء کوله «انت نورالسمٰوات والارض» او په خپلو غوړونو ـ سترګو ـ زړه ـ هره هره عضو ـ بلکه په هر ویښته سره به دی د الله تعالیٰ د نور او رنای په طلب کښی ؤ ـ او په آخره ئی د خلاصی په ډول (طریقه) داسی فرمایل «واجعل لی نورا» یا «واعظم لی نورا» یا «واجعلنی نورا» یعنی ځما نور لا زیات کړه! بلکه بیخی له ما څخه نور او رنا (رنړا) جوړه کړه! په حدیث کښی راغلی دی «ان الله خلق خلقه فی ظلمة ثم القیٰ علیهم من نوره فمن اصابه من نوره یومئذ اهتدی ومناخطأه ضل (فتح الباری د ۲ ج ۳۰۶ مخ) یعنی هر هغه چاته چه په هغه وقت کښی د الله تعالیٰ له نوره (توفیقه) برخه ورورسیده هغه هدایت وموند ـ او هر هغه چه له هغه څخه بی برخی شو گمراه یاتی شو.

واضح دی وی هم هغسی چه د الله تعالیٰ نور صفات مثلاً سمع \_ بصر او د نورو کوم کیفیت نشی بیاموندی هم داسی د نور او رڼا (رنړا) صفت هم د ممکناتو په نور نشی قیاس کیدی. د دغی مسئلی د تفصیل دپاره د «امام غزالی » د «مشکؤ الانوار» رساله وگورئ! هسی خو د الله تعالیٰ په نور سره گردو (ټولو) موجوداتو ښائست موندلی دی، مهتدینو مؤمنینو ته د الله تعالیٰ له نور څخه د هدایت او عرفان هم هغه خصوصی برخه وررسیږی. د هغه مثال داسی وکتئ چه د قانت مؤمن جسم د یوی طاقچی په شان دی چه د هغی طاقچی په منځ کښی یو ستوری د ځلیدونکی ښیښی (قندیل) په شان ایښی وی \_ دغه ښیښه د ده زړه شو چه د هغه تعلق له پاس عالم سره دی. په دغه ښیښه (قندیل) کښی د معرفت او هدایت ډیوه لګیږی \_ او رونه ځلیږی \_ دغه رڼا (رنړا) د داسی صافو او شفافو او لطیفو تیلو څخه حاصلیږی چه له یوی مبارکی ونه (خوونه یعنی زیتون) څخه ایستلی او راغلی دی او زیتون هم په داسی یو ځای کښی مبارکی ونه (خوونه یعنی زیتون) څخه ایستلی او راغلی دی او زیتون هم په داسی یو ځای کښی واقع دی چه د هیڅ پلوه له لمر څخه پټ او په حجاب کښی نه دی ـ نه مشرق کښی دی او نه مغرب کښی دی بلکه په یوه خلاص \_ ارت ډاک میدان کښی ولاړ دی چه پری د صبا او بیکا د دواړو وقتونو لمر لګیږی لکه چه له تجاربو څخه معلوم شوی دی چه د داسی زیتون تیل لا لطیف او صاف وی الغرض د ده تیل دومره صاف او ځلیدونکی دی چه بی له اوره په خپل سر له ورا رونه ښکاری او داسی بریښی چه پخپله به لګیږی او رڼا (رنړا) به کوی.

دغه تیل ځما په نزد هغه حسنالاستعداد او د توفیق نور دی چه د مبارک نور له القاء څخه په بدؤ الفطرت کښی مؤمن ته حاصل شوی ؤ لکه چه پاس تیر شو او هغسی چه مبارکی شجری ته ئی ﴿ لَاسَّتُرْتِيَةً وَلَاغَرْبِيَّةً ﴾ فرمایلی وه ـ هغه ربانی نور هم د جهاتو له قیده پاک دی.

خلاصه ئی داسی شوه چه د مؤمن د زړه ښیښه نهایته صافه او پاکه وی ـ او د الله تعالیٰ په توفیق په هغی کښی د حق د قبول داسی یو زبردست استعداد موندل کیږی چه بی له اوره په خپل سر رونه ښکاری ـ او د لګیدلو او رنا (رنړا) خورولو دپاره مستعد او تیار دی اوس که لږ څه اور او حرارت ورنژدی شی یعنی د وحی او قرآن تیره رنا (رنړا) هغه مس کړی علیالفور د هغه فطری نور مشتعل شی هم دغه ئی «نور علیٰ نور» وفرمایل باقی دغه ګرد (ټول) د الله تعالیٰ په قبضه کښی دی د هر چا په نسبت چه اراده وفرمائی دغه رنا (رنړا) ئی ور په برخه کوی ـ او هم ده ته ښه معلوم دی چه دغه رنا (رنړا) چا ته عنایت وفرمایی؟ او کوم یو تری محروم کړی؟ د دغو عجیبو او غریبو مثالونو د بیان کولو هم دغه غرض دی چه د استعداد خاوندانو ته د بصیرت یوه رنا (رنړا) حاصله شی یواځی په خپله الله تعالیٰ ته د تمثیل مناسب موقع او محل په پوره ډول (طریقه) سره معلوم دی بل چاته له سره دغسی قوت او قدرت نشته چه دغسی موزون او جامع مثال وړاندی کړی شی. وړاندی ئی فرمایلی دی چه هغه رنا (رنړا) له دی نه پیدا کیږی چه په هغو مساجدو کښی چه کامل خلق صبا او بیګا عبادت کوی، هلته دی په ښه شان سره خپل فکر او دقت صرف کړی.

تنبیه: مفسرانو د دغی تشبیه تقریر په خو خو ډولو (طریقو) سره کړی دی حضرت شاه صاحب هم په «موضح القرآن» کښی نهایت لطیف او عمیق تقریر فرمایلی دی مگر دلته هغه توجیه لیکلی شوی دی چه د دغه بنده په خیال کښی رسیلی ده. «وللناس فیما یعشقون مذاهب» واضح دی وی چه په «یوقل» او په ﴿ وَلَوْلَوْتَسَنّهُ کَالًا ﴾ کښی د هغه نار په طرف چه اشاره ده ما په مشبه کښی هلته وحی او قرآن ایښی دی د دی مأخذ هغه فائده ده چه حضرت شاه صاحب پر ﴿ مَثَلَهُمُولِتَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّه

#### فَيُ بُيُونِ لَذِنَ اللَّهُ أَنَّ ثُرُفَعَ

په هغو کورونو (مساجدو) کښی چه اذن حکم کړی دی الله چه پورته دی کړل شی (په بناء سره دغه مساجد یا په تعظیم سره)

تفسير: الله تعالىٰ د هغو كورونو د تعظيم او تطهير حكم وركړى دى يعنى د هغوى دى خبر واخيست شى! او له هر قسمه كندكئ او لغو افعال او اقوالو څخه دى پاك وساتلى شى د مساجدو په تعظيم كښى دغه هم داخل دى كله چه هلته داخل شى د تحية المسجد دوه ركعت نافله دى ولوست شى!.

#### ويذكرفيهاامه

#### او یادوه شی په هغه کښی نوم د دغه (الله)

تفسیو: تسبیح، تهلیل او د قرآن تلاوت او نور گرد (ټول) اذکار په دی کښی شامل دی.

# ؽٮۜؾؚڂڵٷڝٛٙٵڽٳڷۼؽڎۊۘۅٲڵڞٵڵۣٛ

تسبیح وائی دغه (لمونځ کوی الله) ته په دغو کورونو کښی په صبا او په بیګا.

تفسیر: یعنی په کردو (ټولو) مناسبو اوقاتو کښی الله تعالیٰ یادوی. ځینی مفسرین وائی چه له «غهو» څخه د صبا لمونځ مراد دی او په «آصال» کښی باقی څلور واړه لمونځونه داخل دی ځکه چه «اصیل» د لمر له زواله څخه نیولی تر ګهیځ (سحر) پوری مودی ته ویل کیږی.

# رِجَالٌ لاَتُلْهِيهُ مِعْ رَبَّارَةٌ وَلا بَيْعُ عَنْ ذِكْوِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّاوَةِ وَ إِيْتَأَءُ الزَّكُولِ

(داسی) سری چه نه غافلوی دوی سوداگری او نه بیع پیرودل له ذکره یاده د الله او له سم قائمولو اداء کولو د لمانځه او له ورکولو د زکوة

تفسیر: یعنی کاروبار او معاش او دنیوی ژوندون دوی د الله تعالیٰ له یاده او د الله تعالیٰ د احکامو د په محای راوړلو محخه نه غافلوی مثلاً که ډیر لوی سوداګر او بیپار وی که معمولی دکاندار وی دغه دواړه د الله په یاد کښی تل لګیا وی ـ او هیڅ یو شی دوی د الله تعالیٰ له ذکره نه غافلوی د اصحاب الکرام رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین هم دغه شان ؤ.

یه ښکاره کړی اخستل او خرڅول ـ کړی په زړه کښی د مولیٰ خپل یادول

#### يَخَافُونَ يَوْمُاتَتَقَكُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْاَبْصَارَ ﴿

ویریږی (دوی سره له ذکره او طاعته له عذابه) د هغی ورځی چه آوړی رااوړی مضطرب به وی په هغی ورځی کښی زړونه او سترګی (له ډیری ویری)

تفسیر: یعنی په هغه ورځ کښی به زړه په هنی خبری باندی وپوهیږی چه تر اوسه پوری پری نه پوهیده \_ او سترګی به داسی ویروونکی واقعات ووینی چه له سره ئی پخوا له دی نه نه وی لیللی \_ په زړونو کښی به کله د نجات توقع پیدا کیږی او کله به د هلاک خوف \_ او سترګی به کله جی خوا ته وګوری او کله کینی خوا ته او د دی خبری په انتظار کښی به وی چه له کوم لوری به نیول کیږو؟ یا د کوم لوری اعمالنامی ځمونړ په لاس کښی راکولی کیږی. (او تسبیح وائی په اخلاص او ویریږی له الله تعالیٰ نه)

# لِيَجْزِيَهُوُ اللهُ آحُسَ مَاعَمِلُوْ اوَيَزِينَهُمْ مِنْ فَضْلِهِ \*

دپاره د دی چه جزا ورکړی دوی ته الله ډیره غوره جزاء د هغو عملونو چه کړی دی دوی او زیات به کړی (الله) دوی ته له فضله احسانه رحمته خپل

تفسیر: یعنی د هغو ښو کارونو دپاره کوم اجر او صله چه مقرره ده هغه به وررسیږی د الله تعالیٰ له فضله لا څه زیاته هم ورکوله کیږی چه د هغه تفصیل او تعین اوس نشی کیدی.

#### وَاللَّهُ يُرْذُقُ مَنْ يَّشَاءُ بِغَيْرِحِسَابِ®

او الله رزق روزی ورکوی هر چاته چه اراده وفرمائی (د رزق ورکولو د هغو) بی له حسابه (وافره یریمانه)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په دربار کښی د هیڅ یو شی کمی نشته که جنتیانو ته بیحده او بیحسابه نعماء او آلاءِ عنایت وفرمائی نو ده ته هیڅ مشکل نه دی.

وَالَّذِيْنَ كَفَرُ وَالْعُمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيْعَةٍ يَعْسَبُهُ الظَّمَانُ مَأَءً حَتَّى إِذَا جَآءَهُ لَوْ يَجِدُ هُ شَيْئًا وَ وَجَدَالله عِنْدَهُ فَوَقْ هُ حِسَابَهُ وَاللهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ او هغه کسان چه کافران شوی دی عملونه د دوی په شان د سراب دی په هواره ډاګ کښی چه کمان کوی پر هغه باندی تږی د اوبو تر هغه پوری چه راشی (او ورسیږی هغه شی ته چه د اوبو کمان ئی پری کړی ؤ) نو ونه مومی دغه سړی هغه چه ګمان د اوبو پری کړی شوی ؤ هیڅ شی او بیا به مومی (عذاب د) الله په نزد (د عمل) خپل پس پوره به ورکړی (الله) ده ته پوره حساب (جزا د عمل د ده) او الله ډیر ژر (اخیستونکی) د حساب دی.

تفسیر: روایت دی چه عتبه بن ربیعه یه جاهلیت کښی ډیر عبادت او طلب د دین کاوه بیا چه د اسلام لمر راوخوت دی کافر شو ـ نو یه دغه مناسبت دغه یاس آیت نازل شو چه مطلب ئی دغه دی او هغه کسان چه کافران دی هغه عملونه د دوی چه په ظاهر کښي نیک ښکاری لکه د صلة الرحمي پالل يا د مريي آزادول ـ يا د وړې مړول يا دغسي نور خير خيرات کول ـ نو دغه ګرد (تول) عملونه پشان د هغی ښوری دی چه په هوار میدان کښی ښکاریږی په سخته ګرمی په وقت د نیمی ورځی کښی او داسی بریښی چه تړی سړی یری د اوبو ګمان کوی او په بیړه (تلوار) مخامخ وردرومی تر هغه چه ورسیږی هغه ځای ته چه د اوبو کمان یری شوی ؤ نو بیا نه مومى دى هغه كمان كړى شوى خپل هيڅ شى الخ. كافران په دوه قسمه دى يو هغه چه په خپل زعم او عقیده سره څه نه څه ښه کارونه هم کوی او داسی ګڼی چه وروسته له مرګه به می یه کار راشی ـ حال دا که د ده کوم کار په ظاهره سره ښه هم وی نو د کفر له شأمته عند الله هغه مقبول او معتبر نه دی د دغو غولیدلو کفارو مثال داسی و ګڼځ لکه چه په ټکنده غرمه کښی په وچه لویه بیدیا کښی یو تړی سړی ته له لری څخه اوبه ښکاره شي او هغه په حقیقت کښي ځلیدونکی شګه (شګی ګل) وی او دغه تړی د ډیری تندی په حالت کښی ورورسیږی که ګوری چه اوبه هلته هیڅ نشته ـ بلکه د موت او هلاک کنده لا ورته مخامخ پرته ده او د حساب او کتاب وقت یه سر ورته ولاړ او یاک الله بالذات د ده د ګرد (تول) عمر حساب او کتاب اخلی د هم دغه اضطراب او حسرت په وقت کښي د ده ګرد (تول) حساب يو ځلي الله تعالىٰ تصفيه او خلاصوی ولی چه د حسابونو ژر انجام او سریع اتمام د الله تعالیٰ د قدرت په مقابل کښی ډیر آسانه کار دی او یه یوه طرفة العین د ګرد (تول) عمر او د ګردو (تولو) خلقو حساب کتاب فیصله او پری کوی دوهم هغه دی چه له سره تر پایه پوری په دنیوی عیشونو او عشرتونو او مزو کښي مغروق او د جهل کفر ـ ظلم او عصيان په ظلماتو کښي غوتي وهي نو د هغوي مثال وړاندی بیان فرمائی د دوی سره د رڼا (رنړا) دومره یوه وړانګه (یلوشه) هم نشته لکه چه هغه یر سرابونو باندی غولیدونکی ته یر نظر راتله دغه خلق یه خالصو تیارو کښی او یه یوه د یاسه یه بل ظلمات کښي بند يراته دی. له هيڅ طرف د رڼا (رنړا) پلوشه يا د روښني وړانګه (پلوشه) ورته نه رسيږي. نعوذبالله منها.

# ٱۅٛػڟ۠ڵؙٮؾؚ؈ؘٚۼۘۅؚڵۼۣؾۜؿؙڟۿؙڡؙۘٷڿ۠ۺؽؘۏؘۊؚ؋ڡۘۅٛڿ۠ۺؽٙۏؘۊ؋ ڛۘٵڮ۠ڟ۠ڵٮڰٛڹۼۘڞؙؠۜٵۏؘؿؘڹۼڞۣٳۮؘٱڷڂٛڗڿۘڽؽۜٷڵۄٛۑػڷ ڽڒؠؠٵٷڡؽٞڷڎۼۼڸٳڵڵۿڶٷٛٷۘٵڣؙٮٵڵ؋ڡؽۛؿٛۅٛ۞۫

یا (عملونه د دوی) پشان د هغو تاریکیو دی په بحر ژور کښی چه پټ کړی وی (دغه بحر) لره یو موج د پاسه ئی بل موج وی او د پاسه د دغه (موج) وریځ وی (دغه مخلور قسمه) تیاری دی چه ځینی د دوی د پاسه د ځینو نورو دی، کله چه راوباسی (دغه پریوتی په دغو تیارو کښی) لاس خپل نه وی نژدی (دی) چه ووینی دغه (لاس خپل) او هر هغه چه نه وی ورکړی الله ده ته نور رڼا (رنړا)

تفسیر: یعنی د سمندر په ژورو کښی (۱) پخپله د لوی سیند تیاره (۲) د هغه د پاسه د طوفانی هوا او امواجو تپه توره تیاره (۳) بیا د هغه څخه برسیره د سختی ویروونکی تکی توری وریځی تیاره (٤) ورسره د ترډمو توره تیاره شپه هم فرض کړه شی، نو پر دغو تیارو باندی لا پسی تزئید کیږی. په دغو تورو تیارو کښی که دغه واقع په بحر کښی خپل لاس چه اقرب الاعضاء دی پورته کړی ـ او خپلو سترګو ته ئی نژدی راولی نو بیا هم د ډیرو تیارو له سببه به ئی هیڅ شی په نظر نه ورځی چه هغه ته ځمونډ په محاورو کښی داسی وائی چه «سترګو ته سترګی په کار دی» پاس د مؤمنانو په ذکر کښی یی چه «یهدی الله لنوره من یشاء» فرمایلی و دغه جمله د هغی په مقابل کښی ده یعنی هر هغه چاته چه الله تعالیٰ نور او توفیق نه وی ور کړی نو هغه ته بل څوک څه رڼا (رنړا) رسولی شی؟ ـ د هغه استعداد خراب ؤ توفیق ور ونه رسید او د سیند په ژوره کښی ولوید او د رڼا (رنړا) ورتلو دروازی ئی پر خپل ځان پسی بندی کړی نو بیا نور او رڼا (رنړا) له کومی لیاری ورننوځی.

تنبیه: ربالعزت په اعمالو د کفارو پوری دوه مثالونه وتړل په دری اعتباره سره (۱) په اعتبار د تخییر چه ای مخاطبه که دغو اعمالو ته گوری چه هیڅ فائده او نفع نه لری نو لکه سراب دی. (۲) که دی ته گوری چه نور او رڼا (رنړا) د حق او ایمان ورسره مل نه وی نو لکه ظلمات دی. (۳) که په اعتبار د تقسیم د مکانینو ورته گوری نو نظر عقبی ته دا لکه سراب داسی دی او نظر دنیا ته لکه ظلمات داسی دی.

### ٱلْهُ تَرَ آنَ الله يُسَبِّحُ لَهُ مَنْ فِي التَّمُوتِ وَالْرَضِ وَالطَّلْيُوطَفَّتٍ

آیا نه وینی ته ای مخاطبه! بیشکه الله چه دی تسبیح وائی ده ته هر هغه چه په آسمانونو کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی) او مرغان هم (تسبیح وائی) په دغه حال کښی چه خواره کوونکی وی د وزرو خپلو (په هوا کښی).

تفسیر: ښائی د الوتونکو مرغانو ذکر یی له دی لامله (له وجی) جلا (جدا) فرمایلی وی چه هغوی به دغو اوقاتو کښی د آسمان او ځمکی په منځ کښی معلق وی او د دوی په دغه شان او کیفیت سره الوتل د الله تعالیٰ د قدرت او قوت او عظمت لوی دلیل دی.

#### كُلُّ قَدُ عَلِمَ صَلَاتَهُ وَتَشِينُحَهُ "

هر يوه (له دغو مذكورينو چه دى) په تحقيق معلوم دى (الله) ته لمونځ د هغه او تسبيح د هغه

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ هر شی ته د هغه د حال سره مناسب د انابت \_ عبودیت \_ اطاعت \_ تسبیح او تهلیل ویل الهام فرمایلی دی چه هغه پر دغه پوهیدلی دی او تل همغه خپله وظیفه بلا ناغه ادا کوی لیکن د افسوس او تعجب مقام دی چه ډیر تش په نامه سره انسانان د غرور او غفلت او د ظلمت او جهالت په دلدل کښی داسی خښ شوی دی چه د حقیقی مالک له یادولو \_ او د عبودیت د وظیفی په ځای راوړلو څخه بیخی بی برخی پاتی دی.

تنبیه: د مخلوقاتو د تسبیح په نسبت د سورت بنی اسرآئیل په (ه) رکوع کښی څه مضمون پخوا له دی نه لیکلی شوی دی ښائی چه هغه هلته ولوست شی. په یو حدیث کښی راغلی دی چه حضرت نوح علیه السلام خپلو ځامنو ته د تسبیح وصیت وفرمایه او وی ویل «وانهالصلوة الخلق ـ هم دغه د باقی مخلوقاتو لمونځ دی».

#### وَاللهُ عَلِيُوْنِمَ ايَفُعُلُونَ<sup>©</sup>

او الله ته سه معلوم دى هغه (اعمال هم) چه كوى ئى دوى

تفسیو: یعنی اګر که د دوی په عبادت او بندګی باندی تاسی ونه پوهمیږئ لیکن پاک الله ته دغه ګرد (ټول) شیان معلوم دی او الله تعالیٰ ته دغه ښه معلوم دی چه هر څوک څه کوی؟

#### وَيِلُهِ مُلْكُ النَّمُونِ وَالْاَرْضِ وَالْ اللهِ الْمُصِيُّرُ

او خاص الله ته دی ملک سلطنت د آسمانونو او د ځمکی (سره له آسمانونو ځمکو او مافیهما) او (هم خاص) الله ته دی (بیرته ورتله د ټولو).

تفسیر: یعنی غرنګه چه د دوی علم پر ګردو (ټولو) محیط دی د ده حکومت هم پر ټولو علویاتو او سفلیاتو حاوی دی او د تمامو بیرته ورتګ او رجوع هم د ده په لوری ده. وروسته له دی نه الله تعالیٰ جل وعلا شانه واعظم برهانه خپلو حاکمانه او قادرانه تصرفاتو داسی بیان فرمائی.

# ٱلْوَتُوانَ اللَّهُ يُزْعَى سَعَابًا ثُمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ تُعَيِّعُلُهُ رُكَامًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَغُونُ مِن خِلله،

آیا نه وینی ته (ای مخاطبه) چه بیشکه الله روانوی شری وریځی (توټی توټی هر طرف ته چه اراده وفرمائی) بیا یوځای والی فرمائی په منځ د دغو (توټو د وریځو) کښی بیا ئی و گرځوی لاندی باندی قط په قط پس وینی به ته ای (انسانه) باران چه وځی له منځه د دی وریځی

تفسیر: یعنی ړومبی د وریځو وړوکی وړوکی توټی پورته کیږی، دغه ګردی (ټولی) سره یو ځای کیږی او یوه لویه د وریځی توټه تری جوړیږی بیا دغه وریځی داسی ترتیب او ترکیب مومی چه د یوی د یاسه به ځای نیسی او یوه یریړه (غټه) طبقه تری متشکله کیږی.

## ٷؽۜڗؚٚڵؙڝؘٛٳڵۺۘػٳٙ؞ؚ؈ؙڿؚؠٵڸ؋ڽۿٳڝؘٝڹڔٙۮٟۿؘڝٛؽٮؚٛڽ؋ڡۜ؈ؾؿٵٛ ۅؘڽؘڞۣڔٷ۬؋ۼڽؙ؆ٞؽؾۜؿٵٛٷ؆ؽٵۮڛؘٵؠۯۊ؋ؽۮ۫ۿؼڔٲڷڒؙۻٲڕؖ۞

او نازلوی (الله) له (طرفه د) آسمانه له (وریځو یا د ږلیو په شان د) غرونه چه وی په هغو (غرونو) کښی ځینی له ږلی پس رسوی (الله) د ا ږلی هغه چاته چه اراده وفرمائی (د رسونی ئی) او ګرځوی ئی له هر هغه چا څخه چه

اراده ئی وفرمائی (د کرځولو یی) نژدی وی رڼا (رنړا) بریښنا د هغو (ږلی) چه بیول وکړی په ابصارو (د ناظرینو او ورک کړی بصارت ئی)

تفسیو: یعنی لکه چه په ځمکه کښی د تیږو (ګټو) غرونه دی ځینو اسلافو ویلی دی چه هم داسی په آسمان کښی هم د پلی غرونه دی. شیخ الهند محمود الحسن رحمة الله علیه د دی سره موافقه ترجمه کړی ده لیکن زیاته او راجح او قوی دا ده چه له سماء څخه وریځی مراد شی مطلب ئی داسی شو چه له وریځو څخه چه په کثافت او غلظت کښی د غرونو په شان دی پلی اوروی چه له هغو څخه ډیرو خلقو ته جانی او مالی نقصانات رسیږی او زیات کسان تری محفوظ پاتی کیږی مشهوره ده چه د پلی راش د غوائی په یو ښکر کښی وی او بل ښکر ئی وچ پاتی وی د بریښنا بریښیدل دومره تیره او زیات وی چه ستر کی تری بریښی او نژدی وی چه د کتلو قوت ئی ضائع کیږی.

#### يْقَلِّبُ اللهُ ٱلَّيْلَ وَالنَّهَارِ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَعِبْرَةً لِاولِ الْرَبْصَارِ ١٠٠٠

گرځوی الله شپه او ورځ (په تبدیل تزئید تنقیص حرارت برودت ضیاء ظلمت او نورو) بیشکه په دغو (مذکورهؤ شیانو) کښی خامخا عبرت دی خاوندانو د سترګو او بصیرت ته

تفسیر: یعنی د ورځی څخه وروسته شپه او د شپی څخه وروسته ورځ د هم دغه پاک الله په قدرت ځی راځی ـ هم دغه الله تعالیٰ کله ورځی او کله شپی اوږدوی او لنډوی او د هغوی تودوالی په یخوالی او یخوالی په تودوالی سره تبدیلوی. نو لا سم دی چه د قدرت د داسی عظیمالشان دلائلو او شواهدو د لیدلو څخه انسان بصیرت او عبرت حاصل کړی ـ او د هغه حقیقی مالک الملکوت په طرف د زړه په صدق سره رجوع وکړی چه د ده په قدرت کښی د دغو ګردو (ټولو) تقلباتو او تصرفاتو زمام او واګی دی.

#### ۅٙٳٮڵۮؙڂؘػٙڴڰۮٳۜؾۊٟڝؚٞؽ؆ٳ۫ٷؘؠڹٛۿؙؠؙ؆ڽؙڲۺؽۼڵڹڟڿٷڡؚؽؗۿ ۺۜ٤ؿۺؽۼڵڔؚڿڔؙۺٷڡؚٛؠؙٛۿؠٛۺؙؾۺؿۼڷٳۮڽۼٟؿڬٛڷ۠ڶڰٵ ۘؽۺؙٳٛٵؚ۠ؾٳٮڵڎۼڮڴؚڷۺٛڴؙۊۘ۫ڋؽؖ۞

او الله پیدا کړی دی هر حیوان چه ګرځی (په ځمکه کښی) له اوبو پس

ځینی له هغوی هغه دی چه تګ کوی (خوځیږی) پر نس ګیډه پر ټټر خپل (لکه مهی مار) او ځینی له دوی هغه دی چه تګ کوی پر دوو پښو (خپلو لکه انسان مرغان) او ځینی د دوی هغه دی چه تګ کوی په څلورو (پښو خپلو لکه آس اوښ)، پیدا کوی الله (ماسواء له دغو مذکورو) هر هغه څه چه اراده ئی وفرمائی (د خلقت د هغو) بیشکه الله پر هر څیز باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر دی (چه ځینی ئی خلقت د هر راز (قسم) مخلوقات دی).

تفسیر: یعنی که کوم حیوان ته له مخلورو پښو مخخه زیاتی پښی هم ورکړی دی نو بعید نه دی او د ده لامحدوده قدرت او مشیت هیڅوک نه شی محصورولی او که الله تعالیٰ خپل محینو مخلوقاتو ته دغسی قدرت ورعطاء کړی چه هغوی له جماداتو او عناصرو او نورو مخخه نور شیان ایجاد او اختراع کړی نو هغه هم د هم دغه الله تعالیٰ لطف او احسان دی چه هغوی ته ئی دغسی پوه او ادراک ور په برخه کړی دی

پر دغه آیت ښائی د ﴿ وَبَعَلْنَامِنَ الْمَأْرُكُلُّ ثَنْ اَنْ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

# لَقَدُ أَنْزَلْنَا اللَّهِ مُرِّينَتٍ وَ اللهُ يَهُدِى مَنْ يَتَا أَوْلِل صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْدٍ ٢

خامخا په تحقیق نازل کړی دی مونږ آیاتونه بیانوونکی واضح او الله سمه صافه لیاره ښیی هر هغه ته چه اراده وفرمائی (د لیار ښوونی د هغی) لیاری سمی صافی (د اسلام او جنت ته).

تفسیر: یعنی تکوینیه او تنزیلیه آیات ئی دومره ښکاره او واضح دی چه د هغو په لیدلو او آوریدلو هم هیڅ یو عقلمن انسان ښائی گمراه او بی لیاری نشی ـ لیکن پر سمه صافه لیاره همغه تلی شی چه الله تعالیٰ ورته د هدایت توفیق ور په برخه کړی وی. سره له دی چه په ملیونو انسانانو دغه د قدرت ظاهری او باهری دلائل او شواهد گوری کله چه دوی د هغو په وسیله خالق تعالیٰ نه پیژنی او نه موحدان او مسلمانان کیږی گواکی د نتیجی په اعتبار د دوی دغه لیدل د نه لیللو په شان دی.

وَيَقُولُونَ امَنَا بِاللهِ وَبِالرَّسُولِ وَاطَعُنَا ثُرَّيَتُولُ فَرِيْقٌ مِّنْهُمُ مِّنَ ابَعُ بِ ذلِكَ وَمَا اُولَيِكَ بِالْمُؤْمِنِيْنَ® او وائی (دا منافقان) چه ایمان راوړی دی مونږ پر الله او پر رسول (د الله) او حکم منلی دی مونږ (د الله او د رسول الله) بیا مخ ګرځوی (له اسلامه) یوه ډله له دوی وروسته له هغه (ایمان او اطاعت) او نه دی دغه (ګرځیدونکی) مؤمنان (صدقاً).

تفسیر: دغه د منافقینو ذکر دی، دوی به په ژبه سره د ایمان او اطاعت دعوی کوله کله چه د عمل وقت راته نو سم له خپلی دعوی سره به ئی عمل نه کاوه او له اسلامی احکامو به ئی مخ گرځاوه. حقیقت دا دی چه د دوی په زړونو کښی له ابتدا څخه د ایمان او انقیاد آثار نه ؤ موجود \_ هغه چه د ژبی جمع او خرڅ ؤ د امتحان او ابتلاء په وقت کښی به دغه کلائین هم ویلی کیده او دروغ به ئی له رښتیا څرګند او جلا (جدا) ښکاریده.

### وَإِذَادُعُوۤالِكَالِلهِ وَرَسُولِهِ لِيَحَكُوبَيْنَهُوۤ إِذَافَرِيْنَ مِّنْهُوَمُّ عَرِضُونَ ۗ وَإِنَّ يُكُنَ لَهُوۡالْحَقُّ يَأَتُوۡ اللَّهِ مِنْ عِنِيۡنَ ۖ

او هر کله چه وبللی شی دوی الله او رسول د دغه (الله) ته دپاره د دی چه حکم وکړی دغه (رسول) په منځ د دوی کښی ناڅاپه یو فریق ډله د دوی اعراض ډډه کوونکی دی (له حکم د رسوله) او که چیری وی دوی ته حق (په زعم د دوی پر بل) نو راځی دوی دغه (رسول الله) ته ګړندی فرمان منونکی.

تفسیر: یعنی که له دوی جگره له چاسره واقع کیده ـ او په دی پوهیده چه مونږ په ناحقه یو په دغه وقت کښی که مقابل فریق هغوی ته ویل چه راځه چه د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم حضورته لاړ شو ـ او د دغی جگړی فیصله له هغوی څخه وغواړو! نو دغه منافقان به په دغه ورتګ نه راضی کیده ځکه چه دوی پوهیدل چه حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم بی له لحاظ او خاطر د حق او حقانیت رعایت کوی او سم له عدله او انصافه خپله فیصله صادروی چه په هغه تقدیر به د دوی له مفاد څخه مخالف واقع کیده حال دا چه پخوا له دی نه به دوی داسی دعوی کوله چه مونږ پر الله تعالیٰ او رسول الله ایمان راوړی دی او د دوی ګرد (ټول) احکام منو نو اوس د دوی هغه دعوی چیری لاړه؟ هو! که په کومه معامله کښی حق د دوی په طرف وی نو په دغه وقت کښی په ډیر سرعت او چالاکی او په ماته غاړه د حضرت محمد صلی الله علیه وسلم دربار ته حاضریږی او د خپلی فیصلی انحصار د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په مبارک ذات څرګندوی ـ ځکه چه په دغه تقدیر دوی داسی ګڼی چه هلته سم له عدالته او انصافه ځمونږ په جانب فیصله صادریږی. نو دغه څنګه ایمان او اسلام دی؟ دا خو تش شخصی

اغراض او هواپرستی ده.

#### ٳٙڣؙٷؙڶؙٷؠؚۿؚۄؙ؆ۯڞ۠

آیا په زړونو د دوی کښی مرض رنځوری (د کفر او نفاق) ده.

تفسیر: مرض رنځوری او ناروغی دغه ده چه دوی الله تعالیٰ او رسول الله صلی الله علیه وسلم په رښتیا سره ومانه لیکن حرص ـ طمع او دنیوی اغراضو د دوی مخه ونیوله چه پر خپله همغه وینا او اقرار به ئی عمل هم کاوه ـ لکه چه د رنځور زړه غواړی چه قدم ووهی او چیری لاړ شی لیکن د ده قدمونه حرکت نشی کولی او دی د خوځیدو نه وی.

# آمِ ارْتَابُوَّ الْمُرْيَخَافُوْنَ آنَ يَحِيْفَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُوْلُهُ ثِلْ أُولِلِكَ هُوُ الظُّلِمُونَ

آیا شکمن دی دوی (په نبوت د محمد) آیا ویریږی دوی له دی نه چه ظلم به وکړی الله پر دوی (یا ظلم به وکړی) رسول د دغه (الله پر دوی داسی نه دی چه الله او رسول الله پر چا ظلم وکړی بلکه دوی چه دی هم دوی ظالمان دی (په اعراض سره)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ جل جلاله او محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په نسبت تاسی ته خه تردد او اندینه پیدا شوی ده یا د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په صداقت یا د الله تعالیٰ جلجلاله په وعد او وعید کښی څه شک او شبهه لرئ ؟ یا داسی گمان کوئ چه الله تعالیٰ جلجلاله یا د هغه محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم به د دوی معاملات په خلاف د انصاف فیصله کوی ؟ نو ځکه د دوی په حضور کښی د خپلی دعوی له وړلو څخه څه اندیښنه او تردد کوی نو په یاد ئی ولرئ چه هلته له سره د ظلم او بی انصافی احتمال نشته هو! پخپله هم دغو خلقو ظلم ته خپلی ملاوی تړلی دی او غواړی چه خپل حق پوره حاصل کړی او د نورو یوه پیسه هم بیرته ور نه کړی نو ځکه له دی نه ویریږی چه خپل معاملات محمدی شریعت او د اللهی عدالت ته وړاندی کړی ځکه چه پوهیږی چه د محمد رسول الله منصفانه فیصله به ځمونږ له مطلب څخه خلاف وی. دغه د منافقانو ذکر ؤ په مقابل د دوی کښی اوس د مخلصانو د اطاعت او فرمان منلو بیان هم فرمائی

#### إِنَّمَاكَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِيُنَ إِذَادُعُوَ اللَّالَةِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُوَ بَيْنَهُمْ اَنَ يَقُولُوا سَبِعْنَا وَاطْعُنَا وْاوْلِيْكَ هُمُوالْمُفْلِحُونَ

بیشکه هم دا خبره ده چه ده وینا د مؤمنانو کله چه وبللی شی دوی الله ته او رسول د دغه (الله) ته دپاره د دی چه حکم وکړی په منځ د دوی کښی (په وقت د جګړی کښی) دا چه ووائی واوریده مونږ (خبره د تا) او ومانه مونږ (حکم د تا او دغه ویونکی هم دوی دی بریالیان (کامیاب) خلاصی موندونکی (له عذابه په مراد رسیدلی).

تفسیر: یعنی د صادقو مسلمانانو کار داسی وی او ښائی چه هم داسی وی لکه چه په کومه معامله کښی د وی ته د الله د احکامو بلنه او دعوت وشی اګر که ظاهراً په هغه کښی د دوی ګټه (فائده) یا تاوان وی په منډه ورځغلی او د یوی شیبی دپاره څه ځنډ (تاخیر) او توقف په کښی نه کوی او فیالفور «سمعاً وطاعة» ووائی او د هغه د حکم منلو دپاره تیار او آماده شی چه په دغه کښی د دوی د اصلی نیکی او حقیقی فلاح راز (قسم) مضمر دی.

# وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَغُشَ اللهَ وَيَتَقَدُهِ فَاوْلِلِكَ مُوْ الْفَايِزُونَ @

او هر څوک چه اطاعت وکړی حکم ومنی د الله او د رسول د دغه (الله) او وویریږی له الله او ځان وساتی (له غضبه د ده) پس دغه (فرمان منونکی ویریدنکی) هم دوی دی بری موندونکی د (جنت)

تفسیر: یعنی هغه چه فیالحال مطیع وی او پر خپلو تیرو تقصیراتو نادم وی او له الله تعالیٰ څخه وویریږی او توبه وکړی او په مستقبل کښی له بدو چارو او لیارو څخه خپل ځان وساتی نو د دوی دپاره په دنیا او آخرت کښی بری او کامیابی ده.

# وَاقْسَمُوا بِاللهِ جَهْمَا أَيْمَا نِهِمُ لَمِنَ آمَرُتَهُمُ لَيَخُرُجُنَّ قُلُكُلُا وَاللهِ عَلَيْهُ وَكُنَّ قُلُلًا تَعْمَلُوْنَ ﴿ تَقْسِمُوا كَلَا عَلَمَ مُوا فَكُ أَلِي اللهَ خَبِينُ اللهَ عَبِينً بِمَا تَعْمَلُوْنَ ﴿ تَقْسِمُوا كَلَا عَلَمَ مُوا فَكُ أَنَّ اللهَ خَبِينً اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ وَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولًا عَلَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُولًا عَلَّا عَلَيْكُولًا عَلَيْكُولًا عَلَيْكُولًا عَلَالِهُ عَلَيْكُولًا عَلَالِهُ عَلَيْكُولًا عَلَالِهُ عَلَيْكُولًا عَلَيْكُولًا عَلَّا عِلْمُ عِلَاللَّهُ عَلَيْكُولًا عَلَا عَلَيْكُولًا عَلَالِكُولُ عَلَيْكُولُولًا عَلَا عَلَاللَّهُ عَلَيْكُولًا عَلَاللَّهُ عَلَيْكُولًا عَلَيْكُولًا عَلَيْكُولًا عَلَيْكُولًا عَلَالِهُ عَلَّهُ عَلَيْكُولًا عَلَاللَّهُ عَلَيْكُولًا عَلَيْكُولُكُ عَلَيْكُولًا عَلَالِهُ عَلَيْكُولًا عَلَالِهُ عَلَيْكُولُولًا عَلَالِهُ عَلَيْكُولًا عَلَاللَّهُ عَلَيْكُولًا عَلَالِهُ عَلَالًا عَل

او قسمونه خوری (منافقان) په الله سخت سخت قسمونه د دوی قسم دی خامخا چه که ته (حکم) امر وکړی دوی ته (په وتلو سره جهاد ته) نو خامخا به وځی (دغه جهاد ته) دوی هرومرو (خامخا) ووایه (ای محمده منافقانو ته) قسم مه خورځ تاسی د دروغو طاعت نیک (ځمونږ مطلب دی) بیشکه الله ښه خبردار دی په هغو کارونو چه کوځ تاسی.

تفسیر: یعنی منافقان ډیر سخت تاکیدی قسمونه خوری او غواړی چه تاسی بیخی ډاډه او متیقن کړی چه «که تاسی مونږ ته حکم راکړئ نو مونږ ګرد (ټول) کور کهول پریږدو او دی ته تیار ولاړ یو چه د الله تعالیٰ لیاری ته ووځو او د هغه د ګردو (ټولو) احکامو تعمیل وکړو که محمد رسول الله مبارک لږ څه اشاره وفرمائی نو مونږ خپل ګرد (ټول) مال دولت د الله تعالیٰ په لیاره کښی لګوو او مونږ تری بیخی جلا (جدا) کیږو» نو د دی په نسبت داسی فرمائی چه دومره غتو خبرو ویلو او داسی قسمونو یادولو ته حاجت نشته ستاسی د اطاعت حقیقت ګردو (ټولو) ته معلوم شوی دی تاسی خو په ژبه ډیری دعوی کوئ او وچت وچت غږیږئ لیکن د عمل په وقت کښی ورو ځانونه بیرته راکاږئ ښائی چه تاسی د صادقو مسلمانانو په شان خپل ښه اعمال او مجاهدت او حسن اطاعت راڅرګند کړئ له داسی غتی خبری او قسمو خوړلو څخه هیڅ یوه فائده په لاس نه درځی فرض ئی کړئ چه تاسی هم داسی قسمونو سره د بندګانو اطمینان او یقین ځان ته حاصل کړئ لیکن د الله تعالیٰ په نزد کښی هیڅ قسم چل فریب مکر ـ دروغ نه چلیږی او هغه ته خو ګردی (ټولی) ظاهری او باطنی خبری او احوال څرګند دی او وروسته له چلیږی او هغه ته خو ګردی (ټولی) ظاهری او باطنی خبری او احوال څرګند دی او وروسته له دی نه به ستاسی د مکر او فریب او نفاق پرده وشلوی.

# قُلُ اَطِيعُواالله وَاَطِيعُواالرَّسُولُ فَإِنْ تَوَلَّواْ فَانَّمَا عَلَيْهِ مَا حُيلُ اللهُ وَالْمُعَلِيمُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُعْدُولُا تَفْتُدُواْ وَمَاعَلَ الرَّسُولِ الْالْمَلِافُوا لَمُعِيدُنُ ﴿ وَالْمُؤْلِدُولُ اللَّهُ الْمُعِيدُنُ ﴾ الرَّسُولِ اللَّالْمُالْمُ الْمُعِيدُنُ ﴾

ووایه (ای محمده دوی ته) اطاعت و کړئ (حکم ومنئ) تاسی د الله او د رسول (د الله په خلوص سره په هر څه کښی) پس که مخ وګرځوئ تاسی (ای خلقو له اطاعته د رسول الله) نو بیشکه هم دا خبره ده چه دی پر دغه رسول ځما هغه بار (د تبلیغ) چه پری ایښی شوی دی او دی پر تاسی (بار) چه پر تاسی ایښی شوی دی او که تاسی ایښی شوی دی (او پری مکلف یئ چه اطاعت د رسول الله دی) او که اطاعت و کړئ حکم ومنئ تاسی د دغه (رسول الله) نو سمه صافه لیاره به

ومومئ او حق ته به پری ورسیږی او نه دی پر (ذمه د) رسول مگر رسونه ښکاره (د شرائعو چه هغه ئی ادا کړی ده)

تفسیر: یعنی پر رسول د الله تعالیٰ له طرفه د تبلیغ بار اینی شوی دی چه ده هغه په ښه شان سره اداء کړی دی او کوم بار چه پر تاسی اینی شوی دی هغه تصدیق او د حق قبول دی او دغه ده چه د ده د ارشاده سره موافق تک وکړئ! که تاسی دغه خپله ذمه واری محسوسه کړئ ـ او د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د احکامو تعمیل په ښه شان سره وکړئ نو د دواړو دارینو بری او د کامیابی لیاره به ومومئ! او په دنیا او عقبیٰ کښی به خوشال اوسیږئ! که نه د محمد رسول الله علیه وسلم هیڅ نقصان نشته او تاسی به د خپلو شرارتونو او سر کشیو سزا او بده نتیجه پخپله وګورئ محمد رسول الله خو خپله فریضه اداء کړی ده او عند الله له خپلی ذمه وارئ څخه مسئول نه دی. وروسته له دی نه د اطاعتالرسول ځینی ثمرات بیان فرمائی چه د هغه سلسله به په هم دغه دنیا کښی شروع کیږی.

# ۅَعَدَاللَّهُ الَّذِيْنَ الْمَنُوْامِنُكُوْ وَ عَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَيَسَتَخُلِفَنَّهُوُ فِي الْاَرْضِ كَمَا اسْتَغْلَفَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِيْنَهُمُ الَّذِى انْقَضْ لَهُمْ وَلَيْبَدِّ لَنَّهُمُ مِّنَ بَعْدِ خَوْفِهِمْ الْمَنْ اَيْعَبُدُ وُنَنِيْ لَانْثَيْرِكُونَ فِي شَيْئًا "

وعده کړی ده الله له هغو کسانو سره چه ایمان ئی راوړی دی له تاسی او کړی ئی دی ښه (عملونه) چه قسم دی خامخا به خلیفگان کړی (الله) دوی په ځمکه کښی لکه چه خلیفگان کړی ئی ؤ هغه کسان چه پخوا وو له دوی نه او خامخا ثابت قوی به وګرځوی هرومرو (خامخا) دوی ته دین د دوی هغه (دین د اسلام) چه غوره کړی دی (الله) دوی ته او هرومرو (خامخا) بدل به ورکړی هرومرو (خامخا) دوی ته وروسته له ویری د دوی له دښمنانو امن (او اطمینان) عبادت به کوی دوی ځما شریک به نه پیدا کوی له ماسره هیڅ څیز اطمینان

تفسیر: دغه خطاب ئی د رسول الله د زمانی خلقو ته فرمایلی دی یعنی هغه ذوات چه د دوی په منځ کښی په اعلیٰ درجه نیکان او د سیدالانس والجان کامل پیروان او تابعان دی وروسته له رسول الله به دوی ته د ځمکی حکومت ورکاوه کیږی. او د اسلام دغه دین به چه د الله تعالیٰ قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

خوښ او پسند دی د دوی په لاسونو خوروی او قائموی . لکه چه د استخلاف په لفظ کښی دی طرف ته اشاره ده چه دغه کسان به تش د دنیوی باچاهانو په شان نه وی بلکه د رسول الله خلیفه گان به وی د سماوی حکومت اعلان کوی او د حق دین اساسونه به قائموی . او په بر او بحر او هر چیری به د دوی احکام او تصرفات جاری کیږی . په دغه وقت کښی به مسلمانان د کافرانو څخه نه ویریږی . او په پوره امن او سکون سره به د الله تعالیٰ په عبادت کښی مشغول او لکیا اوسیږی او په دنیا کښی به د امن او امان زمانه او دوره وی د دغو مقبولو او معززو بندگانو ممتاز شان به دغه وی چه دوی به د خالص واحد الله تعالیٰ عبادت او بندگی داسی کوی چه په هغی کښی به د یوی ذری په اندازه هم د شرک او اختلاط اثر نه وی د جلی شرک ذکر او نسبت خو له دغو سره امکان نه لری د خفی شرک لږ آثار او علائم به هم په دوی کښی نه لیدل کیږی دوی گرد (تول) به د یوه الله قدوس جل وعلا شانه و عظم برهانه خالص بندگان وی او یواځی به له الله تعالیٰ څخه ویریږی او یواځی هغه ته به هیله (آرزو) او آسره کوی او پری متوکلان معتمدان به وی د الله د رضا چ په لیاره کښی به ژوندون کوی او په هم دغه لیاره کښی به خپل ځانونه جاروی (قربانوی) پرته (علاوه) له الله تعالیٰ د بل کوم موجود خوف او ویره به به خپل ځانونه جاروی (قربانوی) پرته (علاوه) له الله تعالیٰ د بل کوم موجود خوف او ویره به له سره د دوی په زړونو کښی لیاری نه مومی او نه به د بل چا د خوښی او خفګان څه پروا

الحمد لله چه د الله تعالى دغه وعده د محلورو تنو راشدهؤ خلفاؤ رضى الله تعالى عنهم په لاسونو پوره شوه او كردى (تولى) دنيا د دغه عظيمالشان پخوا ويلو د يوه يوه وينا د يوه يوه حرف مصداق پخپلو ستركو سره وليدل د محلورو واړو راشدهؤ خلفاؤ رضى الله تعالىٰ عنهم محخه وروسته هم اسلامى باچاهان وقتاً فوقتاً په هم دغو اوصافو سره متصف راغلى دى ـ هر كله چه الله تعالىٰ بيا اراده وفرمائى وروسته له دى نه هم راځى.

په احادیثو کښی راغلی دی چه وروستنی خلیفه به امام مهدی رضی الله تعالیٰ عنه وی چه د هغه په نسبت عجیب او غریب بشارات اورول شوی دی. د الله تعالیٰ ځمکه له عدله او انصافه ډکوی ـ او په خارقالعاده ډول (طریقه) سره به فی سبیل الله جهاد کوی او د هغه په قوت به کلمة الله ته اعلاء او اسلام ته ښه ترقی او اعتلاءورکوی.اللهم احشرنا فی زمرته ـ وارزقنا شهادة فی سبیلک انک واسع المغفرة و فوالفضل العظیم

تنبیه: د دی د استخلاف له آیت څخه د څلورو واړو راشدهؤ خلفاؤ رضی الله تعالیٰ عنهم ډیر لوی فضیلت او منقبت راوځی ـ ابن کثیر د دی آیت په ذیل کښی د نبوت له منوره عهده راخیستی تر عثمانی عهد پوری ئی اسلامی فتوحات درجه په درجه بیان کړی دی او په آخره کښی ئی دغه الفاظ لیکلی دی «وجبی الخواج من المشارق والمغارب الی حضرة امیر الموئمنین عثمان بن عفان رضی الله تعالی عنه وذلک ببرکة تلاوته و دراسته وجمعه الامة علیٰ حفظ القرآن ولهٰذا ثبت فی الصحیح ان رسول الله صلی الله علیه وسلم قال «ان حفظ القرآن ولهٰذا ثبت فی الصحیح ان رسول الله صلی الله علیه وسلم قال «ان الله زوی لی الارض فرأیت مشارقها ومغاربها وسیبلغ ملک امتی مازوی لی منها»

فها نحن نتقلب فيما وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسوله فنسأل الله الايمان به وبرسوله والقيام بشكره على الوجه الذي يرضيه عنا»

#### وَمَنْ كَفَرَ بَعَثُ ذَلِكَ فَأُولِيِّكَ هُوُ الْفَسِقُونَ @

او هر څوک چه کافر شو پس له دغو لويو انعاماتو پس دغه کسان هم دوی (غټ) فاسقان دی.

### وَاقِيْنُواالصَّلُوةَ وَ اتُواالزُّكُوةَ وَلَطِيْعُواالرَّسُولَ لَعَكُكُو تُرْحَمُونَ<sup>®</sup>

او قائموئ تاسی (سم ادا کوئ سره له ټولو حقوقو) لمونځ او ورکوئ زکوه او ورکوئ زکوه او اطاعت وکړئ حکم ومنئ تاسی د رسول (د الله) ښائی تاسی ته چه رحم وکړ شی ير تاسي.

تفسیر: یعنی که د الله تعالیٰ له رحمته برخه اخیستل غواړئ نو تاسی هم د هم هغو مقبولو بندگانو په شان حسنه اعمال ځان ته اختیار کړئ! \_ چه د لمونځونو په ښه شان سره قائمول \_ د زکوه ورکول دی او د حیات په ټولو شعبو کښی د رسول الله صلی الله علیه وسلم پر احکامو تلل دی.

اللهم ارزقنا متابعة رسولك صلى الله عليه وعلى آله واصحابه وسلم وتوفنا عليها والحقنا بالصالحين آمين!

#### لَاتَحْسَبَى الَّذِينَ كَفَرُ وُامُعُجِزِينَ فِي الْكَرْضِ وَمَا وَلَهُمُ النَّالِرُ وَلَبِشَ الْمُصِيرُ ﴿

مه کوه ګمان خامخا پر هغو کسانو چه کافران شوی دی عاجز کوونکی (د الله) په ځمکه کښی او ځای د هستوګنی د دوی اور (د دوزخ) دی او خامخا بد ځای د ورتلو دی (دا دوزخ).

تفسیر: دغه د نیکو بندگانو په مقابل کښی ئی د مردود او منضوبو خلقو انجام او خاتمه شوولی ده یعنی کله چه نیکانو ته د ملک حکومت او د ځمکی خلافت عطاء کیږی نو د کافرانو او بدکارانو گردی (تولی) مکاری او تدابیر ماتیږی او ماته ئی ور په برخه کیږی ـ د الله تعالیٰ د ارادی مخه هیڅ څوک نشی نیولی ـ که دوی په گرده (توله) دنیا کښی دی خوا او هغی خوا ته مندی ووهی ـ او هر چیری لاړ شی او وځغلی ـ نو بیا هم د الله تعالیٰ له سزا او پوښتنی څخه ځان نشی پتولی او خلاصولی ـ او یقیناً دوی د جهنم په بندی خانه کښی غورځول کیږی.

#### يَأَيُّهُا الَّذِينَ المَنُو اليَسْتَأَذُ فَكُو الَّذِينَ مَلَكَتَ آيْمَا نَكُورُ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) ښائی چه اذن دی وغواړی له تاسی (په وقت د ننوتلو) کښی پر تاسی باندی) هغه (وینځی مریان خدام) چه مالکان شوی وی د هغو ښی لاسونه د تاسی

تفسیر: محلور رکوع پخوا له دی نه د استیدان (اجازه غوښتلو) د مسئلی ذکر ؤ دا د هغه تتمه ده په منځ کښی د ځینو خاصو مناسباتو لامله (له وجی) نور مضامین راغلی ؤ.

# وَالَّذِينَ لَوْ يَبْلُغُوا الْحُلُومِنْكُوْ تَلْكَ مَرَّتٍ مِنْ قَبْلِ صَلَوْقِ الْفَجْرِ وَحِيْنَ تَضَعُونَ ثِيَابُكُوْمِنَ الطَّهِيُرَةِ وَمِنَ بَعْدِ صَلَوةِ الْعِشَآةِ ثَلْثُ عَوْراتٍ لَّكُوْرُ

او هغه کسان چه نه دی رسیدلی حد د (احتلام بلوغ) عقل ته له تاسی (احرارو) دری کرته پخوا له لمانځه د صبا او په هغه وقت کښی چه پاسئ ږدئ تاسی کالی (جامی) خپل د غرمی په وقت کښی او پس له لمانځه د ماسختن (دغه اوقات) دری وقتونه د خلل (پیښیدو د ستر) دی تاسی ته

تفسیر: په هم دغو دوو اوقاتو کښی عموماً زائد کالی (جامی) له ځانه لری کیږی یا د خوب

او د ویښی لباس سره تبدیلیږی او مړوښی زیاتره په هم دغو اوقاتو کښی کاوه شی کله پخوا له سهاره کله د غرمی د لمبلو شوق یا ضرورت چه هم انسان ته پیښیږی او دا غواړی چه بل څوک پری مطلع او خبر نشی نو ځکه ئی حکم ورکړ چه په دغو دریو اوقاتو کښی نابالغو هلکانو وینځو او مریانو ته هم ښائی چه د ننوتلو اجازه واخلی په نورو اوقاتو کښی دوی ته نه ښائی چه د نورو پردیو په شان اجازه وغواړی مګر که کوم شخص د خپلو مصالحو لامله (له وجی) په نورو اوقاتو کښی هم د استیذان قید زیات کړی نو دلته استجازه ضروری ده.

# لَيْسَ عَلَيْكُو وَ لَاعَلَيْهِ مُخْنَاحٌ لِعَلَاهُنَ لَوْفُونَ عَلَيْكُوْ بِعُضُكُمْ عَلَى بَعْضِ

نشته پر تاسی او نه پر دوی باندی هیڅ ګناه (وبال) تیر له دغو دریو وقتونو (په بی اذن ننوتلو د دوی کښی پر تاسی) دوی ګرځیدونکی دی پر تاسی (په تللو او ننوتلو لپاره د خدمت) ځینی ستاسی پر ځینو نورو (ګرځیدونکی یئ یو په بل)

تفسیر: یعنی د پورته ذکر شویو اوقاتو څخه ماسواء په نورو اوقاتو کښی عادتاً بی له مزاحمته او ممانعته یو له بل سره کتلی شئ! او په دغو تللو راتللو کښی نابالغو هلکانو ـ وینځو او مریانو ته لازم نه دی چه د هر واری ننوتلو دپاره اذن او اجازه وغواړی ځکه چه د دی شیانو له رعایته ډیر تکلیف او حرج پیښیږی او په کارونو او معاملاتو کښی ډیر بندوالی او حرج واقع کیږی چه هغه د الله تعالیٰ له حکمته خلاف دی.

كَنْ الِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُوُ الْمِنْ وَاللهُ عَلَيْهُ عَلِيْهُ وَالدَا بَلَغَ الْاَطْفَالُ مِنْكُوُ الْحُلْمُ فَلْيَسُتَا فِهُ ثُواكمًا اسْتَأْذَنَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمُ كَنْ اللهُ لَكُوُ الْيَرِهِ وَاللهُ عَلِيْهُ عَلِيْهُ عَكِيْرُ وَ وَالْقَوَاعِدُ مِنَ النِّسَاءِ الْقَ لَايَرْجُونَ فِكَا عَا فَكَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحُ اَنْ يَضَعُنَ شِيَا بَهُنَّ غَيْرَمُتَ بَرِّخِهِ إِبِرِيْنَ قَوْ وَلَنْ يَنْمَ تَعُفِفَ فَنَ خَيْرٌ لَهُنَ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيهُ وَهِ هم داسی (لکه چه دغه بیان ئی درته و کړ) ښکاره بیانوی الله تاسی ته آیتونه (د احکامو) او الله ښه عالم (په ټولو احوالو) ښه حکمت والا دی. او کله چه ورسیدل واړه هلکان (اصیلان) ستاسی حد د (بلوغ) عقل ته پس اذن دی وغواړی (په ننوتلو کښی) پر تاسی باندی لکه چه اذن غوښت هغو کسانو (چه بالغان شوی وو) پخوا له دغو (اطفالو) هم داسی (لکه چه دغه بیان ئی وفرمایه) ښکاره بیانوی الله تاسی ته آیتونه (د احکامو) خپلو او الله ښه عالم (په ټولو احوالو) ډیر حکمت والا دی (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی) او زړی ناستی له ښځو هغو څخه چه امید نه لری دوی د نکاح (په سبب د ډیر زوړوالی) پس نشته پر دوی هیڅ ګناه (وبال) چه کیږدی (وباسی دوی ظاهری) جامی خپلی (لکه چادری او لوپتی) په دی حال کښی چه ښکاره کوونکی نه وی د ښائست خپل او دا چه دوی ځان وساتی (له ایستلو د ظاهری جامی څخه هم) خیر دی دوی ته او الله ښه اوریدنکی (د ټولو اخوالو) به عالم دی (په ټولو احوالو).

حضرت شاه صاحب لیکی «که سپین سری بودی ښځی پخپلو کورونو کښی په لږو ضروریو کالیو (جامو) کښی لکه کمیس پرتوګ تکری اوسیدی نو درست دی او که په پوره پرده کښی واوسی نو لا بهټر دی» او کله چه له کوره د باندی وځی که زائد کالی (جامی) مثلاً برقع او نور له خپله ځانه لری کړی نو هیڅ مضائقه نه لری په دی شرط سره چه په هغو کالیو (جامو) د زینت اظهار نه وی چه د هغی د پټ ساتلو حکم د ﴿ وَلَيْنِيْنَ يُنْهُنَّ ﴾ الآية ـ په آیت کښی ورکړی شوی دی له دی نه د دی خبری اندازه په ښه شان سره کیدی شی چه قرآن کریم د ځوانانو ښځو د پردی او ستر په متعلق څه منشأ لری؟ یعنی دغه خو د فتنی مخی نیولو او انسداد ظاهری انتظامات دی پاتی شوی هغه خبری چه د پردی په منځ کښی کیږی ـ او د فتنی عوامل او اسباب تری ځیږیږی (پیدا کیږی) نو ښه وپوهیږئ چه الله تعالیٰ د ګردو (تولو) خبری آوری ـ او پر هر شی ښه خبردار دی او سم له هغو به د هر چا سره معامله کوی.

# لَيْسَ عَلَى الْأَعْمِى حَرَجٌ وَلَاعَلَى الْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَاعَلَى الْمَرِيْضِ حَرَجٌ

قَلَاعَلَى اَنفُسِكُوْ اَنْ اَنْ اَكُوْ اَمِنَ الْمُؤْوِ اِنْ اَنْ اَلْمُؤْوِتِكُوْ اَوْ اِلْمُؤْوِتِ الْمَامِكُوُ اَوْ الْمُؤْوِتِ اللّهُ الْمُؤْوِتِ الْمُؤْوِتِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

نشته پر رانده هیخ حرج (مشقت) او نه پر کود هیخ حرج (محنت او وبال) او نه پر رنځور هیڅ حرج (سختی او ملامتی) او نشته پر نفسونو ځانونو ستاسی هیڅ حرج (کلفت) چه وخورئ تاسی (او دا تیر اهل د ابتلا) له کورونو خپلو (یا له کورونو د اولادو او عیالو خپلو) یا له کورونو د پلرونو خپلو یا له کورونو د میندو خپلو یا له کورونو د مورونو د عمو (تروریانو) د خویندو خپلو یا له کورونو د عمو (تروریانو) خپلو یا له کورونو د خالو (توړیانو) خپلو یا له کورونو د خالو (توړیانو) خپلو یا له کورونو د خالو (توړیانو) خپلو یا (له کورونو د هغه چا) چه مالکان شوی یئ تاسی د کلیګانو (کنجیانو) د هغه (او د هغو متصرفان یئ یا (له کورونو د) دوستانو خپلو، نشته پر تاسی هیڅ ګناه (وبال) په دی چه وخورئ (طعام ټول) سره یو ځای یا بیل تاسی پر ځانونو خپلو پیشکشی ده ثابته له (جانبه د) الله مبارکة طیبة تاسی پر ځانونو خپلو پیشکشی ده ثابته له (جانبه د) الله مبارکة طیبة (برکتناکه پاکیزه) هم داسی (لکه چه دغه تیر بیان ئی وفرمایه) ښکاره بیانوی الله تاسی ته آیتونه (د حکمت او احکام خپل) ښائی چه تاسی عقل وچلوئ (یه خیر او شر).

تفسیر: یعنی د هغو کارونو له کولو څخه دغه اهل الابتلاء معاف دی چه پکښی تکلیف وی مثلاً جهاد \_ حج \_ جمعه او جماعت او نور داسی شیان (کذا فی الموضح)
یا ئی دا مطلب دی چه د دغو معذورانو محتاجانو په خوراک کښی له روغو خلقو سره هیڅ
تکلیف او حرج نشته ځکه چه د جاهلیت په زمانه کښی به ئی داسی محتاجان او معذوران نه

يريښوول چه له اغنيال او روغو خلقو سره ډوډى وخورى د دوى په زړه کښى به داسى خبرى گرځیدی چه البته دغه خلق له دی نه کرکه او نفرت کوی چه له مونیه سره ډوډی وخوری یا ځمونږ له ځینو اوضاعو او حرکاتو څخه لکه چه دوی ته ایذاء او ضرر وررسیږی ـ او په واقع سره چه ځینو ته له دی نه نفرت او وحشت هم پیدا کیده ځینو مسلمانانو ته له ډیری اتقاء داسی خيال ييدا کيده چه د داسي معذورانو او مريضانو سره په يو ځای خوراک کولو کښي شايد د مساوات او عدل اصول قائم یاتی نشی ړوند د خوراک ګرد (تول) شیان نشی موندلی ـ ګوډ امکان لری چه یه ځند (تاخیر) سره راشی او یه مناسب ځای کښی نشی کیناستی د رنځورانو خبره خو د خوځولو نه ده ـ نو بناء عليه له هغوی سره ئي په يو ځای کيناستلو کښي احتياط کاوه څو د دوی حق تلف نشی ـ بل يو داسې صورت هم پيښيده چه دغه معنور او محتاج سړی به چه د چا کره ورته چه هغه به یه دی نه ؤ مقتدر چه دومره محتاجانو ته یخپله خوراک ورکړی نو به ئی بی تکلفه دوی د خپل یلار \_ ورور \_ خور \_ تره ماما او نورو خپلوانو کره بوتلل \_ نو د دغه وضعیت له لیدلو څخه به دغو معذورانو ته داسي خیال پیدا کیده چه موند خو د ده کره راغلی وو ده مونیر واخیستلو او له خپله کوره ئی وشرلو ـ لکه یخپله ځمونیر د ډوډی ورکولو څخه کرکجن (متنفر) او ناخوښه دی؟ د دغو ګردو (تولو) خیالاتو اصلاح په دغه آیت سره وکړه شوه چه تاسی ته خامخا نه ښایی چه په دغسی اوهامو او خیالاتو کښی خپل ځانونه وغورځوئ ـ یاک اللہ یه دغه معامله کښی وسعت ایښی دی نو بیا تاسی ولی بر خپلو ځانونو تنګسه او تكليف راولع؟

﴿ أَوْمَامَلُلْمُتُمُ مَقَائِتُهَ ﴾ یا چه وخورئ له کورونو د هغه چا چه مالکان شوی یئ تاسی د کلیگانو (کنجیگانو) د هغو او د هغو متصرفان یئ) یعنی ستاسی تر تصرف لاندی اینی شوی دی. مثلاً یو سری بل سری د خپل شی وکیل یا محافظ گر څوی او دی که له هغه څخه څه شی د معروف یه کومه اندازه خوری او څښی نو مجاز دی.

﴿ لَيْنَ عَلَيْ ﴾ الآية \_ نشته پر تاسی هیڅ گناه وبال په دی چه وخورئ طعام تول سره یو ځای او یا بیل بیل) یعنی د خپلوی په علائقو کښی د خوراکی شیانو د هر وقت د پوښتنی کولو هیڅ ضرورت نشته. نه ښائی چه خوړونکی وشرمیږی او حجاب وکړی \_ او نه کوربه دی څه تری وساتی مگر د ښځی کور که د هغی د میره (خاوند) وی نو ښائی چه د هغه خوښی او مرضی حاصله کړی. او یو ځای سره خوری! یا بیل \_ یعنی د دغی خبری فکر او اندیښنه پخپلو زړونو کښی مه کوئ چه چا زیاته وخوړله؟ او کوم یوه لږه وخوړله گرد (تول) سره خپل خواړه دی یو ځای پخوی او گرد (تول) دی سره یو ځای خوری. که د یوه سړی مرضی نه وی نو بیا د هیچا د هیڅ شی خوراک نه دی درست.

د سلام اچولو تقیید ئی وفرمایه د ملاقات په وقت کښی ځکه چه له دی نه بله کومه ښه دعاء نشته. هغه خلق چه سلام نه اچوی او د هغه په ځای نور الفاظ له خپله ځانه جوړوی یا د نورو یردیو اقوامو او مللو تقلیدونه کوی نو د دوی دغه تجاویز او تقالید له سره د الله تعالیٰ له دغه

حکمه او نجویزه نشی بهتر کیدی.

تنبیه: له دغه آیت ځنی د یواځی خوراک کولو جواز هم ووت د ځینو حضراتو په نسبت ئی لیکلی دی تر څو چه د هغوی سره به میلمانه نه ؤ دوی به خوراک نه خوړ معلوم شو چه دغه غلو دی هو! که څو تنه خوړونکی سره یو ځای کښینی نو دغسی خوراک د برکت موجب دی کما ورد فی الحدیث.

إِثْمَاالُمُؤُمِنُوْنَ الَّذِيْنَ الْمَنُوْ الِاللهِ وَرَسُوْلِهِ وَإِذَا كَانُوْا مَعَهُ عَلَى آمُرِ جَامِعٍ لَهُ مِينَ هَبُوا حَتَى يَسُتَادُ نُوْوُ إِنَّ الَّذِيْنَ يَسُتَأْذِ نُوْنَكَ أُولِإِكَ الَّذِيْنَ يُؤُمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِةً فَإِذَا السَّتَاذَ نُولُكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأَذَنَ لِبَنْ شِئْتَ مِنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْلَهُ وُاللهَ إِنَّ الله خَفُورُدَّ حِيْرُ

بیشکه هم دا خبره ده چه مؤمنان هغه کسان دی چه ایمان یقین ئی راوړی دی پر الله او (په) رسول (د الله) او کله چه وی دوی له دغه (رسول) سره پر کوم کار جمع کوونکی د (خلقو لکه جمعه ـ جهاد یا جرگه) نو نه ځی (پخپل سر) تر هغه پوری چه اذن وغواړی له دغه (رسول الله) نه بیشکه هغه کسان چه اذن غواړی له تانه (ای ځما رسوله) دوی هغه کسان دی چه کامل ایمان یقین لری پر الله او رسول د الله (او منی ئی) پس کله چه اذن وغواړی دوی له تانه (ای رسوله ځما تللو ته) دپاره د ځینو کارونو خپلو پس اذن ورکړه هغه چاته چه خوښه وشی ستا له دوی نه (د اذن ورکولو) او مغفرت وغواړه د دوی دپاره له الله تعالیٰ بیشکه الله ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: په پاس آیتونو کښی د راتللو په وقت کښی د استیذان (اجازه غوښتلو) ذکر ؤ ـ دلته د بیرته ورتلو په وقت د استیذان ضرورت ښوولی شوی دی ـ یعنی پوره ایمان لرونکی هغه دی چه د محمد رسول الله په غوښتلو سره ژر حاضریږی ـ او کله چه په کوم اجتماعی کار کښی شریک او ملکری شی لکه جمعه ـ عیدین ـ جهاد ـ د مشوری مجالس او نور نو بی له اجازی تری نه ځی او په خپل سر تری نه پاغیږی هم دغه کسان هغه ذوات دی چه په کامل او صحیح معنی سره د الله تعالیٰ او د رسول الله احکام منی او د دوی پوره مطیعان دی.

﴿ فَإِذَااسْتَاۚ الْأَيْلُ ﴾ الآية ـ ۚ پس كله چه اذن وغواړى دوى له تانه اى محما رسوله تلو ته دپاره د

قدافلح(۱۸) النور(۲٤)

ځینو کارونو خپلو پس اذن ورکړه هغه چاته چه خوښه وشی ستا له دوی نه د اذن ورکولو الخ) یعنی وروسته له غوره او فکره هر چاته چه مناسب وګڼځ اجازت ورکړئ! او کله چه په دغه اجازه عمل کول هم فیالجمله د نبوی صحبت حرمان او قصور او صورتاً د تقدیم الدنیا علی الدین شائبه پخپل منځ کښی لری نو ځکه ئی د هغو مخلصینو په حق کښی استغفار وفرمایه څو ستاسی د دغه استغفار په برکت د هغوی د دغه نقص علاج او تدارک هم وشی.

#### لاَ تَجْعَلُوا دُعَآء الرَّسُولِ بَيْنَكُو كَنُ عَآء بَعْضِكُو بَعْضًا ثَنَّ يَعْلَو اللهُ الَّذِينَ يَتَسَلَّلُونَ مِنْكُو لِوَاذًا فَلْيَحْنَرِ الَّذِينَ يُغَالِفُونَ عَنَ آمْرِ ؟ اَنْ تُصِيْبَهُ وَفِئْنَهُ اُويُصِيْبَهُ وَعَنَ الْبُالِيُو

مه گرځوئ (مه گڼځ ای مؤمنانو! بلنه) دعاء د رسول پخپلو منځونو کښی پشان د دعاء (بلنی) د ځینو د تاسی ځینو نورو ته) بلکه د رسول د بلنی اجابت ضرور وکړئ) په تحقیق معلوم دی الله ته هغه کسان (هم) چه کښیږی او یو یو دوه دوه پټ د باندی وځی له تاسی په دی حال چه یو له بله ځان سره پنا کوی او وځی پس ودی ویریږی هغه کسان چه مخالفت کوی له امره (حکمه) د دغه (رسول ځما) له دی نه چه ورسیږی دوی ته څه فتنه (آفت په دنیا کښی) یا ورسیږی دوی ته څه فتنه (آفت په دنیا کښی) یا ورسیږی دوی ته څه فتنه (آفت په دنیا

تفسیو: یعنی د رسول الله صلی الله علیه وسلم پر غوښتلو حاضر کیدل فرضیږی ځکه چه د رسول الله غوښتل د نورو د غوښتلو په شان نه دی او ښائی چه تل د رسول الله صلی الله علیه وسلم په دعوت نه حاضریږی نو دعوت جواب په «لبیک» سره ووائی. که د رسول الله صلی الله علیه وسلم په دعوت نه حاضریږی نو ښائی چه د دوی له ښیرا څخه وویریږی ځکه چه د دوی ښیرا د نورو انسانانو په شان نه ده او په مخاطباتو کښی دی هم د رسول الله صلی الله علیه وسلم د ادب او د عظمت او عزت پوره لحاظ او رعایت وکړ شی او د نورو عوامو خلقو په شان «یا محمد» یا نورو عادی الفاظو سره دی خطاب وګر رعایت وکړ شی او د نورو عوامو خلقو په شان «یا محمد» یا نورو عادی الفاظو سره دی خطاب وګر فولی شی. حضرت شاه صاحب فرمائی چه «د رسول الله صلی الله علیه وسلم په بلنه سره حاضریدل فرضیږی» د هر هغه کار دپاره چه دوی وغواړی بیا دا هم ورسره شته چه بی د دوی له اجازی له فرضیږی» د هر هغه کار دپاره چه دوی وغواړی بیا دا هم ورسره شته چه بی د دوی له اجازی له خبره وړ (قابله) او لائقه ده چه د خپلو مشرانو په مقابل کښی د هم دغسی وضعیت رعایت خبره وړ (قابله) او لائقه ده چه د خپلو مشرانو په مقابل کښی د هم دغسی وضعیت رعایت خبره وکړو. دغه کسان چه د نبوی له مجلسه د باندی وتل هغه منافقان ؤ چه پر دوی پند او نصیحت او شاق ؤ \_ هر کله چه دوی موقع موندله ستر ګی به یی غولولی \_ او ښوی بی اوریدل ډیر سخت او شاق ؤ \_ هر کله چه دوی موقع موندله ستر ګی به یی غولولی \_ او ښوی بی له اجازی له مجلس څخه د باندی تښتیدل \_ نو دوی به هم خپل ځان له هغه سره نښلاوه. یا د

ده په سیوری کښی به ئی خپل ځان ښوی تیراوه \_ نو د دی په نسبت داسی فرمائی چه تاسی له رسول الله صلی الله علیه وسلم څخه څه خپل ځان پټوئ پاک الله ته خو ستاسی ګرد (ټول) حال احوال هم معلوم دی. ﴿ فَلْیَحْنَرَالَوْیْنَیْعَالِمُوْنَ ﴾ پس ودی ویریږی هغه کسان چه مخالفت کوی له امره حکمه د دغه رسول ځما له دی نه چه وبه رسیږی دوی ته څه فتنه آفت په دنیا کښی یا وبه رسیږی دوی ته غده فتنه آفت په دنیا کښی یا وبه رسیږی دوی ته عذاب دردناک په آخرت کښی) یعنی د الله تعالیٰ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم له احکامو څخه مخالفت کوونکی ته خوف او ویره په کار ده چه د دوی په زړونو کښی د کفر او نفاق او د نورو فتنو نیالګی (جرړی) د تل دپاره بیخ او بنسټ (بنیاد) ونه نیسی او د هغه لامله (له وجی) د دنیا په کوم دردناک عذاب کښی اخته او مبتلأ نشی.

# 

واورئ خبردار او پوه شئ چه بیشکه خاص الله لره دی هر هغه څه چه په آسمانونو او ځمکی ملکاً خلقاً و آسمانونو او ځمکی ملکاً خلقاً و عبیداً (په تحقیق معلوم دی) (الله ته) هر هغه څه چه تاسی پری یئ (له اخلاصه او نفاقه) او (معلومه ده الله ته) هغه ورځ چه وروستل شی (دغه خلق) الله ته پس خبردار به کړی (الله) دوی پر هغو عملونو چه دوی کړی دی (له خیر او له شره) او الله پر هر شیز باندی ښه عالم دی.

تفسیو: یعنی ممکن دی چه د مخلوق له ستر کو څخه په پته کوم کار و کړئ \_ لیکن د الله تعالیٰ څخه ستاسی هیڅ حال او احوال نشی پټ پاتی کیدی او نه د الله تعالیٰ له آسمانونو او له ځمکو څخه چیری وتلی او تښتیدلی او پتیدلی شئ \_ الله تعالیٰ همغسی چه ستاسی له دغه موجوده حالت څخه عالم او باخبر دی هم داسی د هغی ورځی له مجازاتو څخه هم پوره عالم او خبردار دی کله چه کرد (ټول) مخلوقات به د حساب او کتاب دپاره د ده په لوری بیول کیږی \_ او د دوی د هر یوه په مخ کښی به د ده د یوی یوی ذری عمل حساب او کتاب په واضح او ښکاره ډول (طریقه) ایښود کیږی نو د داسی علیمالکل او مالکالکل له سزا څخه به مجرم چیری نجات وموندلی شی؟.

تمت سورة النور بفضل الله وتوفيقه اللهم نور قلوبنا بالايمان والاحسان ونور قبورنا واتمم لنانورناواغفرلنا انک على كل شئ قدير ـ وبالاجابة جدير

قدافلح(۱۸) الفرقان(۲۵)

سورة الفرقان مكية الا الايات ٦٨ و ٦٩ و ٧٠ فمدنية وهي (٧٧) آية و (٦) ركوعات رقمها (٢٥) تسلسلهاحسب النزول (٤٢) نزلت بعد لين .

د «الفرقان» سورت مکی دی پرته (علاوه) له ۱۸ ؤ ۱۹ ؤ ۷۰ آیتونو نه چه مدنی دی (۷۷) آیتونه (۲) رکوع

لری، په تلاوت کښی (۲۵) په نزول کښی (٤٢) سورت دی وروسته د «یٰسین» له سورته نازل شوی دی

#### 

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دی

#### تَبْرِكِ الَّذِي نَرْلَ الْفُرُ قَالَ عَلْي عَبْدِ إليُّونَ لِلْعَلَمِينَ عَزِيلان

ډير برکتناک څيښتن (خاوند) د ډير خير او پورته دی هغه (ذات) چه نازل کړی ئی دی قرآن پر بنده خپل (محمد) دپاره د دی چه شی دی خلقو ته ويروونکی (له جحيمه)

تفسیر: «فرقان» (د فیصلی کتاب) ئی وفرمایل دغه قرآن ته چه د حق او باطل آخری فیصله او د حلالو او حرامو سره بیلتون په شکاره ډول (طریقه) سره کوی ـ هم دغه کتاب دی چه د خپل نازل کوونکی د شان عظمت او د صفاتو علویت او د هغه د اعلیٰ درجی حکمت او رافت په انتهائی شکل کښی وړاندی کوی او د ګرد (تول) جهان د هدایت او اصلاح متکفل او دوی ته د کثیر خیر او د غیر منقطع برکاتو د اعطاء سامان او وسائل تیار کړی دی.

(ډير برکتناک څپښتن (خاوند) د ډير خير او يورته دې هغه ذات چه نازل کړي راليږلي ئې دې

فرقان حمید او قرآن مجید لپاره د هدایت پر خپل هغه کامل او اکمل بنده محمد صلی الله علیه وسلم باندی چه د ده ممتاز لقب د عبودیت له کماله هم دغه «عبد الله» شوی دی صلوه الله علیه وسلامه لپاره د دی چه شی دغه قرآن مجید خلقو ته انسانان دی که پیریان ویرونکی له عذابه د نیران) یعنی قرآن عظیم الشان گرد (تول) جهان ته د کفر او عصیان له بدی خاتمی خبر ورکونکی دی لکه چه په دغه سورت کښی «د مکنبینو» او معاندینو ذکر ډیر شوی دی ښائی د هغه له خاطره دلته د «نذیر» صفت ئی بیان فرمایلی وی او «بشیر» ئی نه دی یاد کړی او د «للعالمین» په لفظ سره ئی دا راښکاره کړی دی چه دغه قرآن یواځی د عربو امیونو ته لکه چه غینی خلق وائی نه دی نازل شوی بلکه د گردو (تولو) پیریانو او انسانانو د هدایت او اصلاح دیاره نازل شوی دی.

# لِلَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمُوتِ وَالْكَرْضِ وَلَهُ يَتَّخِذُ وَلَمُ الْآلُهُ لَهُ مَكِنُ الْمُلُكِ وَخَلَقَ كُلُّ شَعْمُ فَقَدَّرَةُ فَقَدَرَةُ فَقَدَر المُكُلُكِ وَخَلَقَ كُلُّ شَعْمُ فَقَدَر اللهُ المُكُلُكِ وَخَلَقَ كُلُّ شَعْمُ فَقَدَر اللهُ اللهُ المُكْلُكِ وَخَلَقَ كُلُّ شَعْمُ فَقَدَر اللهُ اللهُو

هغه (الله) چه خاص هم ده ته دی ملک سلطنت د آسمانونو او د ځمکی او نه ئی دی نیولی هیڅ ولد او نشته ده ته شریک (مل) په ملک سلطنت کښی او پیدا کړی دی الله هر شی پس په اندازه کړی ئی دی هغه (شی) په اندازه کولو سره.

تفسیو: (یعنی جنس ـ نوع ـ قد ـ رنګ ـ خوی ـ عمر ـ اجل ـ عمل ـ رزق ـ حیات ـ ممات ـ مکان ـ زمان ـ او نور او دا تول ئی په یوه مقدار لیکلی دی په لوح محفوظ کښی او) هر څیز ئی په یوه خاصه اندازه او هیئت سره ایښی او پیدا او تیار کړی دی چه له هغو څخه همغه خواص او افعال ظاهریږی چه د هغوی دپاره همغه پیدا شوی دی او هیڅ یو څیز له خپلی دائری څخه د باندی قدم نشی کیښودی او نه په خپلو حدودو کښی د عمل او تصرف د فطری موزونیت په لحاظ د لږ څه تزئید او تنقیص ځای پکښی شته او نه د هغه په کوم وصف او خصوصیت کښی د اعتراض او ګوتی کیښودلو موقع شته د سائنس لوی لوی پوهان د ده د حکمت په سیندونو کښی غوتی وهی خو په پای (اخر) کښی دوی په دغه وینا سره مقر او معترف کیږی هئتم الهوالیزی آنفی کل کی وهی خو په پای (اخر) کښی دوی په دغه وینا سره مقر او معترف کیږی

# وَاتَّخَذُوْامِنُ دُوْنِهَ الِهَةَ لَايَغُلُقُوْنَ شَيُعًا وَّهُمُ يُخْلَقُوْنَ وَلاَيَمُلِكُوْنَ لِاَنْشُوهِ

او نیولی دی دغو (کفارو) بی له الله نور معبودان چه نشی پیدا کولی (دغه معبودان) هیڅ شی حال دا چه دوی پخپله پیدا کول شی او نه دی مالکان دپاره د ځانونو خپلو د ضرر (د دفع کولو) او نه د نفعی (د رسولو) او نه دی مالکان په وژلو د چا او نه په ژوندی کولو د چا او نه په بیا ژوندی پورته کولو د مړیو (له قبورو بعث ته).

تفسیو: یعنی د څومره ظلم او تعجب او حیرت مقام دی چه د داسی مطلق قادر مالک الکل علی الاطلاق حکیم ـ او زبردست وجود بس او کافی نه گنی او خپلو محانونو ته د نورو معبودانو

قدافلح(۱۸) الفرقان(۲۵)

او حاکمانو تجویزونه کوی او داسی تصور کوی چه گواکی دوی هم د الله تعالیٰ په حکومت کښی د برخی خاوندان دی حال دا چه د هغو بیچارگانو خپل وجود هم له خپله کوره نه دی او نه پر خپل ځان د تصرف او اختیار خاوندان دی او نه د کومی ذری شی د پیدا کولو واک او اختیار لری \_ او نه ژوندی کول او وژل د دوی په قبضه او واک (اختیار) کښی دی \_ او نه په خپل مستقل اختیار سره چاته لو څه نفع یا نقصان رسولی شی \_ بلکه د خپلو ځانونو دپاره هم د یوی ذری په برابر د گتی (فائدی) د حاصلولو یا له نقصان ځنی د ځان ساتلو هم قوت او قدرت نه لری \_ نو د داسی ضعیفو \_ عاجزو او مجبورو شیانو د الله تعالیٰ شریک بلل څومره لوی سفاهت او انتهائی بیحیائی ده (ربط) دغه خو د قرآن د نازلوونکی د صفاتو او د شیونو ذکر قرآن مجید په نسبت د هغو بی تمیزیو چه مشرکانو کولی تردید ؤ \_ وروسته له دی نه پخپله د قرآن مجید په نسبت او د قرآن کریم د حامل په نسبت د سفهاؤ او ناپوهانو د اعترضاتو او تنقیداتو جواب ورکوه کیږی.

#### وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُ وَآاِنَ هِ نَا الْآلِ اِفْكُ لِفَتَرْبِهُ وَاَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمُ الْخَرُونَ \* فَعَدَ جَانُو ظُلْمًا وَزُورًا ﴿

او وائی هغه کسان چه کافران شوی دی چه نه دی دا (قرآن) مګر دروغ دی چه له ځانه ئی جوړ کړی دی دغه (محمد) او کومک ورسره کړی دی په دی (دروغ جوړولو کښی) قومونو نورو (نو فرمائی الله) پس په تحقیق راتلل کړی دی (دغو کفارو) په ظلم او په دروغو سره.

تفسیر: (یعنی کافران وائی چه نه دی دغه قرآن چه راوړی دی محمد صلی الله علیه وسلم مګر خو دروغ دی او) دغه ګردی (ټولی) تشی د خولی خبری دی چه قرآن د الله تعالیٰ کتاب دی معاذ الله محمد صلی الله علیه وسلم د څو تنو یهودانو په مدد یو کلام تیار کړی دی او هغه له خپله ځانه جوړ کړی دروغ ئی د الله تعالیٰ په طرف منسوب کړی دی بیا د هغه په اشاعت ئی لاس پوری کړی دی بس ټول حقیقت ئی هم دغومره دی.

(نو پاک الله د دغو کفارو په تردید فرمائی ﴿ فَعَدَّجَالَةُ ظُلْمَا وَزُوْدًا ﴾ پس په تحقیق راتلل کړی دی دغو کفارو په ظلم او په دروغو سره) یعنی له دی نه به لوی ظلم او دروغ نور څه وی چه داسی معجز کلام او حکیم کتاب ته چه د هغه عظمت او صداقت له امر څخه زیات روښان دی کذب او افتراء وویل شی ۔ آیا د څو تنو یهودی غلامانو چه هغه هم عجمیان دی په مدد سره د داسی عمده کلام جوړول امکان لری؟ چه د هغه په مقابل کښی د دنیا تمام فصحاء ۔ حکماء ۔ بلکه گرد (ټول) پیریان او انسانان د ډیرو لویو لویو عالی دماغو عقلاؤ او حکماؤ ستر کی خیری

او تیتی (خړی او خکته) کړی.

# وَقَالُوُٓالسَاطِيُوالْا وَلِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِي تُمُلْ عَلَيْهِ بُكُرَةً وَاصِيلُا

او وائی (کفار) دا قصی دی د ړومبنیو خلقو چه لیکلی دی هغه (محمد) پر لیکونکو پس هغه لوستل کیږی په ده (لپاره د لیکلو) صبا او بیګاه.

تفسیو: یعنی کفارو به داسی گڼل چه محمد صلی الله علیه وسلم له اهل الکتاب څخه څه قصی او خبری اوریدلی دی او د هغو یاداشت ئی نیولی دی، یا په بل چا باندی ئی د هغو یاداشت اخیستی دی چه هم هغه یاداشتونه شپه او ورځ د ده په مخ کښی پراته دی او یادوی ئی ـ او بیا ئی په نویو نویو اسالیبو اړوی راړوی، نور هیڅ شی نه دی. حضرت شاه صاحب لیکی «ړومبی د دوو وقتونو صبا او بیگا لمونځونه مقرر ؤ ـ مسلمانان هم د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حضور کښی په هم دغو دوو وقتونو کښی سره ټولیدل او هغه نوی قرآن به ئی چه نازل شوی ؤ تری یادوه او لیکل به ئی چه تری هیر نشی هم دغو لیکلو ته کفار داسی وائی او په دغه اسلوب سره ئی اداء کوی نو فرمایی الله تعالیٰ عظم برهانه وجل وعلا شانه په تردید د دغو کفارو کښی داسی چه

### قُلُ ٱنْزَلَهُ الَّذِي يَعُلُمُ السِّرَ فِي السَّمْوَتِ وَالْارْضِ إِنَّهُ كَانَ عَفْوُرًا رَّحِيمًا

ووایه (ای محمده دغو کفارو ته نه ده داسی بلکه) نازل کړی دی دا قرآن هغه (الله) چه عالم دی په هرو پټو چه په آسمانونو او په ځمکه کښی دی بیشکه چه الله دی ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی دغه پاک قرآن پخپله راښیی چه هغه د کوم انسان یا د کومی ټولنی له خوا جوړ شوی دی؟ که نه دی؟ داسی نه دی چه تاسی وایئ بلکه دغه عظیمالشان قرآن پخپله دا خبره ثابتوی چه دغه د هم هغه الله تعالیٰ له جانبه نازل شوی دی چه د ده د علمی احاطی څخه د آسمانونو او د ځمکو هیڅ یو شی نشی خارجیدلی، د ده معجز کلام \_ فصاحت او بلاغت \_ علوم او معارف \_ غیبیه اخبار \_ احکام او قوانین \_ او هغه مکنونه اسرار چه د هغو اعماقو او زاویاؤ ته هیڅوک بی د الله تعالیٰ له توفیقه نشی رسیدلی او گرد (ټول) عقول او افهام د هغو له

قدافلح(۱۸) الفرقان(۲۵)

پوهی عاجز او ناتوانه دی پخپله الله تعالی دغه خبره صافه څرګندوی چه دغه د کوم محدود علم والا انسان بیان یا د کوم جعلی جمعیت کلام نه دی (بلکه) دغه قرآن ئی پخپل بخشش او مهربانی سره نازل کړی دی (موضح القرآن) بیا هغه کسان چه له داسی واضح او روښان حقیقت څخه منکران دی نو الله تعالیٰ سره له دی چه د دوی د ګردو (ټولو) جرائمو څخه مفصلاً خبر دی او فوراً دوی ته سزا نه ورکوی نو دغه هم د ده د بښنی او مهربانی اثر دی.

# وَقَالُوْا مَالِ هٰنَاالرَّسُوْلِ يَأْكُلُ الطَّعَامَرَوَيَمُشِى فِي الْكَسُوَاقِ لُوْلَا أَنُولَ الْكِهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيْرًا أَوْيُلُقَى إِلَيْهِ كَنُزُّ اوْتُكُونُ لَهُ جَنَّةٌ يَّا كُلُ مِنْهَا " وَقَالَ الظّٰلِمُوْنَ إِنْ تَتَيْبِعُوْنَ إِلَارَجُلَامِ الشَّمْخُورًا⊙

او وائی (کفار) چه څه دی دغه رسول ته چه خوری طعام او ګرځی په بازارونو کښی (لکه نور خلق دپاره د طلب د معاش) ولی نه نازلاوه شی ده ته یو ملک چه پس شی دغه (ملک) له دغه (رسول) سره ویروونکی (د کفارو له جحیمه) یا (ولی نه) غورځولی کیږی ده ته خزانه (له آسمانه) یا (ولی نه) کیږی ده ته خزانه (له آسمانه) یا (ولی نه) کیږی ده ته یو باغ چه خوری له میوو او حاصلاتو د) هغه او وائی (دغه) ظالمان (مؤمنانو ته) چه متابعت نه کوئ تاسی مګر د یوه سړی چه سحر پری کړی شوی دی (او مغلوب العقل دی).

تفسیر: یعنی کفارو به دغسی ویل کله چه دغه د نبوت مدعی ځمونږ په شان ډوډی خوری او څمونږ په شان د بیع او شری (پیرودلو او پلورلو) دپاره بازارونو ته ځی ـ نو ځمونږ او د ده په منځ کښی څه فرق او توپیر (تفاوت) پاتی شو؟ که دی په رښتیا سره رسول وی نو ښائی د پرښتو په شان له خوراکونو او له څښلو او د دنیوی معاشونو له جګړو او جنجالونو څخه لری او خلاص وی.

یعنی که د پرښتو فوځونه ورسره نه وی نو اقلاً د پاک الله له طرفه یوه دوه پرښتی خو تش د ده د تصدیق او د رعب او داب قائمولو دپاره د ده سره تل ګرځیدی او اوسیدی چه د هغی د لیدلو څخه به هرومرو (خامخا) خلق ورته متمائل کیدل. دا څرنګه د بیچارګی او یواځیتوب په حالت کښی پخپل و پ سر د داسی غتی خبری دعوی کوی؟ ښه که پرښتی د ده سره نشته نه دی وی \_ خو له دی دعوی سره دا خبره متناسبه وه چه ده اقلاً له آسمانه د سرو زرو یا سپینو زرو کومه غیبی خزانه موندلی او وررسیدلی وی چه له هغی ځنی ده په خلاص لاس سره ښه مال او دولت صرفولی او (د بازار له تګ او راتګ او د معاش د تحصیل له جنجاله خلاص وی) د ګردو

قدافلح(۱۸) الفرقان(۲۰)

(تولو) خلقو فکر او توجه ئی د دغی ورکړی او سخا له پلوه خپل ځان ته ورکش کړی وی. خیر! که دغه هم ورسره نشته نو د عادی مشرانو او معمولی رئیسانو او د ځمکی د خاوندانو په شان د انگورو (کورو) او خرماؤ (کجورو) او د نورو میوو له باغونو څخه د یوه باغ خاوند خو وی چه له هغه څخه ئی که نورو ته څه شی نه ورکولی اقلا دی پخپله خو د خوړلو او څښلو او خپلو نورو ضروریاتو څخه بی فکره او بیپروا کیدی. لکه چه دی له دغو ګردو (تولو) شیانو څخه د هیڅ یو څیز خاوند او مالک نه دی نو مونړ څرنګه باور او یقین کولی شو چه پاک الله د خپل رسالت پر جلیله عهده هم داسی د معمولی حیثیت یو سړی مامور فرمایلی دی؟ نو کله چه دغه د نبوت مدعی له خپل دغه وضعیت (شان) او هیئت سره دغسی لویه دعوی کوی ماسواء له دی نه چه ماغزه ئی خراب او دماغ ئی له کاره وتلی دی ـ یا بل چا پری کوډی او جادو کړی دی او د هغه سحر له سببه د ده دماغ مختل (خراب) شوی دی او د هغه له اثره داسی چتی دی او د هغه له اثره داسی چتی

### أَنْظُرُكِيْفَ ضَرَبُواكَ الْكَمْثَالَ فَضَلُوا فَلَايَدُ تَطِيْعُونَ سَبِيلًا ﴿

وگوره (ای محمده!) څرنگه بیانوی (تړی دغه معاندان) تاته مثالونه (د شعر سحر کذب) پس گمراهان شول دوی پس طاقت نه لری دوی (حق ته د موندلود) لیاری)

تفسیر: یعنی کفار کله وائی د ده خبری محض مفتریاتی دی کله دعوی کوی چه نه! دی دغه خبری له نورو څخه زده کوی او بیا ئی په خپل قالب کښی اچوی ـ کله دوی ته مسحور وائی ـ کله ئی ساحر بولی ـ کله کاهن ـ کله شاعر ـ کله ئی مجنون گڼی. دغه اضطراب او وارخطائی پخپله دغه خبره څرګندوی چه له دغو خبرو ځنی یوه خبره هم پر دوی نه منطبقه کیږی نو ځکه د دوی فکر هم پر یوه خبره نه دی تینګ شوی. او د الزام لګولو هیڅ یوه چاره او لیاره ئی نه ده موندلی. هغه کسان چه د انبیاؤ علیهم السلام په شان کښی داسی سپین سترګی او ګستاخی او بی نشته.

#### تَبْرَكَ اللَّذِي إِنْ شَأَمْ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِّنْ ذَالِكَ جَنْتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُوُ وَيَجْعَلْ لَكَ قُصُورًا ۞

ډير لوی برکتناک څيښتن (خاوند) د ډير خير او پورته دی هغه (ذات) که اراده وفرمائي ګرځوی به تاته (په دنيا کښي) خير بهتر غوره له دغي

قدافلح(۱۸) الفرقان(۲۰)

(خزانی او باغونو داسی) باغونه چه بهیږی له لاندی (د ونو) د هغو ویالی او ګرځوی به تاته (په دغو باغونو کښی) بنګلی.

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ په خزانه کښی هیڅ تقلیل او کمی نشته. که الله جل جلاله اراده وفرمائی یو باغ څه شی دی ډیر زیات باغونه به له دغو اوصافو او صفاتو څخه لا ښه درعنایت کړی چه دغه خلق د هغه مطالبه کوی بلکه الله تعالیٰ پر دی هم قادر دی چه د آخرت هغه ګرد (تول) باغونه او نهرونه او حور او قصور او نور چه درکول کیږی هم دلته درعطاء کړی ـ لیکن د الله تعالیٰ حکمت بالفعل د دی خبری مقتضی نه دی ځکه که د دغو معاندینو هم دغه ګردی (تولی) غوښتنی او فرمائشونه هم پوره او تکمیل کړل شی ـ خو بیا هم دوی د حق منونکی او د صداقت قبلونکی نه دی. باقی د رسول الله صلی الله علیه وسلم د صداقت د تثبیت دپاره هغه دلائل او معجزات چه دروړاندی کړی شوی هغه کافی بلکه له ضرورته څخه زیات هم دی.

### بَلْكُذَّ بُوا بِالسَّاعَةِ وَآعْتَدُ نَالِمَنُ كُنَّ بَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا أَنَّ

بلکه نسبت د دروغو کوی (کفار) په قیامت باندی (چه نشته) او تیار کړی دی مونږ دپاره د هغه چا چه نسبت د دروغو کوی په قیامت باندی سخت اور (د دوزخ).

تفسیر: یعنی دغه خلق چه د هغو شیانو مطالبه کوی هغه فی الحقیقت د حق د طلب په نیت نه دی بلکه محض د شرارت او ربرو (تکلیفونو) دپاره داسی کوی او د دوی د دی شرارت سبب دا دی چه هغوی تراوسه پوری په قیامت او د قیامت په سزا او جزا یقین او باور نه لری. نو دوی دی دی دغه خبره ښه په یاد ولری چه د دوی له دغه تکذیبه څخه هیڅ شی نه جوړیږی او قیامت خامخا راتلونکی دی او د مکنبینو دپاره هغه د اور بندیخانه چه لا له پخوا څخه تیاره کړی شوی ده دوی هرومرو (خامخا) په همغی کښی لویدونکی دی.

#### إِذَارَاتُهُ وَتِنْ مُكَانِ بَعِيْبٍ سَمِعُوالْهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴿

کله چه ووینی (دغه اور) دوی له هغه ځای لری نو آوری به دوی (دغه اور) لره خوټکیدل (له ډیره قهره) او غوریدل (له ډیره غضبه).

تفسیر: یعنی د دوزخ اور په محشر کښی کله چه جهنمیان له لری څخه ووینی په ډیر جوش او خروش راځی ـ د هغه له غضبناکو غږونو او خوفناکو نارو سورو او بد رنګه خوټکیدلو څخه د

ډيرو زورورو ميړو او زړه ورو سريو تريخي چوى ـ او لړمون خوړيني کيږي.

# وَإِذَا أَلْقُوامِنْهَا مَكَانًا ضَيِّقًا مُقَرِّنِينَ دَعَوُ اهُنَا لِكَ تُبُورًا ۞

او کله چه وغورځولی شی (کفار) له دوزخ نه په ځای تنګ کښی په دغه حال کښی چه (څو تنه یو ځای سره نژدی په ځنځیرو) سره تړلی شوی وی نو په دغه ځای بولی دوی هلاک (خپل)

تفسیر: یعنی په دوزخ کښی به د هر مجرم دپاره ځان ته ځای وی چه له هغه څخه به له سره نشی خوځیدی ـ او د یوه نوعیت څو څو مجرمان به په یوه ځنځیر کښی سره تړل کیږی په دغه وقت کښی به مجرمین د مصیبت او عذاب له ویری مرګ ته ناری وهی چه کاشکی مرګی راشی ـ او مونډ ته له دغو مصائبو او بلیاتو څخه نجات راکړی.

(نو وبه ویل شی دغو کفارو ته له جانبه د الله تعالیٰ جل وعلا شانه و عظم برهانه داسی چه)

#### لَاتَنْ عُواالْيُومُ ثُبُورًا وَاحِمَّا وَادْعُوا ثُبُورًا كَثِيْرًا ۞

مه غواړئ مه بولئ تاسی نن ورځ هلاک يو او وبولئ تاسی هلاکونه ډير (ځکه چه غذاب مو ډير اقسام لری).

تفسیول یعنی که یو کرت مره شو او له دغه مصیبت محخه خلاصی ومومو ځکه په هره ورځ کښی له زرو کرتو محخه زیات له مرګه بد حال راپه برخه کیږی (موضح القرآن).

# قُلُ اَذْلِكَ خَيْرُ اَمْرَجَنَّهُ الْحُلْدِ الَّتِي وَعِدَ الْمُتَّقُونَ كَانَتُ لَهُمْ جَزَاءً وَمَصِيرُكُ ا لَهُمْ فِنْهَامَا يَشَاءُونَ خِلِدِينَ كَانَ عَلَى رَبِّكَ وَعُدًا السَّنُولُونَ

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا دغه (خیر بهتر غوره دی یا هغه جنت د همیشه والی چه وعده کړی شوی وه (د دغه جنت) له پرهیزگارانو سره چه دی (هغه جنت په علم د الله کښی) دوی ته جزاء (بدل) د عمل او ځای د ورتلو شته دوی ته په دغه (جنت) کښی هر څه چه غواړی دوی حال دا چه تل به وی دوی پکښی دی (دخول د جنت سره له خلوده) پر رب ستا موعوده قدافلح(۱۸) الفرقان(۲۵)

#### (وعده کړی شوی تفضلاً له جانبه د الله) غوښتلی شوی (له جانبه د مؤمنانو).

# وَيُوْمَ يَجِثْثُرُهُمُ وَمَا يَعَبُكُ وَنَ مِنَ دُوْنِ اللهِ فَيَقُولُ ءَ آنُثُوْ آضَلَلْتُهُ وَيَوْمَ يَخُولُ عَ آنُثُوْ آضَلَلْتُهُ وَعِبَادِيْ هَوُلِا عَ آمُرُهُ مُوضَلُوا السَّبِيلُ فَي

او (یاده کړه ای محمده هغه ورځ چه راجمع به کړی (الله) دغه (کفار) او هغه (باطل معبودان) چه عبادت کاوه دوی غیر له الله (هغوی ته) پس وبه وائی (الله دغو معبودانو ته) آیا تاسی ګمراه کړی ؤ تاسی بندګان ځما دغه (چه مشرکان) دی او که دوی پخپله ورکه کړی وه لیاره (د حق بی له سعیی د تاسی)؟.

تفسیر: یعنی دغه خو عابدینو ته اورول کیږی او بالوسیله به له معبودانو څخه پوښتنه کیږی چه آیا تاسی دوی ته د شرک یا د خپل عبادت دعوت او ترغیب ورکړی ؤ؟ یا دوی له خپله جهله او حماقته او غفلته او بی توجهی څخه ګمراه شوی دی.

#### قَالُوُ اسْبُحْنَكَ مَا كَانَ يَنْبَغِيُ لَنَا آنُ نَتَخِذَ مِنْ دُونِكَ مِنَ أَوْلِيَاءَ

وبه وائی (معبودان) چه پاکی ده تاته له شریکه او له عیوبه نه ښاییږی مونږ ته دا چه ونیسو مونږ غیر له تانه (یا الله) هیڅ دوستان

تفسیر: یعنی یا الله! موند څه قوت ـ قدرت او مجال درلود (لرلو) چه ستا د مقدس ذات څخه په څنګ شوی نور کسان خپل ملګری یا دوستان نیولی وی بیا کله چه مونډ د خپلو نفسونو دپاره ماسواړ له تا بله کومه هیله (امید) او اسره او امید نه درلود (لرلو) نو نورو ته به مو ولی داسی حکم ورکاوه چه راشئ مونږ خپل معبود مقصود او حاجت ورکوونکی وګڼئ.

### وَ لَكِنَ مَّتَّعُتَهُمُ وَالْبَاءَهُمُ حَتَّى نَسُواالذِّكْرُو كَانُوْ اقَوْمًا لُوْرًا ۞

ولیکن ښه معاش ورکړی ؤ تا (ای الله!) دوی ته او پلرونو د دوی ته تر هغه پوری چه هیر کړ دوی پند (کتاب) ستا، او وو دوی (په حکم د تا) قوم هلاکیدونکی.

تفسیر: یعنی اصل دا دی چه دغه بدبختان د خپل بد استعداد لامله (له وجی) د خپلو ځانونو د تباه کولو دپاره مندی وهی او د دوی دپاره هلاکت مقدر شوی دی د هغو ظاهری سبب دا دی چه دوی په عیش او آرام او د غفلت په نشو کښی ډوب تللی دی او دغه ستا یادونه او تذکره هیروی او پر هیڅ پند او نصیحت غوږ نه ږدی او د انبیاؤ د هدایت او ارشاد څخه بیخی سترګی پتوی او پر دنیوی منافع او تمتع مغرور شوی دی ـ تاسی که د خپلی مهربانی لامله (له وجی) هومره فواید دوی ته او د دوی پلرونو او نیکونو ته وررسوئ هغومره دوی په خپل غفلت او نسیان کښی ترقی کوی لازم خو داسی ؤ چه دوی د الله تعالیٰ د دغو انعاماتو د لیدلو په اثر به نسیان کښی ترقی کوی لازم خو داسی ؤ چه دوی د الله تعالیٰ د دغو انعاماتو د لیدلو په اثر به نمی منعرور شوی دی ـ او د کفر او عصیان خوا ته منډی وهی د ژوندون اوبه د بدبختی جهل مفتون او مغرور شوی دی ـ او د کفر او عصیان خوا ته منډی وهی د ژوندون اوبه د بدبختی لامله (له وجی) د دوی په حلق کښی زهر جوړ شوی دی.

(الله تعالىٰ جل وعلا شانه وعظم برهانه به بيا دغو بت پرستانو ته دغسي وفرمائي)

#### فَقَكُ كَنَّ بُولُمُ بِمَا تَقُولُونَ فَمَا تَسَتَطِيعُونَ صَرَفًا وَلَا نَصْرًا وَمَنْ يَظْلِمُ مِّنْ كُونُنِ قُهُ عَذَا بُا كِبُيرًا

نو په تحقیق دروغجنان کړئ (معبودانو مو) تاسی (ای مشرکانو) په هغه خبره کښی چه ویله تاسی (چه دغه مو خدایان دی) پس طاقت نه لرئ تاسی د ګرځولو د عذاب (له خپله ځانه) او نه د مدد کولو (یو له بله سره)، او هر هغه چا چه ظلم وکړ له تاسی وبه څکوو مونږ هغه ته عذاب لوی (چه خلود فیالنار دی).

تفسیر: دغه به د الله تعالیٰ له جانبه ارشاد وی چه درواخلیٔ! د هغو په امداد او اعانت چه تاسی اعتماد کړی و هغوی بالذات ستاسی د دغی ادعاء تردید \_ او تاسی دروغجنوی \_ او ستاسی له

دغو حرکاتو مخخه په ښکاره ډول (طریقه) سره د بیزاری او نفرت اظهار کوی.

ه قَمَاتَدَکُولِیْتُونَ صَرْفَاتُولَائِهُ پس طاقت نه لرئ تاسی د گرځولو د عذاب له خپله ځانه او نه د نه د مدد کولو یو له بله سره) یعنی نن نه د الله تعالیٰ د عذاب مخه بیرته گرځولی شئ! او نه د هغه احکام اړولی شئ! او نه یو له بل سره څه مدد او مرسته (امداد) کولی شئ! هر چاته چه هره سزا وررسیدونکی ده هغه هرومرو (خامخا) اوس وررسیډی نو هغه دی هلته پروت وی او د هغه خوند او مزه دی و څکی! ښایی له ظلم څخه دلته په ﴿ وَمَنْ یَظْلِرُ مِنْ نَظْلِم مِنْ نَظْلُم و کښی مراد شرک وی او ممکن دی چه نور هر قسم ظلم او گناه هم تری مراد وی.

# وَمَا الْسَلْنَا قَبْلُكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمُ لَيَا كُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمُشُونَ فِي الْأَسُواقِ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمُ لِبَعْضٍ فِتْنَةً اتَصْبِرُونَ وَكَانَ رَبَّكَ بَصِيرًا ﴿

او نه دی لیږلی مونږ پخوا له تانه (ای محمده! هیڅوک) له مرسلانو څخه (په هیڅ کیفیت) مګر (په دغه کیفیت سره چه) بیشکه دوی خامخا خوړل به دوی طعام او ګرځیدل به دوی په بازارونو کښی (دپاره د مطالبو خپلو) او ګرځولی دی مونږ ځینی د تاسی دپاره د ځینو نورو آزمویښت آیا صبر کوئ (ای اهل الابتلاء که نه؟ بلکه صبر وکړئ!) او دی رب ستا ښه لیدونکی (عالم په ټولو احوالو).

تفسیر: دغه جواب شو د ﴿ وَکَالُوّا مَلُ هٰذَاالرَّمُوّلِ یَاکُلُ الطّکار ﴾ الآیة ـ یعنی له تاسی محخه پخوا هومره انبیاء چه د خلق الله په طرف مبعوث شوی دی هغه کرد (ټول) سره انسانان وو او د انسانانو په شان به ئی خوړل او څښل ـ او د خپلو ضروریاتو او د اعاشی د لوازمو دپاره به بازارونو ته هم تلل او هغوی می له سره د پرښتو په حیثیت نه دی لیږلی چه د اکل او شرب او د ژوندانه له ضروریاتو څخه به مستغنی وو له دی نه معلومیږی چه د خپلو ضروریاتو دپاره بازارونو ته د نه ورتلو منشاء کبر ـ غرور او ځان لوی کنل وی نو دغه د لوئی او مشرتوب پر خلاف دی.

وَجَعَكُنَا ﴾ الآية ۔ او گرمحولی دی موند محینی ستاسی دپاره د محینو نورو آزمویښت آیا صبر کوئ ای اهل الابتلاء که نه؟ بلکه صبر وکړئ!) یعنی انبیاء د دی دپاره دی چه د کفارو د کفر او ایمان او بغاوت او طغیان امتحان او آزموینه وکړی او انبیاء د دی دپاره دی چه د دوی د صبر ۔ ثبات ۔ استقامت ۔ آزموینه او امتحان وشی نو اوس دی وکتل شی چه د کفارو د دغه

سفاهت او جهالت د لیدلو او د دغه طعن او تشنیع او لغو اعتراضاتو د آوریدلو په مقابل کښی تاسی تر کومی اندازی بوری صبر \_ استقامت او استقلال څرګندولی شع؟.

﴿ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴾ او دى رب ستا شه ليدونكى عالم په تولو احوالو) يعنى د كفارو د كفر او ايذاء رسوونه او د صابرانو صبر او تحمل گرد (تول) د الله تعالىٰ جل وعلا شأنه و عظم برهانه په علم او نظر كښى دى او هر يوه ته خامخا د ده د هم هغه عمل سزا او جزاء وركوى.

# وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَرُجُونَ لِقَاءَنَالُولِآ اُنُولَ عَلَيْنَا الْمَلَإِكَةُ اَوْزَلَ عَلَيْنَا الْمَلَإِكَةُ اَوْنَرَى رَبَّنَا لَقَدِ الْسَكَلَبُرُوا فِي الْفَيْدِهِ وَعَتَوْ عُتُوا كِيدًا ٣

او وائی هغه کسان چه نه لری امید د ملاقات محمون (او نه منی قیامت یا نه ویری له عذابه محمون ولی نه نازلولی شی پر مون باندی پرښتی (مصدقی د رسول یا چه شی رسولانی مون ته؟) یا ولی نه وینو مون رب خپل (چه خبری راسره و کړی او حکم و کړی مون ته په متابعت د رسول نو الله فرمائی) خامخا په تحقیق کبر کړی دی دوی (کبر چه ثابت دی) په نفسونو د دوی کښی او تیر شوی دی (له حده خپله) په تیریدلو لویو سره.

تفسیر : یعنی هغه کسان چه داسی امید نه لری چه یوه ورځ به محمونډ په مخ کښی د حساب او کتاب دپاره حاضریډی نو هغوی د سزا له ویری بیخی بی خوفه دی او داسی د عناد او گستاخی خبری کوی او چتی (بیکاره) وئیډی. مثلاً وائی چه د محمد په شان پر مونډ ولی پرښتی وحی نه راوړی؟ یا پخپله الله تعالیٰ ولی له مونډه سره خبری نه کوی؟ یا اقلا د تصدیق دپاره خو یوه پرښته راغلی وی؟ یا مونډ په خپلو سترګو سره ښائی الله ووینو او په خپلو غوډونو سره ستا د دغی دعوی تصدیق او تائید تری واورو. لکه چه جزه ۸ د «الانعام» په (۱۵) رکوع سره ستا د دغی دعوی تصدیق او تائید تری واورو. لکه چه جزه ۸ د «الانعام» په (۱۵) رکوع رکوع ۲۸ آیت کښی راغلی دی (۱۵) لوگهنگه توگهنگه توگهنگه که او جزه ۱۵ د «الاسراه» په (۱۰)

دوی په خپلو زړونو کښی خپل ځَان ډیر لوی ګڼی نو ځَکه د وحی او پرښتو د نزول تمنا لری. د دوی شرارت او سرکشی خپلی انتهائی درجی ته رسیدلی ده چه سره له دومره سختو ګناهونو او تورو عملنامو غواړی چه په دنیا کښی پخپلو سترګو سره الله تعالیٰ ووینی او له هغه سره د غږیدلو شرف ځان ته مطالبه کړی.

﴿ لَقُوالْتُكُبُّرُوا ﴾ ـ ترجمه شيخ الهند داسی کړی ده: «ډيره لوئی ساتی دوی پخپلو ځانونو کښی او سرونه جگوی (وچتوی) په لويو شرارتونو سره» او ځينی ئی دغسی ترجمه کوی «په تحقيق سره پټ کړی ئی دی تکبر او کفر په زړونو خپلو کښی او سرکشی کړی ده دوی په سرکشی لويی سره چه پس له ليدلو د داسی معجزو څخه د ملائکو راتله او د الله تعالیٰ ليدل هم په دنيا کښی غواړی».

#### يَوْمُرَيِّرُوْنَ الْمَلْلِكَةَ لَا بُشْرَى يَوْمَيِنِ اللَّهُجُومِينَ

#### وَ يَقُولُونَ حِجُرًامَّحُجُورًا ﴿

(یاده کړه ای محمده!) هغه ورځ چه ووینی دوی پرښتی (د عذاب) نه به وی زیری (خوشالی) په دغه ورځ کښی دپاره د مجرمانو (کافرانو) او وبه وائی دوی چه چیری دی منع کړل شی په کوم مانع سره.

تفسیو: یعنی دوی به د «حجراً محجوراً» الفاظ وائی، دغه «حجر» هغه مصدر دی چه فعل ئی متروک الذکر دی «حجر» په معنی د منع ده او «محجوراً» ئی تاکید دی معنی ئی داسی شوه: «او وبه وائی دغه کفار چه منع غواړو تینګه منع له لیدلو د ملائکو د عذابه او پناه نیسو په الله تعالیٰ پوری له ملاقاته د ملائکو په منع د مانع سره» یا به ئی معنی داسی وی: «او وبه وائی دغه ملائک دغو کفارو ته چه حرام دی یا حرام کړی شوی دی پر تاسی جنت او منع دی په مانع سره» او لنډ مطلب ئی داسی شو چه ای کفارو مه ویریږئ یوه داسی ورځ هم راتلونکی ده چه ستاسی سترګی به په پرښتو ولګیږی مګر پرښتی به ستاسی په شان د مجرمانو له لیدلو څخه نه خوښیږی بلکه تاسی به له ډیرو سختو هولناکو مصائبو سره مخامخ کیږئ! دغه خلق چه اوس د پرښتو د نزول مطالبی کوی په هغه وقت کښی به د «حجراً محجوراً» په ویلو پناه غواړی او په دی ډیر خوښیږی چه که د دوی او د پرښتو په منځ کښی کومه سخته پرده او سد پروت وی څو هغوی دوی ته نه ورنژدی کیدی لیکن د الله تعالیٰ فیصله کله بلا اجراء پاتی کیدی شی پرښتی به هم «حجراً محجوراً» وائی او دغه مطلب دوی ته ورښکاره وی چه نن ورځ تاسی د خوښی او بری څخه بیځی بیورخی او ممنوع ییځ.

گواكى هم دغه كيفيت به د ده په مقابل كښى هم وى چه د ځم السجده په ٤ ركوع ٣٠ آيت (٢٤) جزء كښى بيان شوى دى: ﴿ اِتَّالَّذِيْنَ قَالُوارَبُّنَاللهُ ثُوّاسُتَتَامُوانَتَنَرُّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْمِكُهُ ٱلْاَتَعَافُوا وَلَاَتَخُرُنُوا وَاللهُ عَلَيْهُمُ وَاللهُ عَلَيْهُمُ وَاللهُ اعلم. وَاللهُ اعلم.

#### وَقَدِمْنَا إلى مَاعَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَّنْثُورًا ١

او اراده کړی ده رسیدلی یو مونږ هغو شیانو ته چه کړی دی (دغو کفارو) له (نیک) عمل نه پس وبه ګرځوو مونږ هغه (نیک عمل په شان د) وړی وقالىالذين(١٩) الفرقان(٢٥)

#### (ګرد) تار په تار کړی شوی.

وغير ذلك من الآيات.

اوس بیان فرمائی الله جل وعلا شانه و عظم برهانه فضائل د جنتیانو پر دوزخیانو باندی داسی:

# ٱصُّعِبُ الْجَنَّةِ يَوْمَيٍنٍ خَيْرُمِّسْتَقَرًّا وَّٱحْسَىٰ مَقِيْلاً اللهِ

صاحبان (ملکری) د جنت په دغه ورځ (د قیامت کښی بهتر غوره) خیر دی له جهته د (ځای د قیام او کلام او) هستوګنی او ډیر ښه به وی له جهته (د ځای) د خوب د غرمی (او د راحت).

تفسیر: یعنی دغه منکران به د هغی ورځی په مصیبت کښی ګرفتار او اخته کیږی چه اوس دوی پر مؤمنانو ملنډی (خندا) وهی او مسخری پری کوی نو پر دغو مؤمنانو چه دوی خاندی هغوی به په جنت کښی عیش او عشرت او مزی کوی.

### وَيُومُ تَشَقَّقُ التَّمَا أَرْبِالْخَامِ وَنُزِّلَ الْمَلْلِكَةُ تَنْزِيلُانَ

او (یاده کړه ای محمده!) هغه ورځ (د قیامت) چه ټوټی ټوټی به شي آسمان په وریځو سره او نازلی به کړی شي پرښتي په نازلولو سره (پرله پسي).

تفسیر: د قیامت په ورځ وروسته د آسمانونو له چاودیدلو له پاسه د وریځی په شان یو شی راکوزیدونکی لیدل کیږی چه په هغه کښی به د الله تعالیٰ یوه خاصه تجلی وی چه د هغی تعبیر مونږ په شاهی چتر سره کوو ښائی چه دا به همغه څیز وی چه ئی د «ابو زرین رضی الله تعالیٰ عنه» په حدیث کښی چه له معراجه سره عنه» په حدیث کښی چه له معراجه سره متعلق دی په «غیابه» سره تعبیر کړی دی والله اعلم. له هغه سره به د پرښتو ډیر هجوم او

وقالىالذين(١٩) الفرقان(٢٥)

بیرۇباړ وی او د آسمانونو پرښتی به د محشر د مقام په طرف مسلسلی کوزیږی د البقره په جز ۲ (۲۵) رکوع د ۲۱۰ آیت ﴿ هَلْیَنْظُرُونَ اِلْاَانَ یَّالْتِیَهُمُ اللّهُ فِیُ ظُلُلِ قِنَ الْغَمَامِرَوَالْمَلَلِکَهُ ﴾ الآیة -په تفسیر کښی هم داسی یو مضمون لیکلی شوی دی.

# ٱلمُلُكُ يَوْمَيِنِ إِلْحَقُ لِلرَّحْمُنِ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى الْكِفِرِينَ عَسِيرًا ١٠

ملک (او کامل سلطنت) په دغه ورځ (د قیامت کښی) حق ثابت دی دپاره د رحمٰن، او وی به دغه ورځ (د قیامت) پر کفارو ډیره سخته.

تفسیر: یعنی ظاهراً او باطناً صورة او معنی من کل الوجوه یواځی د هم ده رحمٰن سلطنت او حکومت به وی او صرف د هم ده حکم به چلیږی ﴿ لِمَنَ الْمُلْكُ الْيُومُ ﴿ لِلْمَ الْلَالْكَ الْيُومُ ﴿ لَمَنَ الْمُلْكُ الْيُومُ ﴿ لَمَنَ الْمُلْكُ الْيُومُ ﴿ لَمَنَ الْمُلْكُ الْيُومُ ﴿ لَمَنَ الْمُلَالُ الْيُومُ ﴿ لَمَنَ الْمُلَالُ الْيَهُ وَلَا الله عنه کسان جو د رحمت مستحقان وی نو هغوی ته به د رحمت څه کمی وی دوی به په بی حسابه نعمتونو سره د مرحمت مورد گرځی مگر سره له دومره زیات او لامحدود رحمت کفارو ته به په دغه ورځ کښی سخت مشکلات او مصائب ور د مخه کیږی.

چه هر څو وی په بازار کښي ډير څيزونه 🏻 په غريب سړی هغومره وی غمونه .

# وَيُوْمَرِيَعَضُ الظَّلِامُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُولُ لِيَكَيْبِ يَقُولُ لِيَكِيْبِ يَكُولُ لِيَكِينِ الْخَنَانُ عُمَّ الرَّسُولِ سَبِيلًا

او (یاد کړه ای محمده! هغه د قیامت) ورځ چه خوله به لګوی ظالم پر دواړو لاسونو خپلو (له ډیره غمه او افسوسه او حسرته) وائی به (په قیامت کښی) ای کاشکی نیولی می وی سره له رسوله (د الله د نجات حقه) لیاره.

تفسیر: یعنی له ډیر حسرت او ندامت نه به خپلی کوتی چیچی او د افسوس او ارمان لاسونه به سره مږی. او په زیات تأسف سره به وائی چه ولی می په دنیا کښی د الله تعالیٰ او د رسول الله احکام ونه منل؟ او ولی د شیاطین الجن والائس په خبرو وغولیدم چه په دغه بده ورځ اخته او په راز راز (قسم قسم) مصائبو او ربړو (تکلیفونو) کښی لتاړ (خراب) شوم.

#### يُويُكُنَّى لَيُ تَنِينُ لَمْ ٱلَّخِذُ فُلَانًا خِلِيُلَّا

وقالالذين(١٩) الفرقان(٢٥)

ای هلاکه ای عذابه ای خرابی ځما (راشه دغه دی وقت دی) کاشکی نه می وی نیولی فلانکی سړی دوست خپل.

تفسیر: یعنی د هغو کسانو د دوستی یا اغواء څخه چه کمراه شوی وو یا په کمراهی کښی ئی ترقی کړی وه . نو په هغه وقت کښی به ډیر افسوس او ارمان کوی چه ولی مو داسی کسان خپل دوستان کڼل کاشکی ځما او د دوی په منځ کښی له سره دوستی او رفاقت نه وی پیدا شوی. تنبیه: مفسرینو چه دلته د عقبه بن ابی معیط او د ابی بن خلف کومه واقعه نقل کړی ده د هغی هیڅ ضرورت نشته . او نه ښائی چه د آیت مدلول پر هغه مقصور کړی شی . هو! دغه تقریر چه مونږ کړی دی په هغه کښی دوی هم داخل دی .

# لَقَكُ أَضَلَّنِي عَنِ الدِّكُونِعِ ثُلَاذُ جَأَءُ فِي \* وَكَانَ الشَّيْطُنُ لِلْإِنْسَانِ خَذُولُه

خامخا په تحقیق ګمراه کړی وم زه له ذکره پنده (د قرآن) وروسته له هغه کله چه راغی ماته، (دغه ذکر نو فرمائی الله) او دی شیطان دپاره د انسان لغزوونکی غولوونکی.

تفسیو: یعنی د رسول الله صلی الله علیه وسلم پند موند ته رسیدلی ؤ چه محموند د هدایت دپاره کافی ؤ او ممکن ؤ چه هغه محما په زړه کښی محای هم نیولی وی مگر د دغه کمبخت د دوستی لامله (له وجی) زه تباه او برباد شوم. او له زړه هغه لوری ته متوجه نه شوم. بیشکه چه جنی او انسی شیطان لوی چلباز او تګ دی. انسان ته په عین وقت کښی فریب ورکوی، او په ډیر بد صورت ئی رسوا او مسخره کوی.

# وَقَالَ الرَّسُولُ لِرَبِ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُو الْمَذَالَّقُرُ الْ مَهُجُورًا ®

او ویل رسول (د الله محمد) ای ربه ځما په تحقیق قوم ځما نیولی دی دغه قرآن ترک کړی شوی (چه نه پری ایمان راوړی او نه پری عمل کوی او نه ئی لولی).

تفسير: يعنى كله چه ضد كوونكيو او معاندانو په هيڅ صورت سره د هيچا نصيحت او پند ته غوږ كينښود دلته رسول الله صلى الله عليه وسلم د الله تعالىٰ دربار ته شكايت وكړ چه يا اله العالمين، ځما قوم محما خبرى ته غوږ نه ږدى. دوى د قرآن عظيم الشان په شان يو لوى كتاب

وقالالذين(١٩) الفرقان(٢٥)

ته خراب نسبتونه کوی العیاذ بالله کله چه قرآن لوستل کیږی نو دوی ډیر زیات شورماشور لگوی او چتی (بیکاره) چپولی (فضول) خبری اتری کوی او لویه غلغله نښلوی څو ئی هیڅوک وانه وری. او په مطلب یی پوه نشی په دی ترتیب دغو اشقیاؤ دغه پاک قرآن په شان یو د قدر قابل کتاب ئی بالکل متروک او مهجور گرځولی دی او له اعتناء او التفاته ئی غورځولی دی.

تنبیه: اگر که په دغه آیت کښی صرف د کفارو ذکر دی. خو بیا د قرآن نه تصدیقول په هغه کښی عدم تدبر او غور نه کول د ده پر احکامو عمل نه کول، د تلاوت څخه ئی غاړه غړول، د د قرائت د تصحیح په طرف نه متوجه کیدل. له هغه ځنی اعراض او څنګ کول او د نورو لغویاتو یا حقیرو شیانو په طرف متوجه کیدل دغه گرد (تول) صورتونه درجه په درجه د پاک قرآن د هجران لاندی داخل کیدی شی. فنسأل الله الکریم المنان القادر علیٰ ما یشاء ان یخلصنا مما یسخطه و یستعملنا فیما یرضیه من حفظ کتابه وفهمه والقیام بمقتضاه آناء اللیل واطراف النهار علی الوجه الذی یحبه و یرضاه، انه کریم وهاب.

النهار علی الوجه الذی یحبه و یرضاه، انه کریم وهاب.

# وَكَنْ لِكَ جَعَلْنَالِكُلِّ نَبِيِّ عَدُوَّا مِّنَ الْمُجْرِمِيْنَ وَكَفَى بِرَتِبِكَ هَادِيَا وَنَصِيْرًا ®

او هم داسی (لکه چه کفار می ستا اعداء گرځولی دی) گرځولی ؤ مونږ (پخوا له تانه) دپاره د هر نبی دښمنان له مجرمانو (کفارو نو صبر وکړه په شان د نورو انبياؤ بس)، او کافی دی رب ستا سمه صافه ليار ښوونکی او ښه مدد کوونکی (پر اعداؤ).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه د انبیاؤ د خبرو په منلو کښی مشکلات او موانع وړاندی کوی او خلق د حق له قبوله منع کوی هم دوی د انبیاؤ اعداء دی نو دغه اعداء چه کفار دی اګر که د خلقو پر ضلالت او ګمراه کولو پسی خپلی ملاوی وتړی څه مهم موفقیت ئی نه په برخه کیږی ځکه د هر چا په نسبت چه الله تعالی داسی اراده وفرمائی چه هدایت ومومی هدایت یی ور په برخه کوی یا یی دا مطلب چه د هر چا د هدایت اراده چه پاک الله وکړی هدایت ئی ور په برخه کوی او د هغو په برخه کښی چه هدایت نه وی د هغو ګردو (تولو) په مقابل کښی الله تعالیٰ له تاسره معاونت او مرسته (مدد) کوی. یا دا چه الله تعالیٰ ستا مدد کوی او د مطلوب تر مقام پوری به دی رسوی او هیڅ سد او مانع ستا د پرمخ تګ مخه نشی نیولی.

### وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوالُولِانُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرُانُ جُمْلَةً وَاحِدَةً عُكَنْ الِكَ عُلِنْثِبَتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيْكُ الْ

او وائی هغه کسان چه کافران شوی دی ولی نه نازلاوه شی پر دغه (محمد) قرآن تول یو کرت (نو فرمائی الله چه نازل کړی دی مونږ)، هم داسی (لږ لږ د څو فوائدو دپاره چه یوه ئی دا ده) چه ثابت محکم قوی کړو په دغه (قرآن سره) زړه ستا (په حفظ او فهم د معنی د ده سره) او لوستلی دی مونږ دغه (قرآن پر تا) توتی توتی په آرام لوستلو سره.

تفسير : يعنى د نبى الله دسمنان د خلقو د كمراه كولو دياره داسى تنقيدات او اعتراضات کوی چه خانه! ولی د نورو آسمانی کتابونو په شان قرآن کریم هم یو ځلی په کامل ډول (طریقه) سره نه نازلیږی؟ چه دغه ئی په څو کلونو کښی لږ لږ رانازلوی؟ علت ئی څه دی؟ آیا الله تعالیٰ یکښی څه غور او دقت کوی؟ له دی نه خو داسی شبهی او اندیښنی پیدا کیږی چه ګواکی پخپله محمد صلی الله علیه وسلم په ډیر فکر او اندیښنه سره دغه جوړوی او بیا یی په مناسبه موقع کښی لږ لږ آوروی نو د دغو منکرینو جواب داسی ورکړ شو چه دغه خو کومه ضروری خبره نه ده چه قرآن عظیم الشان د لږ لږ نازلیدلو سبب هم دغه وی چه تاسی ئی وایئ نو که لږ څه غور او فکر وکړئ د قرآن کریم په دغه لږ لږ نازلولو کښی داسی ډیری فائدی دی چه هغه په يو وار نازلولو کښې له سره نه حاصليږي مثلاً په دغه صورت کښې د قرآن مجيد حفظ او یادول ډیر زیات آسانیږی او په یوهیدلو کښي زیات سهولت واقع کیږی، کلام پوره ضبطیږی او د هغو مصالحو او حکمتونو رعایت چه په هغو کښی شوی دی خلق موقع په موقع د هغو پر تفاصیلو مطلع کیږی د هر آیت بیل بیل شان نزول ته کتلی د هغه په صحیح مطلب متعین کولو کښي مدد ور رسیږي د هر ضرورت په وقت کښي چه د هري خبري د جواب رارسیدلو څخه د رسول الله او مسلمانانو قلوبو ته لا تطمین او تسکین ور په برخه کیږی او د هر یوه آیت پر نزول ګواکی د ده د اعجاز د دعوی تجدید کیږی په دغه سلسله کښی د جبریل علیه السلام څو څو کرته تلل او راتلل هم واقع کیږی چه هغه فی ذاته یو مستقل خیر او برکت دی وغیر ذلک من الفوائد د هم دغو فوائدو له منځه دلته د ځینو په نسبت اشاره فرمایلي شوی ده.

### وَلَايَأَتُونَكَ بِمَثَلِ اللَّاحِثُنَكَ بِالْحَقِيَّ وَأَحْسَنَ تَفْسِبُرُكُ

او نه کوی دوی راتله تاته کوم مثل (یعنی نه راوړی تاته سوال عجیب په ابطال

د دین ستا) مگر راوړو مونږ تاته (جواب د هغه په واقع او) په حق سره او ډیر ښه تفسیر بیان.

تفسیر: یعنی کله چه کفار کوم اعترض پر قرآن یا پر کوم مثال پر تاسی کوی نو عظیم الشان قرآن د هغه جواب په ډیر صاف او ښکاره ډول (طریقه) ورکوی چه په هغه کښی هیڅ شان وړاندی وروسته او لاندی باندی نشته بلکه صاف، واضح، معتدل، او بی غل او بی غش خبره وی هو! د هغو کسانو عقل، سد (هوش) او پوه چه منعکس او منقلب وی نو هغوی سمی صافی خبری هم کږوی او له هغه څخه نور غیر مطلوب تعبیرات راکاړی نو داسی مغرضانه او معاندانه خبری بیلی دی او د داسی خلقو آخره خاتمه دغه ده چه پخپله پاک الله ئی په دی وروستی آیت کښی بیان فرمائی.

# ٱلَّذِينَ يُخْشَرُونَ عَلَى وُجُوهِمُ إِلَّ جَهَانَهُ `أُولَلِّكَ شَرُّقَتَكَانًا وَّآضَلُّ سَبِيلًا

(دوی) هغه کسان (دی) چه جمع به کړه شی او شړل به شی پر مخو خپلو (سر ښکته پښی پورته) طرف د دوزخ ته دغه ټولی بد دی له جهټه د ځایه او ډیر ښویدلی دی له جهټه د لیاری او ډیر ګمراهان دی).

تفسیر: یعنی دوی همغه خلق دی چه د دوی عقل منقلب او چپه (الته) شوی دی علویات ئی پریشی په سفلیه و غوښتنو پسی گرځی او متمائل دی، وروسته له دی نه پر داسی څو اقوامو باندی چه څه وقائع او مصائب پیشی او پر هغوی څه حالات چه واقع شوی و هغه د نورو د عبرت او نصیحت دپاره بیانوی:

ۅؘڵڡۜڽؙٵؾؽڹٵڡؙۅؙڛٙٵڰؚؠؿڹۘۘۅؘڿۼڶڹٵڡۘۼؖ؋ٙڶڿٵٷۿۯۅٛڹ ۅؘڔ۬ؿؙڗٵ<sup>ڰ</sup>ٛڣڠؙڷٮؘٵۮ۫ۿڹٳۧٳڶؽٲڡٞۅ۫ۄؚٳڷڮ۬ؽڹػۮۜؽؙڋۅٳڸڶؾؚڬٷٛ؆ٞٷۿؠٞ ؾڽؙڡؚؽڗٵۿٷۊؙۅؙٮؙٷٛڿڰؾٵڬۮۜڹۅٳڶڗ۠ڛؙڶٲٷٛٷٛۿؙؙ؋ۅؘڿۼڶڹٛٛؗٛؗ؋ڵٟڵٵڛ ٵؽڐٞٷٳؘۼۛؾؙۮڹٳڵڟ۠ڸؚؠؽڹؘۼۮٵٵؚٳؙڸؽؙٵؙۿ۠ۊۜۼٵڋٵۊۜڞٛٷۮۮٵٛ

# وَ آصَّلْ الرَّيِّ وَقُرُونًا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا هُوكُلُّا ضَرَبْنَاكَهُ الْأَمْثَالُ وَكُلَّاتَ بَرُنَاتَثِمِيرًا هُ

او خامخا په تحقیق ورکړی ؤ مونږ موسٰی ته کتاب (توریت) او گرځولی ؤ مونږ له دغه (موسٰی) سره ورور د ده هارون وزیر (مددگار) پس وویل مونږ (دوی ته چه) لاړ شځ دواړه هغه قوم ته چه دروغجن ئی شمیرلی دی آیتونه ځمونږ (نو دوی ورغلل او ابلاغ ئی وکړ او فرعونیانو دوی دروغجنان کړل) پس هلاک کړل مونږ فرعونیان په هلاکولو سره او (هلاک کړی ؤ مونږ) قوم د نوح کله چه دروغجن وشمیرل دوی رسولان خپل (لکه نوح ادریس او شیث) غرق کړل مونږ دوی او وگرځول مونږ دوی دپاره د خلقو دلیل (نښه د عبرت) او تیار کړی دی مونږ دپاره د ظالمانو عذاب ډیر دردناک او (هلاک کړل مونږ) عادیان او ثمودیان او صاحبان (یاران) د کوهی او نور اهل د کړل مونږ دوی کښی ډیر. او هر یو له دی نه بیان کړی ؤ مونږ ده ته مثالونه (د عبرت په اقامت د حجت په دوی باندی) او ټول مو هلاک کړل په مثالونه (د عبرت په اقامت د حجت په دوی باندی) او ټول مو هلاک کړل په مثالونه (د عبرت په اقامت د حجت په دوی باندی) او ټول مو هلاک کړل په مثالونه (د

تفسیر: یعنی هغو تکوینه ؤ آیاتونو ته چه د الله تعالیٰ پر توحید او نورو باندی ئی دلات کوه او د پخوانو انبیاؤ هغو متفقو بیاناتو ته چه د هغو لړی او ډیری مذاکری او خبری له پخوا راهسی دوام لری دوی د دروغو نسبت و کړ او د خدائی په دعوی پسی ئی خوله وپرانیستله.

﴿ وَقَوْمَؤُمُ لِتَنَاكَذَبُواالرُسُلَ ﴾ : او هلاک کړی ؤ مونږ قوم د نوح کله چه دروغجن وشمیرل

دوی رسولان خپل) د یوه نبی دروغجنول د ګردو انبیاؤ د دروغجنولو په منزله دی ځکه چه د دین په اصولو کښی ګرد (ټول) انبیاء سره متحد او متفق دی.

اصحاب الرس (کوهی والا) څوک دی؟ په دغه کښی ډیر اختلاف شته. په «روح المعانی» کښی نی ډیر اقوال نقل کړی په پای (آخر) کښی لیکی: «وملخص الاقوال انهم قوم اهلکهم الله بتکنیب من. ارسل الیهم ـ یعنی خلاصه ئی دا ده چه دوی دغسی یو قوم و چه د خپل نبی د تکذیب په سبب هلاک شوی دی.» حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چه: «یو قوم خپل نبی ئی په کوهی کښی بندی کړی ؤ، بیا څه وقت او مهال چه پر دوی باندی عذاب نازل شو هغه نبی خلاص شو».

﴿ وَكُلَّاتَكُبِيُّاكَ اللَّهِ ﴾ : او تول مو هلاک کړل په هلاکولو سره) یعنی ګرد (ټول) ئی په ښه ډول (طریقه) سره هغه ونه مانه نو ئی بیړئ ډوبه کړه.

وقالالذين(١٩) الفرقان(٢٥)

# وَلَقَنَ اَتُوْاعَلَى الْقَرْيَةِ الَّتِيَّ أُمُطِرَتُ مَطَرَالسَّوْءِ أَفَلَوْ يَكُوْنُوْا يَرَوْنَهَا آبَلَ كَانْوُا لِا

او خامخا په تحقیق تیر شوی دی (تیریږی ډیر ځلی کفار) پر قریو کلیو سارونو هغو چه ورولی شوی ؤ پری باران د بدی (د عذاب)، آیا پس نه ؤ دغه (کفار) چه لیدلی ئی وی هغه (قریه چه عبرت به ئی اخیستی وی) بلکه ؤ دوی چه نه به ئی درلود (لرلو) امید د بیا ژوندی پورته کیدلو.

تفسیر: یعنی د لوط علیه السلام د قوم د کلیو پر هغو کنډوالو او مخروبه ؤ ځایونو مکی واله د شام د سفر په وقت کښی تیریږی نو آیا دغو منکرینو هغه کنډوالی او خرابی مینی د عبرت په سترګو سره نه دی کتلی؟ بلکه کتلی ئی دی او په دی ښه پوهیږی او خبردار دی چه د پخوانیو مکنبینو پای (آخر) او انجام ډیر خراب ؤ خو تری نه متنبه کیږی ځکه چه په دوی کښی عبرت له کومه کیږی کله چه د دوی په نزد له سره دغه احتمال هم نشته چه وروسته له مرګه بیا ژوندی راپاڅیدل او د الله تعالیٰ په مخ کښی حاضریدل شته. عبرت خو هم هغه حاصلوی چه د هغه په زړه کښی لږ څه ویره وی او د خاتمی او انجام څخه بیخی بی فکره نه وی.

### وَاِذَارَاوَكَ اِنْ يَتَخُذُونَكَ اللَّهُ زُوَا آهَ نَا الَّذِي بَعَثَ اللهُ رَسُولُا اِن كَادَ لَيُضِلُنَا عَنَ الِهَتِنَالَوُ لَاَ اَنْ صَبَرُنَا عَلَيْهَا وْسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِيْنَ يَرَوْنَ الْعَذَابَ مَنْ اَضَلُّ سِينيلا

او کله چه ووینی دوی تا نو نه نیسی دوی تا مگر ځای د مسخری (او تمسخراً سره وائی)، آیا دغه هغه (سړی) دی چه رالیږلی دی الله رسول (مونږ ته؟ بلکه دی خو له رسالت څخه ډیر لری دی) بیشکه چه دی نژدی ؤ چه خامخا ګمراه کړی ګرځولی ئی وی مونږ له خدایانو ځمونږ که صبر نه وی کړی مونږ په (عبادت) د دوی (نو فرمائی الله) او ژر به پوه شی دوی کله چه ووینی دوی عذاب (د قیامت ښکاره) چه څوک دی ډیر ګمراه له جهته د لیاری.

تفسير : يعنى د عبرت حاصلولو په ځاى د دوى مشغله هم دا ده چه پر نبى مسخره وكړى لكه

وقالىالذين(١٩) الفرقان(٢٥)

چه ستاسی د لیدلو په وقت کښی استهزاء وائی چه آیا دی هم هغه سړی دی چه د الله تعالیٰ له طرفه رسول رالیولی شوی دی؟ آیا په دغه حیثیت او وضعیت سره د رسالت منصب د چا په برخه کیدی شی؟ آیا د الله تعالیٰ په کردو (تولو) مخلوقاتو کښی هم دغه یو سړی پاتی ؤ چه د رسالت قابل شو؟ آخر ښائی چه د رسالت څه وجه خو په ده کښی وی هو! دغه خبره خو ضرور په ده کښی شته چه تقریر ئی د جادو اثر لری. د فصاحت په قوت او د تقریر په زور ئی داسی یو وضعیت قائم کړی دی چه د هغه په سبب د خورا (ډیرو) لویو لویو خلقو قدمونه هم وښیوی، نژدی ؤ چه د ده په خبرو سره ځمونډ مخونه هم له خپلو معبودانو څخه وګرځی مګر مونډ پخپل دین او عقائدو کښی داسی تینګ او مضبوط ولاړ یو چه د هغه د هیڅ یوی خبری اثر مو قبول نه کړ، که نه ده په مونډ ګرد (تول) سره ګمراهان کولو العیاذ بالله نو الله تعالیٰ جل وعلا شانه و عظم برهانه د دوی د دغه تمسخر او استهزاء او ملنډو په مقابله کښی داسی فرمائی:

﴿ وَسَوْکَیْمَلُونَ حِیْنَیْرَوْنَ الْمَدَابُ مِیْ اَصَلَیْ اَسْ اَسْ و اَلْهُ یو اَلْه تعالیٰ عذاب په خپلو ستر ګو سره وګوری نو هلته به ورته معلوم شی چه په واقع سره کوم یو ګمراه ؤ؟.

# آرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ اللَّهَ فَهُولُهُ أَفَأَنْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيُلَّالَ

آیا وینی خبر ئی ته (بلکه خبر ئی) په هغه چا چه نیولی دی دغه خدای خپل هوا (د نفس خپل) آیا پس ته به ئی په ده باندی وکیل (ساتونکی چه منع ئی کړی له هوا خپلی بلکه نه ئی)،

تفسیو: یعنی آیا تاسی د داسی هوا پرستانو د هدایت پر لیاری د راوستلو ذمه واری کولی شئ چه د دوی معبودان هم د دوی په خوښه او انتخاب وی، هر چیری چه د دوی غوښتنه او خواهش دوی بوځی په هم هغه طرف دوی متمائل کیږی. هره هغه خبره چه د دوی د خواهش سره موافقه وی هغه منی او هر څیز چه د دوی د طبعی څخه مخالف وی هغه پریږدی نن چه یوه تیږه (ګټه) د دوی په نظر کښی ښه ښکاره شوه د هغی په عبادت کښی مشغولیږی صبا چه بله کومه تیږه (ګټه) د دوی په سترګو ښه وبریښیده نو هغه پریږدی او دی ته سجدی ږدی.

# آمُ تَعْسَبُ آنَ ٱكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ آوُيعَ قِلُونَ إِنَ هُوْ إِلَّا كَالْاَنْغَامِ بِلَهُ هُوَ إِلَّا كَالْاَنْغَامِ بِلَهُ هُوْ اَضَالُ سَبِيلًا ﴾

آیا گمان کوی ته چه په تحقیق اکثر د دوی آوری یا عقل چلوی (پوهیږی) نه دی دوی مگر په شان د چارپایانو دی (په پند نه اوریدلو کښی) بلکه لا وقالالذين(١٩) الفرقان(٢٥)

دوی ډیر لری دی له لیاری (د صواب نه).

تفسیر: یعنی په هر ډول (طریقه) سره چه دوی ته پندونه او نصائح واوروئ دوی خو محلوربولی حیوانات دی بلکه له هغوی محنی هم بدتر او خراب دی، دوی له پوهیدلو او آوریدلو سره هیڅ علاقه او ارتباط نه لری. محاروی او حیوان هم په هر حال د خپل پالونکی او بادار په مقابل کښی خپله غاړه خکته کوی، او خپل محسن پیژنی، او فیالجمله نافع له مضر محخه بیلوی. که ئی سر خوشی پریږدی، د محرمحای (چراه گاه) او د اوبو محبنلو گودر ته پخپله محی. لیکن د دغو بدبختانو حال داسی دی چه نه د خپل خالق او رازق حق پیژنی، او نه د ده پر ښیگنو (فائدو) او احساناتو پوهیږی او نه ئی قدر او عزت کوی. د ښو او د بدو په منځ کښی د فرق او تمیز کولو محخه عاجز دی. د دوست او دښمن په منځ کښی امتیاز نشی کولی. نه په روحانی غذا پسی او نه د هدایت د چینی په لوری یو قدم وړاندی تلی شی. بلکه له هغه محخه په کروهو لری تښتی. او نه د هدایت د چینی په لوری یو قدم وړاندی تلی شی. بلکه له هغه محخه په کروهو لری تښتی. نو په ئی بی موقع او بی ځایه صرف کړی دی. که دوی لږ څه له عقله او له فهمه کار اخیستی. نو په د غه د قدرت کارخانه کښی بی شماره دلائل او نښی موجود دی چه په نهایت واضح صورت سره د الله تعالیٰ د توحید او تنزیهه او د دین د اصولو او د صداقت او استقامت په طرف لیار ښوونه د الله تعالیٰ د توحید او تنزیهه او د دین د اصولو او د صداقت او استقامت په طرف لیار ښوونه د هغو له منځه د محیو د له منځه د محیو د لائلو ذکر په راتلونکیو آیاتونو کښی کړی شوی دی.

# اَلَهُ تَرَ اللَّ رَبِّكَ كَيْفُ مَكَ الظِّلُّ وَلَوْشَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِنَا عَثُمَّ جَعَلَنَا الشَّمْسَ عَيَهُ وَدِلِيلُالْ فَوْقَ مَبَضْنَهُ اللَّيْنَا فَهُضَا يَسِيرُوا ٠

آیا نه دی کتلی تا (قدرت د) رب خپل ته چه څرنګه ئی غځولی دی سیوری او که ئی اراده فرمایلی وی نو خامخا ګرځولی به ئی ؤ هغه (سیوری) ولاړ، بیا وګرځاوه مونږ لمر په دی (سیوری) دلیل (چه سیوری پری معلومیږی). بیا راټول کړو مونږ هغه ځان خپل ته په راټولولو آسانو سره (ورو ورو لږ لږ).

تفسیو: له سپیده داغه (صبح کاذبه) تر لمر نحیرکی پوری هر چیری سیوری وی که الله تعالیٰ داسی اراده فرمایلی وی چه لمر ونه خیژی نو هم دغه سیوری به قائم پاتی کیده. مگر الله تعالیٰ پخپل کامل قدرت سره لمر طالع کړ چه د هغه لامله (له وجی) د لمر د رڼا خوره کیدل شروع شوه او سیوری متدرجاً یوه طرف ته په ځان تولیدلو او غونډیدلو پیل (شروع) وکړ، که لمر نه

وقالالذين(١٩) الفرقان(٢٥)

وى راغلى نو موند به د سيورى په مفهوم څرنګه پوهيدى شوى؟ ځکه چه د يوه ضد له راتګه بل ضد پيژندل کيږى ﴿ قُلُآرَءَيَّتُوَّالُنُ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُوْ الْيُهُ عَلَيْكُوْ الْقِيْمَةِ مَنَّ اِللهُ غَنُّوُ الْهُ غَنُّواللهِ يَاتَّيْكُوْ بِغِيْكُو ﴾ الآية ـ (د القصص ۷۱ آيت (۷) رکوع (۲۰) جزء) حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليکي:

«اول د هر شی سیوری اوږد لویږی، بیا هری خوا ته چه لمر ځی د هغه له مقابله سیوری لری کیږی څو چه پخپل بیخ ولگیږی، د بیا راتول کړو ځان خپل ته مطلب دا دی چه سیوری ځی خپل اصل ته لگیږی د ګردو (ټولو) اصل الله دی، «موضح القرآن» بیا وروسته د زوال له خوا لمر خپله مسافه لنډوی او د مغرب په طرف ورنژدی کیږی او د بل طرف سیوری اوږدیږی تر هغه پوری چه د ورځی آخر ته لمر غائبیږی هم دغه د ژوندانه مثال دی اول عدم وو بیا د وجود نور راغی بالاخره بیا کتم العدم ته ځی او پر هم دغه د جسمانی نور او ظل پر سلسله روحانی نور او ظلمت هم قیاس کړئ. که د کفر او عصیان، او جهل او طغیان په ظلماتو کښی الله تعالیٰ د نبوت د لمر رڼا نه وی لیږلی نو هیچا ته به د صحیحه معرفت لیاره نه څرګندیده (ښکاریده).

# وَهُوَاكَذِي جَعَلَ لَكُوْ الَّيْلَ لِمَاسًا وَّالنَّوْمَ سُبَاتًا وَّجَعَلَ النَّهَارَنُشُورًا@

او هم دغه (الله) هغه (ذات) دی چه ګرځولی ئی ده تاسی ته (په کامل قدرت خپل سره) شپه لباس (پوښاک) او (ګرځولی ئی دی تاسی ته) خوب آرامی او ګرځولی ئی ده ورځ وقت د ښوریدلو او ګرځیدلو (لپاره د طلب د معاش).

تفسیر: یعنی د شپی تک تور تیاره د خادر په شان پر گردو (تولو) محیط کیږی چه د هغه لامله (له وجی) گرد (تول) خلق کاروبار پریډدی او آرام کوی بیا د ورځی رنا خپریږی (خوریږی) او خلق له خوبه پاغیږی او دغه لوری او هغه لوری ته تګ او راتګ کوی او هم داسی د مرګی د خوب څخه وروسته د قیامت صبا راځی چه په هغه کښی به ګرد (تول) جهان بیا ژوندی راپاڅیږی او هم دغه حالت په هغه وقت کښی وړاندی شوی ؤ کله چه انبیاء علیهم السلام د وحی او الهام په رڼا سره دنیا رڼا کړه . نو د جهل او غفلت په خوبونو کښی د ویده ؤ مخلوقو سترګی هم یو ځلی وپرانستلی شوی او ګرد (تول) سره پاڅیدل.

#### وَهُوَالَّذِي آرسُلَ الرِّيحُ بُثُرُ ابَيْنَ يَكَي

# ڔۜڂۘؠؘؾ؋ٷٙٲڹٛۯؘڶؚٮٚٵڡؚؽۘٵڶۺۘۘؠٵۧ؞ؠٵۧءؙۘڟۿٷۯٳ۞ٚڷؚڹٛڿؿٙۑؚ؋ؠڵؽٷ ؿۜؽؾٵٷڹٛۺڣؚؽٷؙڡؚؠ؆ڂڬڨؙٮٚٵۘؽ۫ۼٵڡٵٷٲٮٚٵڛؿػۺؿؗۯ؈

او هم دغه (الله) هغه (ذات) دی چه رالیږلی ئی دی بادونه زیری کوونکی د وړاندی د رحمت د دغه (الله چه باران دی)، او نازلی کړی دی مونږ له (طرفه) د آسمانه اوبه پاکی پاکوونکی دپاره د دی چه ژوندی کړو مونږ په دی (اوبو) ځمکه مړه وچه بی زرغونوالی اوچه ور وڅښوو دغه (اوبه) له جملی د هغو شیانو ځنی چه پیدا کړی دی مونږ له چارپایانو او انسانانو ډیرو ته.

تفسیو : یعنی پرومبی بارانی هواوی د باران زیری ورکوی بیا د آسمان له طرفه باران ووری چه هغه هم پخپله پاک دی او نور شیان هم پاکوی د اوبو د وریدلو څخه وروسته په مړی تکی توری ویجاړی ځمکی کښی یو نوی روح پیدا کیږی شینکی او ترکودی (نباتات) ئی زرغونیږی. او یوه عجیبه او غریبه ننداره پکښی ښکاری له کوم ځای څخه چه پخوا له وریا (باران) دوړی پورته کیدی اوس هلته تکه شنه مرغجنه (کبل زاره) ولاړه ده. او څومره زیات حیوانات او انسانان د باران له اوبو ځنی څښی او تری خروبیږی هم داسی د قیامت په ورځ کښی هم د یوه غیبی باران په ذریعه هغه مړی هم بیا ژوندی راپاڅولی کیږی چه له خاورو سره ګډوډ شوی وی. او په دنیا کښی هم هغه زړونه چه هم داسی د جهل او عصیان په مرګ سره مړه شوی وو. د الله تعالیٰ د کښی هم هغه زړونه چه هم داسی د جهل او عصیان په مرګ سره مړه شوی وو. د الله تعالیٰ د وحی په آسمانی وریا (باران) سره بیا راژوندی کړی شوی دی هغه ارواح چه په نجاست او پلیتی کښی نښتی وی هغه د روحانی باران په اوبو سره وینځلی شوی دی او ګرد (ټول) سره پاک او صاف شوی دی او هغه کسان چه د معرفت او د وصول الی الله په اوبو پسی تړی دی د هغه روحانی باران و خړوب شوی دی.

#### وَلَقَتُ مَتَّوْنَاهُ بَيْنَهُ وَلِيَثَ كُرُوا الْعَابَى ٱلْمُرُالتَّاسِ إِلَا كُفُورًا ۞

او خامخا په تحقیق په راز راز (قسم قسم) ډولونو (طریقو) تقسیم کړی دی مونږ دغه (اوبه یا د باران منشاء) په منځ د دوی کښی دپاره د دی چه فکر وچلوی دوی (په کمال د قدرت ځمونږ کښی) پس منع راوړه زیاترو خلقو (د شکر ګزاری نه) لیکن (د نعمت له) کفران (څخه ئی منع رانه وړه).

تفسيون : يعنى د باران اوبه کردو (تولو) ځمکو او انسانانو ته يو برابر نه وررسيږي بلکه چيري

ډیری او چیری لړی چیری ژر، او چیری په ځنډ (ایسارتیا) خرنګه چه د الله تعالیٰ د حکمت اقتضاء وی، هم هغسی ور رسیږی څو خلق وپوهیږی چه د هغه درول او ویشل د قادر مختار او د حکیم الله تعالیٰ په قدرت دی لیکن زیات خلق بیا هم نه پوهیږی، او د الله تعالیٰ د نعمت شکر نه ادا کوی بلکه بالعکس مخ په شرک، کفر او ناشکری مندی وهی، هم دغسی د روحانی باران حال هم قیاس کړئ هر چاته سم د هغه د استعداده او ظرفه سره هومره برخه چه په کار ده وررسیدلی ده، او ډیر کسان د دغه عظمی نعمت په مقابل کښی کفران او ناشکری هم کوی.

#### وَلَوْ شِنْنَالَبَعَثْنَافَ كُلِّ قَرْيَةٍ تَنْذِيرًا لَهُ فَلَا ثُطِع الْسُخِمِينَ وَجَاهِدُهُمُ مِنْهُ جِهَادًا كَبِيرًا الْ

او که اراده مو فرمایلی وی نو خامخا راپورته کړی به مو وی په هره قریه ښار کښی (بیل بیل) ویرهوونکی (په دغه زمانه کښی هم) نو مه کوه اطاعت (د غوښتنو) د کافرانو او مجاهده مقابله کوه له دوی سره په دغه (قرآن او توفیق د رحمان) په جهاد لوی.

تفسیر: یعنی د انبیاؤ راتلل کومه عجیبه خبره نه ده. که الله تعالیٰ اراده وفرمائی نو اوس هم دیر انبیاء مبعوثوی چه په هر کلی کښی بیل بیل نبی وی مگر الله تعالیٰ ته هم دغه خبره منظوره شوه چه اوس دی په آخره کښی د ګرد (تول) جهان دپاره یواځی هم دغه محمد صلی الله علیه وسلم د سید الائس والجان او نبی آخرالزمان په عنوان مبعوث او مرسل شی. نو تاسی د کفارو حماقت او طعنی او تشنیع او سفاهت او تنقید او تردید ته هیڅ توجه او التفات مه کوئ! او د خپل دغه دعوت او تبلیغ کار ته په پوره قوت او جوش او خروش سره ادامه ورکړئ! (جاری وساتئ) او دغه عظیم الشان قرآن پخپل لاس کښی واخلئ! او د دغو منکرانو مقابله په ډیر زور او میرانه (بهادرئ) سره وکړئ! الله تعالیٰ هرومرو (خامخا) بری او کامیابی ستا په برخه کوی. موند د «به» مرجع قرآن او توفیق رحمٰن لیکلی ده خو نورو مفسرینو د هغه مرجع د کفارو د اطاعت ترک یا د اسلام په مداومت یا سیف یا حکمت او موعظت هم اخیستی ده.

# ۘۅۿۅؘٲڵڹؚؽؙ؆ٛڗڿٲڵؠڂۘۯؠؙڹۣۿڬؙٲۼڎ۬ڰؚٛٷٳػٷۿۮٳڡؚڷڿؖٲڿٲڿٞ ۅؘۻػڶؠؽڹۿؙٵؠٚۯۯڂؙٲڗڿٷڒڡۜڂٷۯٷ

وقالالذين(١٩) الفرقان(٢٥)

او هم دغه (الله) هغه ذات دی (چه په کامل قدرت خپل سره) خوشی کړی ئ دی دوه بحرونه سیندونه چه دغه خوږ دی ډیر خوږ تنده ماتوونکی او هغه بل تریو دی ښه تریو، او ګرځولی ده (الله) په منځ د دغو دواړو کښی پرده او بند چه منع کړی شوی دی (په هغه سره اختلاط د دغو دواړو).

تفسیر: په بیان القرآن کښی د دوو معتبرو بنګالیو عالمانو شهادت نقل شوی دی چه له (ارکان) څخه تر (چاتګام) پوری د سیند وضعیت داسی دی چه د دغه سیند په دواړو جانبو کښی د نوعیت او کیفیت له طرفه دوه مختلفه بیل بیل سیندونه په نظر راځی. د یوه اوبه سپینی او د بل اوبه توری دی. په تورو کښی د سمندر په شان طوفانی تلاطم او تموج واقع کیږی او سپینی ئی بیخی آرامی او ساکنی وی. بیړی په هم دغو سپینو کښی چلیږی او د دواړو په منځ کښی د یوه پتی او نوار په شان یوه ډیره اوږده لیکه غځیدلی ده چه د دغو دواړو اوبو ملتقی کښی د خلق وائی چه سپینی اوبه خوږی او توری اوبه ترخی دی.

مولیٰنا شبیر احمد العثمانی مدظله الباری ته د (باریسال) ځینی طالبانو بیان کړی دی چه د (باریسال) په ضلع کښی دوه ویالی له یوه سینده راوځی چه د یوی اوبه ترخی او بیخی تروی دی او د هغی بلی اوبه ډیری خوړی او لذیذی دی.

په گجرات کښی چیری چه مولینا شبیر احمد العثمانی مدظله الباری دی (ډابهیل سملک ضلع سورت هند) د سمندر اوبه تقریباً لس دولس میله لری پرتی دی خو د دی ځای په خوړونو او ویالو کښی د سمندر مد او جزر په منظم او مسلسل ډول (طریقه) سره صبا او بیگا جاری دی د هغه په نسبت ډیر ثقه سړی بیان کوی چه د مد په وقت کښی د سمندر اوبه په گردو (تولو) خوړونو او ویالو کښی پورته کیږی نو د خوړو اوبو پر سطح باندی ترخی اوبه په ډیر شدت سره پورته کیږی نه دغه وقت کښی دغه دواړه اوبه له سره پخپلو منځونو کښی نه سره ګډیږی. علوی سطحه ئی ترخه او سفلی برخه ئی خوړه وی. د جزر په وقت کښی څه مهال (وخت) چه ترخی اوبه راښکته لویږی نو دغه خوړی اوبه بیا هم هغسی خوړی او لذیذی بی له دی چه لړ څه تغیر پکښی څرګند (ښکاره) وی پاتی کیږی والله اعلم.

د دغو شواهدو په لیدلو سره د دی آیت مطلب بیخی واضح دی یعنی د الله تعالیٰ قدرت ته وکورئ چه د خوږو او ترخو اوبو د یو ځای کیدلو په سبب چه هرومرو (خامخا) یو ځای نه په یو ځای کښی سره ګډیږی خو بیا هم دوی سره بیلی جلا (جدا) او ممتازی دی او د دواړو په منځ کښی په ډیرو ځایونو کښی ئی ځمکه حائله او پرده ګرځولی ده او هم داسی ئی سرخوشی (ازادی) نه دی پریښی چه د دواړو په زور او قوت سره ځمکه له منځه لری کړه شی او په جبری ډول (طریقه) سره یو ځای شی او د ځمکی وجود له منځه ورک کړی بیا په دغو دواړو د هر یوه هغه خوند او مزه چه له هغو سره لازمه ده هم هغه سره پاتی ده او تری بل ته نه ده منتقله شوی او داسی نه دی واقع شوی چه خوړی اوبه تروی یا تروی اوبه خوړی شی ګواکی د اوصافو

وقالىالذين(١٩) الفرقان(٢٥)

په اعتبار هره يوه له بلى بيخى بيله او جلا (جدا) ده. وقيل غير ذلك والراجع عندى هوالاول. والله اعلم.

# وَهُوَالَّذِي ُخَكَّ مِنَ الْمَأَ مِنَقُوا فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهُوًا وُكَانَ رَبُكَ قَدِيُرًا ﴿ وَكَانَ رَبُكَ قَدِيُرًا ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِنَ دُوْنِ اللهِ مَا لَا يَنْفَعُهُمُ وَلَا يَضُونُو هُوْرُ وَكَانَ الْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ ظَهِيُرًا ﴿ وَكَانَ الْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ ظَهِيرًا ﴿

او هم دغه (الله) هغه (ذات) دی چه پیدا کړی یی دی له اوبو نه بشر انسان پس گرځولی ئی دی (خاوند د) نسب او سخرگنی، او دی رب ستا ښه قادر. او عبادت کوی (دا مشرکان) بی له الله د هغه شی چه نشی رسولی هیڅ قدر نفع دوی ته (که ئی عبادت وکړی) او نه هیڅ ضرر رسولی شی دوی ته (که ئی عبادت ونه کړی) او دی (جنس د) کافر په (نافرمانی) د رب خپل مددګار (د شیطان شا اړوونکی الله ته).

تفسير : ځينې مفسرين د دې آيت تفسير داسې کوي الله هغه حکيم مطلق دې چه بيدا کړي ئی دی ده له هغو اوبو چه خته د آدم علیه السلام بری اخبلی شوی ده یا چه جزء دی د انسان يعني له څلورو عناصرو ده يا له مني د انسان پس بيا ګرځولي دی ده دغه انسان دوه قسمه يو څښتن (خاوند) د نسب چه هغه خاص نارينه دی او د نسب نسبت هم دوی ته کاوه شي لکه فلان بن فلان او فلانة بنت فلان او بل څښتن (خاوند) د صهر چه هغه خاص نارينه دی او د نسب نسبت د مصاهرت هم هغوی ته کاوه شی او صهر لور ته او ځوم ته او اوښی ته او د ښځی خیښ ته ویلی شي یا نو پس بیا ئي وګرځولي دوه قسمه یو یواځي خاوند د نسب او د خپلوی چه ورسره حرامه وی نکاح او خاوند د سخروالی چه ورسره حلاله وی نکاح یعنی وگورئ! چه الله برحق خالق مطلق جل وعلا شانه وعظم برهانه یه څه شان یخپل کامل قدرت سره ئی له یوه څاڅکی اوبو څخه عاقل کامل بنی آدم جوړ کړی دی بیا وروسته له دی نه نور نسلونه ئی تری ایستلی دی د ځوماتو او سخرانو تعلقات ئی تری جوړ کړی دی او له یوه ناڅیزه څاڅکی څخه ئی څه څه شیان پیدا کړی دی او له کومه ځایه ئی تر کوم ځایه یوری ئی رسولی دی؟ لیکن دغه انسان په لږ مدت کښي خپل اصل هيروي او خپل هغه قدير رب او خالق ئي پريښي دي. او عاجز مخلوق ته خپل خالق وائی نه یوائی خپل د یروردگار حق نه پیژنی بلکه له هغه څخه مخ گرځوی او په شیطانی فوج کښې خپل ځان داخلوی څو د اغواؤ او اضلالو په مقاصدو کښې له هغوی سره کومک او مدد وکړی. نعوذ بالله من شرور انفسنا ومن سيآت اعمالنا.

# وَمَاْكَ اللَّهُ الْمُكَنِّرُ الْوَنَذِيرُا هَ قُلْمَا النَّعَلَٰكُوُ عَلَيْهُ مِنْ اَجْرِ إِلَامَنْ شَاءً اَنْ يَتَخِذَ اللَّرَبِ مَسِيلًا هِ

او نه ئی لیږلی مونږ ته مگر زیری کوونکی (مؤمنانو ته په نعیم سره) او ویروونکی (کافرانو ته په جحیم سره) ووایه (ای محمده دوی ته) نه غواړم زه له تاسی په دی (پیغام رسونه) هیڅ قدر اجر مزدوری مگر (غواړم ایمان راوړل د) هغه چا چه خوښه ئی شی دا چه ونیسی طرف د رب خپل ته لیاره (د رضاء او قرب) یا لیکن هغه څوک چه غواړی چه ونیسی خپل رب ته لیاره (په انفاق د مال سره لیاره د رضاء د ده نو و دی نیسی رب خپل ته هم هغه لیار د قرب او رضاء).

تفسیو: یعنی ستاسی کار د الله تعالیٰ پر وفاداری او اطاعت د بشاراتو اورول دی او غدارانو ته مجرمانو ته د دوی د خرابو نتائجو او عواقبو خبرول دی که سره له هغه ئی ونه منی یا ئی ومنی تاسی ته له هغه ځنی هیڅ نقصان نه دی عائد. تاسی له دوی نه څه اجرت او حق الزحمه خو نه غواړئ چه د هغو د نه منلو په اثر به هغه فوت شی تاسی خو له دوی نه یواځی هم دغومره شی غواړئ هر څوک چه غواړی د پاک الله په توفیق خپل د رب لیاره ونیسی! زړه مو چه هم دغه ته مزدوری وائی که حق الزحمة او فیس.

### وَتَوَكِّلُ عَلَى الْجَيِّ الَّذِي لَايَمُوْثُ وَسَيِّتُمُ بِعَمُ مِهُ وَكَفَىٰ مِهُ بِذُنُوْبِ عِبَادِم خَبِيُوا الْهِ

او توکل وکړه په تل ژوندی قائم په تدبیر هغه (الله) چه (له سره) نه مری او تسبیح ووایه سره له ثناء د ده، او بس کافی دی هغه په ګناهونو د بندګانو خپلو ښه خبردار.

تفسیر: یعنی تاسی یواځی پر الله تعالیٰ اعتماد او توکل وکړئ او خپله فریضه چه دعوت او تبلیغ او نور دی په ښه شان سره اداء کړئ! پر قانی اشیاؤ به څه اعتماد او اعتبار وشی؟. اعتماد او توکل ښائی پر هغه ذات وکړ شی چه تل ژوندی قائم په تدبیر دی او له سره نه مری. نو پر هم هغه باندی توکل او اعتماد وکړئ! او تل

د هم هغه په حمد او ثناء مشغول او لګيا اوسئ! دغو مجرمينو ته به پخپله الله تعالیٰ سزا ورکړی.

# ٳ۪ڷێؚؽؘڂػؾؘٳڵؾؙۜۘؗؗؗؗؗؗڬۏؾؚٵڷڒۯۻؘٛۘۅؘڡٵؠؘؽڹؙۿؠؙۘٵڣٛڛۜؾ؋ٙٵؾۜٳۄؚؚٟڎڠۜٳۺؾؗۏؽۼٙڶ ٳڷۼۯۺۣٵٛڵڗؘڂؖؠ۠ؽؙڡ۫ٮٛٷڽؚ؋ڂؚؚؠؙؿٷ

هغه (الله) چه پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه او هغه چه په منځ د دغو دواړو کښی دی په (مقدار) د شپږو ورځو بیا قائم مستولی شو (امر او حکم د الله) پر عرش (الله چه دی) ډیر مهربان دی پس وپوښته (د دغه خلق او استواء یا د رحمان) له کوم ښه خبردار عالم نه.

تفسیر : د «استواء علی العرش» بیان د «الاعراف» په سورت کښی تیر شو. هلته دی ولوستلی شی.

یعنی له هغو کسانو څخه پوښتنه وکړئ چه د الله تعالیٰ له شان او رحمت او له ذات او صفات څخه پوره خبردار دی دغه جاهلان مشرکان په هغه باندی څه پوهیږی (وما قدروا الله حق قدره) پخپلو شیونو او کمالاتو باندی خو پوره عالم یواځی هم هغه الله تعالیٰ دی. «انت کما اثنیت علیٰ نفسک» لیکن په مخلوقاتو کښی له ګردو (تولو) څخه ډیر پوه حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم دی چه د دوی په لوی ذات کښی الله تعالیٰ د اولینو او آخرینو ګرد (تول) علوم جمع کړی دی. نو ښائی چه د الله تعالیٰ د شیونو پوښتنه له دوی نه وشی.

#### ۅٙٳۮٙٳقؚؽڶڷۿۅؙٳۺڿؙۮؙۏٳڸڷٷۜڡؙڹۣڠٵڵٷٳۅؘڝٵ ٳڗڝٝڹ ٱۺڿؙۮڸؠٵ؆ؙٲٛڡۯؙێٵۏڒٳۮۿؙۄ۫ؽؙڡؙٛۅۯٳ۞

او کله چه وویلی شی دوی ته چه سجده (د عبادت) کوئ رحمٰن ته نو وائی څه څیز دی رحمٰن؟ آیا سجده به کوو مونږ هر هغه څیز ته چه امر کوی ته مونږ ته او زیاتوی (دغه یادول د رحمٰن) دوی ته نفرت (له ایمان نه).

تفسیر: یعنی دغه جاهلان مشرکان د رحمٰن د شان له عظمته څه خبر دی؟ او څه پری پوهیږی دوی خو له دغه نوم آوری نو د انتهائی جهل او بی حیائی او تعنت له مخی ځانونه ناجاڼه او ناواقفه غورځوی. او داسی پوښتنی کوی چه

وقالالذين(١٩) الفرقان(٢٥)

 $(-v^4v^3)$  څه شی دی؟ چه پر مونږ باندی د هغه سجده کوی؟ آیا محض ستا په وینا سره مونږ دغه خبره ومنو؟ او هم دا چه ته کوم نوم یاد کړی نو مونږ خامخا ورته سر په سجده ولویږو؟ الغرض هومره چه دوی ته د  $(-v^4v^3)$  د اطاعت انقیاد په لوری توجه ورکړه شی هغومره دوی بد وړی او تور ور څخه خوری.

# تَابِرَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرِجًا وَقَمَرًا مِّنْ يُرُاهِ وَهُوالَّذِي جَعَلَ اللَّهُ الْخِيارَ خِلْفَةً لِنَنَ آزَادَ اَنْ يَنْكُرُ ٱوْآزَادَ شُكُورًا اللهَارَ خِلْفَةً لِنَنَ آزَادَ اَنْ يَنْكُرُ ٱوْآزَادَ شُكُورًا اللهَارَ خِلْفَةً لِنَنَ آزَادَ اَنْ يَنْكُرُ آوْآزَادَ شُكُورًا اللهَ

لوی برکتناک دی هغه ذات چه پیدا کړی ئی دی په آسمان کښی برجونه او پیدا کړی ئی ده په کښی برجونه او پیدا کړی ئی ده په کښی ډیوه (الله) هغه (ذات) دی چه ګرځولی ئی ده شپه او ورځ (سره مخالف یا خلیفه یو د بل) پرله پسی دپاره د هغه چا چه اراده لری د دی چه یاد کړی (نعمتونه د رب ستا او فکر وکړی په مصنوعاتو د الله) یا اراده لری د شکر ایستلو.

تفسیر: یعنی لوی لوی ستوری یا آسمانی قلعی چه پرښتی پکښی پیری ورکوی. یا امکان لری چه د لمر دولس منازل تری مراد وی چه اهل هیئت ئی بیانوی حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چه «د آسمان دولس برخی د هغو نوم برج د هر یو د خدامو نښه دغه حدود ئی ایښی دی دیاره د حساب «موضح»

(سراجاً) یعنی لمر ښائی د نور او حرارت د جمع کیدلو یا د احراق د صفت لرلو له سببه ئی هغه ته (ډیوه) ویلی وی: ﴿ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِیْهُنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ﴾ د نوح (۱) رکوع ۱۶ آیت (۲۹) جزء).

اوږديدلو او لنډيدلو ته يا تلو او راتلو ته ئى بدليدل پرله پسى راتلل وفرمايل يا ئى دا مطلب دى چه يو ئى د بل بدل گرځولى دى. مثلاً كه د ورځى كار پاتى شى د شپى ئى پوره كوى. او كه د شپى كار پاتى شى د ورځى ئى په سر رسوى. كما ورد فى الحديث.

(لمن اراد ان یذکر او اراد شکوراً دپاره د هغه چا چه اراده لری د دی چه یاد کړی نعمتونه د رب ستا او فکر وکړی په مصنوعاتو د الله یا اراده لری د شکر ایستلو) یعنی د لمر او سپوږمی او د نورو وړاندی وروسته ختل. او د شپی او د ورځی تبدیل تزئید او تنقیص د دی لامله ( له وجی) واقع کیږی څو د عقل او فکر خاوندان دی پکښی غور او دقت وکړی او د دغو مخلوقاتو په وسیله خلق د خپل خالق د معرفت لیاره پیدا کړی او ښه ئی وپیژنی. او ښه وپوهیږی چه دغه گرد (تول) لوی تصرفات او عظیمه تقلبات د ده د قدرت کارونه دی او د شپی او د ورځی د فوائدو او انعاماتو له لیدلو څخه د ده عبادت او شکر ایستلو ته متوجه شی لکه چه د رحمان

وقالىالذين(١٩) الفرقان(٢٥)

مخلص بندگان چه د هغوی ذکر وروسته راځی هم داسی کوی. یعنی د مشرکینو په شان د رحمٰن د نامه له اوریدلو څخه کرکه او نفرت نه ښکاره کوی. بلکه په خپل هر فعل او قول د هغه د عبودیت اظهار کوی د دوی د وضعیت او هیئت څخه تواضع، متانت، تذلل، عجز او نیاز څرګندیږی (ښکاره کیږی) د متکبرانو په شان پر ځمکه په ناز، نخره او غرور نه ګرځی، دا ئی مطلب نه دی چه د ریاء او تصنع لامله ( له وجی) به د رنځورانو په شان قدمونه پورته کوی ځکه چه د رسول الله علیه وسلم هغه تګ چه په احادیثو کښی منقول دی. د هغه تائید نه کوی.

# وَعِبَادُ الرَّحْمِنِ الَّذِيْنَ يَمْشُوْنَ عَلَى الْوَضِ هَوْنَا قِلْدَاخَاطَبُهُمُ الْجِهِلُوْنَ قَالُوُ اسَلِمًا الْ

او بندګان د رحمٰن هغه کسان دی چه ګرځی دوی په ځمکه باندی په ورو (په تواضع) او کله چه خطاب کوی له دوی سره جاهلان ناپوهان نو وائی (ورته په جواب کښی سلام، خبره) سالمه (له ګناه او ضرره).

تفسیر: یعنی د کم عقلو او بی ادیانو او ناپوه خلقو جواب په عفوه او صفح سره ورکوی. کله چه څوک څه د جهالت خبری او اتری وکړی نو ملائمی مذاکری او پستی خبری ورسره کوی او په «السلام» سره تری ځان بیلوی. او د داسی خلقو سره حتیالامکان نه مخامخ کیږی او نه له هغوی سره په کومه مرکه کښی شاملیږی. او نه له دوی سره جنګ او جګړی کوی. د دوی تګ او شیوه داسی نه ده لکه چه په جاهلیت کښی چا داسی ویلی ؤ.

الا لا يجهلن احد علينا فنجهل فوق جهل الجاهلين.

دغه خو د رحمٰن د هغو مخلصو بندګانو ورځ وه. وروسته له دی نه د دوی د شپی کیفیت بیان فرمائی:

#### وَالَّذِينَ يَبِينُونَ لِرَبِّهِمُ سُجَّدًا وَّقِيَامًا

او (بندګان د رحمٰن) هغه کسان دی چه شپه تیروی رب خپل ته سجده کوونکی او دریدونکی.

تفسیر: یعنی د شپی له مخی چه غافل بندگان خوبونه کوی. دوی د الله جل جلاله په حضور کښی ولاړ وی او ورته سجده ږدی. او په عبادت کښی ئی لګیا وی. کله چه رکوع د قیام او سجدی په منځ کښی واقعه ده ښائی د هم دی لامله ( له وجی) د هغی ذکر ئی

بيل ونه فرمايه. گواكي ركوع د دغو دواړو په منځ كښي بالطبع راغله.

# ۅؘٳؖڷۮؚؠؽؙٙؽؿؙٷڵۅؙؽؘۯؾۜڹؘٵڞؙڔڣٛۼۘڴٵ۫ۼۘۮٳڹڿڴؿٞؖڎؚؖٳڽۜۼۮٳڹۿٵػٳؽۼۯٳڡٵۨؖ ٳٮۜۿٵڛٵٛٷڞؙؙۺؾؘڨڗٞٳۊؘؠؙٛڡۜٲڴٵ<sup>؈</sup>

او (بندگان د رحمان) هغه کسان دی (چه سره له طاعته خضوعاً) وائی ای ربه ځمونږه وګرځوه له مونږ څخه عذاب د دوزخ بیشکه عذاب د دغه (دوزخ) دی (عذاب) لازم همیشه بیشکه چه دا (دوزخ) بد دی له جهته د ځای د قرار او له جهته د ځای د قرار دوزخ) به د ځای د هرار دوزخ

تفسیر : یعنی سره له دومره عبادته ډیر ویریږی داسی نه دی چه مثلاً د تهجد دپاره چه پاڅید او اته رکعته لمونځ ئی وکړ. نو د الله تعالیٰ له عذابه او قهره بیخی بی فکره شو.

### وَالَّذِينَ إِذَا اَنْفَقُوا لَمُ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَٰ لِكَ قَوَامًا ﴿

او (بندګان د رحمٰن) هغه کسان دی کله چه نفقه ورکوی مال لګوی نو نه اسراف کوی او نه تنګی (او بخل) کوی او وی (دغه ورکړه د دوی) په منځ د دغه (اسراف او تقتیر) کښی میانه حاله.

تفسیر : یعنی زمان او مکان او موقع ته ګوری او په معتدل او متوسط صورت سره خپل مال لګوی نه د مال په محبت کښی له حده تیریږی او نه ئی ضائع کوی کما قال الله تعالیٰ ﴿ وَلاَتَجْمَلُ یَلَا مَغْلُولَةً الْ عُنُوكَ وَلاَیَمُنْظُهَا کُلَّ الْمِنْطِ ﴾ الآیة ۔ جزء ۱۵ د سورت بنی اسرآئیل ۳ رکوع ۲۹ آیت .

# وَالَّذِيْنَ لَايَدُعُونَ مَعَ اللهِ إِلْهَا الْخَرَوَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِيُّ عَرَرَاللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ﴿ حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ﴿ حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ﴾

او (بندگان د رحمان) هغه کسان دی چه نه بولی سره له الله معبود بل او نه وژنی دوی نفس هغه چه حرام کړی دی الله (وژل د هغه) مگر په حق سره او

#### نه کوی دوی زناءِ.

تفسیر : مثلاً د عمد قتل په بدل کښی وژل. یا د زناء په سزا کښی د محصن زانی په ګټو سره ویشتل یا د هغه مرتد وژل چه خپل اسلامی دین او ملت پریږدی. دغه ګرد (ټول) صورتونه په «الا بالحق» کښی شامل دی. کما ورد فی الحدیث.

#### وَمَنُ تَيْفُعُلُ ذَلِكَ يَكُنَّ أَثَامًا ﴿

او هر چا چه وکړه (يو له دغو دريو امهات الذنوب نه) نو ملاقات به وکړی وبه وينی جزاء د ګناه خپلی.

تفسیر : یعنی ډیره سخته ګناه ئی کړی ده چه د هغه سزا به هرومرو (خامخا) وررسیږی. په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چه «اثام» د جهنم د یوی کندی نوم دی چه د هغه عذاب ډیر سخت ویروونکی بیان شوی دی اعاذنا الله منها.

#### يُضْعَفُ لَهُ الْعَنَ الْ يَوْمَ الْقِيمَةِ وَيَخُلُكُ فِيهُ مُهَانًا اللَّهِ

چه دوچند به کړی شی ده ته عذاب (د دوزخ) په ورځ د قیامت کښی او تل به پاتی وی په دغه (عذاب) کښی په دی حال چه خوار ذلیل بی اعتبار به وی.

تفسير: يعنى له نورو كناهونو محنى دغه كناه لويه ده نو د دغى عذاب به هم سخت او لوى وى او شيبه به شيبه (ساعت به ساعت) لا يسى زياتيږى.

# ٳؙڰٳڡؘؽ۬؆ؘۻۘۊٳڡؗؽؘۏۼؠؚڶۼۘؠڶڰڝڶڸٵڣٲٛۏڵڸٟڬؽڹۘؾؚڷؙڶۺؗؗڛؾ۪ٳٝؾؚۄ؞ ڂ؊ڹ۠ؾ۫ٷػٳؽٳؿۿۼٛٷ۫ۯٳڗۜڂۣؽڴ۞

مگر هغه چه توبه ئی وویسته او ایمان ئی راوړ او عمل ئی وکړ عمل نیک پس دغه (تائبان د دغو دریو گناهونه د دوی په نیکیو سازت د دوی په نیکیو سره (په محو د سیآتو او ثبت د حسناتو) او دی الله ښه مغفرت کوونکی ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی د ګناهونو په ځای به د نیکیو توفیق ور په برخه کیږی او د کفر ګناه به ورمعافیږی یا دا چه د ده بدی محو او لری کیږی او د صالح عمل په برکت به د هغه په شمیر مناسب محاسن ورثبت فرمائی کما یظهر من بعض الاحادیث.

#### وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَالِعًا فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللهِ مَتَابًا @

او هر څوک چه توبه وباسی (له ګناهونو نه) او عمل وکړی نیک پس بیشکه چه دی رجوع کوی په طرف د الله په ښه رجوع کولو سره.

تفسیر : پخوا د هغو کفارو د کناهونو ذکر ؤ چه وروسته ایمان راوړی دغه د هغو کناهونو ذکر دی چه سره له اسلامه ئی کوی دغه هم کله چه توبه وکړی یعنی په پوره اخلاص او صمیمیت سره توبه وباسی او بیا له سره د هغه شاو خوا ته ونه کرځی نو د الله تعالیٰ په حضور کښی ځای مومی د النساء د سورت په (۱۳) رکوع ۹۳ آیت دغه آیت د هغو قاتلینو په حق کښی دی چه دغسی توبه ئی نه وه ایستلی ﴿ وَمَنْ يَتُمْنُ مُؤْمِنًا مُنْ اللهُ اَللهٔ اعلم.

### وَالَّذِيْنَ لَايَشُهُدُونَ الزُّوْرَ وَ إِذَامَرُوْا بِاللَّغُوِمَرُوْ إِكِرَامًا ®

او (بندګان د رحمان) هغه کسان دی چه نه حاضریږی نه شاملیږی په باطلو کښی (یا نه وائی شاهدی په دروغو) او کله چه تیریږی پر چټی (بیکاره) کار نو تیریږی ځان ساتونکی (مخ ګرځوونکی له لغوی نه).

تفسیر : یعنی نه دروغ وائی او نه د دروغو شهادت ورکوی او نه د باطلو چارو او د گناهونو په مجلسونو کښی حاضریږی.

حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی: «یعنی په ګناه کښی نه شاملیږی او د لوبو په خبرو کښی غور او دقت نه کوی او نه په هغه کښی شاملیږی او نه له دوی سره جنګ کوی.»

#### وَالَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِالْتِ رَبِّمُ لَهُ يَغِزُّوا عَلَيْهَا صُمَّا وَّعُمْيَانًا ﴿

او (بندگان د رحمان) هغه کسان دی کله چه پند ورکړی شی دوی ته په آیتونو د رب د دوی نو نه نسکوریږی پری (لکه) کاڼه او ړانده (بلکه سر په سجده ږدی اوری ئی او پری عمل کوی)

تفسیر : او په نهایت فکر او تدبیر او غور سره ئی آوری او تری متأثریږی او د مشرکانو په شان دوی د تیږی (گتی) بتان له خپلو ځانونو څخه نه جوړوی.

# وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَّبِّنَا هَبُ لَنَا مِنُ أَزُوا جِنَاوَذُرِّ لِيْتِنَاقُرَّةَ آعَيُنٍ

او (بندګان د رحمان) هغه کسان دی چه وائی ای ربه ځمونږ وبښه مونږ ته (په فضل خپل سره) له ښځو ځمونږ څخه (هغه څوک چه) یخوالی د سترګو ځمونږ یکښی راځی.

تفسیو : یعنی داسی ښځه او واړه راعنایت وفرمایه چه د هغو د لیدلو څخه ځمونږ سترګی یخی او رڼی شی. او زړه مو خوشال شی او ظاهر دی چه د کامل مؤمن زړه هلته خوښ او خوشالیږی کله چه خپل آل او عیال د الله تعالیٰ په طاعت او عبادت کښی مشغول او لګیا ووینی، او ویی ګوری چه د نافع علم تحصیل کوی. نو ګرد (تول) دنیوی مسرتونه او نعمتونه وروسته له دغه دی.

#### وَّاجُعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴿

او وګرځوه مونږ دپاره د متقیانو امام پیشوا.

تفسیر : یعنی داسی مو و گرځوی کله چه نور خلق پر مونډ پسی اقتداء وکړی متقیان او پرهیزگاران و گرځی حاصل ئی دا چه نه یواځی مونډ پخپل ذات مهتدیان شو بلکه د نورو دپاره هم هادیان و گرځو او ځمونډ کورنی په تقویٰ او طهارت کښی ځمونډ تابعان او پیروان شی.

#### اُولِلِّكَ يُجْزُونَ الْغُرْفَةُ بِمَاصَبُرُواويْلَقُونَ فِيهَاتِيَّةٌ وَسَلْمُكُ

دغه کسان (موصوف په دغو صفاتو سره) جزا به ورکوله شی دوی ته په هسکو (اوچتو) ماڼیو (د جنت) په سبب د هغه چه صبر ئی کړی ؤ او وابه چولی شی پر دوی په دغه جنت کښی تحیت دعاء او سلام.

وقال الذين (١٩) الفرقان (٢٥)

تفسیو : یعنی په جنت کښی به لوړی (اوچتی) درجی ورورسیږی او پرښتی به دعاوی ورته کوی او سلامونه به وراچوی، او دوی به هم پخپلو او سلامونه به وراچوی، او دوی به هم پخپلو منځونو کښی د ملاقات او لیدلو په اوقاتو کښی هم دغه د سلام او د تحیت دعائیه کلمات د یوه او بل د تکریم او اعزاز دپاره استعمالوی.

# خِلدِينَ فِيهَا حَسُنَتُ مُسْتَقَرُ اوَمُقَامًا

همیشه به وی دوی په دغه (جنت) کښی ښه دی (دغه جنت) له جهته د ځای د هستوګني.

تفسیو: یعنی د داسی ځای هستوګنه که د لډی مودی دپاره هم چاته میسره او په لاس ورشی خو لوی غنیمت او ښه نعمت دی حال دا چه دغه ځای خو د جنتیانو د دائمی اوسیدلو ځای دی.

# قُلْ مَا يَعْبُو البِكُو رَبِّ لَوُلِا دُعَا وَ كُو فَقَالَ كَنَّ بُثُو فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا هَ

ووایه (ای محمده دوی ته چه) نه کوی هیڅ پروا د تاسی رب محما که چیری نه وی دعاء بلل ستاسی (الله ته په سختیو کښی) او په تحقیق تکذیب کړی دی تاسی (د رسولانو او د قرآن) پس ژر به شی ( دا عذاب له تاسی سره جزاء د تکذیب) لازم.

تفسیو: یعنی تاسی ته ستاسی د نفعی او د نقصان خبری در و سبی بنده ته سائی چه له سره مغرور او بی باکه نشی ځکه چه پاک الله له سره د ده پروا نه لری، هو! که بنده الله جل جلاله ته التجاء او دعاء کوی نو الله هم پری رحم او کرم فرمائی، او که التجاء نه کوی، او ځان لوی او بی پروا ښکاروی نو د الله تعالیٰ هغی سزاء او پوښتنی ته منتظر اوسی چه عنقریب ورسره مخامخ کیدونکی دی.

﴿ لَوْلاَ وُمَا لَا لَهُ حَدِى نه وى دعاء بلل ستاسى الله ته په سختيو كښى نو په تحقيق تكذيب كړى دى تاسى د رسولانو او د قرآن پس ژر به شى دا عذاب له تاسى سره جزاء د تكذيب لازم) يعنى هغه كافر چه حق ته ئى د دروغو نسبت كړى دى نو دغه تكذيب به عنقريب د ده د غاړى اميل گرځى او د هغه د سزا او د پوښتنى څخه به له سره خلاصى او نجات نه مومى. د آخرت ابدى هلاكت خو هرومرو (خامخا) د دوى دى ليكن په دنيا كښى به هم لډ، ډير ربړ (زحمت) او تكليف او آفت دوى ته رسيدونكى وى. يعنى په جهاد، جنگونو او نورو كښى لكه چه د «بدر» په غزا كښى ئى د دغه تصادم او آفت نتيجه پخپلو سترگو سره وليده.

تمت سورة الفرقان بعون الله المنان ولله الحمد والمند

سورة «الشعراء مكية الا آية ۱۹۷ ومن آية (۲۲٤) الى آخر السورة فمدنية وهى (۲۲۷) آية و (۱۱) ركوعا رقم تلاوتها (۲۲) تسلسلها حسب النزول (٤٧) نزلت بعد «الواقعة» د «الشعراء» سورت مكى دى پرته (علاوه) له (۱۹۷) آيته او له (۲۲٤) تر آخر د سورت پورى چه مدنى دى (۲۲۷) آيته (۱۱) ركوع لرى په تلاوت كښى (۲۲) او په نزول كښى (۷۲۷) شورت دى. وروسته د «الواقعة» له سورت څخه نازل شوى دى.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (زيات) مهربان ډير رحم والا دی.

#### ظسَّخ وتِلْك النَّ الْكِتْبِ الْمُهُيْنِ "لَعَلَّكَ بَاخِمُّ تَفْسَكَ الرَّيكُونُوْ امُؤْمِنِيْنَ "

دا (آیتونه د دی سورت) آیتونه دی د کتاب ښکاره کوونکی (د حق له باطله او د حلال له حرامه) یعنی د دی کتاب اعجاز ظاهر او باهر دی. او احکام ئی واضح دی او د حق او باطل په منځ کښی بیلوونکی دی. ښائی چه ته هلاکوونکی د ځان خپل ئی (ای محمده)!په دی چه نه کیږی دوی مؤمنان.

تفسیر : یعنی د دغو بدبختانو په غم کښی تاسی خپل ځان دومره مه کړوئ! او مه پخسیږئ! آیا پر دوی پسی تاسی خپل ځان هلاکوئ!؟. آخر زړه سوی او شفقت هم یو حد لری.

# إِنْ نَشَأْ نَنَزِّلُ عَلَيْهِمْ مِّنَ السَّمَاءِ اللَّهُ فَظَلَّتُ آعْنَا فَهُمُ لَهَا خُضِعِينَ ﴿

که اراده وفرمایو موند نو نازل به کړو موند پر دوی له (طرفه) د آسمانه یو دلیل (د قدرت) ته غاړه ایښودنکی.

تفسیر : یعنی دغه دنیا د ابتلا ځای دی چه پکښی د بندګانو د انقیاد او تسلیم او د

سرکشی امتحان اخیست کیږی نو ځکه د الله تعالیٰ حکمت د دی خبری مقتضی نه دی چه د هغوی اختیار سلب کړ شی که نه که الله تعالیٰ اراده فرمایلی وی نو کومه داسی آسمانی نبه به ئی ورښوولی وه چه د هغی په مقابل کښی به گردو (ټولو) خلقو قهراً او جبراً خپلی غاړی کیښودی، او ډیرو لویو لویو مشرانو ته به هم د دی خبری قدرت او فرصت او موقع نه وی پاتی چه تری انکار او انحراف وکړی نو الله تعالیٰ داسی ونه کړه هو! هغه معجزی او نبنی ئی ولیږلی چه د هغو په لیدلو انسان حق او حقیقت په آسانی سره وپیژندلی شی او کله کله د هغه په مقابل کښی مغلوب هم شی، او د غاړی کیښودلو څخه ځان ونشی ژغورلی (بچ کولی)

# وَمَا يَالْتِيهُو مِنْ ذِكْرِمِنَ الرَّحُلِي مُحُدَثٍ إِلَّا كَانْوَاعَنْهُ مُعْرِضِينَ ٥

او نه راځی دوی ته هیڅ ذکر پند وعظ له (طرفه) د رحمان نوی مګر وی دوی له هغه (پند) څخه مخ ګرځوونکی (او لا کلکیدونکی په کفر خپل).

تفسیر : یعنی د هغو خلقو په غم کښی چه تاسی اخته یئ د دوی حالت دا دی چه هر کله رحمان جل جلاله پخپل رحمت او شفقت سره د دوی د ښیکتی (فائدی) او نیکی دپاره کوم پند او نصیحت لیږی دوی هغه طرف ته نه متوجه کیږی. بلکه خپل مخونه ګرځوی او تری تښتی او داسی راښکاره کوی لکه چه له کوم بد شی سره مخامخ شوی دی.

# فَقَدُكُذُّ بُوْافَسَيَا ثِينُهِمُ اَنْبَلَوُ امَاكَانُو البِهِ يَسْتَهُزِءُونَ<sup>®</sup>

پس په تحقیق تکذیب و کړ دوی (د هغه ذکر یا د محمد) پس ژر به راشی دوی ته عواقب حقائق د هغه (څیز) چه وو دوی چه په هغه باندی به ئی مسخری کولی.

تفسیر: یعنی یواځی هم دغه معمولی اعراض نه دی بلکه له هغه سره لا تکذیب او استهزاء هم دی نو دوی به عنقریب په دنیا او آخرت کښی د خپلو اعمالو سزاء وگوری، نو بیا به د هغه څیز په حقیقت باندی په ښه شان سره وپوهیږی چه په کوم شی باندی چه مونډ مسخری کولی او ملنډی (خندا) مو پری وهلی او تکذیب به مو کاوه هغه احکام الله حق او صحیح و.

#### ٱۅؖڵۼٮؘڒٷٳٳڸٙٳڵۯۻػۅؙٲۺؙؿڹٳڣؠٚٵڡڹڴ<u>ڸ</u>

# زَوْجٍ كَرِيْجٍ اِنَّ فِيُ ذَٰلِكَ لَايَةً وَمَاكَانَ ٱكْثَرُهُو مُتَّوْمِنِينَ ۞

آیا نه ګوری دوی ځمکی ته چه (په خپل بالغه حکمت سره) څومره زرغونه کړی ده مونږ په دغه (ځمکه) کښی له هره قسمه هره ډوله (طریقه) (جنس) ګیاه ښه کثیرالمنافع مخصوص شیان بیشکه په دغو (زرغونولو کښی) خامخا دلیل نښه ده (لویه د قدرت)، او نه دی زیاتره د دوی مؤمنان.

تفسیو : یعنی که دغو مکنبینو د دغی ځمکی پر احوال غور او فکر چلولی وی چه د دوی تر پښو لاندی لویدلی ده نو د مبدأ او معاد په معرفت حاصلولو کښی به هغه د دوی دپاره کافی کیدلی شوی آیا دوی نه گوری چه له دغه ذلیلی، خواری او حقیری خاوری څخه څرنگه عجیب، غریب او رنگ په رنگ گلان، میوی، دانی او قسم په قسم غلی او نور شیان تر یوه مضبوط اصول او د تکوین او نظام تر قوانینو لاندی پیدا کیږی ؟، آیا دغه د دی خبری دلیل نه دی چه کوم لا محدوده قدرت او حکمت لرونکی صانع دغه له ښائست ډک او سینگاری چمن دغه به او شکلی گلان کرلی دی چه د هغه په واک (اختیار) او قبضه کښی د وجود او گردو (ټولو) موجوداتو زمام او اختیار هم دی. او دی هم هغه ذات دی هر کله چه اراده وفرمائی هغه ورانولی هم شی. وروسته له ورانی د هغه دوهم ځلی ودانی هم د ده په قدرت کښی ده بیا سره د دغو تکوینیه و آیاتونو د پوهیدلو څخه وروسته ولی تاسی د دغو تنزیلیه و آیاتونو تصدیق نه کوئ؟ آیا تکوینیه و آیاتونو د پوهیدلو څخه وروسته ولی تاسی د دغو تنزیلیه و آیاتونو تصدیق نه کوئ؟ آیا

#### ۅٙٳؾؘۯؾۜڰؘڷۿۅؘٳڷۼڔ۬ؽؙۯؙٳڵڗؚڃؽ۠ۄ<sup>ڰ</sup>

او بیشکه رب ستا خامخا هم دی دی شه قوی غالب (په انفاذ د احکامو) شه رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر : یعنی الله خو داسی یو عزیز مقتدر او زبردست ذات دی چه د نه منلو په تقدیر علی الفور پر منکرینو عذاب هم لیولی شی. مگر دی پخپله د خپل رحم او کرم له مخی په هغه کښی تأخیر کوی او دوی ته موقع ورکوی چه گوندی دوی ئی ومنی. وروسته د مکنبینو د عبرت دپاره د خو واقعاتو بیان فرمائی چه له هغو څخه دغه خبره ظاهریږی چه الله تعالیٰ هغوی ته تر کومی اندازی پوری مهلت ورکړی ؤ. کله چه علیٰ رءوس الاشهاد معلوم او ښکاره شو چه هغوی په هیڅ ډول (طریقه) د حق او حقانیت منونکی نه دی نو بیا ئی زیاتره د دوی تباه او برباد کړل. له هغوی ځنی ډومبی د فرعونیانو قصه ده چه پخوا له دی نه په «الاعراف» او «طله» او په نورو سورتونو کښی بالتفصیل تیره شوی ده. او ښائی چه د هم هغو ځایونو په تفاسیرو کښی بیا ولوستل شی.

# وَإِذْ نَادَى رَبُّكِ مُوسَى آنِ انْتِ الْقَوْمَ الظّلِمِينَ فَقُومَ فِرْعَوْنَ ٱلْاَيَتَّقُونَ <sup>®</sup>

او (یاد کړه) هغه وقت چه غږ وکړ رب ستا مولمی ته داسی چه ورشه هغه قوم ته چه ظالمان دی (یعنی) قوم د فرعون ته (چه ډیر ظلمونه کوی)، آیا نه ویریږی دوی له (الله).

تفسير : يعنى اى موسىٰ! ته لاړ شه! دوى د الله تعالىٰ له قهره وويروه!.

# قَالَ رَبِّ إِنِّ آخَا كُ آنُ يُكِذِّ بُوْنِ ﴿ وَيَغِينُ صَدَرِى وَلَاَيَنْظَلِقُ لِسَانِيُ فَالْرَسِ إِنِّ آخَا كُ النَّفُلِقُ لِسَانِيُ فَارَسُلُ إِلَى هِمُ وَنَ ﴾ فَارَسُولُ إِلَى هِمُ وُنَ

وویل موسیٰ ای ربه ځما بیشکه زه ویریږم له دی نه چه نسبت د دروغو به وکړی (دوی ماته) او بل تنګیږی سینه ځما (له تکنیبه د دوی) او (بل) نه چلیږی ژبه ځما (صافه خلاصه په وقت د تبلیغ کښی) پس ولیږه (جبریل په وحی سره) طرف د هارون ته.

تفسیر: یعنی قبطیان به ځما د پوره خبری د آوریدلو څخه لا له پخوا ځما په دروغجنولو باندی خوله پرانیځی او په هغه مجلس کښی به می هیڅوک تائید کوونکی نه وی ممکن دی چه په دغه وقت کښی زه ملول او حزین شم او فکر او طبیعت می خراب شی. او په زړه کښی می خفګان او تنګی راشی او ژبه می چه لکنت او بندش هم لری د زړه د دغه تنګی څخه لا پکښی زیات نیونه او بندیدل څرګند (ښکاره) شی. نو که ځما د تقویت او تائید دپاره ځما وزیر او ملکری هارون وګرځوی نو ستا زیات لطف او مهربانی به وی ځکه چه هغه لما ځنی فصیح اللسان دی.

#### وَلَهُوْعَكَ ذَنْكُ فَلَغَاثُ آنَ يَقْتُلُونِ اللَّهِ

او (بل) شته دوی لره پر ما (دعوی د یوی) گناه پس ویریږم له دی نه چه مړ

#### به می کړی.

تفسیر : یعنی د یوه قبطی د وینی دعوی چه د هغه تفصیل به د القصص په سورت کښی راځی پر ما باندی دائره ده نو زه ویریوم چه پخوا له دعوت او تبلیغه ځما کار تمام نه کړی چه دغه خو هم هغه سړی دی چه ځمونو یو قبطی ئی وژلی ؤ او راځنی تښتیدلی ؤ. نو په دغه تقدیر سره به زه د تبلیغ فرض څرنگه ادا کړی شم؟.

# قَالَ كَلَاءَفَاذُهُبَا بِالنِتِنَّا إِنَّامَعَكُوْتُسْتَمِعُونَ<sup>®</sup>

وفرمایل (الله موسیٰ ته) نه ده داسی (مه ډاریږه! نه دی شی وژلی) پس لاړ شئ تاسی دواړه په ښکارهؤ معجزو ځما بیشکه چه مونږ له تاسی سره یو اوریدونکی (ستاسی د سوال ؤ جواب هم).

تفسیر: یعنی قبطیان به څه مجال لری چه تاته لاس در وړی شی. ورځه! د خپلی استدعاء سره سم هارون علیه السلام هم له خپله ځانه سره بوځه!. او ځمونږ له درکړی معجزی او نښی سره ورشه! کله چه د قدرت لوئی نښی له تاسی سره شته نو ولی به ویریږئ؟ نښی لا څه کوئ چه زه پخپله هم پر هره موقع کښی له تاسی سره موجود یم او د دواړو خواؤ خبری او اتری هم آورم.

# فَانِتِيا فِرْعُونَ فَقُولًا إِنَّارَسُولُ رَبِ الْعَلَمِينُ الْأَنْ ارْسِلُ مَعَنَا بَنِي إِسْرَاءِ لِلَّ

پس ورشئ دواړه فرعون ته نو ووايئ بيشكه چه هر يو ځمونږ رسول استاځى د رب د عالميانو يو په دى خبره باندى چه وليږه ته (اى فرعونه) له مونږ سره بنى اسرآئيل (اولاده د يعقوب شام ته)،

تفسیو : د بنی اسرآئیلو وطن د حضرت ابراهیم علیه السلام په زمانه کښی د شام ملک ؤ. د حضرت یوسف علیه السلام په سبب دوی مصر ته راغلل هلته ئی یو مدت تیر کړ. اوس د الله تعالیٰ اراده داسی وشوه چه دوی ته بیرته هم هغه د شام ملک ورکړی. خو فرعون دوی نه پریښودل چه شام ته لاړ شی ځکه چه له دوی ځنی به ئی د مریانو په شان کار اخیست. او حضرت موسیٰ علیه السلام د بنی اسرآئیلو د آزادی او خپلواکی طالب ؤ.

#### قَالَ ٱلْوُنُولِكِ فِينَا وَلِيْكَا وَلَبِثْتَ فِينَامِنُ عُمُرِكَ سِينَنَ ٥

نو وویل (فرعون موسیٰ ته) آیا تربیت نه ؤ کړی مونږ د تا په (کورونو) خپلو کښی په دی حال کښی چه ووړکی هلک وی او تیر کړی ؤ تا په مونږ کښی له عمره خپله څو کاله (چه دیرش ؤ).

تفسیر : یعنی ته هم هغه نه ئی چه په ډیر ناز او نعم ځمونډ په کور کښی ستا پالنه او روزنه شوی وه؟ او ځمونډ په لاس کښی وړوکی لوی شوی وی اوس ستا دماغ دومره لوی شوی دی چه له مونډ څخه داسی مطالبات کوی او خپل مشرتوب پر مونډ ثابتوی.

#### وَفَعَلْتَ فَعُلْتَكَ الَّتِي فَعَلْتَ وَأَنْتَ مِنَ الْكِفِرِينَ<sup>®</sup>

او بل کړی ؤ تا کار خپل هغه کار چه کړی ؤ تا (يعنی ځما قبطی خباز دی وژلی ؤ) حال دا چه ته (ای موسیٰ) له ناشکرانو څخه ئی.

تفسیر: په دومره کلونو کښی دی داسی دعوی نه کوله کله چه له دی ځایه څو شپی د باندی لاړی او اوس چه بیرته راغلی نو د رسالت دعوی کوی؟ او ځمونږ هغه ګرد (تول) احسانات دی هیر کړل او اوس دی د نبوت په دعوی لاس پوری کړی دی په هغه وقت کښی ته هم (العیاذ بالله) له هم دغو خلقو ځنی یو سړی وی چه نن ورځ هغو ګردو (ټولو) ته کافران وائی.

#### قَالَ نَعَلَيْهَا إِذًا وَآنَامِنَ الضَّالِيْنَ ٥

وویل (موسیٰ فرعون ته) چه کړی ؤ ما دغه کار په هغه وقت کښی چه وم زه له خاطیانو ناپوهانو.

تفسیر : په دی چه مر به شی په یوه سوک ځما یعنی ما هغه قبطی په عمد سره نه دی وژلی په خطا<sub>ء</sub> سره ځما په یوه سوک سره مړ شو. زه که پوهیدی چه دی ځما په یوه سوک سره مری نو ولی به می تادیب ورکاوه : ﴿ فَوَرَّوْمُنْ مُقَمَّٰی عَلَیْهِ ﴾ (القصص ۲ رکوع ۱۵ آیت (۲۰) جزء)

### فَفُرْرِتُ مِنْكُوْلَمُّاخِفْتُكُوْفُوهَبِ لِي رَبِّيُ كُلُمًّا وَجَعَلِفْ مِنَ الْمُرْسَلِينَ الْمُرْسَلِينَ

پس وتښتيدم زه له تاسي کله چه وويريدم زه له تاسي پس وباښه ماته رب ځما حکم علم فهم او وګرځولم (دغه الله) زه له رسولانو څخه.

تفسیو : یعنی بیشکه چه زه وویریدم او له دی ځایه وتښتیدم لیکن د الله تعالیٰ دا منظور ؤ چه ماته پخپل فضل او مرحمت سره نبوت او حکمت مرحمت کړی، او د رسالت په کرامت سره می سر لوړی (اوچت) او ممتاز گرځوی. او ستا په لوری می درولیږی دا دی چه زه په امر د الله سره درغلی یم چه تاته سمه صافه لیاره دروښیم. او دغه څه اظهارات چه تاسی و کړل دغه ګرد (تول) ځما د صداقت دلیل دی چه هغه سړی چه ستاسی له ویری تښتیدلی ؤ بیا څرنګه داسی بی خوفه او بی خطره ستاسی په مخ کښی نیغ ولاړ دی.؟

# ۅٙؾؚڵڮڹۼۘؠڐؙٛ۠ؾؙؠ۠ڹٞؠٵۼڮٙٲڽؙۼۜڹۮؾۜڹڣۣٞٳڛؗڗٳٙ؞ؚؽڷ<sup>۞</sup>

او (آیا) دغه (تربیت) یو نعمت دی چه احسان ئی کوی پر ما باندی (چه هغه ستا له شفقته نه ؤ بلکه له دی جهته ؤ) چه مریونه کړی دی ؤ بنی اسرآئیل (اولاده د یعقوب).

تفسیر : یعنی ځما د وړوکوالی د پالنی احسان راغرګندول (ښکاره کول) تاته ښه نه ښکاری. ایا د یوه اسرائیلی ووړوکی پالنه او تربیت د دغی خبری جواب کیدی شی چه تا ګرد (ټول) د بنیاسرائیلو قوم له ازادی او خپلواکی څخه محروم ګرځولی دی او له دوی سره د بندګانو او مریانو په شان سلوک کوی، بالخصوص چه د دغه وړوکی پالنه هم ستا د هغو زړه چاودونکیو مظالمو او تیریو په سلسله کښی واقع شوی وه که تا هغسی ظلم او تیری نه کولی او ګرد (ټول) بنی اسرائیلی هلکان دی نه وژلی ولی به می مور ژوندی په تابوت کښی غورځولم؟ او بیا هغه تابوت ئی ولی په سیند کښی لاهو کاوه او ولی به زه ستا حرم سرای ته رسیدم؟ د دغو حالاتو له تصوره تاته داسی احسان له څرګندلولو (ښکاره کولو) څخه شرم او ننګ پکار دی او صافه خبره خو دا ده هغه الله تعالیٰ چه ځما تربیت او پالنه ستا په شان د یوه دښمن کره کړی ده هم هغه الله می نن ورځ ستا د خیر غوښتلو او لیار ښوولو دپاره خپل رسول په شان ګرځولی او لیولی یم.

#### قَالَ فِرُعُونُ وَمَارَبُ الْعَلَمِينَ 😁

#### وويل فرعون (موسیٰ ته) او څه څيز دی رب د عالميانو ؟ .

# قَالَ رَبُ السَّمَوْتِ وَالْكِرْضِ وَمَابَيْنُهُمُ أَإِنَّ كُنْتُمْ مُّوْقِينِينَ ﴿

وویل موسیٰ (په جواب د فرعون کښی) چه رب العلمین رب د آسمانونو او د ځمکی او د هغو ګردو (ټولو) شیانو دی چه په منځ د دغو دواړو کښی دی که چیری یځ تاسی یقین کوونکی (نو ایمان پر راوړئ).

تفسیر: یعنی د آسمان او د ځمکی ګرد (ټول) شیان چه د هغه لوی ذات تر اداری او تربیت لاندی دی هم هغه رب العالمین دی که ستاسی په قلوب کښی پر کوم شی باندی د یقین راوړلو استعداد موجود وی نو انسانی فطرت له ګردو (ټولو) ځینی پخوا پر دغه رب العالمین د یقین کولو دپاره کافی دی.

#### قَالَ لِبَنْ حَوُلَةَ الاَتُمْثَمِعُونَ<sup>®</sup>

وویل (فرعون) دپاره د هغو (مشرانو) چه چاپیر ؤ له ده سره چه آیا نه اورئ تاسی (دغه جواب د ده چه نه دی موافق له سواله سره)

تفسير : فرعون عمداً او يه قصد سره غوښته چه خبره ګډه وډه او تالا کړی نو د خپل خوالی

وقال الذين (١٩) الشعر آ (٢٦)

او موالی د تیزولو او تحضیض ورکولو دپاره او د موسٰی علیه السلام د خبری د خفیفولو دپاره ئی داسی وویل « آورئ چه موسیٰ غومره له کاره لری خبری کوی؟ آیا له تاسی ځنی به کوم یو تصدیق کوی چه ماسوا<sub>ء</sub> له مانه په آسمان او ځمکه کښی بل کوم رب شته؟»

# قَالَ رَبَّكُهُ وَرَبُ ابْإَيِكُمُ الْأَقَالِينَ<sup>®</sup>

وویل (بیا موسیٰ فرعون ته چه رب العٰلمین) رب د تاسی دی او رب د پلرونو د تاسی دی چه ډومبی ؤ.

تفسیر : یعنی ای احمقانو زه چه د کوم رب العالمین ذکر کوم هغه داسی یو لوی ذات دی چه ستاسی و لوی ذات دی چه ستاسی او ستاسی د پلرونو او نیکه گانو پیدا کوونکی دی څه وقت چه ستاسی بوی او تخم هم نه ؤ ده په هغه وقت کښی هم د ځمکی او آسمان تربیت او تدبیر کاوه.

### قَالَ إِنَّ رَسُولِكُوْ اللَّذِي أَنْسِلَ الْيُكُولِكَمُونُونَ @

وویل (فرعون) بیشکه رسول ستاسی دغه چه لیږلی شوی دی تاسی ته خامخا مجنون لیونی دی.

تفسیر: یعنی (العیاذ بالله) یو لیونی ئی رسول کرځولی او لیږلی ئی دی چه دی نه یواځی مونږ بلکه ځمونږ پلرونه او نیکه کانو ته هم بد وائی او ځمونږ د دغه شوکت او حشمت څخه لړ څه هم نه متأثر کیږی او نه ئی تری سترګی سوځی. نو معلومیږی چه د ده دماغ او ماغزه بالکل له عقل څخه عاری شوی دی.

# قَالَ رَبُ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَابَيْنَهُمَّا إِنَّ كُنْتُوْتِعُولُونَ ۞

وویل (بیا موسیٰ فرعون ته چه رب العالمین) رب د مشرق او (رب د) مغرب او (رب د) هغو ګردو (ټولو) شیانو دی چه په منځ د دغو کښی دی که چیری یئ تاسی چه څه قدر عقل کولی شئ (نو ایمان راوړئ په وحدانیت د الله).

تفسير: حضرت موسىٰ عليه السلام بيا يوه داسى خبره وكره لكه چه حضرت ابراهيم عليه السلام د نمرود په مقابل كښى كړى وه . يعنى رب العالمين هغه ذات دى چه د مشرق او مغرب

مالک دی او د گردو (تولو) ستوریو د طلوع او غروب تدابیر په یوه تینگ او مضبوط نظام موافق کوی.

که په تاسی کښی لږ څه عقل او پوه وی نو په دغه باندی پخپله هم پوهیدی شئ چه د دغه عظیم الشان نظام قائم ساتونکی ما سواء له الله تعالیٰ څخه بل هیڅوک نشی کیدی. آیا پرته (علاوه) له الله تعالیٰ څخه بل څخه بل څخه بل څخه بل څوک د دی خبری قوت او قدرت لری چه د دغه نظام انتظام په دومره مضبوطی او اهتمام سره وکړی شی؟ یا ئی د یوی دقیقی (شیبی) لپاره مات یا معطل یا بدل کړی؟ د دغی وروستنی خبری د آوریدلو څخه فرعون بالکل متحیر او مبهوت شو او د مباحثی او مجادلی څخه ئی مخ واړاوه او په ویرولو او ډارولو سره ئی خپله خوله وسپردله لکه چه وروسته له دی نه راځی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی: «حضرت موسیٰ علیه السلام د الله تعالیٰ د قدرتونو د ښوولو دپاره یوه خبره کوله . او فرعون په منځ کښی خپلو سردارانو ته تحضیض ورکاوه او دوی به ئی سراښول (پوهول) چه پری یقین ونه کړئ».

#### قَالَ لَهِنِ اتَّعَنَانُ تَ إِلْهَا غَيْرِيُ لَكَجْعَلَتْكَ مِنَ الْمُسْتُجُونِينَ ۞

وویل (فرعون موسیٰ ته) قسم دی که چیری ونیو تا خدای غیر له مانه (بل څوک) نو خامخا وبه ګرځومه زه هرومرو (خامخا) تا له بندیانو څخه.

تفسیر: په دغه ځلی فرعون خپل مطلب په صافو الفاظو سره ښکاره کړ چه دلته په مصر کښی بل هیڅ یو خدای نشته. که پرته (علاوه) له ما ځنی د بل کوم معبود حکومت ومنلی شی نو په یاد ئی ولرئ چه دغسی نورو خدای منونکیو دپاره ځما بندی خانه تیاره ده.

#### قَالَ اَوَلَوْجِئْتُكَ بِشَيْ ثُمُّ ثَبِيدِن<sup>©</sup>

وویل (موسٰی فرعون ته) آیا (نه کوی باور په الوهیت د الله) اګر که راوړم زه تاته دلیل یو شی ښکاره (دلیل ښکاره کونکی)

تفسیر : یعنی پخپله دغه فیصله کښی اوس تلوار مه کوه!، دغه خو ستا د خبری جواب و اوس خو له هغه ښکاره معجزی هم وګوره چه په هغو سره د الله تعالیٰ قدرت او محما صداقت دواړه در څرګندیږی (ښکاره کیږی) . ښه که زه داسی ښکاره معجزی هم وښیم. بیا به هم ستا فیصله هم دغه وی.

#### قَالَ فَانْتِ بِهَ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصّدِقِيْنَ ۖ فَالَّهِي عَصَاهُ فَإِذَا هِى تَعْبَانُ مَّبِيدُنَّ ۗ وَتَنَزَّعَ يَدَهُ فَإِذَا هِى بَيْضَا مُولِلنَّظِرِينَ صُقَالَ لِلْمَلَاحَوْلَهَ إِنَّ هَٰ نَالَسْحِرُ عَلِيُوُ ۚ يَرُّدُونَ ۚ صَالَحُهُ مِنْ مَا رَضِكُ وَمِي حُولًا فَمَا ذَا تَا أَمُونَ نَ ۞

وویل (فرعون موسٰی ته) پس راوړه هغه (ښکاره دلیل) که ئی ته له صادقانو رښتیا ویونکیو (په دعوی خپله کښی) پس وغورځوله (موسٰی) همسا خپله پس ناڅاپه په دغه وقت کښی وه هغه یو ښامار ښکاره ظاهر او راوئی ایست لاس خپل (له دننه د ګریوان خپل) پس ناڅاپه دغه (لاس) ؤ تک سپین (نظر د) کتونکیو ته نو وویل (فرعون) اشرافو (د قوم) ته چه چاپیر د ده (ناست ؤ) بیشکه دغه (سړی) خامخا ساحر (کوډګر) دی ډیر پوه اراده لری د دی چه وباسی تاسی له ځمکی (وطن) ستاسی په سحر (کوډو) خپل پس څه (امر حکم مشوره) راکوئ تاسی (ماته د موسٰی په باره کښی)

تفسیر: فرعون چه تر اوسه پوری د خدائی مدعی و اوس داسی وارخطا او بدحواسه شوی دی چه له خپلو مریانو، نوکرانو، او د ده په زعم له خپلو بندگانو څخه مشوری غواړی، او دی ته حاضر دی چه د هغو پر ښوونه تګ هم وکړی.

### قَالْوُ اَرْجِهُ وَاَخَاهُ وَابْعَثْ فِي الْمَدَآيِنِ خِيْرِيْنَ ﴿ يَأْتُو لَكَ بِكُلِّ سَخَارٍ عَلِيهُ وَهَ مَا تُو لَكَ بِكُلِّ سَخَارٍ عَلِيهُ وَهَ مَعْدُو مِنْ مَا لُو مِنْ السَّحَرَةُ لِمِيْقَاتِ يَوْمِ مَّعْدُو مِنْ

وویل (مشرانو) تاخیر ورکړه (کار د) دغه (موسٰی) ته او ورور د ده (هارون) ته او ولیږه په ښارونو کښی راټولونکی (محصلان) چه راولی تاته هر ښه ساحر (کوډګر) ښه پوه هښیار پس راټول کړل شول ساحران وعدی د ورځی معلومی ته (چه څاښت د ورځی د جشن ؤ)،

تفسير : يعنى د اختِر ورځ د څاښت په مهال(وخت) .

#### وَّقِيُلَ لِلتَّاسِ هَلَ اَنْتُومُّجُمِّعُونَ ﴿لَعَلَنَا نَتَّبِعُ السَّحَرَةَ إِنَ كَانُوْاهُمُ الْغُلِدِيْنَ ۞

او وویل شو دپاره د خلقو چه آیا یئ تاسی یو ځای کیدونکی (دغی معلومی ورځی ته بلکه ګرد (ټول) سره راټول شئ!) ښائی چه مونږ متابعت (قبول) کړو (لیاری د) ساحرانو که چیری شول دوی هم دوی غالبان بریالیان (پر موسٰی).

تفسیر: یعنی پر تولو لازم دی چه هلته یو ځای شی. مونږ قوی هیله (ارزو) او امید لرو چه ځمونږ کوډګران به بریالیان (کامیاب) شی. نو هله به د موسیٰ د مغلوبیت او د ماتی د ښه ښکاره کولو دپاره د خپلو کوډګرانو په لیاره ځو. ګواکی د دغی خبری اظهار مقصود ؤ چه په دغه کښی مونږ له خپله ځانه څه غرض او مقصد نه لرو. کله چه په مقابله کښی ځمونږ پله درنه وختله نو بیا انصافاً هیڅوک حق نه لری. او نشی کولی چه ځمونږ له طریقی څخه منحرف شی.

#### فَكَتَاجَاءُ السَّحَرَةُ قَالُوَالِفِرْعَوْنَ آبِنَّ لَنَالَاحُوَّالِانُ كُنَّا نَعُنُ الْغِلِيئِنَ © قَالَ نَعَهُ وَإِنَّكُوُلِدًّالِّمِنَ الْمُقَتَّرِبِيْنَ ۞

پس کله چه راغلل ساحران (کوډګران) وویل دوی فرعون ته آیا په تحقیق وی به مونږ ته خامخا څه اجر (مزدوری) که چیری شو مونږ هم دا مونږ غلبه کوونکی بریالیان). نو وویل (فرعون کوډګرانو ته) هو! (تاسی لره اجر شته او علاوه پر هغه) بیشکه چه ستاسو په دغه وقت کښی خامخا له مقربانو (مصاحبانو ځما یځ!).

تفسیر : یعنی نه یواځی مالی انعام او اکرام به درکړم بلکه تاسی به ځما د خاصو مصاحبانو په ډله کښی هم داخلیږئ. د دغو آیتونو مفصل بیان د «الاعراف» او د «طه» په سورتونو او نورو ځایونو کښی پخوا لیکلی شوی دی.

کله چه ساحران د جشن په ورځ د ګردو (ټولو) خلقو په مخکښي میدان ته راغلل او د نندارو کوونکیو صفونه وتړل شول نو.

#### قَالَ لَهُمْ مُّولِسَى ٱلْقُوْامَ ٱلنَّهُ مُّلْقُونَ ۞

وویل دغو (کوډګرانو) ته موسٰی وغورځوئ تاسی هر هغه څیز چه تاسی غورځوونکی یئ (د هغه).

تفسیر: یعنی خه وقت چه کوډګرانو وویل چه ای موسٰی علیه السلام ته دی خپله همسا ړومبی غورځوئ یا ئی مونږ وغورځوو؟ حضرت موسی علیه السلام د دوی په جواب کښی وفرمایل چه: «تاسی ئی ړومبی وغورځوئ! او خپل پوره زور او قوت هم پکښی صرف کړئ!».

#### فَٱلْقُوْاحِبَالَهُمُ وَعِصِيَهُمُ وَقَالُوا بِعِزَّرِة فِرْعَوْنَ اِتَالَنَحَنُ الْغَلِبُوْنَ "

پس وغورځول (کوډګرانو) بړی خپل او همساګانی خپلی او وویل (کوډګرانو) په عزت (اقبال) د فرعون بیشکه مونږ خامخا هم دا مونږ یو غالبان (بریالیان).

تفسير : ځينو «بعزة فرعون» د قسم په معنى اخيستى دى يعنى د فرعون پر اقبال قسم خورو چه هم دا مونږ برياليان (غالبان) كيږو!.

#### <u>ۼؘٲڵڡٞ۬ؽؗؠؙۅٝڛۼڝٙٵٷۏؚٳۮٳۿؚؾۘٮۧڵڡٙڡؙٵؽٵ۫ڣۣڴۅڹؖٛ</u>

بیا وغورځوله موسٰی همسا خپله پس ناڅاپه هغی (همسا) ونغړدل (ښوی تیر کړل) هغه (ماران) چه (ساحرانو) په دروغو جوړ کړی ؤ.

تفسیر: شیخ اکبر لیکلی دی چه هم هغه پری او همساگانی چه کودگرانو هغه د مارانو په شکل را څرگندولی (راښکاره کولی) تشی توری پاتی شوی د موسٰی علیه السلام همسا دغه تول شیان یوه کوله کړل او له خپل ستونی(حلقه) څخه ئی ښوی تیر کړل.

#### ۘۼۘٲؙڷؚڡٙٵڵؾۜػڒۘۊؙڛۭ۬ڔؽۘڹۜۜٵٛڶٷٙۘٳٳؗڡػٳڽڗؾؚٳڷۼڵؠؽڹ۞ۨڗؾؚؚڡٛٷڛٛۅٙۿؠؙٷڹ۞ۊؘٲڶٳڡؗٮٛڎ۬ڎؙڶڎ ؿٙڹڶٲڽٳۮٵۮؘڹڵڴؙڎۧٳڒٷڵڲؚڹٷٛۮٳڷۮؚؽؗٵڴؠڴۉٳڵؾؚڂٷؘڶڛۏؙڹؘؿۼڷؠٷڹ؋ٞڵۯڟؚٙۼؾٙٲؠؽؚؽڴۄؙ ۅؘٲۯؙڿؙڵڴٷ۫ؿڹؙڿؚڵۮڣٟٷٙڵۯؙۅڝڵؚؠٮۜڴۯؙٳڂؠۼؽڹ۞ٛ

پس وغور گول شول پرمخی ساحران سجده کوونکی (الله ته) (وویل ساحرانو) ایمان راوړی دی مونږ په رب د عالمیانو رب (پالونکی) د موسیٰ او (رب) د هارون وویل (فرعون ساحرانو ته) آیا ایمان راوړ تاسی په دغه (موسیٰ) پخوا له هغه چه زه اذن (اجازه) ورکړم تاسی ته (د ایمان راوړلو په ده) بیشکه دغه (موسیٰ) خامخا مشر دی ستاسی هسی (مشر) چه ښوولی ئی دی تاسی ته سحر (کوډی) پس خامخا ژر به عالمان شئ (په جزاء د عمل خپل)، خامخا زه به پری کړم لاسونه د تاسی او پښی د تاسی سره مخالفی (ښی لاس او کینه پښه یا عکس د دی) او خامخا وبه څړوم (ځوړند به کړم) پر دار هرومرو (خامخا) تاسی ټول (چه مړه شئ او درنه عبرت واخلی نور).

تفسیو: یعنی موسی علیه السلام ستاسی لوی ښوونکی دی تاسی پخپلو منځونو کښی سره روغه کړی ده او داسی مو سره تاکلی (مقرر کړی) او غوته کړی ده چه مونږ به داسی کوو او وایو. او ته داسی ووایه! حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی: چه ستاسی مشر وویل رب ته یعنی موسٰی علیه السلام او تاسی د یوه استاد شاګردان یئ والله اعلم.

#### عَالُوُالاَضَيْرَ إِنَّا إِلَى رَبِّنَامُنْقَلِبُونَ<sup>©</sup>

وویل (ساحرانو) نشته ضرر مونږ ته په دی کښي ځکه چه بیشکه مونږ رب خپل ته بیرته راتلونکي یو.

تفسیر : یعنی په هر حال وروسته له مرګه هرومرو (خامخا) د الله تعالیٰ حضور ته بیول کیږو په داسی موت سره مونږ د شهادت درجه مومو. دغه ګرد (ټول) مضامین د «الاعراف» په سورت او نورو ځایونو کښی لیکلی شوی دی هلته دی ولوستل شی.

#### إِنَّانَظُمَعُ أَنَّ يَغُفِرَ لَنَارَتُبُكَ خَطْلِنَا أَنَّ كُنَّا أَوَّلَ الْمُؤْمِنِينَ ٥

(او بل ځکه چه) بیشکه مونږ طمع هیله (امید) لرو د دی چه وبښی مونږ ته رب ځمونږ ګناهونه ځمونږ له جهته چه یو مونږ (په دغو حاضرینو کښی) ډومبی د ایمان راوړونکیو.

تفسیو: یعنی د موسٰی علیه السلام له دعوت او تبلیغ څخه وروسته د دغی لوئی مجمع په محضر او د ظالم فرعون په مخ کښی له ګردو (تولو) څخه ړومبئ مونږ د حق د قبولیت اعلان وکړ. له دی نه داسی هیله (ارزو) او امید کیږی چه الله تعالیٰ به ځمونږ پخوانی ګرد (ټول) تقصیرات معافوی..

#### وَآوُحَيْنَأَ إِلَى مُوْلِمَى أَنْ ٱسْرِيعِبَادِي إِنَّهُمُ مُثَبَّعُونَ

او وحی (حکم) ولیږه مونږ طرف د موسیٰ ته داسی چه د شپی بوځه بندګان ځما (بنی اسرآئیل بحر ته) بیشکه چه تاسی پسی به درشی (فرعون سره له فرعونیانو).

تفسیو: یعنی څه وقت چه فرعون له یوی اوږدی مودی پوری سره د ویلو او پوهولو او د قدرت د نښو د لیدلو هم ایمان رانه ؤړ، او حق ئی ونه مانه، او د بنی اسرآئیلو د ایذاء او ضرر او ربرولو (تکلیفولو) څخه ئی لاس وانخیست نو مونږ موسٰی علیه السلام ته حکم ورکړ چه د شپی له مخی ته سره له قوم خپل له دی ځایه د هجرت په نیت ووځئ ا، او خبردار اوسئ! چه فرعونیان به هم په تاسی پسی درځی او ستاسی تعقیب به په شدت سره کوی ښائی چه تاسی تری ونه ویریږئ!.

#### ڣؘٲۯڛؙڶ؋ۯؙۼۅؙؽؙ؋ۣٵڷؠػٳۧؠٟڹڂۺؚڔؿڹؖ۞۠ٳؾۜۿٙٷؙڵٳۧٵؘۺۯۮؚۄٲڎٞۘۊٙڸؽڵۅٛؽ۞۫

پس ولیږل (فرعون) په ښارونو کښی (یعنی ښارونو ته محصلان) راټولوونکی (د لښکر). ترڅو چه ګرد (ټول) قبطیان ټول کړی او د سبطیانو (بنی اسرآئیلو) تعاقب وکړی. (او وویل فرعون) چه بیشکه دغه (بنی اسرآئیل) خامخا یوه ډله ده ډیر لږه.

تفسير : يعنى د دغه وړوکي جمعيت له لاسه مونږ پکو (تنګ) شوى يو حال دا چه د دوى

وقال الذين (١٩) الشعرآ [ (٢٦ )

هستی هیڅ شی ده او د دوی موجودیت مونږ ته هیڅ وقعت او اهمیت نه لری. او نه دوی ځمونږ د جنګ او د مقابلی قوت او توان لری. دغه خبری ئی د دی دپاره کولی چه د ده قوم په جوش او غیرت راشی.

#### وَإِنَّهُ مُ لِنَالَغَ إِنْظُونَ فَ

او بیشکه چه دغه (سبطیان) له مونږ زړه سوی (لړمون خوړین) دی.

تفسیو : یا موند په قهر او غصه راولی یعنی کوی داسی کارونه چه موند پر دوی په قهر شو معلوم دی چه بدبختی او شقاوت دوی په دغه اړولی دی چه ځموند قهر او غضب ځان ته وګټی.

#### وَإِنَّالْجَمِيْعُ لَمْ ذِرُونَ أَنَّ

او بیشکه موند خامخا تول (قبطیان مجرب محتاط یو او له دغو سبطیانو نه) په خطره ویره کښی یو.

تفسیو: نو د دغی هری ورځنی خطری بیخ او بنسټ (بنیاد) ایستل او دائمی قلع او قمع ئی په کار ده او راځئ چه یو ځلی ئی له منځه ورک کړو. ځینو مفسرینو د دی ترجمه داسی کړی ده چه «ځمونږ لاؤ لښکر او جمعیت خورا ډیر دی چه ګرد (ټول) سره مسلح، مجرب او محتاط دی» نو دغه الفاظ به د تشویق تحضیض او زړهورتوب دپاره وی والله اعلم. نو وفرمایل الله تعالیٰ جل واعلیٰ شانه واعظم برهانه.

#### ڡؘٲڂٛۯۻؙؙؙؙؙؙؙؙؙٛؗٛٛٛٛٛٛٛٛۻؖ؈ؘٚۘٛۘڿڹۨؾٟۊۜۼؽٛۅٛڹٟٷڲؙڹٛۏٛڒۣۊۜٙٛڡؘڡۜٙٳ۫ڔڮڔؽٟۅؚٚٛڰڬڶڮػ ۅؘٲۉڒؿؙڹ۠ۘٚؠٵڹؿٙٳۺڒٳ؞ؚؽڵ۞۫

پس ویستل مونږ دغه (قبطیان) له باغونو او ( له) چینو او ( له) خزانو او (له) مقام عمده (ښو ځایونو) نه هم داسی (وکړه مونږ له قبطیانو سره) او په میراث مو ورکړل دغه (تیر شیان) بنیاسرآئیلو (اولادی د یعقوب) ته.

تفسير : «كذلك» يعنى يه دى ډول (طريقه) قبطيانو كور كهول، مال دولت باغونه او كښتونه

وقالالذين(١٩) الشعرآ (٢٦)

(فصلونه) پریښودل او ګرد (ټول) سره یو ځای د بنیاسرآئیلو په تعاقب ووتل چه بیا بیرته ګرځیدل د هغوی په برخه نشو. ګواکی په دغه تدبیر سره الله تعالیٰ دوی د باندی وشړل. یا خو دغه باغونه او چینی او خزانی او ښه ځایونه او نور شیان وروسته له هغه د بنیاسرآئیلو) په لاس ورغلی دی. یا خو یوه موده وروسته له دی نه د حضرت سلیمان علیه السلام په عهد کښی څه وقت چه د مصر مملکت هم د ده په سلطنت کښی شامل شو. والله اعلم. پخوا له دی نه د دی په متعلق اختلافات تیر شوی دی.

#### فَأَتَبَعُوْهُو مُّشْرِقِينَ فَكَمَّاتَزَاءَ الْجَمْعِن قَالَ اَصْحَابُ مُوْسَى إِنَّالَمُدُ رَكُونَ الله

پس وروسته د دغو (سبطیانو) لاړل دغه (قبطیان او ورسیدل) هغوی ته په وقت د ختلو د لمر پس کله چه سره ولیدل دغو دواړو لښکرو (یو له بله سره) نو وویل ملګریو د موسٰی چه بیشکه مونږ خامخا موندلی شوی یو (نیولی شوی یو) له جانبه د (قبطیانو).

تفسیر : یعنی د قلزم د بحیری (احمری بحیری) څنډی (غاړی) ته ورسیدل بنی اسرآئیل په دغه فکر کښی ؤ چه په څه ډول (طریقه) له دغه سینده پوری وځی چه د شا له طرفه د فرعونیانو لوی ل ل کښکر د فرعون په مشرتوب ورپسی ورسید. اسرآئیلیان له دغه وضعیت څخه چه له یوه طرفه ډانګ او له بل طرفه پړانګ ؤ ډیر سخت وویریدل. او موسیٰ علیه السلام ته ئی وویل چه اوس به مونډ د فرعونیانو له لاسه څرنګه نجات وموندلی شو چه وړاندی سمندر او وروسته دغه لوی ل کښکر دی چه په ډیر قوت او قدرت او زور ؤ شور سره راځی ؟.

#### قَالَ كَلَا أَنَّ مَعِى دَبِّيُ سَيَهُدِيْنِ<sup>®</sup>

وویل (موسٰی سبطیانو ته) چه نه ده داسی بیشکه له ما سره رب محما دی په نصرت او اعانت ژر به وښیی ماته (لیاره د نجات)

تفسیر: یعنی له سره مه ویریدئ! د الله تعالیٰ پر مواعیدو ډاډه او مطمئن اوسع! ځکه چه د الله تعالیٰ نصرت او حمایت تعالیٰ نصرت او حمایت کومه لیاره مونډ ته راوباسی امکان نه لری چه مونډ به دښمنان ونیولی شی.

#### ڡؙٲۉؙڂؽڹٵۧٳڸؠؙٛٷڛٛٙٳڹٳۻؙڔٮؚٛؾؚڡؘڝٵڬٳڷؠۘۘۘڡؙۯ ڡٚٵٮؙڡؙ۫ڵؾؘۏػٳڽڰڷؙ؋ؚڗؾٟػٳڶڟۅٛڿؚٳڷۼڟۣؠٛؠؖ

پس وحی (حکم) وکړ مونږ موسٰی ته داسی چه ووهه ته په همسا خپلی بحر (د قلزم یا د نیل پس ده وواهه)، پس وچاود (بحر دولس توټی شو) پس شوه هره برخه (یوه ټوټه جلا (جدا) شوی هسکه (اوچته)) لکه اوږد لوړ (اوچت) غر (په هسکوالی (اوچتوالی)).

تفسیر : اوبو ډیر زیات ژور والی درلود (لرلو) له دولسو ځایونو مخخه وچاودیدلی څیری شولی او پکښی وچی کلکی لیاری جوړی شولی او پکښی وچی دولسو قبیلو دپاره بیلی بیلی لیاری پکښی سازی شوی. او په منځ کښی د اوبو لوی لوی دیوالونه د لویو لویو غرونو په شان ودریدل (کذا فی موضح القرآن).

#### وَٱزْلُفْنَاثُمُ ٱلْاخِرِيْنَ ﴿ وَأَجْيِنَا مُوسَى وَمَنْ مَّعَهُ آجْمَعِيْنَ ﴿ ثُنَّا آلُاخِرِيْنَ ﴿

او بیا رانژدی کرل مونږ دغه ځای ته هغه نور (یعنی قبطیان) او نجات ورکړ مونږ موسیٰ او هغو (سبطیانو) ته چه له ده سره ؤ (له غرقه) ټول بیا غرق کړل مونږ هغه نور (یعنی قبطیان)

تفسیر: یعنی فرعونی لښکر هم نژدی ورسید او په بحر کښی ئی جوړی شوی لیاری ولیدلی نو دوی بی له کوم فکر او اندیښنی په بنی اسرائیلو پسی د اوبو په هغو لویو لویو کوڅو کښی سره ورننوتل کله چه فرعون او گرد (ټول) فرعونی لاؤ لښکر د بحر منځ ته ورسیدل نو علیالفور د الله تعالیٰ په حکم له دواړو خواؤ د اوبو غرونه پری وننیدل او ټولی اوبه سره یو ځای شوی او دوی پکښی مغروق شول. دغه قصه پخوا له دی نه هم لیکلی شوی ده.

#### ِكَ فِي دُلِكَ لَايَةً وَمَا كَانَ ٱكْثَرُهُمُ وَمُؤْمِنِينَ ⊕

بیشکه په دغه (غرق د قبطیانو کښی) خامخا لوی دلیل دی (د عبرت او د قدرت ځمونږ) او نه ؤ اکثر زیاتره د دوی مؤمنان. وقال الذين (١٩) الشعر آء (٢٦)

تفسیر: یعنی کله چه د هغوی څخه ډیرو کسانو حق ونه مانه نو په آخر کښی قدرت دغه نښه ورښکاره کړه چه په هغی کښی د صادقینو او مکذبینو انجام په هم دغه دنیا کښی بیل بیل ښکاره او جلا (جدا) شی.

#### وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُوَ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْدُ فَ

او بیشکه رب ستا خامخا هم هغه دی ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه رحم والا. (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیو: دغی ئی ځمونږ رسول الله ته اورولی دی چه د مکی معظمی فرعون ابوجهل او فرعونیان کفار د قریش به هم په مسلمانانو پسی جنګ ته راوځی بیا به له وطن څخه د باندی تباه کیږی د «بدر» په ورځ لکه چه فرعون په رود نیل یا بحیره قلزم کښی تباه شول (موضح القرآن).

#### وَاتُلْ عَلَيْهِ مُنَا الْبُرْهِيُهُ وَاذُقَالَ لِآبِيهِ وَقُوْمِهُ مَاتَعَبُكُونَ فَالْوُانَعُبُكُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ لَهَا غِلِفِينَ فَ

او ولوله (ای محمده!) پر دغو (کفارو د مکی) خبر (قصه) د ابراهیم! کله چه ئی وویل پلار خپل (آزر) ته او قوم خپل ته چه د څه څیز عبادت کوئ تاسی (یعنی دغه څه شی دی چه تاسی ئی عبادت کوئ.؟) نو وویل دوی عبادت کوو د بتانو پس همیشه اوسو دوی ته ورنژدی کیناستونکی (عابدان).

تفسیر: یعنی دغه څه شی دی چه تاسی ئی عبادت کوئ؟ دغه د ابراهیم علیه السلام سوال ؤ نمرودیانو په جواب کښی ورته داسی وویل چه ته ځمونږ معبودان نه پیژنی؟ چه په داسی تحقیر سره ئی پوښتنه کوی. مونږ تل د دغو بتانو عبادت کوو او ځمونږ په زړونو کښی د دوی دومره عقیدت او وقعت شته چه د شپی او د ورځی دوی ته د مجاورانو په شان معتکف ناست یو.

#### قَالَ هَلَيْمُمُعُوْنَكُةُ إِذْ تَكَ عُوْنَ<sup>©</sup>

وويل (ابراهيم) آيا اوري (دغه بتان بلنه) د تاسي کله چه ئي بولئ تاسي.

تفسیر : یعنی سره له دومره نارو او سورو وهلو آیا دوی ستاسی خبری اوریدلی شی؟ که ئی نه آوری لکه چه د دوی له جمادیت څخه ښکاره ده نو دغه بلل او ناری وهل چتی (فضول) او بیکاره دی.

#### ٳۯڹؽڡٛٷۛڗؠؙۿؙٳؙۯؽڝٛڗۏڹ۞

یا خه نفع رسوی تاسی ته (چه ئی عبادت و کړئ) یا ضرر در رسوی (که ئی عبادت ونه کړئ).

تفسیر : آیا د دوی د عبادت کولو څخه څه ګټه (فائده) او د نه عبادت کولو څخه څه نقصان دررسولی شی؟ ظاهره او ښکاره خبره ده هغه شی چه له خپله ځانه یو مچ هم نشی شړلی هغه به نورو ته څه نفع یا نقصان ورسولی شی نو بیا داسی یو عاجز او لایعقل شی معبود ګرځول د کوم عاقل او پوه کار کیدی شی؟.

#### قَالْوُابَلُ وَجَدُنَا ٱلْبَاءَنَاكُذَ لِكَ يَفْعَلُونَ<sup>®</sup>

وویل (کفارو چه نه آوری او نه نفع او نه ضرر رارسوی دغه بتان) بلکه موندلی دی موند پلرونه خپل چه هم داسی به ئی کول (عبادت د بتانو).

تفسیر : یعنی له داسی منطقی مباحثو او حجتونو او دلائلو سره موند څه کار او غرض نه لرو. ځمونډ د عقیدت او عبادت مدار پر هم دغو خبرو دی چه درته ومو ویل. پس له سلهاؤ دلائلو څخه یو لوی دلیل هم دغه خبره ده چه ځمونډ پلرونه او نیکه ګان به هم پر هم دغی لیاری روان ؤ آیا مونډ هغو ګردو (ټولو) ته احمق او ناپوه ووایو؟ او د هغوی تقلید پریډدو؟.

عَالَ اَفَرَءَيْتُومَا كُنْتُوتِعَبُكُونَ الْكَثُورُوالِمَا وَالْمَا وَالْكَوْدُوالْكَوْدُكُونَ الْكَوْدُونَ الْكُونُ الْكَوْدُونَ الْكُونُ الْكَوْدُونَ الْكُونُ الْكُونُ الْكُونُ الْكُونُ الْمُعْدُونَ الْمُعْدُونَ الْمُعْدُونَ الْمُعْدُونَ الْمُعْدُونُ الْمُعْدُونُ الْمُعْدُونُ الْمُعْدُونُ الْمُعْدُونُ الْمُعْدُونُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وویل (ابراهیم) آیا پس وینئ (پوهیږئ تاسی په دی چه) هر هغه (بتان) چه یئ تاسی چه عبادت کوئ تاسی (د هغوی) او پلرونه ستاسی چه پخوا تیر شوی دی پس بیشکه چه دغه (بتان دښمنان ځما دی مگر رب د عالمیانو (چه دوست ئی لرم او عبادت ئی کوم) هغه (رب) چه پیدا کړی ئی یم زه (له عدمه) پس هم دی سمه صافه لیاره ښیی ماته او هغه (رب) چه هم دی طعام خوروی پر ما او اوبه (او نور) راباندی څښوی او کله چه مریض رنځور شم پس هم دی شفاء راکوی او هغه (رب) چه مړ کوی می (په دنیا کښی) بیا به می ژوندی کوی (په عقبا کښی) او هغه (رب) چه طمع هیله (امید) لرم ربی د دی چه مغفرت کړی ماته خطاء ځما په ورځی د جزاء کښی.

تفسير : يعنى د دوى عبادت كول يو پخوانى حماقت دى كه نه د چا په واك اختيار او قبضه کښې چه د يوى ذرى په اندازه نه نفع وى او نه نقصان د هغه عبادت څه په کار دى؟ درواخلئ زه بی له خوفه او خطره اعلان کوم چه زه ستاسی له دغو معبودانو سره جنګ کوم. زه پر دوی يو كيد، مكر او تمسخر كوم: ﴿ وَتَاللُّهِ لِأَيْدُنَى آصَّنَا مَكُّوبُهُدَانَ تُوْلُوا مُنْبِدِينَ ﴾ جزء ١٧ (د الانبياء (٥) ركوع) ۷ه آیت که به دوی کنبی څه طاقت وی نو ماته دی څه ضرر او نقصان ورسوی کما قال فی جزء ٧ سورة الانعام (٩) ركوع ٨٠ آيت ﴿ وَلَالْعَاكُمَ الثَّائِلُونَ بِهَ إِلَّالَ يَكَلَّمُ رَبِّهَ تَنْكَا ﴾ وجاء في جزء ١١ سورة يونس (٨ ركوع) ٧١ آيت من قول نوح عليه السلام : ﴿ فَأَجْمِهُوٓ ٱلْمَرْكُوۡتُوۡتُوٓ الْمَرَدُوۡتُو الْمَرَا سورة هود (ه ركوع) هه آيت من قول هود عليه السلام: ﴿ وَلِيْدُونِ عَيْمُا لُمُؤَلِّ الْمُؤْلِّونُونِ ﴾ او محينى مفسرین وائی چه یه دغه کښی په یوی نهایتی مؤثری او لطیفی پیرائی سره پر مشرکینو تعریض دی یعنی هغه بتان چه تاسی ئی عبادت کوئ زه هغوی خپل دښمنان گڼم که نعوذ بالله زه د هغو عبادت وکړم نو په هغه کښې بیخې ځما نقصان دی له دغه ځنې وپوهیږئ چه تاسې هم د دوی له عبادت کولو ځنی خپل ځان ته زیان پیښوئ تاسی ښه غوړ راته کیږدئ چه له دغو بتانو سره زه په شدت دښمني کوم او يواځي واحد او صمد اله العالمين رب العالمين سره مينه او محبت لرم او د هم هغه عبادت کوم چه هغه رب العالمين ځما معبود دوست او مندګار دی او د دارينو د فلاح لیاره رانبیع او د ډیری اعلیٰ درجی فوائدو او منافعو په طرف موند ته لیار ښوونه کوی یعنی خوړل، څښل، ژوندی کول، وژل او رنځورول او له رنځوری څخه روغول دغه ګرد (ټول) د الله تعالیٰ یه قبضه، اختیار او واک کښی دی او هم هغه رب می مر کوی په دنیا کښی او بیا می راژوندی کوی یه عقبا کښی او زه تری دغسی هیله (ارزو) او امید لرم چه وبښی ماته خطاء ځما یه ورځی د جزاء کښې یعني که په کومه معامله کښې سهو نسیان او تیرواته واقع شي. یا له کوم بنده څخه د خپلې درجې سره موافق خطاء او تقصير صادر شي نو د الله تعالىٰ له مهرباني څخه

وقال الذين (١٩) الشعر آء (٢٦)

د هغه د معافی توقع کیدی شی ځکه چه پرته (علاوه) له الله تعالیٰ څخه بل څوک معاف کوونکی نه دی. وروسته له دی نه د الله تعالیٰ د کمالاتو او مهربانیو د ذکر کولو په منځ کښی حضرت ابراهیم علیه السلام د زړه له حضوره په دعاء شروع وکړه چه د عبودیت د کمال له لوازمو څخه

### رَبِّ هَبْ لِي حُكُمُا وَّالْحِقْفَى بِالطَّلِيهُ يَنُ وَاجْعَلَ لِّي لِسَانَ صِدُقٍ فِي الْاِخِرِينَ اللَّهِ وَيَنَ الْاِخِرِينَ اللَّهُ اللَّغِيدُو فَوَاغْفِرُ لِإِنَّ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْضَالِيَيْنَ ﴿ وَاجْعَلْنِي مِنْ وَرَفِكَةِ جَنَّةِ النَّعِيدُو ﴿ وَاغْفِرُ لِإِنْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْضَالِينَ ﴾

ای ربه ځما وبښه ماته حکم (علم عمل حکمت نبوت) او پیوست می کړه له (لویو) صالحانو سره او وګرځوه ماته ژبه د صدق (او د ثناء او د نیکنامی آوازه) په وروستنیو (خلقو کښی هم) او ومی ګرځوه وارثانو د جنت د نعمتونو (یعنی چه ډک دی له خالصو لویو لویو نعمتونو نه). او بښنه وکړه پلار ځما ته بیشکه چه دی ؤ له ګمراهانو.

تفسیر: یعنی مزید علم او حکمت او د قرب درجات او قبول رامرحمت وفرمایه! او د اعلیٰ درجی نیکانو په ډله کښی می چه انبیاء علیهم السلام دی شامل کړه. کما قال نبینا صلی الله علیه وسلم: «اللهم فی الرفیق الاعلیٰ» له دغه دعاء څخه خپل کامل احتیاج او د الله تعالیٰ د انتهائی غناء اظهار مقصود دی. یعنی که نبی دی یا ولی الله تعالیٰ د هیچا په معامله کښی مجبور او مضطر نه دی او تل د هغه د فضل او رحمت او کرم څخه کار چلیږی.

(او وگرځوه ماته ژبه د صدق او د ثناء او د نيکنامی آوازه په وروستنيو خلقو کښی هم) يعنی د داسی مرضيه و اعمالو او حسنه و آثارو توفيق راپه برخه کړی چه راتلونکی نسلونه تل ما په خير سره ياد کړی! او تل ځما د سنت متابعت وکړی! او ماته راغب وی او داسی هم کيدی شی چه په آخره زمانه کښی دی ځما له کورنی څخه داسی نبی وی چه ځما دين تازه و گرځوی او وئی ساتی لکه چه هم داسی هم وشوه چه الله تعالیٰ په دنيا کښی حضرت ابراهيم عليه السلام ته عمومی قبول وروباښه. او د ده له اولادی څخه ئی ځمون پخاتم المرسلين سيد الاولين والاخرين صلی الله عليه وسلم مبعوث کړ. چه دوی د ابراهيمی ملت تجديد وفرمايه. او وی فرمايل چه زه د ابراهيم دعاء يم، نن هم د ابراهيم عليه السلام د خبر ذکر د اهل الملل پر ژبو جاری دی. او ابراهيم دعاي محمد وعلیٰ محمد وعلیٰ الله محمد کما صلیت وسلمت وبارکت علیٰ ابراهيم الولو.

(او ومی گرځوه له وارثانو د جنت د نعمتونو یعنی چه ډک دی له خالصو لویو لویو نعمتونو 
څخه) مقصد ئی دا چه هغه جنت را په برخه کړه چه د آدم علیه السلام میراث دی.

(واغفر لابی: او بښنه وکړه پلار ځما ته بیشکه چه دی ؤ له گمراهانو) له ترجمی څخه 
څرګندیوی (ښکاره کیږی) چه د ده عدوالله توب ظاهر شو نو خپل د برائت او بیزاری اظهار ئی 
وفرمایه کما قال الله تعالیٰ: ﴿ وَاکَانَاسُتِقُولُرُالْمِیْوُرُلاَمِیْهُ الْاَعْنُ مُومِداً وَیَکهُ اَلْاَیْهُ وَمُداوِّلُهُ اَلله 
وفرمایه کما قال الله تعالیٰ: ﴿ وَاکَانَاسُتِقُولُرُالْمِیْوُرُلاَمِیْهُ الله وَلاَعْنُ مُومِداً وَالله الله 
وفرمایه کما قال الله تعالیٰ: ﴿ وَاکَانَاسُتِقُولُرُالْمِیْوُرُلاَمِیْهُ الله وَلَامُنْهُ وَمُداوِلُونَالله وَلَامُومُ وَلَامُومُ وَلَامُومُ وَلَامُومُ وَلَامِلُومُ وَلَامِ الله و له و کیوه شی نو بیا هیڅ اشکال 
نه پاتی کیږی ځکه چه په ژوندون کښی د ده د ایمان راوړلو امکان باقی ؤ. نو د دعاء حاصل 
دا دی چه «الهی ځما پلار په ایمان سره مشرف وفرمایه! او د کفر د زمانی خطاوی ئی ورمعافی 
کړه!» د دی لږ څه مفصل تحقیق پخوا له دی نه کوم ځای کښی تیر شوی دی هلته دی وکوت 
شی فلیراجع

#### ۅؘڵڗؿؙڂؚۯڹ٤ؙؽۅ۫ڡۘڒؽؙۼؿؙۏؽؙڰٛؿۅؙڡڒڵؽؽ۫ڡٚۼٵڷٷٙڵؠڹٷؽؖؖٳٳڵ ڡۜڹٲؽٙٳٮڵۿؠؚڡٞڶؠؚڛٙڸؽۄؚؖ

او مه می شرموه په هغه ورځ کښی چه ژوندی راپاخول شی (ګرد (ټول) مخلوقات له قبورو) په هغه ورځ چه نه رسوی نفع مال او نه (نفع رسوی) ځامن هیچا ته). مګر هغه چاته چه راغلی دی الله ته په زړه سلامت پاک (له کفره او نفاقه) یعنی روغ رمټ بی له رنځه او درده زړه چه له کفر او نفاقه او فاسدو عقائدو څخه پاک وی هغه هم هغسی کار کوی ( چه د هغه په اثر یه قیامت کښی معزز اوسیږی)

تفسیر: هلته به مال او دولت او عیال او اولاد له سره په کار نه راځی که کافر وغواړی چه په قیامت کښی خپل مال او اولاد فدیه او له خپله ځانه ئی جار (قربان) کړی. او په دغه وسیله سره خپل ځان خلاص کړی. نو دغه به له سره ممکن نه وی. د دغی دنیا د صدقاتو او خیراتونو او نیکو اولادو څخه هم هلته د نفع توقع شته چه د ده زړه د کفر له نجاسته او پلیتئ څخه پاک او صاف وی.

#### وَأُنْلِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ وَالْزِنْتِ الْجَحِيْدُ لِلَّغِوِيْنَ الْ

او (په هغه ورځ کښي به) ورنژدې کړ شي جنت پرهيزګارانو ته (ليار د

وقالالذين(١٩) الشعرآء(٢٦)

مسرت او خوشالی د دوی) او ښکاره به کړ شی جحیم ګمراهانو ته (لپاره د حسرت او خفقان د دوی).

تفسیر: په محشر کښی به جنت پخپل انتهائی ډول (طریقه) او سینګار او آرائش او زیبائش سره متقیانو ته نژدی په نظر ورځی چه جنتیان به د هغه له لیدلو څخه پخوا د هغه د ننوتلو څخه ډیر مسرور او محظوظ کیږی هم داسی دوزخ به هم مجرمانو ته ډیر نژدی راوړل کیږی څخه دوی پخوا د هغه له دخوله وویریږی او ولړزیږی.

#### وَقِيْلَ لَهُوْ اَيْنَمَا كُنْتُوْ تَعَبُّكُونَ ﴿ مِنْ دُونِ اللَّهِ هَلْ يَنْصُرُ وَنَكُوا وَيَنْتَصِرُونَ ال

او وبه ویل شی دوی ته (د پرښتو په ژبه) چه چیرته دی هغه معبودان ستاسی بی له الله چه وئ عبادت به کاوه تاسی د هغو بی له الله نه، آیا مدد کوی له تاسی سره (په دفع د عذاب د الله کښی) یا څه مدد کوی دوی له خپله څانه سره (بلکه نه ئی شی کولی).

تفسیر: یعنی اوس مو هغه فرضی معبودان چیری دی؟ چه نه ستاسی مدد کوی او نه مو له دغه عذابه خلاصولی شی؟ او نه ستاسی بدل او انتقام اخیستی شی؟ بلکه دوی خپلو ځانونو ته هم څه مدد او منفعت نشی رسولی،

ۘڡؙۜڲؙڮڹٛٷٳڣؽۿٵۿؙۄؙۅٵڷۼٵۏؽ۞۠ۅؘڮڹؙۏۮٳڹڸۺٵڿؠۼؙۏؽ۞ؖۊؘٵڵٷٳۅۿؙ؞ٝۏؽؠؙٵ ۼڠؖؾڝؚڡؙۏؽ۞ٚؾؘٳٮڵڡٳڹؙػؙؾٵڵڣؽۻٙڸۺؙؠۣؿؖڹ۞ٳۮ۬ڛٛۊؚؽڲؙۄ۫ؠڗؾؚ ٵٮٝۼڵؠؠؿؽ؈ٛۄٵۜٳۻؘڰێٵٙٳڵٳٵڷؠؙڿؙڔؚڡؙٷؽ؈ڣؘؠٵۜڵؽٵڡؚؽۺٝڣۼؿؽ ۅؘڵٳڝٙڔؽۊ۪ۘڂؚڡؽؙۄؚؚؚؚ

بس وبه غورځول شی (دا بتان) نسکور په دغه (دوزخ) کښی دوی (او هم) کمراهان او لښکر د ابلیس (شیطان) ټول (عابدان او معبودان). وبه وایی دوی

حال دا چه دوی به په دوزخ کښی سره جګړی کوی چه قسم دی په الله چه بیشکه شان دا دی چه وو مونږ خامخا په ګمراهی ښکاره کښی کله چه برابرولئ مونږ تاسی (په عبادت کښی) له رب (پالونکی) د عالمیانو سره . او نه وو ګمراه کړی مونږ مګر هم دغو مجرمانو (بدو مشرانو ځمونږ) پس نشته مونږ ته له سره له شفاعتګرو (هیڅوک) او نه کوم دوست مخلص (چه ځمونږ په دغه غم غمجن شی).

تفسیو: یعنی بتان او بت پرستان او ابلیس سره د هغو د لښکرو ګردو (تولو) پرمخی په دوزخ کښی غورځول کیږی، وروسته د دی ځای د رسیدلو څخه دوی پخپلو منځونو کښی سره جګړی کوی او یو پر بل باندی به الزام او ملامتی اړوی او بالاخر ګرد (تول) به پر خپلو ګمراهیو اقرار او اعتراف کوی او وبه وائی چه «بیشکه له مونړ څخه ډیره لویه ګناه او غلطی شوی ده چه تاسی بتانو یا نورو شیانو ته مو د خدائی حقوق او اختیارات درکړی وو. او له رب العالمین سره مو برابر کړی وئ! نو په دغه غته ګناه او لویه غلطی کښی د دغو لویو شیطانانو په ښوونه او ښویونه لویدلی یو او دغه بد کارونه دوی پر مونږ باندی کړی دی چه د هغو لامله ( له وجی) مونږ په دغه غم او مصیبت کښی اخته شوی یو او نن ورځ مو نه بتان پکار راځی او نه شیطان په مدد رارسیږی څکه چه هغوی پخپله د دوزخ په لمبو کښی غوتی وهی. اوس مونږ دومره یو یار یا مدد کار هم نه لرو چه د الله تعالیٰ په دربار کښی ځمونږ شفاعت وکړی یا د دغه غم او مصیبت مددګار هم نه لرو چه د الله تعالیٰ په دربار کښی ځمونږ شفاعت وکړی یا د دغه غم او مصیبت او اړی (محتاجی) په وقت کښی له مونږ سره لړ زړه سوی او خوا خوړی او د همدردئ اظهار وکړی».

رښتياء ده چه ﴿ ٱلْآفِلَائِهُ مُهِوْ اِبْعَضْهُمُ لِيَمُوْنِ عَنُاؤُلِلا الْفَتَقِينُ ﴾ (د زخرف (٦) رکوع ٦٧ آيت (٢٥) جزء).

#### فَلُوۡإَنَّ لَمَا كُرَّةً فَنَكُوۡنَ مِنَ الْمُؤۡمِنِيُنَ<sup>©</sup>

پس (کاشکی) که وی مونږ ته یو کرت (بیرته ورتګ دنیا ته) پس شوی به وو مونږ له مؤمنانو.

تفسیو : یعنی که یو ځلی مونږ ته داسی یوه موقع راکړه شی چه بیرته دنیا ته ورشو نو دا ځلی به مونږ له ډیرو کلکو او مضبوطو ایماندارانو څخه کیږو. لیکن د دوی دغه وینا به هم دروغ وی: ﴿ وَلَوُرُدُّوْالْمَانُّهُوْاَعَنُهُوْالْهَانُوْلُوْلُ لَلْإِبُونَ ﴾ جزء ۷ (د الانعام (۳) رکوع) ۲۸ آیت .

#### إِنَّ فِي ذَٰ لِكَ لَايَةٌ وَمَا كَانَ ٱكْثَرَهُ وُمُوَّمِنِينَ<sup>®</sup>

وقالالذين(١٩) الشعرآ (٢٦)

بیشکه چه په دغه (قصه د ابراهیم کښی) خامخا لوی حجت (نښه د قدرت او عبرت) دی (عقلاؤ ته) او نه وو اکثر زیاتره د دوی مؤمنان.

تفسیر : یعنی په دغه قصه د ابراهیم علیه السلام کښی د توحید او د نورو حسنه ؤ خصائلو دلائل او د مشرکانو عبرتناکه انجام او خاتمه ښوولی شوی ده مګر له الله نه منکر خلق ئی کله منی.

### وَانَّ رَبِّكَ لَهُوَالْعَزِيْزُ الرَّحِيْثُوُّكَ نَّ بَتُ قَوْمُ نُوْرِحِ إِلْمُرْسَلِيْنَ ﴿ الْمَعْدُ اللَّهُ وَ الْمِيْعُونِ ﴿ اللَّهُ وَ الْمِيعُونِ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ وَ الْمِيعُونِ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهُ وَ الْمِيعُونِ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّةُ وَاللَّهُ وَلَا لَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالِمُولَالِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَا

او بیشکه رب ستا هم هغه غالب قوی دی «په انفاذ د احکامو» ډیر رحم والا «په انعام د اجر ؤ ثواب سره» نسبت د دروغو وکړ قوم د نوح رسولانو ته کله چه وویل دوی ته ورور د دوی نوح چه آیا نه ویریږئ تاسی (له عذابه د الله نه په شرک خپل) بیشکه چه زه تاسی ته رسول یم امانتګر پس وویریږئ تاسی له الله نه او اطاعت وکړئ ځما (په شرعیه ؤ امورو کښی).

تفسير: يعنى په نهايت صدق او امانت د الله تعالىٰ پيغام بى له تزئيده او تنقيصه دررسوم لهذا پر تاسى واجب دى چه دغه د الله تعالىٰ پيغام په ښه شان سره واورئ! او د الله تعالىٰ له عذاب څخه وويريږئ!.

### وَمَا اَسْتُلُكُوْعَلَيْهِ مِنُ آجُوْلِنُ آجُرِي اِلْاعَلَى رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ﴿ فَاللَّهَ وَالِمِيعُونِ ﴿ وَمَا اللَّهَ وَالْمِيعُونِ ﴾ قَالُوُ اَنْتُومِنُ لَكُواللَّهَ وَالْمِيعُونِ ﴿ قَالُوُ النَّهُ وَاللَّهَ وَالْمِيعُونِ ﴾ قَالُوُ اَنْتُومِنُ لَكُواللَّهَ وَالْمِيعُونِ ﴾

او نه غواړم زه له تاسی نه په دغه تبلیغ باندی هیڅ اجر (عوض. بدل)، نه دی اجر ځما مګر پر رب (پالونکی) د عالمیانو دی. پس وویریږئ تاسی له الله (په ځان ساتلو له معاصیو) نه او اطاعت وکړئ تاسی ځما (په شرعیه ؤ

امورو کښی) یعنی د بی غرضه او بی لوثه سړی خبره لاژمه ده چه ومنله شی!. نو وویل (کفارو) آیا ایمان راوړو په تا (ای نوحه) حال دا چه متابعت کړی دی د تا رذیلانو خوارانو (په ایمان راوړو په تا)

تفسیر: یعنی لد څه ښکته خواران او غریبان خلق د خپلو ځانونو د ښوونی دپاره له تا سره یو ځای شوی دی کله چه ستا اتباع داسی خلق نه دی چه په لوړو (اوچتو) کارونو کښی لاس ووهی نو له سره له دوی څخه کوم لوی کار هم نه څرګندیږی (ښکاره کیږی). او ځمونډ فضل او شرف له سره مونډ ته اجازه نشی راکولی چه له دغو ښکتو خلقو سره کینو. یا له دوی سره څنګ په څنګ چیری لاړ شو. ډومبی خو تاسی دوی له خپله مجلسه څخه لری کړئ! بیا نو له مونډه سره خبره وکړئ!.

### قَالَ وَمَاعِلُمِي بِمَا كَانُوْ الْيَعْمَلُوْنَ ﴿ إِنْ حِسَا بُهُمُ اللَّهِ عَلَى رَبِّ لَوُسُونَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِلَّا عَلَى رَبِّ لَوُسُونَ اللَّهُ وَمَا النَّا بِطَارِدِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾

وویل (نوح) او نشته علم ځما په هغه څه چه دی دوی چه ئی کوی. نه دی حساب د دوی مګر پر رب (پالونکی) ځما دی که تاسو پوهیږئ (په غیبو). او نه یم زه شړونکی د مؤمنانو (له خپل مجلسه).

تفسیر: یعنی د دوی صدق او ایمان ځما قبول دی، د دوی د چارو یا د دندو یا نیاتو او کورنیو او شخصی مشروعه کارونو فیصله حساب او کتاب به پخپله الله تعالیٰ کوی باقی زه ستاسی له خاطره غریب او ناداره ایمانداران له خپله گانه نشم لری کولی.

#### ٳؽٵؽٳٳڒڹۮؚؽٷۺٚؽؿ۠ۿ

نه يم زه مګر ويروونکي ښکاره (يم کفارو ته له جحيم نه).

تفسیر : یعنی ځما فریضه دا ده چه تاسی خبردار کړم. او دغه وظیفه می اداء کړی ده ستاسی د دغو چتی (بیکاره) او لغو غوښتنو پوره کول ځما په ذمه او غاړه نه دی.

#### قَالْوَالَيِنَ لَمْ تَنْتَه لِنُوْحُ لَتَكُونَنَ مِنَ الْمَرْجُومِينَ اللهِ

وقال الذين (١٩) الشعر آء (٢٦)

وویل (کفارو) چه خامخا که وانه وښتی (له دغو ویناؤ څخه) ای نوحه خامخا شی به ته هرومرو (خامخا) له ویشتل شویو (په تیږو (ګټو) یا په کنځلو).

تفسیر : یعنی بس کړه او وروسته له دی نه پخپلو دغو پندونو او نصائحو ځمونډ غوډونه مه کڼوه! که ته خپل له دغه وضعیت څخه لاس نه اخلی نو خبردار اوسه چه ځمونډ له لوری به په ګتو سره ویشتل کیږی.

#### قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمِيُ كَنَّ بُوْنِ ﴿ فَافَتَوْبُيُنِي وَبَيْنَهُمُ فَقَعًا وَّغِيْنِي وَمَنْ مَعِي مِنَ الْمُؤْمِنِيُنَ ﴿ فَاغَيْنَهُ وَمَنُ مَعَهُ فِي الْفُلُكِ الْمَشَّكُونِ ﴿ فَتُوَاغُومُنَا بَعَلُ الْمَاقِيْنَ ﴿ إِنَّ وَفَا لَكَ لَا يَهُ وَمَا كَانَ اكْثَرُهُمُ مُّ مُؤْمِنِيُنَ ﴾ وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُوَ الْعَزِيْزُ الرِّحِيْمُ ﴿ فَمَا كَانَ اكْثَرُهُمُ مُّ مُؤْمِنِينَ ﴾

وویل «نوح» ای ربه محما بیشکه چه قوم محما دروغجن وبللم زه پس حکم فیصله وفرمایه په منځ محما او د دوی کښی په یو ډول (طریقه) حکم (او فیصله سره) او نجات راکړه ماته او هغه چاته چه له ماسره دی له مؤمنانو (د منکرانو له شامته) پس نجات ورکړو مونږ دغه (نوح) او هر هغه ته چه له دغه (نوح) سره ؤ په (هغی) بیړی کښی چه ډکه وه (له ذوی الارواحو څخه) بیا غرق کړ مونږ وروسته له (نجاته د بیړی د نوح) نور (قوم د نوح) بیشکه په دغه (صبر او غرق کښی) خامخا لویه نښه ده (د قدرت او عبرت) او نه ؤ زیاتره د دوی مؤمنان. او بیشکه رب ستا خامخا هم دی ښه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: د دغی قصی تفصیل پخوا له دی نه په خو ځایونو کښی تیر شوی دی لنډه ئی دا چه نوح علیه السلام وویل ای ربه ځما بیشکه چه قوم ځما دروغجن وبللم زه پس حکم او فیصله وکړه په منځ ځما او د دوی کښی په یوه ډول (طریقه) حکم او فیصله سره یعنی ځما او د دوی په منځ کښی عملی فیصله وفرمایه. اوس زه هیڅ هیله (امید) او توقع نه لرم چه ګوندی دوی په سمه لیاره راشی او ځما خبره به ومنی نو نجات او ژغورنه (خلاصی) راکړه ماته او هغه چاته چه

له ماسره دی له مؤمنانو یعنی ما او ځما ملګری له دوی ځنی بیل کړه! او بیا د دوی بیړی ډوبه کړه!.

# كَذَّبَتُ عَادُ إِلْمُرْسَلِيُنَ ﴿ قَالَ لَهُمُ اَخُوهُمُ هُودُا لَا تَتَّقُونَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَالْحَدُونُ هُودُا لَا تَتَّقُونَ ﴿ اللَّهُ مَا لَكُو اللَّهُ وَالْحِلْمُونِ ﴿ وَمَا اللَّهُ عَالَمُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْحَلْمُ وَمَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّالَامُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

نسبت د دروغو کړی ؤ عادیانو رسولانو ته کله چه وویل دوی ته (قومی) ورور د دوی هود چه آیا نه ویریږئ تاسی (له عذابه د الله په شرک خپل؟) بیشکه زه یم تاسی ته رسول امانتگر نو وویریږئ تاسی له الله (په ځان ساتلو له معاصیو) او اطاعت وکړئ تاسی ځما (په شرعیه ؤ امورو کښی) او نه غواړم زه له تاسی نه پر دغه (تبلیغ) هیڅ اجر (بدل، عوض) نه دی اجر ځما مگر پر رب (پالونکی) د عالمیانو دی. آیا جوړوئ تاسی پر هر هسک (اوچت) ځای (لویه لیاره) نښه هسکه (اوچته) (چه پکښی کینځ او) عبثیات کوئ (او ملنډی ووهځ پر عابرینو) او جوړوئ (پاخه او کلک) مصنوعات ښائی چه تاسی به تل اوسیږئ (په دنیا کښی).

تفسیر: دغه خلق د دی خبری ډیر شوقیان ؤ چه ډیر هسکی (اوچتی) مناری «څلی» جوړ کړی که له هغه ځنی بله څه ګټه او فائده په لاس ورنشی خو تش نوم به ئی کیږی او د خپلی هستوګنی ماڼی به ئی هم مکلفی کلکی او مضبوطی جوړولی او خامخا به ئی خپل اموال پری ضائع کول او د هغه په هره برخه او څانګه کښی به ئی لوی مهارت او کاریګری څرګندوله (ښکاره کوله) ګواکی دوی به داسی ګڼل چه دغه ماڼی او دغه یادګارونه او یادونی به تل ترتله همیشه باقی پاتی وی او له سره به نه ورانیږی لیکن نن وګورئ چه د دنیا په مخ کښی د هغو نوم او نښه هم نه ده پاتی.

#### وَإِذَابَطَشَتُو بَطَشُتُو جَبَّارِينَ عَالَقُوااللهَ وَٱطِيعُونِ اللهَ وَٱطِيعُونِ

او کله چه لاس اچوئ تاسی چاته منګلی لګوئ په جبر (او ظلم سره). نو وویریږئ تاسی له الله (په ځان ساتلو له معاصیو) نه او اطاعت وکړئ تاسی ځما(په شرعیه ؤ امورو کښی)

تفسیر: یعنی تاسی پخپل ظلم، ستم، او تیری سره تر لاس لاندی کمزوران مه تنگ او خفه کوئ کواکی د انصاف نرمی، پستوالی او ملاطفت لوست مو له سره نه دی لوستی چه د الله تعالیٰ ضعیف مخلوق مو د ظلم جبر او تعدی مورد کرځولی دی. راشئ اله الله تعالیٰ څخه وویریږئ او له ظلم تکبر او لوئ څخه لاس واخلئ او ځما دغه خبره ومنئ!.

#### ۅؘٲؾٞڡؙٛۅٳٲڵڹؽٙٳؘؽۜڵڎؙؽٵؾۼڷڹٷؽڟٛٙڡٙڰڬۄ۫ۑؚٲٮ۬ۼٵڡؚڔۊۜڹڹۣؿؙڟؖۅؘڿۺۨؾٷٚۼؽٛۅڹٟڟٳڹٚٛ ٳؘڬٵڡؙؙۼٙؽؽؙڴۄؙۼۮٳٮؘؽۅ۫ۄؚۼڟؚؽۄۣڞ

او وویریږئ تاسی له هغه (الله) چه احسان مدد کاری ئی کړی ده له تاسی سره په هغه څیز چه پوهیږی پری مدد کاری احسان ئی فرمایلی دی پر تاسی په (اعطاء د) مواشیو او ځامنو او باغونو او چینو. بیشکه چه ویریږم زه پر تاسی له عذابه د ورځی ډیری لوئی (د قیامت چه ډیر لوی دی عذاب ئی که مخالفت وکړئ تاسی له مانه په شرعیهؤ امورو کښی).

تفسیر: یعنی تاسی خو دغومره فکر و کرئ او خپل عقل و چلوئ! چه بالاخر دغه سازسامان وسائل تاسی ته چا در کړی دی؟ آیا د هغه حقیقی منعم څه حق ستاسی په غاړه شته؟ که نه؟ که تاسی پخپلو دغو شرارتونو او سرکشیو کښی دوام و کړئ نو زه اندیښنه کوم او ویریډم چه تاسی هم د پخوانیو اقوامو په شان په کوم سخت عذاب او آفت کښی اخته او لتاړ (برباد) نشئ! وګورئ ما خو تاسی ته پوره پند او نصیحت در کړی دی اوس تاسی خپلی آخری خاتمی او انجام ته یه ښه فکر او غور سره وګورئ!.

### قَالْوَاسَوَآءُ عَلَيْنَآ أَوْعَظْتَ آمُرِلَوْتَكُنُ مِّنَ الْوَعِظِيْنَ ﴿ إِنْ لَهُنَاۤ الْاَفْتُنُ الْوَعِظِيْنَ ﴿ إِنْ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْوَالِمُنَا اللَّهُ اللّ

وویل (عادیانو هود ته) برابره (خبره) ده پر موند باندی آیا پند راکړی (ته

وقالالذين(١٩) الشعرآ [٢٦)

مونږ ته) یا که نه ئی ته له پند راکوونکیو. نه دی دغه (موت او حیات یا وعظ او نصیحت د تا) مگر عادت خوی د پخوانیو (خلقو) او نه یو مونږه چه په عذاب به کړی شو (په دغو چارو خپلو)

تفسیر: یعنی عادیانو هود علیه السلام ته وویل چه د تا پند او نصبحت بیکاره دی د دغو جادو (کوډو) زور پر مونږ باندی نه چلیږی. دغه عادت له قدیم راهسی جاری دی چه ځینی خلق خپل ځان نبی جوړوی. او خلق له عذابونو څخه ویروی او دغه د مړ کیدلو او ژوندی کیدلو د قصی سلسله هم له پخوا راهسی دوام لری نو مونږ له دغو خبرو او اترو څخه بیخی نه متأثر کیږو او پر هم هغه دود (دستور) او طریقه چه ځمونږ پلرونه او نیکه ګان تللی دی مونږ هم ځو او له هغه څخه هیڅکله لری کیدونکی نه یو او نه د عذاب د ویرولو او ډارولو څخه ویریږو. او نه ځمونږ پر زړه دغه څه اثر غورځولی شی.

### فَكَنَّ بُوْهُ فَاهَٰلَكُنْهُمُ إِنَّ فِيُ ذَلِكَ لَايَةٌ وَ مَا كَانَ اَكْثَرُهُمُ مِّتُوْمِنِيُنَ<sup>©</sup> وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيُزُ الرَّحِيهُ فَيُ

پس تکذیب و کړ (عادیانو) د دغه (هود په دغه عذاب) پس هلاک کړل مونږ دغو (عادیانو) لره بیشکه په دغه (اهلاک د عادیانو کښی) خامخا لویه نښه (د قدرت او د عبرت) ده، او نه وو زیاتره دوی مؤمنان. او بیشکه رب ستا خامخا هم دی ښه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) ډیر رحم والا (په اکرام د اجر او ثواب سره).

تفسیر : پس هلاک کړل مونږ عادیان یعنی سخته سیلی او شدید باد ئی ورولیږه دغه قصه پخوا له دی نه د «الاعراف» په سورت او نورو ځایونو کښی هم مفصله تیره شوی ده .

ڬڽٛۜؠٮٛؿؙؿؙٷۮۘٳڶؠؙۯڛٙڸؿؙ۞ؖٳۮ۫ۊٵڶ؋ٛؗٛؗٛٛؗ؋ٲڂٛۅۿؙؠؙؖڟۑٷؚٛٲڵۯؾؘڠ۠ۏڹؖٛ ٳڹٚؽڰڲؙڔۯڛؙٷڰٵڡؚؿٷؘٛٚٷٲؿۊؙٳٳٮڵۿۅؘڶڟۣؽٷۻۣٛٛۅٙڡۧٵۘڷٮڟؙڴۿؙۼۘؽؽٶ ڡؚڽٛٲڿٛۅۣٵؽٵڿؚۅؽٳڷڒۼڵؽڿؚٵڷۼڵڽؽڹ۞ٲؿٚڗڴۅ۫ؽۏؽڟۿۿڹٵۧ

#### ٳؠڹؽڹۜۿؚٚڣؙڿڹٝؾ۪ۊۜۼؽؙٷڹٟ<sup>ڰ</sup>ۊؖۯ۫ۯؙٷ؏ۊۜۼؗڸۘڟڵۼؗ؆ۿۻؽۄ۠ؖ ۅؘؾڿؚؿؙۏڹٙڡڹٳڮڹؽؙۅؾٵڣۣۅؽڹڞٛٵؿڠؙٵۺۿۅٳڝؽٷڽؖ

نسبت د دروغو کړی ؤ ثمودیانو رسولانو ته. کله چه وویل دوی ته (قومی) ورور د دوی صالح چه آیا نه ویریپئ تاسی (له عذاب د الله په شرک خپل؟) بیشکه زه تاسی ته رسول یم امانتگر نو وویریپئ تاسی له الله نه (په ځان ساتلو له معاصیو) او اطاعت وکړئ تاسی ځما (په شرعیه ؤ امورو کښی) او نه غواړم زه له تاسی څخه پر دغه (تبلیغ) هیڅ اجر (بدل عوض) او نه دی اجر ځما مګر پر رب (پالونکی) د عالمیانو دی. آیا پری به ښودل شئ تاسی (بلکه پری به نښودل شئ) په هغو (نعمتونو) کښی (چه په دی دنیا کښی تاسی ته حاصل دی) په امان (له آفاتو) په باغونو کښی او (په) چینو (کښی) او (په) خرماګانو چه میوه (وړی، شګوفه) د هغو لطیفه پسته وی او کینئ (جوړوئ) تاسی له غرونو څخه (په غرونو کښی) کورونه په دغه حال کښی چه ماهران یئ په دغه مکلف توږلو شره نو وویریپئ تاسی له الله (په ځان ساتلو له معاصیو) او اطاعت ؤکړئ تاسی ځما (په شرعیه ؤامورو کښی).

تفسیر: یعنی آیا شه خیال لرئ چه تل به په هم دغه عیش، عشرت، باغ، بهار، آرامی او هوسائی (راحت) کښی خوندونه او مزی کوئ؟ او غرونه به توږئ او د هغو په مکلفو او تینګو او مأمونو او مصئونو کورونو کښی به کینځ؟ او له سره به له هغو شخه نه وځئ؟ یا دغه کلکی مضبوطی او ساتلی خونی (کورونه) به تاسی ته د الله تعالیٰ د عذابه نجات درکړځ؟؟ دغه چتی (بیکاره) اندیښنه له خپلو ماغزو شخه وباسځ!. او له الله تعالیٰ شخه وویریږځ؟ او ځما خبره ومنځ!. چه زه ستاسی د ښیګنی (فائدی) او نیکځ دپاره خبری کوم.

#### وَلانْطِيعُوْ آامْرَ الْمُسْرِفِيْنَ شَالَانِيْنَ يُفْسِدُونَ فِي الْرَضِ وَ لَايْصُلِحُونَ ®

او مه منځ تاسی امر (حکم خبره) د اسراف کوونکیو (له حده تیریدونکیو کفارو) هغه مسرفان چه فساد کوی دوی په ځمکه (د حجر کښی په ظلم او کفر سره) او نه کوی اصلاح (د کار خپل چه عبادت وکړی او له فساده

وقال الذين (١٩) الشعر آء (٢٦)

ځان وساتي).

تفسیر: دغه ئی عوامو ته فرمائلی دی چه تاسی په دغو لویو مفسدانو پسی مه ځی ا او خامخا خپل ځانونه مه تباه کوئ! ځکه چه هغوی خو په ځمکه کښی د خرابی خوروونکی دی. اصلاح کوونکی او نیک صلاح ورکوونکی سړی نه دی.

#### عَالُوَالِنَّمَاانَتَ مِنَ الْمُسَجَّدِيثُ ثَمَّاانَتَ الْاَبْبَرُ مِّثُلُنَا ﷺ فَانْتِ بِالْيَةِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِيثِ ﴿

نو وویل (ثمودیانو) بیشکه هم دا خبره ده چه ته له هغو (کسانو څخه ئی چه) ډیر سحر پری کړی شوی وی (او له ډیره سحره مغلوب العقل ګرځیدلی وی). نه ئی ته مګر یو بشر (انسان) ئی په شان ځمونږ (که ته اصرار لری په رسالت خپل) نو راوړه څه معجزه که ئی ته له صادقانو رښتینو (په دغی دعوی کښی).

تفسیو : یعنی له موند ځنی کومه یوه خبره په تا کښی زائده شته چه ته په موند کښی نبی کرځیدلی یئ معلومیډی چه پر تا باندی چا جادو او کوډی کړی دی چه د هغو په اثر ستا عقل زایل او بی هوشه شوی یی (العیاذ بالله) ته نه ئی مگر یو سړی ئی ځمونډ په شان نو څه سبب دی چه ته پیغمبر شوی او مونډ نه شوؤ؟ او که په دغه دعوی کلک ولاړ یی او په رښتیاء سره ته نبی یی او له مونډ ځنی ته ممتازه درجه لری. نو د الله تعالیٰ له طرفه مونډ ته داسی یوه معجزه راوښیه چه مونډ د هغی په لیدلو سره ستا نبوت ومنو. بیا نو دوی داسی غوښتنه وکړه چه له دغه غره د دغی غتی تیډی (گتی) څخه مونډ ته یوه اوښه راوباسه چه پر دغسی او هغسی صفاتو غره د دغی غتی تیډی (گتی) څخه مونډ ته یوه اوښه راوباسه چه پر دغسی او هغسی صفاتو مشتمله وی. حضرت صالح علیه السلام دعاء وفرمایله او الله تعالیٰ په خپل کامله قدرت سره هغه د قدرت نښه هغوی ته وروښووله.

#### قَالَ لَهٰذِهٖ نَاقَةٌ لَهَاشِرُبُ وَلَكُمْ شِرُبُ يَوْمِ مَعَلُوْمِ ﴿ وَلِانَسَاءُ هَابِئُو ۚ فَيَاخُنَ كُوْر عَنَا بُ يَوْمِ عَظِيْمٍ ﴿

وویل (صالح) دا اوښه ده (معجزه د نبوت ځما په غوښتنه د تاسي) دی ته

برخه (د اوبو) ده او تاسی ته برخه (د اوبو) د ورځی معلومی ده. او مه رسوئ تاسی دی (اوښی) ته هیڅ ضرر (که نه) پس وبه نیسی تاسی لره عذاب د ورځی لوئی د قیامت چه لوی دی عذاب ئی).

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی: \_ «او به پیدا شوی وه له تیږی (گتی) څخه د الله تعالیٰ په قدرت او د حضرت صالح علیه السلام په دعاء سره او سر خوشی (ازاده) به گرځیده. په هره صحرا او بیدیا کښی چه دغه او به څر ته تله. یا هر تالاو او ډنډ ته به چه د اوبو څښلو دپاره تله نور گرد (تول) حیوانات به تری تښتیدل او پتیدل. بالاخر ئی داسی سره وتاکله (مقرر کړه) چه یوه ورځ دی دغه او به اوبو ته لاړه شی او په بله ورځ دی نور مواشی اوبو څښلو ته لاړ شی. او دوی ته وویل شول چه لاس مه وروړئ تاسی دی او بی به بدی سره که نه پس وبه نیسی تاسی لره عذاب د یوی لوئی ورځی یعنی دغی او بی به بدی مه وروړاندی کیږئ که نه لوی عذاب به درباندی نازل شی.

#### فَعَقَرُ وُهَا فَأَصَبَكُوا نكِمِينَ فَأَخَنَهُ مُ الْعَذَابِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يَةً وَمَا كَانَ اكْثَرُهُ وَمُّوْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُوالْعَزِيْزُ الرَّحِيْدُ ﴿

پس زخمی مړه کړه (ثمودیانو) دغه اوښه پس صبا ته وګرځیدل نادمان پښیمانه (په زخمی کولو د اوښی) پس ونیول دوی عذاب (نو هلاک شول) بیشکه په دغه (ناقه او اهلاک د ثمودیانو کښی) خامخا لوی دلیل (د قدرت او عبرت) دی او نه ؤ زیاتره د دوی مؤمنان او بیشکه رب ستا خامخا هم دی دی ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ډیر رحم والا په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیر: دیوی بدکاری ښځی کره ډیر مواشی ؤ. نو دا د هغو په څرولو او اوبو کولو کښی د هغی اوښی لا دی ولمساوه چه د هغی اوښی لامله (له وجی) په زیات تکلیف کښی وه. بالاخره یو خپل یار ئی ولمساوه چه د دغی اوښی پښی پری کړی له دغو پری کولو څخه دری ورځی وروسته عذاب پر دوی نازل شو (موضح القرآن) دغه قصه پخوا له دی نه مفصله لیکلی شوی ده.

#### كُذَّبَ قَوْمُ لُوطِ إِلْمُرْسِلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ آخُوهُمْ لُوطٌ الرَّتَتَّقُونَ ﴿ إِنْ لَكُوْرِسُولُ آمِينَ ﴿

#### فَاتَّقُواالله وَالِمِيعُونِ ﴿ وَمَا اَسْعُلُمُ وَعَلَيْهِ مِنَ اَجْرِ اَنَ آَجْرِيَ اللاعل رَبِّ الْعَلْمِينَ ﴿ اَنَا تُوْنَ الذَّكُو اَنَ مِنَ الْعَلْمِينَ ﴾ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُوْرَبُّكُومِ نَ اَزُواجِكُوبِ لَ اَنْهُمْ قَوْمُ عَدُونَ ﴾

نسبت د دروغو کړی ؤ قوم د لوط رسولانو ته. کله چه وویل دوی ته (نوعی) ورور د دوی لوط آیا نه ویریږئ تاسی (له عذابه د الله په شرک خپل؟) بیشکه زه چه یم تاسی ته رسول یم امانتگر نو وویریږئ له الله (په ځان ساتلو له معاصیو) نه او اطاعت و کړئ ځما (په شرعیهؤ امورو کښی) او نه غواړم زه له تاسی څخه پر دغه (تبلیغ) باندی هیڅ اجر (بدل، عوض) نه دی اجر ځما مگر پر رب (پالونکی) د عالمیانو دی. آیا راتګ کوئ تاسی (په لواطت کولو) نارینهؤ ته له خلقو او پریږدئ تاسی هغه چه پیدا کړی دی تاسی ته رب ستاسی له ښځو ستاسی، بلکه تاسی چه یئ یو قوم یئ له حده تیریدونکی (له حلاله حرامو ته).

تفسیر : یعنی په ګرد (ټول) جهان کښی یواځی نارینه ستاسی د شهوت بهولو دپاره پاتی ؤ. یا په ټوله دنیا کښی یواځی هم دا تاسی پر دغه شنیع فعل مرتکب کیږئ چه د دغه خلافالفطرت فعل په کولو د انسانیت له حدودو هم د باندی وتلی یئ!.

#### قَالُوُالَيِنُ لَوْتَنْتَهِ لِلْوُطْلَتَكُونَنَّ مِنَ الْمُخْرَجِيْنَ®

وویل (قوم د لوط) قسم دی خامخا که وانه وښتی (چپ نشوی له دغو خبرو څخه) ای لوطه! نو خامخا شی به ته هرومرو (خامخا) له ایستل شویو (له دغه ښاره یعنی وبه دی شړو له دی ځایه).

تفسیر : یعنی ای لوطه! چپ شه! او دومره وعظ پریږده! که ته پخپلو دغو غږیدلو سره خامخا مونږ په تنګوی! نو تا به له دغه کلی څخه د باندی وشړو.

#### قَالَ إِنَّ لِعَمَلِكُمْ وْمِنَ الْقَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَالِينَ الْعَا

وویل (لوط) بیشکه زه له دی (بد) عمل ستاسی سره له بغض لرونکیو یم. (او

#### تری بی زاره یم).

تفسير : نو ځکه خامخا به زه پر دغه د نفرت اظهار کوم. او له نصيحت او پند ورکولو څخه به له سره نه چپ کيږم.

كله چه لوط عليه السلام له خپل قوم څخه مأيوس شو، نو داسي دعا. ئي وكړه:

#### رَيِّ غَتِيْ وَأَهْلِيُ مِتَايَعُكُونَ<sup>©</sup>

ای ربه ځما نجات راکړه ماته او اهل ځما ته له (عذابه) د هغو کارونو چه دغه (قوم) ئی کوی .

تفسير : يعنى د دوى له نحوسته او وبال څخه مو وساته! او دوى پرته (علاوه) له مونډه تباه او غارت كړه.

#### فَجَيْنِهُ وَ اَهْلَهُ آجُمُويُن اللهِ عُوْزَا فِي الْغَيْرِينَ الْعَبِرِينَ الْعَبِرِينَ الْعَبِرِينَ

پس نجات ورکړو مونږ دغه (لوط) ته او اهل د ده ټولو ته. مګر (نجات مو ورنه کړ) یوی بوډی ښځی ته چه په (جمله) د باقی پاتی کیدونکیو (په عذاب) کښی وه.

تفسیر : دغه بودی د ده ښځه وه چه له دغو بد کارانو سره متحده او متفقه وه نو کله چه د الله تعالیٰ عذاب نازل شو دا هم له هغو سره یو ځای هلاکه او تباه شوه.

#### ثُورَةُ وَنَا الْلَخِرِينَ ﴿ وَالْمُطَرِّنَا عَلَيْهِمُ مُطَرًّا فَسَاءً مُطَوَّ الْمُنْذَرِينَ ﴾

بیا هلاک کړل مونږ هغه نور. او مو وراوه پر دوی باندی باران (د کاڼو) پس بد باران د ویرول شویو (باران د دوی) ؤ.

تفسیر: یعنی د هغوی کلی له پلوه (طرفه) پر بل مخ واړول شول او له آسمانه پری کانی وورول شول چه بالاخر د یوی غونډی په شان واؤښتل د دوی مفصله قصه هم په «الاعراف» او هم په نورو ځایونو کښی لیکلی شوی ده.

#### ٳڽٙ۬ؽ۬۬ڎ۬ڸڰڵٳؿؙٞٚۏۘڡؘۘٵػٲڹٲڰٛٷٛڡؙٷؙؖڡڹؽڹ۞ۅٳڽٙۯؾڮڶۿۅؖٳڷۼڔۣؽ۠ۯ۠ٳڗڿؽۄ۠ۿٙ ػڽۜۧڹٲڞ۬ڮٛڬؽػۊؚٳڵؠۯڛٳؽؽؖ

بیشکه په دغه (اهلاک د قوم د لوط کښی) خامخا لوی دلیل (د قدرت او عبرت) دی او نه ؤ زیاتره د دوی مومنان. او بیشکه رب ستا خامخا هم دی ښه غالب دی (په انفاذ د احکامو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره) نسبت د دروغو کړی ؤ صاحبانو د ځنګل (د ونو) رسولانو ته.

تفسیر : ابن کثیر رحمة الله علیه لیکلی دی چه «اصحاب الایکه» هم هغه د مدین قوم دی «ایکه» یوه ونه وه چه دغو خلقو به د هغی ونی عبادت کاوه نو په هم دغه مناسبت دوی ته «اصحاب الایکه» وائی او د هم دغه په سبب ئی شعیب علیه السلام ته د دوی د «اخوهم» سره تعبیر ونه فرمایه، ځکه چه د انبیاؤ اخوت به محض پر قومی او نسبی تعلقاتو مبنی ؤ که «مدین» ئی فرمایلی په یو مذهبی ئی فرمایلی په یو مذهبی نی فرمایلی په یو مذهبی نسبت سره ئی ذکر و کړو نو په دغه حیثیت اخوهم فرمایل د حضرت شعیب علیه السلام له شانه سره مناسب نه ؤ. په هر حال «مدین» او «اصحاب الایکه» یو قوم دی. او حضرت شعیب علیه السلام د هم دغه قوم په طرف مبعوث شوی دی پخوا له دی نه هم د ده په متعلق څه بحث تیر شوی دی.

#### ٳۮ۬ۊؘٲڶڵۿؙۮۺؙۼۘؽۘڹٛٛڰڒٮۘؾؾٞڠؙٷؽؘڟؖٳڹٞڷڬؙۄۯڛٛۅ۠ڷٵٙڡؚؽؿ۠ڞٚۏؘٲؾٞڠؙۅٳٳڵؾ؋ۅٙٳٙڟؚؽٷۏؚۿ ۅؘڡٵۜٲۺؙٷؙڬؙۮؙۼڬؽۼڝؽٲڿٛۅۣٞٳڶٲڿڔؽٳڵٳۼڸڒؾؚٳڷۼڶڽؚٳؽ۞ٞٲۉ۫ٷٳڷڴؽڶ ۅؘڵٵٞڰ۬ڎ۬ٷٳڝؘٲڷؠؙٛڂٛڛڔؽؽڟٛۅٙۯؚڹٛۅؙٳؠٲڷؚڡۺڟٳڛٳڷؽؙۺؾ۫ؿۅؚڟٛ

کله چه وویل دوی ته شعیب چه آیا نه ویریپئ (له عذابه د الله په شرک خپل). بیشکه زه چه یم تاسی له الله او اطاعت و کرئ ځما (په شرعیهؤ امورو کښی) او نه غواړم زه له تاسی څخه پر

وقال الذين (١٩) الشعرآ [ ٢٦)

دغه (تبلیغ) هیڅ اجر (بدل، عوض) نه دی اجر ځما مګر پر رب (پالونکی) د عالمیانو دی. پوره ورکوئ تاسی پیمانه (کله چه چاته غله پیمانه کوئ) او مه کیږئ له کمو ورکوونکیو (د پیمانی) نه او تول کوئ تاسی په تله برابره سره (او هیڅ کمی په هیڅ شان شی کښی مه کوئ!).

تفسیر: یعنی په معاملاتو کښی خیانت او بی انصافی مه کوئ! هم هغسی چه د اخیستلو په وقت کښی ئی پوره اخلئ. او په هم هغه شان سره ئی تلئ او پیمانه کوئ! نو د ورکولو په وقت کښی ئی هم پوره تلئ او پیمانه کوئ!.

#### وَلَاتَبَخُسُواالنَّاسَ أَشْيَاءَهُمُ وَلَاتَعْتُوافِ الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ٥

او مه کموئ تاسی خلقو ته خیزونه د دوی (او په هیڅ خیز کښی د دوی حقوق مه ستنوئ! (منع کوئ) او مه کرځئ تاسی په ځمکه کښی په دغه حال کښی چه فساد کوونکی اوسئ.

تفسير : يعنى په ملک کښي داړه مه اچوئ! او د خلقو حقوق مه تلف کوئ!.

### وَاتَّقُواالَّذِي حَلَقًا لُوُوالِجِيلَةَ الْوَقِلِينَ ﴿ قَالْوُآلِتَمَا اَنْتَ مِنَ الْسُتَجِرِينَ ﴿ وَالْتَعَالَانِ مِنَ الْسُتَجِرِينَ ﴿ وَمَا الْمُنْتَ اللَّانِ مِنْ الْمُنْتَ اللَّانِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللّ

او وویریږئ له هم هغه (الله) څخه چه پیدا کړی ئی یئ تاسی او خلق ړومبنی وویل (اصحٰب الایکه) بیشکه هم دا خبره ده چه ته له سحر کړو شویو نه ئی (چه له ډیره سحره دی عقل مغلوب شوی دی) او نه ئی ته مګر یو بشر انسان په شان ځمونږ او بیشکه شان دا دی چه مونږ ګمان کوو پر تا چه خامخا (ته ئی) له (جمله) د دروغوجنانو (په دغه دعوی خپله کښی)

تفسير : يعنى د نبوت په دعوى كښى او د عذابونو په انذار او نورو وعدو او وعيدو او خبرو كښى.

#### فَأَسْقِطْ عَلَيْنَا كِسَعًا مِنَ السَّمَاءِ إِنْ كُنْتُ مِنَ الصَّدِقِينَ ٥

پس راوغورځوه پر مونږ يوه ټوته له آسمانه که ئي ته له صادقانو رښتينو (په دغه دعوی خيله کښي).

تفسیر: یعنی که ته ای شعیبه! صادق او رښتین ئی نو د آسمان یا د وریځو کومه توته ولی پر مونږ باندی نه غورځوی! او نه مو پری وژنی!؟.

#### قَالَ رَبِّنَ اَعْلَوْبِهِ التَّعُلُونَ<sup>©</sup>

وویل (شعیب) رب ځما ښه عالم دی په هغو کارونو چه تاسی ئی کوئ (نو جزاء به درکړی په هغو).

تفسیر : یعنی دغه خبره خو یواځی الله تعالیٰ ته ښه معلومه ده چه پر کوم جرم باندی به په کوم وقت او څومره سزا ورکړی شی؟ د عذاب نزول ځما کار نه دی. ځما کار یواځی دعوت تبلیغ او ویښول دی چه دغه می انجام ته رسولی دی.

#### ظَلَاْبُونُهُ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الظُّلَةِ أَنَّهُ كَانَعَذَابَ يَوْمِ عَظِيْمٍ ·

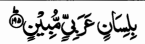
پس نسبت د دروغو و کړ دغو (صاحبانو د ځنګل) هغه (شعیب) ته نو ونیول دوی عذاب د ورځی د سیوری بیشکه چه دغه (عذاب) وه عذاب د ورځی هیری لوئی (چه ډیر لوی دی عذاب ئی).

تفسیر: د سایوان په شان داسی وریځ راغله چه له هغه څخه اور اوریده، د لاندی په ځمکه کښی سخته زلزله شوه او په دی ترتیب ګرد (ټول) قوم تباه شو. دغه قصه پخوا له دی نه هم مفصله تیره شوی ده. هلته دی بیا په هغو تفاسیرو یو نظر وغورځاوه شی!.

## اِنَ فِيُ ذَالِكَ لَايَةٌ وَمَاكَانَ ٱلْثَرُهُومُومُومُومِنيُنَ ﴿ وَاِنَّ رَبَّكَ لَهُ وَالْكَ لَا يَكُومُومُ وَالْكَ لَا يَكُونُ وَبِي الْعَلَمِينَ ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنْزِينُ كُوبِ الْعَلَمِينَ ﴿ الْوَوْحُ الْوَمِينُ الْمُنْذِرِينَ ﴾ الرُّوحُ الْوَمِينُ الْمُنْذِرِينَ ﴾ الرُّوحُ الْوَمِينُ الْمُنْذِرِينَ ﴾

بیشکه چه په دغه (عذاب د صاحبانو د محنگل) کښی خامخا لوی دلیل (د قدرت او عبرت) دی او نه ؤ اکثر د دوی مؤمنان. او بیشکه رب ستا خامخا هم دی دی ښه قوی غالب (په انفاذ د احکامو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره) او بیشکه دغه (قرآن) خامخا نازل کړی شوی دی له (طرفه د) رب د عالمیانو (شعر سحر او باطلی قصی نه دی) نازل شوی دی په دغه قرآن سره روح امانتگر (یعنی راوړی دی دا قرآن جبریل الامین) پر زړه ستا دیاره د دی چه شی ته له ویروونکیو (خلقو له عذابه د الله)

تفسير : د سورت به ابتداء كښي د لوى قرآن ذكر ؤ او د ده پر تكذيب انذار وركړى شوى ؤ يه منځ کښې د حق د مکذبينو واقعات بيان شول. له دې ځايه بيا د هم هغه سابق مضمون طرف ته عود کړی شوی دی یعنی لوی قرآن کریم هغه مبارک او عظیم الشان کتاب دی چه رب العالمين نازل كړى دى او د جبريل امين عليه السلام په وسيله ستا ير ياک او صاف زړه ليږلى شوی دی. هم دغه یاک زړه ؤ چه د الله تعالیٰ په علم کښی د دغه دروند امانت د یورته کولو او ساتلو وړ (قابل) او لائق ؤ. لکه چه قرآنی وحی راغله او سم ستا په زړه کښی ئی ځای ونيو. تا هغه ګردی (ټولی) د خپل زړه په غوږونو سره واوریدی او یری ویوهیدی او محفوظی دی پکښی وساتلی. ښائی د «علیٰ قلبک» په لفظ کښی دغه ته هم اشاره وی چه د وحی نزول داسی دوه کیفیتونه درلودل (لرل) چه یه صحیحه و احادیثو کښی وارد شوی دی. یعنی کله به د «صلصلة الجرس» يه شان راتله او كله به پرښتي مخامخ راتللي او د انسان په شان به ئي بالمشافه خبري کولی په دغو کښې په د قرآن وحي اغلباً په ړومېنې کيفيت سره راتله. ځکه چه په دواړو حالتونو کښي د محققینو په نزد فرق دغه ؤ چه په ړومېني حالت کښي نبي له بشریت څخه منخلع كيده او د ملكيت په طرف به ته. گواكي په دغه وقت كښي جسدانيه آلات بالكل معطل کیدل او پواځی له روحي قوتونو او قلبي حواسو او باطني مشاعرو څخه په ئي کار اخیست. او د زړه په غوړونو سره به ئې د الله تعالیٰ وحي آوریده او د زړه په سترګو به ئې پرښته لیده او په خپل زړه کښې به ئې د الله تعالیٰ په قوتونو سره د هغو علومو تلقي کوله. او محفوظ به ئې ساتل. یه خلاف د بل حالت چه یه هغه کښی به یه هم دغو ظاهری سترګو پرښتی ته کتل. او په هم دغو ظاهری غوږونو سره به ئی د هغی غږ آوریده هم دغه وجه ده چه د وحی د ړومېنی قسم یه نسبت به احادیثو کښی فرمایلی شوی دی چه: «هو اشد علیّ: هغه بر ما باندی سخته درنه وى.» ځکه چه یه هغی کښي رسول الله صلي الله علیه وسلم د بشریت له وضعیته د ملکیت یه طرف صعود او ترقى كوله والله اعلم.



په ژبه عربی ښکاره سره (راوړی دی دغه قرآن جبريل امين پر زړه ستا).

تفسیر: یعنی په نهایت فصیح، ملیح، لایح عربی ژبه کښی ئی نازل کړ. له دی ځایه معلومیږی چه له «علیٰ قلبک» څخه دغه مراد نه دی چه یواځی قرآنی مضامین د رسول الله صلی الله علیه وسلم پر زړه نازل شوی دی او بیا رسول الله صلی الله علیه وسلم هغه په خپلو الفاظو سره اداء فرمایلی دی بلکه الفاظ او معانی کرد (ټول) سره یو ځای د ربانی وحی په وسیله د دوی پر مبارک زړه القاء شوی دی.

#### وَإِنَّهُ لَفِي نُهُوالْأَوَّلِينَ®

او بیشکه (مضامین د) دغه (قرآن) خامخا په کتابونو د ډومبنیو کښی (هم لیکلی دی).

تفسیر: یعنی د لوی قرآن او د ده د محترم راوړونکی خبر په پخوانیو آسمانی کتابونو کښی موجود دی، پخوانیو انبیاؤ پرله پسی دغه پخوا ویل او زیری ئی کړی دی لکه چه سره له زیاتو تحریفاتو او تبدیلانو لا تر اوسه هم د داسی پخوا ویلو یوه ذخیره موندله کیږی او داسی هم مطلب کیدی شی چه د دغه پاک قرآن اکثریه مضامین اجمالاً یا تفصیلاً په پخوانیو کتابونو کښی موندل کیږی خصوصاً توحید، رسالت، قصص او نور هغه مضامین چه په هغو کښی تول سماویه کتابونه او گرد (ټول) انبیاء او مرسلین علیهم الصلوة والسلام متغتی او متحد دی.

#### ٱۅؘڵۄؙڲؽ۠ؽؙڵٞمُمْ أَيةُ آنَ يَعْلَمَهُ عُلَمَوُ ٱبَنِيۡ إِسۡرَاءِيۡلُ®

آیا نه ده دغو (کفارو) ته دلیل (په حقانیت د قرآن دا خبره) چه پوهیږی پر دغه (قرآن) عالمان د بنی اسرآئیلو (او یقین پری کوی بلکه لوی حجت دی).

تفسیر: یعنی د بنی اسرآئیلو علما یه پوهیدی چه دا هم هغه کتاب او رسول الله دی چه د هغه اطلاع په پخوانیو آسمانی صحیفو کښی ورکړی شوی وه لکه د هغوی څخه څینو علانیه او څینو پخپلو مخصوصو مجالسو کښی د دغه حق امر اقرار کړی دی او ځینی انصاف خوښوونکی د هم دغه علم په بنا په مسلمان شوی هم دی لکه حضرت عبد الله بن سلام او نور . الغرض د یوه

وقالىالذين(١٩) الشعرآء(٢٦)

منصف فهیم دپاره چه د هغه زړه د حق طالب وی او له الله تعالیٰ څخه هم ویریږی په دغه څیز کښی لوی دلیل د قدرت او عبرت شته چه د نورو مذاهبو علماء هم پخپلو زړونو کښی د دغه عظیم الشان قرآن په حقانیت پوهیږی. اګر که د ځینو عللو او عواملو لامله ( له وجی) په ځینو اوقاتو کښی د هغه په اعلام او اقرار سره جرائت نشی کولی.

#### وَلَوْنَزُلْنَهُ عَلَى بَعْضِ الْرَغِيِيْنَ فَقَرَا لَا عَلَيْهِمْ مَا كَانُوْ إِنِهِ مُؤْمِنِيْنَ ۖ

او که نازل کړی وی مونږ دغه قرآن پر ځینو عجمیانو باندی پس لوستلی وی (ځینو عجمیانو) دغه (قرآن) پر دغو (کفارو) نو نه به ؤ دوی پر ده باندی ایمان راوړونکی.

تفسیر : یعنی تاسی خو د عربو د فصحاؤ شخه یئ ممکن دی د معظمی مکی مشرکان داسی ووائی چه دغه قرآن به تا له خپله مخانه جوړ کړی وی حال دا چه دغه قرآن د اعجاز هغه حد ته رسیدلی دی چه د هغه مثل تول انسانان او پیریان هم نشی جوړولی او راوړلی خو بیا هم د ویلو دپاره دغسی یو احتمال پیدا کولی شی لیکن د دوی د ضد، عناد، شقاوت او بدبختی حال دا دی چه فرض ئی کړئ که دغه قرآن پر کوم غیر فصیح عرب یا داسی عجمی انسان باندی نازلیدی چه پر یوه حرف عربی ویلو هم قادر نه وی بلکه په فرض محال سره پر کوم لایعقل حیوان نازلیده خو بیا هم دغه خلق د هغه منونکی نه ؤ په دغه وقت کښی به ئی شه نور احتمالات پیدا کول. حضرت شاه صاحب لیکی: «کافرانو به ویل چه قرآن په عربی ژبه راغلی او د دغه نبی ژبه هم عربی ده کیږی چه ده پخپله دغه جوړ کړی وی که پر کوم غیری ژبی والا دغه عربی قرآن نازلیده نو مونږ به یقین کاوه الله وفرمایل چه د دغو د مکرونو او فریبونو خاوندانو زړه او ضمیر هیڅکله پر یوه خبره باندی تینگ نه دریږی په دغه تقدیر به بیا دوی شه خاوندانو زړه او ضمیر هیڅکله پر یوه خبره باندی تینگ نه دریږی په دغه تقدیر به بیا دوی شه نه شبهه او اعتراض وارداوه چه بل شوک ئی ورزده کوی (موضح القرآن) لکه چه ننه ایستلی دی مونږ تکذیب د قرآن لره په قرآن عجمی

### كَنْ اِكَ سَكُنْهُ فِي قُلُوْبِ الْمُجْرِمِينَ ﴿ الْمُجْرِمِينَ ﴿ اللَّهِ عَنْ مَنْ وَالْعَدَ الْمِ الْكِلِيمِ ﴿ فَيَأْتِيَهُمُ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ فَيَأْتِيكُمُ اللَّهِ فَيَأْتِيكُمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهِ فَيُعْدُونَ فَي فَعُوْلُوا هَلْ غَنْ مُنْظُرُونَ ﴿

هم داسی ننه ایستلی دی مونږ دا (تکذیب د قرآن) په زړونو د مشرکانو (په قرأت د نبی عربی سره) نه راوړی دوی ایمان په دی (قرآن) تر هغه پوری چه

ووینی دوی عذاب دردناک پس رابه شی (دغه عذاب) دوی ته یو ناڅاپه حال دا چه دوی به نه پوهیږی. پس وائی به دوی آیا یو مونږ چه انتظار راته کاوه شی (چه ایمان راوړو نو وبه ویل شی ورته چه نه)

تفسیر : شیخ الهند او گینو نورو مفسرینو د «سلکناه» ترجمه داسی کری ده «هم داسی ننه ایستلی دی مونید دا عناد او انکار په زړونو د مشرکانو کښی الخ» یعنی هغه انسان چه پر جرائمو او ګناهونو عادی شی او خپلی ګردی (تولی) قواوی په شرارت او سرکشی لګوی نو الله تعالیٰ هم سم له خپله عادته د ده زمام (واګی) ور سستوی او د ده په زړه کښی د انکار او تکذیب اثر ته ځای ورکوی دغه تقریر د شیخ الهند رحمة الله علیه له ترجمی سره سم وشو. لیکن ډیر مفسرین د «سلکناه» ضمیر د قرآن په طرف اړوی یعنی قرآن مو په دی ډول (طریقه) سره د مجرمانو په زړونو کښی ورداخل کړی دی چه دوی په خپلو زړونو کښی ښه پوهیږی چه دغه له سره د بشر کلام نشی کیدی خو بیا له ضده او عناده ایمان نه راوړی او در ګرده (ټوله) تکذیب کوی تر هغه پوری چه په دنیا یا آخرت کښی دردناک عذاب پخپلو سترګو سره ووینی نو هلته به ئی ومنی چه بیشکه نبی رښتین ؤ. او هغه کتاب چه له خپله ځانه سره ئی راوړی ؤ هم رښتیا ؤ. مګر د دغه وقت دا منل به ئی هیڅ په درد نه خوری او څه نفع به نه وررسوی او کوم وقت چه دی د الله تعالیٰ په عذاب یو ناڅاپه اخته شی په دغه وقت کښی به داسی ووائی آیا مونید ته به د لید څه مدت دپاره مهلت راکړ شی څو مونید په هغه کښی خپل اعمال ښه کړو؟ او د انبیاؤ په اتباع کښی زیار (کوشش) وکړو؟ دوی به په دنیا کښی عذاب ژر غوښت اوس چه ورته انبیاؤ په اتباع کښی زیار (کوشش) وکړو؟ دوی به په دنیا کښی عذاب ژر غوښت اوس چه ورته عذاب ژر رسیدلی دی نو مهلت غواړی.

ویل به کفارو چه دغه موعوده عذاب به کله وی نو الله تعالیٰ داسی فرمائی چه:

### ٱفَهِعَذَالِنَا يَسُتَعُجِلُونَ الْفَرَّايُتَ إِنَّ مَّتَعُنَهُمُ سِنِينَ فَاثُمُّ الْفَرَايِكَ فَاتُكُمُ مَا كَانُوْ ايُمتَعُونَ فَكَا عَامُو الْمُتَعُونَ فَا كَانُوْ الْمُتَعُونَ فَلَ

آیا پس په راتلو د عذاب ځمونږ کښی دوی جلتی کوی؟. آیا پس وینی ته خبر راکړه ماته که چیری نفع ورکړو مونږ دوی ته څو کاله (په حیات سره) بیا راشی دوی ته هغه (عذاب) چه ؤ دوی چه وعده ئی کړی شوی وه (له دوی سره) نو نه دفع کوی له دوی نه عذاب هغه شی چه وو دوی چه نفع ورکولی شوه دوی ته (په هغه باندی).

تفسیر : یعنی سره د دومره مهلت او ډیل چه پخوا له دی نه دوی ته ورکړی شوی ؤ. هغه به ئی هم په هغه وقت کښی په کار نه ورځی. په دغه وقت کښی د دغو ډیرو کلونو مهلت کالعدم

وقالىالذين(١٩) الشعرآء(٢٦)

ورښكارى او داسى به كنى چه په رښتيا سره دوى ډير ژر نيولى شوى دى: ﴿ كَانَّهُمُ يُوَمَّرَيَّوْهَالْعَيَلَبُكُوْاً إِلَّاعِشِيَّةُ ٱَوْضُلُهَا ﴾ (د النازعات ٢ ركوع ٤٦ آيت (٣٠) جزء).

#### 

او نه دی هلاک کړی مونږ هیڅ کلی (ښار) مګر چه ؤ هغه کلی او ښار ته ویروونکی (له عذاب د الله نه) دپاره د ذکر پند ورکولو دوی لره او نه وو مونږ ظالمان (په هلاک د دوی کښی).

تفسیر: یعنی د کوم یو قوم د ژوندون څادر هم داسی نه دی تول کړی شوی بلکه پخوا د عذاب له نزوله کافی مهلت ورته ورکړی شوی دی. او ویښوونکی او ویروونکی هښیار کوونکی نبی ورلیږلی شوی دی څو خلق په غفلت کښی پاتی نه شی. کله چه هغوی په هیڅ ډول (طریقه) د انبیاؤ خبرو ته غوږ نه دی نیولی نو وروسته له هغه ګرد (تول) سره تباه او برباد کړی شوی دی. (العیاذ بالله).

#### وَمَا تَنَرُّلَتُ بِهِ الشَّيْطِلِينُ فَ وَمَا يَنْيَغِي لَهُمُ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ فَ

او نه دی راوړی دا (قرآن) شیطانانو او نه ښائیږی دوی ته (دغه راوړل) او نه طاقت او قدرت لری (شیطانان د راوړلو د قرآن).

تفسیر: په منځ کښی ئی د مکذبینو احوال بیان وفرمایه او بیا د هم هغه اصلی مضمون د تکمیل او تتمیم په طرف کلام اوښتی دی چه: ﴿ وَلَتَهْ لَتَوْیَا رَبِّ الْعَلِیْنَ تَلَایِهِ الْوَوْمُ الْوَیْنَ ﴾ دی. یعنی دغه کتاب د الله تعالیٰ له جانبه جبریل امین راوړی دی. د شیاطینو راوړی شوی نه دی. آیا دغه خبره شیاطینو ته کله ممکنه ده چه د داسی کتاب یو توری هم هغوی وویلی شی؟ د دوی د طبائعو خاصه خو ضلالت او گمراهی ده او پرته (علاوه) له فساد او ظلمت خورولو څخه بل څه کار نه لری. او دغه کتاب له اوله تر آخره پوری له رشد او صلاح او د هدایت له نوره ډک دی چه د دی تعلیم په اثر داسی یو مقدس جمعیت تیار شوی دی چه د هغوی په شان د ځمکی پر مخ تر آسمان لاندی ما سوا و له انبیاؤ الله څخه بل کوم متقی، صادق، موحد، خائف من الله جمعیت نشته، نو دغه کتاب د علومو او معارفو هیڅ یوه رابطه او مناسبت د شیطانی طبائعو سره نه لری او نه شیطان د دی خبری وړ (مستحق) او لایق دی چه د غسی یو عظیم الشان متبرک د امانت بار پر خپلو اوږو واخیستی شی. ﴿ لُوَالْتُولْنَاهُلُواْلُاهُوْاَنَ عَلَى جَمَلِی دغسی یو عظیم الشان متبرک د امانت بار پر خپلو اوږو واخیستی شی. ﴿ لُوَالْتُولْنَاهُلُواْلُاهُوْاَنَ عَلَى جَمَلِی دغیل کوم ۱۲ آیت (۲۸) جز و )

وقالالذين(١٩) الشعرآ (٢٦)

په روایاتو کښی راغلی دی چه ځینو مشرکانو به داسی خیال کاوه چه محمد صلی الله علیه وسلم ته ځینی پیریان راځی او دغه قرآن ورښیی په «صحیح بخاری شریف» کښی راغلی دی چه یو ځلی د وحی په نزول کښی لږ څه معطلی او ځنډ (ایسارتیا) واقع شو. نو یوی ښځی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ته وویل چه «نعوذ بالله»: ستا شیطان ته پریښودی! نو په دغو آیاتونو کښی د هم دغو خیالاتو تردید دی.

#### ٳٮۜٛۿؙۄؙۛۼڹٳڛۺۼڶؠۼؙۯٛۉڷۅٛڹؖ

بیشکه دغه شیطانان له اوریدلو (د کلام د پرښتو) خامخا برطرف منع کړی شوی دی.

تفسیو : یعنی د قرآن د نزول په وقت کښی د هغه د حفاظت دپاره داسی زوروری غیبی پیری درولی شوی دی چه شیاطین له سره هغه ته نشی ورنژدی کیدی. او نه یو توری ئی له لیاری تښتولی شی کما قال الله تعالیٰ: ﴿ وَاَنَاکُنَانَقُعُنُ مِنْهَامَقَاعِدَالِسَّمُو ْفَمَنْ يَسُتَعِجْ الْاَن يَجِدَّلُهُ شِهَابًارُّصَدًا ﴾ جزء ٢٩ رد الجن (۱) رکوع) ٩ آیت ﴿ وَاَنَاکُهُ یَسُلُکُ مِنْ بَیْنِ یکنیه وَمِنْ خَلْهِ وَمِنْ خَلْهِ وَمَنْ الله و الجن (۱) رکوع ۲۷ آیت ۲۹ جزء) ﴿ وَانَتُهُ یَسُلُو مَلَی خَلْهُ مِنْ یَدُولُولُ مِنْ خَلْهُ وَلَائِی مَنْ الله دپاره د کوښښ کولو او د دوی ناکام پاتی کیدلو په متعلق د حجر د سورت په شروع کښی مفصل کلام کړی شوی دی هلته دی هغه ولوست شی.

### فَلَاتَنُءُ مُعَ اللهِ إِلهَا الْخَرَفَتَكُونَ مِنَ الْمُعَثَّرِ بِيُنَ ﴿ وَاَنْدِرْعَشِيُرَتَكَ الْكَوْرِ بِينَ ﴿ وَانْدُونِ عَلَى مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ الْكَوْرِ بِيْنَ ﴿ وَانْدُونِ مَنَاكُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّ

پس مه بوله ته له الله سره معبود بل (حاکم او که دی داسی وکړه) پس شی به ته له عذاب ورکړ شویو. او ویروه ته (له عذابه ای محمده! هغه) خپلوان د تا چه ډیر نژدی دی (درته). او ښکته کړه وزر خپل (یعنی نرمی وکړه) هغه چاته چه متابعت ئی کړی دی ستا له مومنانو نه. پس که نافرمانی وکړی (دغه خپلوان دی له تانه) پس ووایه ته (ای محمده! دوی ته) بیشکه زه بیزاره یم له هغه (شرک او معاصی) چه کوئ ئی تاسی.

وقال الذين (١٩) الشعرآ [ ٢٦ )

تفسیر: دغه ئی فرمائلی دی محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم ته او اورولی ئی دی نورو ته یعنی کله چه دغه کتاب بلاشک او شبهه د الله تعالیٰ له جانبه نازل کړی شوی دی شیطان د یوی ذری په اندازه هم پکښی مداخله نه ده کړی نو د قرآن پر تعلیم تګ وکړه چه پکښی اصل الاصول توحید دی. د شرک او کفر او تکذیب شیطانی لیاره مه اختیاروه که نه د الله تعالیٰ له عذابه د نجات هیڅ لیاره نشته ځینو مفسرینو دا خطاب عام کړی هر هغه چاته چه صلاحیت د مخاطبی د دی خطاب لری.

یعنی له نورو څخه پخوا خپلو اقاربو او خپلوانو ته تنبیه ورکړئ چه په خیر غوښتلو کښی د دوی حق مقدم دی برسیره په دی د انسانانو د صداقت او حقانیت امتحان او ازموینه هم د خپلو او اقاربو په معاملو کښی اخیست کیږی. حضرت شاه صاحب لیکی: «کله چه دغه آیت نازل شو رسول الله صلی الله علیه وسلم ګردو (تولو) قریشو ته په زوره واوروه عن تر عمی (ترور) او لور او اکا پوری ئی هم ورساوه چه د خپلو ځانونو دپاره فکر وکړی چه د الله تعالیٰ په حضور کښی تاسی مخامخ کیدونکی یئ او زه هلته ستاسی لپاره هیڅ شی نشم کولی. فرمائی الله تعالیٰ او پکته کړه وزر خپل یعنی نرمی وکړه هغه چاته چه متابعت ئی کړی دی ستا له مؤمنانو نه یعنی پر مؤمنانو شفقت او زړه سوی ولره! اعم له دی نه چه خپل وی یا پردی پس که نافرمانی وکړی دغه خپلوان دی له تانه پس ووایه ای محمده دوی ته بیشکه زه بیزاره له هغه کار د شرک او معاصی چه کوئ ئی تاسی یعنی هر څوک چه د پاک الله له حکمه مخالفت وکړی که مو خپل یا پردی وی تری بیلتون او بیزاری وفرمایه (موضح).

# وَتُوكُلُ عَلَى الْعَزِيْرِ الرَّحِيْرِ الْأَحِيْرِ الْ

او توکل وکړه (په ټولو مهماتو کښی) پر ښه قوی غالب (په انفاذ د احکامو) د ير رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی نافرمانی کوونکی هر څوک چه وی او هومره چه وی ستا هیڅ نشی خرابولی له گردو (ټولو) څخه بیزاره! او یواځی پر پاک الله اعتماد او اطمینان ولره چه لوی زبردست ذات دی او د هیچا هیڅ شی د ده په مقابل کښی نشی چلیدی او رحم او مهربانی کوونکی هم دی لکه چه دی له خپلی مهربانی هر وقت پر تا د مهربانی نظر لری او خپل رحمت او عنایت درباندی مبذولوی.

# الَّذِي يَرِيكَ حِيْنَ تَقُومُ أَفَوْتُهُ أَنَّ وَتَقَلُّمُكَ فِي السِّعِدِينَ @

وقالالذين(١٩) الشعرآ (٢٦)

#### هغه (الله) چه وینی تا کله چه پاڅیږی یواځی (دپاره د تهجد) او (هم وینی) ګرځیدل اوښتل راوښتل ستا (په صف د) ساجدانو کښی.

تفسیر: یعنی کله چه ته د تهجد دپاره پاخیږی. او د متوسلینو خبر آخلی چه د الله تعالیٰ په یاد کښی شامل دی؟ که تری غافل؟ (موضع) یا کله چه ته د لمانځه دپاره دریږی او د جماعت په لمانځه کښی نقل او حرکت رکوع او سجود او نور کوی او د مقتدیانو حال احوال ته ګوری. او ځینو له اسلافو څخه ویلی دی له ساجدینو څخه د محمد صلی الله علیه وسلم آباء مراد دی یعنی ستا رنا د یوه نبی له صلبه د بل نبی تر صلبه پوری انتقال او بالاخر د نبی الله په صورت ستا موجودیت او مبعوثیت بلکه ځینو مفسرینو په دغه لفظ سره د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د والدینو پر ایمان استدلال کړی دی والله اعلم.

# ٳؽۜ؋ۿۅٙٳڵۺؠؽۼؗٵڷۼڸؽؗٷۘۿڶٲڹؚٛڹٛڴؙۿؙڡٵؽڡؙڽٛڗؘۘڗؙڵٳۺؽڟؚؽؙ۞ ؆ؘڗؙڒؙڬٵؽؙڴؚڷٳؘڰٳڮٳڗؽۄؚؖ

بیشکه دغه (الله) هم دی دی سه آوریدونکی (د گردو (ټولو) اقوالو) سه علم والا (په ټولو احوالو). آیا خبر درکړم زه تاسی ته (ای مشرکانو) په هغو (خلقو) چه کوزیږی شیطانان (پر هغوی). (بیا پخپله الله فرمائی) کوزیږی (شیطانان) پر هر ډیر دروغجن کذاب ډیر گنهکار.

تفسیر: دلته بیا د قرآن په صدق او د شان پر عظمت تنبیه فرمائی یعنی د ساجدینو او تهجد کوونکیو داسی امام ته چه د الله تعالیٰ په معامله کښی د پردی او خپل پروا نه کوی او له ګردی (تولی) دنیا څخه شکولی یواځی پر واحد الله باندی توکل او اعتماد لری آیا داسی ویل کیدی شی چه (معاذ الله) شیطان پری وحی راوړه ؟. راځئ چه زه تاسی ته وښیم چه شیطانی وحی پر څه قسم خلقو نازلیږی؟ هغه پر دروغجنانو بدمعاشانو او بدکارانو باندی راځی ځکه چه شیطانان له رښتینو او نیکو انسانانو څخه بیخی مرور او بیزاره او هغوی ته په بده سترګه ګوری او له هغو دروغجنانو دغابازانو مکارانو څخه خوښی او خوشالی کوی چه د ده له مرضی سره برابر وی. ښه له ګردو (تولو) نیکانو څخه زیات نیک او متقی انسان د شیطانی وحی سره څه نسبت لری؟ د رسول الله صلی الله علیه وسلم صدق، امانت، اتقاء، انسان د شیطانی وحی سره څه نسبت لری؟ د رسول الله صلی الله علیه وسلم صدق، امانت، اتقاء، طهارت، خوف عن الله خو هغه عالی اوصاف دی چه د صباوت له وقته د نبوت تر مدت پوری د ده ګرد (تول) قوم هغه منلی دی او تسلیموی، تر دی چه «الصادق الامین» لقب د هم دغو له جانبه هم دوی ته ورکړی شوی ؤ.

#### يُلْقُونَ السَّمْعَ وَٱكْثَرَهُ مُوكِذِبُونَ ﴿

چه ږدی (دا شیطانان) غوږ (خبرو د پرښتو ته) او اکثر د دوی دروغجنان دی. (یا غورځوی شیطان خپلی اوریدلی شوی خبری له ملائکو کاهنانو ته چه افاک اثیم دی او زیاتره د دوی دروغجنان دی چه زیاتری خبری ئی دروغ دی).

تفسیر: یعنی شیاطین د یوه نه یوه جزئیه و غیبیه و امورو د خبرو په متعلق کوم شیان له ورا د تختیدلو په منځ کښی اوری په هغو کښی سل نوری خبری له خپله ځانه ګډوی او بیا هغه خپلو کاهنو دوستانو ته رسوی دغه د دوی د وحی حقیقت دی. پر خلاف د دی د انبیاؤ وحی داسی منظمه او مرتبه محفوظه ده چه د هغی یو حرف یو حرکت هم نشی پاتی کیدی. ځینو د «یلقون السمع» معنی داسی اخیسته ده چه شیاطین د ملا الاعلیٰ په طرف غوږ ږدی که کومه غیبی خبره یا غږ ئی غوږ ته ورسیږی یا دروغجنو ګنهګارانو د شیطان خوا ته غوږونه نیولی وی که کومه خبره له هغوی ځنی واوری او بیا ژر تر ژره ئی خوره کوی.

#### وَالشُّعَرَاءُيَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُنَ اللَّهُ عَرَاءُيَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُنَ

او (کافران) شاعران متابعت کوی د دوی ناپوهان (بی لیاری).

تفسیر: کافرانو به رسول الله صلی الله علیه وسلم ته استغفر الله کاهن، کله شاعر ویل نو دلته فرمائی چه د شاعری خبری محض تخیلات دی او له تحقیق سره بیخی تعلق نه لری نو محکه په هغه خبره کښی ماسواء د مجالسو تودوالی او د خوښی او ساعت تیری او چرچی او واه واه ویلو بل کوم مستقل هدایت نه دی حال دا چه د دغه رسول الله صلی الله علیه وسلم د پاک صحبت په میمنت او د دغه قرآن په برکت په زرهاؤ سریو د نیکی او هدایت لیاری موندلی دی.

# ٱلَمُ تَرَانَهُمُ فِي كُلِّ وَادٍ يَعِيمُونَ اللهُ

آیا نه وینی ته چه بیشکه دوی په هری کندی او هری پندی د (خبری) کښی سر گردانه گرځی (او ښکته پکښی ډوبیږی. او پروا نه کوی چه دا حق دی که باطل).

وقال الذين (١٩) الشعر آ (٢١)

تفسیر: یعنی هر یو مضمون چه د دوی په لاس کښی ولوید نو دوی هغه پسی اوږدوی که د چا په تعریف او ستاینه (صفت) کښی ولګیدل نو هغه آسمان ته خیژوی او که د چا په مذمت کښی لګیا شول نو د ګردی (ټولی) دنیا عیوب او مذمت په هغه کښی راټولوی، موجود معلوم ګرځوی او له معدوم څخه یو خورا (ډیر) ډیر ثابت او معلوم او موجود منظوموی الغرض دروغ، مبالغه، تخیل د دوی د کین لاس معمولی لوبی دی په هره صحرا و او بیدیا کښی چه یو ځلی دوی سم شی بیا نو دوی بیرته مخ ګرځوونکی نه دی نو ځکه د اشعارو په نسبت مشهور دی چه «اکذبه احسنه».

# وَٱنَّهُمُ يَقُولُونَ مَالاَيَفْعَلُونَ صَ

او بیشکه دغه (شاعران) وائی هغه چه نه ئی کوی دوی.

تفسیر: یعنی کله چه شاعر اشعار ولولی نو داسی در ښکاری چه د ده قائل به له «یما» او «توروایانا» څخه هم ښه میړه (بهادر) او زړهور او له ځمری څخه به زیات شجاع وی. او کله چه وئی گوری نو په انتهائی درجه ډارن بی زړه او جبون درښکاری. او کله بالعکس چه دوی وگوری روغ رمټ پیاوړی (تکړه) او مضبوط درښکاری ولی د دوی د اشعارو له لوستلو څخه داسی درڅرگندیږی (درښکاریږی) چه د دوی روح قبض شوی یا ئی نبضین له حرکته لویدلی دی. اوس به مری. «حالی» پخپل یو مسدس کښی د دغو دروغو یوه ښه نقشه ایستلی ده. الغرض د الله تعالیٰ دغه معظم رسول چه خاتم الانبیا دی د دغه جماعت سره هیڅ علاقه او ارتباط نه لری او له هم دغه جهته ئی فرمایلی دی «وما علمناه الشعر وما ینبغی له» د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم هره خبره سره کره ، جوته ، رښتیا و ، حقه او روښانه او د تحقیق ، عدل او انصاف په میزان کښی تللی شوی وه هره خبره چه د دوی له مبارکی ژبی څخه وته هم هغه به عملاً لیدلی کیده آیا شاعر د داسی صفاتو خاوند دی؟ او شاعر هم دی ته ویلی شی؟. کلا وحاشا ثم کلا وحاشا .

# ٳڷڒٳڰۮؚؿؽؗٳڡٮؙٛۏؙٳۅؘعٙۑڵۅٛٳٳڟۑؚڸڂؾؚۅؘڎؘڴۯ۠ۅٳٳ۩۬ڲػؿؚؽؙڔؖٵۊۜٳڹٛؿؘڞۯؙۅؙٳڡؽؙؠۼۛڡؚڡٵ ڟڸؠؙۅٛٳۅٛڛؘؽۼؙڬۅؙٳڰڒؚؽؽؘڟڶؠؙۏٞٳٲؾؙٞڡؙٛڹٛڡٙڵؠ۪؞ٙؿؙڡٞڸؠ۠ۅ۫ؽؘ۞ٞ

مگر (نه دی مذموم) هغه (شاعران) چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی دوی ښه (عملونه) او یادوی دوی الله ډیر او بدل اخلی (له کفارو په هجو د کفارو) وروسته له هغه چه ظلم کړی شوی وی (پر هغو) او ژر به پوه شی هغه کسان چه ظلم ئی کړی دی چه کوم ځای ته به بیرته لاړ شی دوی (یعنی بد

ځای ته به لاړ شی پس له مرګه).

تفسیر: مگر هغه خوک چه په هر شعر کښی د الله تعالیٰ حمد ووائی یا د نیکی په لوری ترغیب ورکړی یا د کفر مذمت یا د گناه خرابی څرگنده (ښکاره) کړی یا د هغو کافرانو هجو او بدی ووائی چه د اسلام هجو کوی یا که څوک ده ته ایذا و ضرر ورسوی د هغه جواب د اعتدال په اندازه ورکړی . نو داسی شعر ویل نه دی مذموم. لکه چه حضرت حسان بن ثابت رضی الله تعالیٰ عنه او نورو به هم داسی اشعار ویل نو ځکه رسول الله صلی الله علیه وسلم پر ده امر صادر کړ چه د کفارو جواب ورکړه روح القدس ستا سره دی.

د «من بعد ما ظلموا» په مناسبت ئى وفرمايل چه: ظالمانو ته به عنقريب خپله آخره خاتمه او انجام معلوميږى چه د دوى اوښ پر كومه ډډه پريوځى؟ له گردو (ټولو) څخه زيات ظلم دا دى چه د الله تعالىٰ كتابونو او انبياؤ ته د دروغو نسبت كوى. او په كاهن او شاعر ويلو سره ئى تكذيب كوى.

#### تمت سورة الشعرآء بفضل الله تعالىٰ وحسن توفيقه

سورة النمل مكية وهي ٩٣ آية و ٧ ركوعات ورقم تلاوتها ٢٧ تسلسلها حسب النزول ٤٨ نزلت بعد الشعرآء.

د «النمل» سورت مکی دی (۹۳) آیتونه (۷) رکوع لری. په تلاوت کښی (۲۷) او په نزول کښی (۴۷) او په نزول کښی (۴۸) سورت دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان، ډير رحم والا دى.

ڟڛۧ؞ؾڵڰٳڸؿؙٳڷڨؙۯٳڹۘۅؘڮؾٵۑؚۺؙؚؽڹ<sup>۞</sup>ۿۮؙؽۊۜۺ۬ڗ۬ؽڸڵۿٷؙٙڡؚڹؽڹڽٛ ٵؽۜڔؽؽؽٚڡؚٞؽٷؽٳڵڞڶۅۼۘٷؽؙۊؙؿؙۅٛؽٵڵٷۜۘڬۅۼٙۅۿؙۄ۫ڽٵڷڵڿڔؘۼۿؙۄؙؽٛٷۼڹ۠ۊؽ۞ ٳڽٙٵؿۮؚؽؽؘڵٳؽؙٷؙؽڹؙٷؽڽٳڷڵڿؚۯۊڒؾۜٵڵۿؙڎٳۼۘٮٵڵۿؙڎؙڣۜۿؙڎؙؽۼؠۘۿۅٛؽ۞

دا (آیتونه د دی سورت) آیتونه د قرآن او د کتاب مبین (ښکاره بیانونکی) دی. (دغه قرآن) سمه صافه لیاره ښوونکی دی (ټول جهان ته) او زیری ورکوونکی دی مؤمنانو ته (په نعیم سره) هغه (مؤمنان) چه قائموی (سم اداء کوی سره له ټولو حقوقو) لمونځ او ورکوی زکوه (د اموالو خپلو) او دوی په (ورځی) آخری (چه قیامت دی) هم دوی یقین کوی (چه خامخا رابه شی په حقه سره) بیشکه هغه کسان چه نه راوړی ایمان په (ورځی) آخری (چه قیامت دی) ښائسته کړی دی مونږ دوی ته (قبیحه) عملونه د دوی پس دوی حیران سرګردانه دی (په دغو بدو اعمالو خپلو کښی).

تفسیر: یعنی هر هغه څوک چه له ده سره د آخری خاتمی او انجام فکر او اندیښنه نه وی نو هغه دی د هم دغی فانی دنیا په فکر او اندیښنه کښی ډوب پروت وی او د ده د ګردو (ټولو) زیارونو (محنتونو) او کوښښونو مرکز هم دغه څو ورځنی دنیوی ژوندون دی او د هغه کتاب او نبی په طرف له سره نه ګوری چه د دوی مخ له هغه فانی طرف نه د عاقبت او باقی ژوندون په طرف اړوی او متوجه کوی ئی. او نه ورته فکر او توجه کوی دوی په دنیوی عیش او مینه کښی داسی غرق او ډوب تللی دی چه د هادیانو خبرو ته له سره غوږ نه ږدی بلکه پر دوی مسخری کوی او ملندی وهی، پر آسمانی صحائفو طعنی وهی او پر انبیاؤ مزاح کوی او هم دغه وضعیت پخپل فکر او زعم ښه بولی او پرله پسی په هم دغه ګمراهی کښی ترقی او پرمخ تګ کوی. تنبیه : د تزئین نسبت د الله تعالیٰ په طرف له دی حیثیته شوی دی چه د هر شی خالق او تنبیه کم دی دی پر کوم سبب باندی د مسبب ترتب بی د ده د مشیت او ارادی څخه نشی کیدی لکه چه په نورو ځایونو کښی د اضلال، د ختم د طبع او د نورو نسبت هم ده ته شوی کیدی لکه چه په نورو گایونو کښی د اضلال، د ختم د طبع او د نورو نسبت هم ده ته شوی دی د «نمل» د سورت د دغو ابتدائی آیاتونو مضمون د «البقرة» د سورت له ابتدائی آیاتونو دی دی دی د دید بیا یو ځلی ولوستل شیا.

# اوللِّكَ الَّذِينَ لَهُمُ سُوَّءُ الْعَدَابِ وَهُمُ فِي الْلِخِرَةِ هُمُ الْأَخْسَرُونَ ۞

دا هم هغه کسان دی چه مقرر دی دوی ته ډیر بد عذاب (په دنیا کښی) او دوی په آخرت کښی هم دوی زیانکاران دی.

تفسير : يعنى هلته به له ګردو (ټولو) څخه زيات هم دوی په نقصان او خساره کښې پراته وی.

# وَإِنَّكَ لَتُكَفَّى الْقُرِّ الْ مِنْ لَدُنْ حَكِيْرٍ عَلِيْرٍ

او بیشکه ته (ای محمده!) خامخا در ښوولی کیږی (دررسیږی) تاته قرآن له نزده د ښه حکمت والا ښه علم والا (چه الله دی).

تفسیر : یعنی دغه بدبختان پریپده چه د ضلالت په تیه (میره) کښی سرگردانه وگرځی کله چه دوی د عظیم الشان قرآن قدر او عزت ونه پیژنده او د ده د هدایاتو او بشاراتو څخه ئی فائده وانه خستله نو ښائی چه د دوی حال او احوال هم داسی کیدی. تاسی الله تعالیٰ ته شکر و کړئ چه د دغه علیم او حکیم له جانبه له گردو (ټولو) ځنی زیات عظیم الشان کتاب (قرآن) تاسی ته مرحمت شوی دی چه له هغه څخه تل تاسی ته جدید جدید فوائد دررسیږی او په هغه کښی مؤمنانو ته بیرتناکه واقعات اورول شوی دی څو د صادقانو زړونه مضبوط او قوی او د دروغو حمایت کوونکی پر خپلی بدی خاتمی او خراب انجام مطلع شی. لکه چه په هم دی اغراض وروسته له دی نه د حضرت موسی علیه السلام او د فرعونیانو قصه اوروله کیږی.

#### إِذْقَالَ مُوْسَى لِأَهْلِهِ إِنَّ أَنْسُتُ نَارًا الْ

(یاد کړه) هغه وقت چه وویل موسٰی ښځی خپلی ته بیشکه چه ما ولید یو اور (له لری).

تفسیر : دغه له «مدین» نه د راتګ په وقت کښی څه وقت چه «دوی وادی» ته ورنژدی شو. کله چه نی په یوه یخه توره تیاره شپه کښی لیاره ورکه کړی وه د حضرت موسٰی علیه السلام وینا ده چه له خپلی ښځی بیړی صفوره د شعیب علیه السلام لور سره ئی کوی د دغه مفصله قصه د «طٰه» د سورت په تفاسیرو کښی پخوا تیره شوی ده هلته دی بیا ولوستی شی.

# سَالْتِكُوُمِّنْهَا بِغَبَرِ آوُ البَّكُمُ شِيهَا بِ تَبَسِ لَعَكَّدُ تَصْطَلُونَ<sup>©</sup>

ژر به راوړم تاسی ته له دی (ځای د اوره) خبر (د حال د لیاری) یا به راوړم تاسی ته لمبه لګولی (په سر د پلتی یا لرګی) دپاره د دی چه تاسی تاوده شځ (په هغه اور).

**تفسیر :** یعنی د لیاری خبر او پته تاته راوړم که د دغه اور سره نژدی څوک وی. که نه اقلا ستاسی د تودیللو دپاره کومه لمبه یا څکروټه به راوړم.

# فَلَتَاجَاءَهَانُودِيَ أَنْ بُورِكَ مَنْ فِي النَّارِوَ مَنْ حَوْلَهَا "

پس کله چه راغی دغه (موسٰی) هغه (اور) ته غږ وکړ شو داسی چه برکتناک کړی شوی دی هغه چه په دغه اور کښی دی او هغه چه چاپیر دی له دغه(اوره)،

#### وَسُبُهُ عَنَ اللهِ رَتِ الْعَلَمِينَ ٥

او (غږ وکړ شو چه) پاکی ده الله ته چه رب (پالونکی) د عالميانو دی.

تفسیر: یعنی د مکان، زمان، جهت، جسم، صورت، رنگ او د حدوثو د نورو سماتو ځنی د الله تعالی ذات پاک دی. په اور کښی د ده د تجلی دغه معنی نه ده چه معاذ الله په اور کښی به د ده مقدس ذات حلول فرمایلی و؟ عالم رڼوونکی لمر هم په قلعی لرونکی آئینه (هنداره) کښی متجلی کیږی لیکن کوم داسی ناپوه او احمق به پیلا کیدی شی چه داسی ووائی چه د شمسی دومره یوه کره په دغومره یوی وړوکی هنداری کښی ځای نیولی دی؟.

#### يُنُوسَى إِنَّهُ أَنَا اللهُ الْعَزِيزُ أَلْحَكِيْدُ ٥

ای موسٰی شان دا دی چه زه یم الله ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوم).

تفسیر : یعنی په دغه وقت کښی له تا سره زه پخپله غېیدونکی یم دغه ګرده (ټوله) واقعه مفصلاً د «طه» په سورت کښی تیره شوی ده. (بیا غږ ورته وشو داسی چه:)

# وَالْقِ عَصَاكَ فَلَتَارَاهَا تَهْتَزُكَانَهُا جَانَّ

او وغورځوه همسا خپله (نو ئي وغورځوله) پس کله چه وليدله (موسٰي) هغه

#### (همسا) چه خوځیدله ګواکی دغه (همسا) یو نری سپین ځغاستونکی مار دی.

تفسیر: ښائی په ابتدا کښی به نری وی. یا به د حرکت د سرعت لامله ( له وجی) دغه تشبیه ورکړی شوی وی. نه د جثی د صغارت لامله ( له وجی).

# وَّلْ مُكْرِرًا وَلَوْيُعُوِّبُ يِلْمُوسَى لِاتَّعَفَّ إِنِّى لَا يَعَافُ لَكَ عَالْمُوسَانُونَ ۖ

نو مخ ئی تری و گرځاوه په شا تلونکی او راونه گرځیده بیرته (نو بیا غږ ورته وشو) ای موسیٰ مه ویریږه (له دی ماره) بیشکه زه چه یم نه ویریږی په نزد ځما مرسلان. (له هیڅ شی نه)

تفسیو: یعنی سره له دی نه چه دغه د حضور او اصطفاء مقام ته هم رسیدلی ئی خو بیا هم ویریدی نو دغه ویریدل څه مطلب او معنی لری؟ مرسلانو ته نه دی لائق چه وروسته ځمونږ د قرب دربار د رسیدلو څخه له همسا یا مار یا د بل کوم مخلوق څخه وویریږی. په دغه مقام کښی ښائی چه د دوی زړونو ته انتهائی سکون او طمانیت حاصل شی.

تنبیه: دغه طبیعی خوف دی چه د نبوت سره څه منافات نه لری.

### ٳڒڡؽ۬ڟڮؙڗ۬ؾڔؙۜۘڰڮڂۺٵڹۼؽڛؙۏٚۼٷٳڹٚؽۼڣٛۅۯڗڿؽۅ۠

لیکن هغه څوک چه ظلم ئی کړی وی (په ځان خپل) بیا بدل راوړی نیکی وروسته له بدی (چه په صدق سره ثابت شی) پس بیشکه زه ښه بښونکی یم (د خطیاتو) ډیر رحم والا یم (په انعام د اجر او ثواب سره نو د ده توبه به قبلوم او مغفرت ورته کوم).

تفسیر: دغه منقطع استثناء ده یعنی وروسته له دی نه چه د الله تعالیٰ قرب ته ورسیدی تاته هیخ ویره او اندیښنه نه ده په کار خوف او اندیښنه یواځی هغه چاته په کار ده چه کومه ګناه یا خطاء تقصیر ئی کړی وی چه د هغه په نسبت هم ځمونږ په دربار کښی داسی قاعده شته چه وروسته له ګناه که کوم سړی په صدق او اخلاص سره توبه وباسی. او خپل اعمال او احوال اصلاح او درست کړی او د نیکیو او حسناتو په وسیله خپلی بدی او سیآت محو او ورک کړی نو الله تعالیٰ ئی یخپل رحمت سره معافوونکی دی.

حضرت شاه صاحب لیکی: «حضرت موسٰی په سهو او خطأ سره یو کافر وژلی ؤ نو هم هغه د قصاص ویره د ده په زړه کښی وه چه هغه هم دلته وروبښلی شو».

# ۅؘٲۮؙڿڷؽۘۘۮڬٷڹٛۼؽؠؚڮؾؘڂؙۯۼۘڔۘۘۘۘؠؽؙۻؙٲٛ؞ٛڡؽۼؽڔڛ۠ۏۧ؞ٟ۫؊ؚؽٛۺؽۼٳڸؾۭٳڸڣۯٷڽؘ ۅؘڡۧۏۛڡؚ؋ٳٮۜٚۿؙٛۮػٵٮؙٛٷٲڡؙؙۅ۬ڛۊؚؽڹ؈

او ننباسه لاس خپل په ګریوان خپل کښی نو وبه وځی (په خلاف د طبیعی لون خپل) تک سپین بی له کومه عیبه (او مرض پس سره له دی دواړو معجزو چه حساب دی) په نهو معجزو ستا کښی (ورشه) طرف د فرعون ته او قوم د ده ته بیشکه دوی دی یو قوم فاسقان (وتونکی له فرمان).

تفسيو : د دغو معجزاتو بيان د «بنى اسرآئيل» په سورت کښى د ﴿ وَلَقَدُانَيْنَاتُولِي اِتَّعَالَيْهِ اَيْهِ الْهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّ

# فَكَتَاجَآءُتَهُوُ الْيُتُنَامُبُصِرَةً قَالُوُ الهِ نَاسِحُوْ مِّبُيُنُ ۚ وَجَدَّوُ الْمِهَا وَاسْتَيْقَاتُهَا اَنْفُنُهُ وُظُلُمًا وَعُلُوًا وَفَانْظُرُكِيفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِيْنَ ۖ

پس کله چه راغلل (فرعون او فرعونیانو ته) آیتونه (معجزی د قدرت) ځمونږ ښکاره روښانی نو وویل دوی چه دغه سحر (کوډی) دی ښکاره او منکران شول دوی په دغو (آیاتونو) حال دا چه یقین کړی ؤ په دغو معجزاتو نفسونو د دوی (چه حق او له جانبه د الله دی لیکن انکار تری و کړ دوی) له جهته د ظلم او سرکشی پس وګوره څرنګه ؤ عاقبت (آخره خاتمه) د مفسدانو (من الغرق والحرق).

تفسیر: یعنی کله چه وقتاً فوقتاً د دوی د ستر کو د خلاصولو دپاره هغه معجزی ورښودلی کیدی نو دوی به ویل چه دغه کردی (تولی) کوډی او جادو دی حال دا چه د دوی په زړونو کښی په یقینی ډول (طریقه) سره دغی خبری ځای نیولی ؤ چه موسیٰ علیه السلام رښتین دی او دغه معجزی چه راښیځ یقیناً د الله تعالیٰ د قدرت دلائل دی، سحر، جادو، شعبده، نظر بندی او بل کوم باطل شی نه دی او تش د بی انصافی، غرور، او تکبر لامله (له وجی) عمداً او د خپل ضمیر په خلاف د حق تکذیب او له صدق څخه انکار کاوه. بیا نو څه وشو؟ څو ورځی وروسته له دی نه دغه خبره ورمعلومه شوه چه د داسی ضد کوونکیو معاندانو مفسدانو انجام او عاقبت څه

کیږی؟ دوی تول د قلزم د بحیری د امواجو یوه ګوله شول او هیڅ یوه ته ئی ګور او کفن هم نه شو ورپه برخه.

# وَلَقَدُ انْتَيْنَادَاوْدَ وَ سُلَيْمُنَ عِلَا وَقَالَا الْحَمَّدُ بِلَاهِ الَّذِي فَضَّلَنَا عَلَى تَثِيْرِ مِنْ عِبَادِةِ الْمُؤْمِنِيْنَ<sup>©</sup>

او خامخا په تحقیق ورکړی ؤ مونږ داؤد ته او سلیمان ته (یو خاص) علم، او وویل دواړو چه ټولی ثناوی ستائنی (صفتونه) دی الله ته هغه چه مشرتیا (فضیلت) ئی راکړی دی مونږ ته پر ډیرو له (هغو) بندګانو خپلو چه مؤمنان دی.

تفسیر: حضرت سلیمان د حضرت داؤد علیهما السلام خوی ؤ دغه پلار او خوی ته هر یوه ته الله تعالیٰ د ده له شانه سره مناسب یو خاص علم ورعطاء کړی ؤ. شرایع، احکام، د سیاست اصول، حکومت چلول او نور گرد (تول) علوم د دی لفظ لاندی داخل شول هغه علم چه الله تعالیٰ داؤد او سلیمان علیهما السلام ته ورکړی ؤ د هغه اثر دا ؤ چه دوی د الله تعالیٰ د انعاماتو شکر اداء کاوه. د الله تعالیٰ د کوم نعمت شکر اداء کول د هغه اصلی نعمت شخه لوی نعمت دی. «پر ډیرو» ئی ځکه وفرمایل چه ډیرو نورو بندگانو ته الله تعالیٰ پر دوی فضیلت ورکړی دی. پاتی شو پر گردو (تولو) مخلوقاتو کلی فضیلت لرل نو دغه انعام او اکرام په گردو (تولو) انامو کښی ځمونږ سیدالکونین خاتم المرسلین فخر الاولین والآخرین محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په برخه شوی دی.اللهم صل وسلم و بارک علیه وعلیٰ آله و اصحابه اجمعین.

#### وَوَرِتَ سُلَيْمُنُ دَاوْدَ

او ميراث واخيست سليمان (نبوت. علم. سلطنت) نه داؤد څخه (له نوره اولاده ئي).

تفسیر : یعنی د داؤد علیه السلام په (نولسو) ځامنو کښی د ده اصلی ولی عهد او خلیفه حضرت سلیمان علیه السلام شو چه د ده په مبارک ذات کښی الله تعالیٰ نبوت سلطنت دواړه جمع کړی ؤ او داسی مملکت او حکومت ئی ورعطاء کړی ؤ چه له ده څخه وړاندی او وروسته د بل چا په برخه کښی داسی یو صوری او معنوی، ظاهری او باطنی عظمت او شوکت نه دی جمع شوی. انسانان، پیریان، طیور، هوا، او نور تول ورته مسخر شوی ؤ. لکه چه د «سبأ» په

سورت کښي راځي.

#### وَقَالَ يَايَتُهَا النَّاسُ عُلِّمُنَا مَنْطِقَ الطَّايْرِ

او وویل (سلیمان) ای خلقو ښوولی شوی دی مونږ ته خبری د الوتونکیو مرغانو.

تفسیر: له دغی خبری څخه انکار گواکی د بداهت څخه د انکار په منزلت دی چه طیور او پرندگان کومی خبری او چړ پړ چه کوی په هغه کښی تر یوه حد پوری د افهام او تفهیم شان موندلی کیږی. یو مرغه څه وقت چه خپله جوړه ځان ته رابولی، یا د دانی ورکولو دپاره خپلو نورو ملګرو ته هم خبر ورکوی په دغو ګردو (ټولو) حالاتو کښی د ده بولی، لهجه او غږیدل له سره یو شان نه دی لکه چه د طیورو مخاطبین او سامعین دغه فرق او توپیر (فرق) په ښه شان سره محسوسولی شی نو له دی نه مونډ پوهیدی شو چه د نورو احوالو او ضروریاتو په وقت کښی هم د دوی په دغو چونیدلو کښی اګر که مونډ ته ډیر متشابه او متقارب هم راښکاره شی کوم داسی لطیف او خفیف تفاوت او توپیر (فرق) به ضرور وی چه پر هغه باندی به دوی پخپلو منځونو کښی سره یوهیږی.

تاسی کومی ټیلگرافی خانی ته ورشئ او د ټیلگراف متشابه کهټ، کهټ ته غوړ کیږدئ که تاسی پر ټیلگرافی رموزو او اشاراتو پوه نه یئ نو تاسی ته دغه مطرد او مکرر او متشابه حرکات او اصوات په بادی النظر کښی چټی (بیکاره). مهمل او بی معنی شی درښکاری او بالعکس که کوم ټیلگرافی غوږ ورته کیږدی نو علیالفور د هغو د محتویاتو څخه تاسی ته مفصل معلومات درکوی. ځکه چه دغه ټیلیگرافی د دغو «ټیلیگرافیهؤ حرکاتو اصواتو» په مدلولاتو او مفهوماتو پوره پوه او واقف وی. علیٰ هذا القیاس څه بعید دی چه حقیقی واضع د طیورو په نغماتو کښی هم د مختلفو معانیو او مطالبو د اظهار لپاره هم څه فرق او امتیاز ایښی وی لکه چه د انسان ووړکی د خپلی مور له ژبی څخه ورو ورو واقفیږی د طیورو چیچان (بچی) به هم د خپل فطری استعداد په اثر د خپلو نورو بنی نوعو په بولیو پوهیږی او د نبوت د اعجاز په شان به الله تعالیٰ خپل یو نبی ته د دوی د ویناؤ پوه هم ورعنایت کړی وی.

د حیواناتو لپاره د جزئی ادراکاتو حصول خو لا له پخوا څخه مسلم دی، لیکن د یورپ جدید تحقیقات اوس د حیواناتو عاقلیت د آدمیت تر سرحد پوری قریب کړی دی تر دی چه د حیواناتو د بولی (وینا) د «ابجد» به تیارولو یسی هم لگیدلی دی.

لوی قرآن خبر راکړی دی چه: «هر شی د خپل رب تسبیح او تحمید کوی. لیکن تاسی پری نه پوهیږئ او هر الوتونکی خپل د صلوٰة او تسبیح څخه واقف دی» په صحیحه ؤ احادیثو کښی د حیواناتو تکلم بلکه د محصه ؤ جماداتو خبری کول او تسبیح ویل نابت دی.

له دی نه ظاهر شو چه خپل د خالق اجمالی مگر صحیح معرفت د هر شی په فطرت کښی مفطور او مرکوز دی. نو بیا د دوی پر تسبیح او تحمید او ځینو محاورو او خطاباتو د الله تعالیٰ د ځينو بندګانو د خرق العاده ير ډول (طريقه) مطلع کيدل د عقليه ؤ محالاتو څخه نه دی. هو! د عمومی عادت به خلاف هرومرو (خامخا) دی. نو که اعجاز او کرامت له عمومی عادت او معمول سره موافق وی نو هغه ته به څوک اعجاز او کرامت وائی. د عاداتو پر خوارق مونږ یوه مستقله رساله لیکلی ده هغه دی ولوسته شی په هر حال په دغه رکوع کښی دا قسم څو معجزی مذکوری دی چه یه هغو کښی زائغین عجیب او غریب، چتی (بیکاره)، فضول او رکیک تحریفات کوی ځکه چه د دوی په اټکل سره د ځینو طیورو له خوا د انسانی ځینو علومو ادا ی کول پخپلو بوليو سره، او د ميږي پخپلو منځونو کښي سره خبري اتري کول. او د حضرت سليمان عليه السلام يوهيدل د دوى ير دغو خبرو کرد (ټول) لغو او داسې د حماقت خبري دى چه پری یو وړوکی هلک هم یقین نشی کولی لیکن زه وایم چه د ملیونو محقیقینو او د اسلافو او د اخلافو د ګردو (ټولو) علماؤ په نسبت داسي خيال کول چه هغوی په داسې ناقصو لغو او بدیهی البطلان خبرو باندی چه یو هلک او نایوه هم نشی منلی ولی له قدیم الایام څخه تر نن یوری بلاتردید او تکذیب تینک ولاړ دی او بیانوی ئی؟ او د دغو اوهامو تردید نه کوی؟ او د آیاتونو دغه صحیح حقیقت چه نن ورځ تاسو ته منکشف شوی دی د هغوی ځنی هیڅ یوه نه دی بیان كړى؟ دغه خيال له هغو خبرو څخه هم ډير زيات لهو او مهمل او حماقت دى چه ته د هغه منل له خلقو څخه غواړی. د علماؤ څخه په هره زمانه کښي غلط فهمي خطأ او تقصير کيدونکي وي مگر دغسی له سره نشی کیدی چه پر هغو محسوساتو او په مخ کښی پراته و شیانو او حقائقو باندی چه د انسان هر هلک هم يری يوهيدی شي له سلهاؤ کلو راهسي خورا ډير لوی يوهان عالمان او محققان هم ونه پوهیږی او د یوه تن عقل او فکر هغه طرف ته معطوف نه شی؟. یه یاد ئی ولرئ چه مونږ د اسرآئیلی خرافاتو تائید نه کوو هو! تر کومی اندازی یوری چه د اسلافو له اکابرو څخه بلا اختلاف د الله تعالیٰ د کلام مدلول بیان شوی دی هغه هرومرو (خامخا) تسليم كوو اعم له دى چه هغه له اسرآئيلي رواياتو سره موافق وى كه مخالف.

#### ۅؘٲۅ۫ڗؠؙڬٲ<u>ؠڹ</u>ٛػؙڴۣڷۺؙؽؙٙ

او راکړی شوی دی مونږ ته له هر څيز څخه (چه انبياؤ او باچايانو ته ورکاوه شي).

تفسیو : یعنی د داسی عظیم الشان سلطنت او نبوت لپاره هغه اشیاء، لوازم او سامان چه په کار دی هغه کرد (ټول) ئی راعطاء کړه!.

# ٳؾۜۿێٙٲڵۿؙٷٳڷڣڞؙڵڷؠٝؠؿٛ وؘػؚؿڽڔڸٮۘڲۿؽڿؙۏڎ؇؈ٵۼؚؾۜۏٳڷٳۺٚۅٵڵڟؠڗؚ؋ٛۿؙؠٛۼۘۯڠۅٛؽ

بیشکه دغه (عطاء) خامخا هم دغه فضل فضیلت دی شکاره. او جمع کړی شوی دپاره د سلیمان لشکری دی د ده له پیریانو او (له) انسانانو او (له) مرغانو بیا به د دوی ډلی تړلی کیدلی (په ترتیب سره).

تفسیر: هر کله به چه حضرت سلیمان علیه السلام کوم طرف ته تلو نو د انسانانو پیریانو او د طیورو د دری واړو اقسامو لښکر به ئی له خپله ځانه سره حسب الضرورت او مصلحت بوتلو. او د دوی په دغو افواجو کښی به یو ځان ته نظم نسق او انضباط قائم ؤ. مثلاً وروستنی افواج به سره له خپلو ګړندی تللو یا الوتلو خپلو له رومبنیو افواجو څخه نشو وړاندی کیدی او نه به هیڅ یو لښکری فرد داسی کولی شو چه خپله پیره یا وظیفه په خپل سر خوشی کړی او چیری لاړ شی لکه چه نن ورځ په بری بحری او فضائی قواؤ کښی پوره نظم، نسق او د عمل اشتراک لیده کیږی.

#### حَتَّى إِذَا أَتَوُاعَلَى وَادِ النَّمُلِّ

تر هغه يوري کله چه راغلل دوي ير کنده د ميږيو،.

تفسیو : یعنی حضرت سلیمان علیه السلام له خپل لاؤ لښکر سره له داسی یو میدان څخه تیریده چه هلته د میږیانو ډیره لویه ودانی وه .

تنبیه: په کوم ځای کښی چه ډیر میږیان سره راتول شی او هلته په خپل ذوق او سلیقه کورونه جوړ کړی هغه ته په عربی ژبه «قریة النمل» وائی «یعنی د میږیانو کلی» مفسرانو په مختلفو بلادو کښی د داسی میدانونو او بیدیاؤ نښه او پته لګولی ده چه هلته د میږیانو خورا (ډیر) زیات کورونه او کلی شته چه د دغو له منځه پر یوه باندی حسب الاتفاق د حضرت سلیمان علیه السلام ګزر شوی ؤ.

# قَالَتُنَمُلَةُ يَالِيَّهُاالَّمُّلُ ادْخُلُوا مَسْكِنَكُوْ كَلِيَحُطِمَنَّكُوْ سُلَيْمُنُ وَجُنُودُةٌ وَهُمُ لِاَيَشْعُورُونَ

نو وویل یوه میږی (چه مشر ؤ پر نورو) ای میږیو! ننوځئ ټول مساکنو سوړو خپلو ته چه مات او چیت پیت مو نه کړی هرومرو (خامخا) تاسی لره سلیمان او لښکر د ده حال دا چه دوی به نه وی پوه (د تاسی له دی یائمالیدو نه)،

تفسیو: یعنی سلیمانی لښکر خو داسی نه دی چه عمداً او په قصد سره تاسی وژنی. هو امکان لری چه د لاعلمی او ناپوهی په سبب پائمال شئ! حضرت شاه صاحب لیکی: «د میدی غږ هیڅ یو انسان نشی اوریدی خو د سلیمان علیه السلام غوږ ته د دوی دغه خبری ورسیدی او دوی له هغو څخه معلومات حاصل کړل.» نو دا د هغوی معجزه شوه.

تنبیه : د حیواناتو علماؤ له کلونو کلونو راهسی کومی تجربی چه کړی دی له هغوی څخه دا راڅرګندیږی (راښکاره کیږی) چه دغه خوار او حقیر ساکښ (ذی روح) او خوځنده (حشره) هم یخپل اجتماعی حیات، سیاسی نظام کسی ډیر زیات له انسانی خویونو سره قریب واقع شوی دی او د دغو امورو اداره په ډير عجيب او غريب ډول (طريقه) سره کوی. د انسانانو په شان ميږيان هم د کورنیو او تبرو او قبائلو خاوندان دی. یه دوی کسی هم د تعاون او خواخوری جذبات شته. د دوی د اعمالو تقسیم او د حکومت نظام د انسانی اداراتو سره ډیر قریب او متشابه لیدل کیږی، ارویائی محققان ډیر زیات وقت یه هغو اطرافو او حوالیو کښی اوسیدلی دی چه هلته د میږیانو کورونه او کلی ډیر ؤ. او دوی د خپلو تتبعاتو ډیر زیات قیمتدار معلومات سره راتول کړی دی. افسوس چه په دغو مختصرو فوائدو کښې هغه نه ځائيږي. محض د دغه مقام له مناسبت سره د («دائرة المعارف المصرية» آخرى جملي نقلوو: «فمتى داهم عدو قرية النمل اختفت العملة وخرجت الجنود للقتال والنضال فيخرج اولأ واحد منها للاستطلاع ثم يعود مخبراً بما رأى و بعد هنيهة تخرج ثلاثة او اربعة يتبعها عدد كثيف من الجيوش بادية عليهم علائم الحنق فتلدغ كل ما صادفته ولا تفلت من تلدغه ولو قطعت اربأ اربأ فاذا انتهى القتال رجع الفعلة فاعادوا بناء ما تهدم يتخللها عدد من الجنود للحراسة لا للعمل» به دغو جملو كسى دغه خبره راشر كنده (راسكاره) شوه هم دا چه دوی د خطری له راتګه اطلاع مومی یو میږی د باندی وځی او لازمه معلومات ځان ته حاصلوی او بیا دغه معلومات ژر تر ژره خپل قوم ته وړی او هغوی ته له کوائفو څخه اطلاع وركوى. باقى د سليمان عليه السلام له احواله خبريدل او بيا د سليمان له دغو خبرو څخه مطلع كيدل د خرق العادت يه ډول (طريقه) ؤ.

# فَتَبَسَّءَ ضَاحِكُامِّنُ قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ اَوْزِعْنِيُ اَنَ اَشُكُرُ نِعْمَتَكَ الَّتِيُّ اَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَى وَالِدَى وَانَ اَعْلَ صَالِحًا

# تَرْضُهُ وَادْخِلْنَي بِرَحْمَتِك فِي عِبَادِك الصَّلِحِينَ ®

پس تبسم و کړ (سلیمان) په دغه حال کښی چه خندا کوونکی ؤ (ورپسی تعجباً او سروراً) له وینا د هغه میږی او وویل سلیمان ای ربه ځما الهام و کړه ماته (را په برخه کړه) دا چه شکر و کړم د نعمت ستا هغه چه انعام کړی دی تا پر ما او پر مور پلار ځما او بل دا چه کوم زه عمل نیک چه (په فضل خپل سره) خوښوی ته هغه او ننه باسه ما (او یو ځای کړه ما) په رحمت خپل سره په (هغو) بندګانو خپلو کښی چه صالحان دی.

تفسیر: کله چه سلیمان علیه السلام د هغی میږی پر خبره وپوهیده متعجب شو. او د سرور او نشاط له فرطه ئی د شکر د اداء کولو جذبه په جوش راغله. او وویل سلیمان ای ربه محما الهام وکړه، را په برخه کړه دا چه شکر وکړم د نعمت ستا هغه چه انعام کړی دی تا پر ما او پر مور پلار محما او بل دا چه کوم زه عمل نیک چه پخپل فضل سره خوښوی ته هغه او ننه باسه او یو محای می کړه په رحمت خپل سره په هغو بندګانو خپلو کښی چه صالحان دی.

یعنی حیران یم ستا د دغو عظیمهؤ انعاماتو شکریه په کومه ژبه اداء کړم پس ستا له درباره التجاء کوم چه ماته داسی پوره توفیق راکړی چه په ژبه سره او په عمل سره ستا شکر اداء کړم او په اعلیٰ درجه نیکو بندگانو کښی می چه انبیاء او مرسلین دی محشور وفرمائی!.

# وَتَفَقَّدُ الطَّيْرِ فَقَالَ مَا لِي لِآرَى الْهُدُهُدُ أَمُ كَانَ مِنَ الْعَالِمِينَ عَلَيْهِ فِي الْعَلْمِين

او لتونه ئی وکړه د مرغانو (او هدهد ئی ونه مونده) نو وی ویل څه مانع دی ما لره چه نه وینم زه هدهد بلکه دی هدهد له غائب شویو (د دی ټولی څخه چه ئی نه وینم).

تفسیر : بنا پر کوم ضرورت حضرت سلیمان علیه السلام د الوتونکیو افواجو حاضری واخیسته هدهد د ده په نظر کښی رانغی نو ځکه ئی وفرمایل دا څه خبره ده چه زه هدهد نه وینم؟ آیا د دغو الوتونکیو افواجو په منځ کښی پټ دی او زه ئی نه وینم؟ یا په واقع سره غیر حاضر دی. تنبیه : له طیورو څخه حضرت سلیمان علیه السلام مختلف اعمال اخیستل، مثلاً په هوائی سفرونو کښی به دوی مامور ؤ چه د سلیمان علیه السلام پر سر داسی والوځی چه د دوی پر تخت سیوری ولویږی عند الضرورت د اوبو او د نورو ضروریاتو سراغ او پته ولګوی. خطوط او فرامین له یوه ځایه بل ځای ته ورسوی. په دغه وقت کښی امکان لری چه هدهد ته به کوم یو خاص ضرورت وروړاندی شوی وی او دی به د هغه لامله (له وجی) غیر حاضر شوی وی. مشهور دی په کوم ځای

کښی چه تر ځمکی لاندی اوبه ډیر نژدی وی هدهد ته محسوس کیږی او دغه دومره مستبعد نه دی چه الله تعالیٰ د یوه ساکښانو (ذی دی چه الله تعالیٰ د یوه ساکښانو (ذی روحو) څخه زیاته تیزه او متحسسه وګرځوی د هدهد په نسبت خورا (ډیر) معتبر ثقات بیان فرمائی چه پر هر ځای کښی چه تر خاورو لاندی د خاوری چنجیان وی دی پری متحسس کیږی او علیالفور ئی راوباسی تر دی چه کله کله تر دوو لویشتو پوری هم ځمکه کنی. او هغه چینجی تری راوباسی.

# ڵۯؙۼٙۮؚٚڔۜڹۜٙ؋ؘۼؘۮٳٵۺٚڔڽ۫ڴٵۏٛڵڒٳۮ۬ۼۘؾۜ؋ٛٳۏؙڷؽؗٳؾؽڹٚؽ۬ۺؚڵڟ؈ۺؙؚؠڔ؈

خامخا عذاب به ورکړم زه هرومرو (خامخا) ده ته عذاب سخت (مثلاً د هغه وزرونه او بڼکی به وشکوم) یا خامخا ذبح به کړم هرومرو (خامخا) زه دی یا به خامخا راوړی دی هرومرو (خامخا) ماته برهان دلیل ښکاره (په غیاب خپل چه له دی وجی نه غایب وم)

تفسير : يعنى خپل د غير حاضرئ كوم واضح او ښكاره دليل راوړاندى كړى.

# فَمَّكَثَ غَيُرَبَعِيْدٍ فَقَالَ اَحَطْتُ بِمَالَهُ تَخِطُ رِبِهِ وَجِئْتُكَ مِنْ سَبَا نِنْمَ إِنَّقِيْرٍ "

پس محند (ایسارتیا) و کر هدهد نه ډیر (بلکه لږ محند (ایسارتیا) ئی و کړ او ژر راغی) پس وویل (هدهد په جواب د سلیمان کښی) احاطه و کړه ما په هغه څیز (او پوره پری خبر شوی یم) چه نه ده احاطه کړی تا (او نه ئی پری خبر) په هغه باندی او راغلی یم زه تاته له سبا څخه په خبری تحقیقی یقینی سره.

تفسیر: حضرت سلیمان علیه السلام ته د هغه ملک احوال په مفصل ډول (طریقه) سره نه ؤ رسیدلی. اوس ورورسید. «سبا» د یوه قوم نوم دی چه د هغوی ملک په عربستان کښی د یمن په اطرافو کښی ؤ (موضح القرآن) ګواکی د هدهد په وسیله الله تعالیٰ دغه تنبیه وفرمایله چه د ډیرو لویو انسانانو علم هم له سره نشی محیط کیدی. وګورئ چه د هغه نبی په شان چه پخپله الله تعالیٰ داسی فرمایلی ؤ ﴿ وَلَقَدُانَیْمُنَاکَاؤَدُو مُلَیِّانَ عُلَا ﴾ هغه ته د یوی جزئی اطلاع هدهد وررسوی.

# إِنَّ وَجَدُتُ الْمُرَاةُ تَمُلِكُهُ مُ وَأُوْتِيتُ مِنْ كُلِّ شَيْ

بیشکه چه ما وموندله یوه ښځه چه باچاهی ئی کوله پر دغه (اهل د سبا) او ورکړی شوی دی دغی (ښځی) ته له هر څیز څخه (چه باچایانو ته ورکولی شی).

تفسيو : په هر شي كښي مال، اسباب، فوج، اسلحه، حسن، جمال كرد (ټول) شيان راغلل.

#### ولهاعرش عظيو

#### او دی دی ته تخت ډير لوي.

تفسیر : یعنی د دی ملک د ملکی تخت داسی مکلف، مرصع او دیر قیمتدار دی چه د دنیا هیخ یوه له باچاهانو سره هغسی تخت نشته، مفسرینو د دغی ملکی نوم «بلقیس» لیکلی دی والله اعلم.

# وَجَنْ تُهَاوَقُوْمُهَا يَسِغُكُ وَنَ لِلشَّبُسِ مِنْ دُونِ اللهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَنُ اَعُمَّا لَهُمُ فَصَتَّ هُمُوَعِنِ السِّبِيلِ فَهُمُ لِا يَهْتَكُ وُنَ اللهِ عَنِ السِّبِيلِ فَهُمُ لِا يَهْتَكُ وُنَ اللهِ

ومی موندله دغه شځه او قوم د دی چه سجده کوی دوی لمر ته بی له الله او ښایسته کړی دی دوی ته شیطان عملونه د دوی پس منع کړی دی (شیطان) دوی له سمی صافی لیاری پس دوی نه مومی سمه صافه لیاره.

تفسیو: یعنی هغه قوم مشرکان او د لمر عابدان دی. او شیطان دوی له لیاری څخه ایستلی دی او د شرک رسوم او اطوار د دوی په نظرونو کښی ښایسته ورڅرګند (ورښکاره) شوی دی نو ځکه دوی د هدایت لیاره نشی موندلی. هدهد پخپلی دغه وینا سره ګواکی سلیمان علیه السلام ته ترغیب ورکړ چه د دغه قوم پر خلاف جهاد وکړی.

(منع کړی دی شيطان دوی د سمی لياری څخه په دی شان:)

#### ٱڵۘٳڽؽۘڿٛۮؙۉٳڒڶڡۭ اڷۮؚؽؙؽؙۼؚٛڔڿؙٲڵڿؘڹؙٛڔۣٚؽٵڷڟؠؗۏؾؚۘۘۘۅٙٳڵۯؖۻ ۅؘڽڲؙڵۅؙؠٵڠؙٷؙۯؘۅؘمٙٲؿؙڠڸڹٛۅٛڹٛ

چه دوی نه کوی سجده الله ته هغه (الله) چه راوباسی (ښکاره کوی) پټ څیزونه چه په آسمانونو کښی دی او په ځمکه کښی دی او (هغه الله) چه ورمعلوم دی هر هغه څیز هم چه پټوئ ئی تاسی (په زړونو خپلو کښی) او هر هغه څیز چه ښکاروئ ئی تاسی (په ژبو خپلو کښی).

تفسیر: غالباً د دغه هدهد د کلام تتمه ده. معلومیږی چه حیوانات فطرتاً د خپل خالق د صحیح معرفت لرونکی دی. یا د خرق عادت په ډول (طریقه) هم دغه یوه هدهد ته دغسی تفضیلی معرفت ورعطاء کړی شوی ؤ. هو! که الله تعالیٰ اراده وفرمائی نو دغسی معرفت په یوه وچ لرگی کښی هم پیدا کولی شی. باقی په حیواناتو کښی په فطری ډول (طریقه) سره د داسی عقل او معرفت وجود چه هغه «صدر شیرازی» په «اسفار اربعه» کښی په «حضوری علم» یا «شعور بسیط» سره تعبیر کړی دی د دی خبری مستلزم نه دی چه د هغو په طرف هم انبیاء مبعوث شی. ځکه چه دغه فطری معرفت کسبی نه دی جبلی دی. او د انبیاؤ بعثت له کسبیاتو سره تعلق لری. دغه هم صحیح نه دی چه په هر هغه شی کښی چه په کومه اندازه عقل او شعور وی نو هغه دی مکلف کړی حال دا چه قبل البلوغ په صبیانو کښی په کافی اندازه عقل او تمییز موجود وی نو پر دغه د حیواناتو د عاقلیت اندازه هم وکړئ!.

تنبیه: په «موضع القرآن» کښی راغلی دی: «د هدهد روزی دا ده چه له شګو څخه چنجیان راوباسی او خوری ئی نه دانه خوری او نه میوه. دی د الله تعالیٰ د دغه قدرت سره کار لری» ښائی د هم دی لامله (له وجی) د «یخرج الخب، ذکر ئی په خاص ډول (طریقه) سره کړی دی. والله اعلم.

#### ٱللهُ لَا الهَ إِلَا هُوَرَبُ الْعَرْشِ الْعَظِيُرِ ﴿

الله چه دی نشته هیڅ لائق د عبادت مگر یواځی هم دی دی رب د عرش ډیر لوی.

تفسير : يعنى د ده د عظيم عرش سره د بلقيس تخت څه مناسبت لرى؟.

# قَالَ سَنَنْظُرُ إَصَدَ ثَتَ آمُرُكُنْتَ مِنَ الْكَذِينِيُ

نو وویل (سلیمان) ژر به وگورو آیا رښتیا ویلی ده تا (ای هدهده!) دغه خبره یا که ئی ته له دروغ ویونکیو.

تفسیر: یعنی زه ستا د دروغو امتحان آخلم. (بیا سلیمان یو مکتوب ولیکه او هدهد ته ئی وویل:).

# إِذْهُبُ بِيَرِيْنِي هٰنَافَالْقِهُ النَّهِوْ تُعَرِّتُولَ عَنْهُمُ فَانْظُرْمَاذَ ايْرُجِعُونَ@

یوسه ته (ای هدهده!) لیک ځما دغه پس وغورځوه هغه (لیک) دوی ته بیا مخ جار باسه له دوی (او پټ نژدی ورته ودریږه) پس وګوره (له ورا) چه په څه جواب رجوع کوی دوی.

تفسیو : یعنی سلیمان علیه السلام یو خط ولیکه او هدهد ته ئی ورکړ چه د «سبا» ملکی ته ئی ورسوی او جواب ئی بیرته راوړی او ورته وئی ویل څه وقت چه خط دی ورورسوه ښائی چه بیا ته تری یوی خوا ته پر څنګ شی ځکه چه د قاصد مخامخ دریدل د سلطنت له آدابه سره څه تناسب نه لری. موضح القرآن لیکی: «یعنی ته دی ځان یوی خوا ته پټ کړه . لیکن د دی د دربار د ګردو (تولو) ماجری څخه ځان باخبره کړه . هدهد هغه خط او د هغی خونی (کور) له کړکی څخه ننوت چه هلته بلقیس ګوښی (یوازی) اوده وه او خط ئی د دی پر تتر(سینه)

# قَالَتُ يَايَتُهَا الْمَكَوُّا إِنِّيَ ٱلْفِي إِلَىٰ كِينَّ كِرِيُدُو النَّهُ مِنْ سُلِمُنَ

وویل (بلقیس) چه ای اشرافو بیشکه زه چه یم راغورځولی شوی دی ماته یو لیک عزتناک. بیشکه دغه (لیک) د سلیمان (له طرفه راغلی) دی .

تفسیو: بلقیس د دغه خط د لوستلو په اثر خپل مشران او درباریان راتول کړل. او دوی ته ئی وویل چه «ای ځما مشرانو! ماته داسی یو عجیب خط په دغه عجیبه طریقه سره رارسیدلی دی چه د یوه معزز او محترم باچا سلیمان علیه السلام له طرفه راغلی دی. غالباً دوی به د حضرت سلیمان علیه السلام احکومت او شوکت اشتهار پخوا له دی نه اوریدلی وی.

### وَإِنَّهُ بِسُوِاللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْوِفُ

او بیشکه (مضمون د دی لیک دا دی چه شروع) په نامه د الله چه خورا (پیر) مهربان ډیر رحم والا دی.

#### ٱلاَتَعُلُواعَلَى وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ أَ

(مقصد ځما دا دی) چه لوئی (او کبر) مه کوئ تاسی پر ما او راځئ تاسی ماته مسلمانان غاړه ایښودونکی (الله ته).

تفسیر: داسی جامع مختصر او له عظمته ډک خط به ممکن دی چه ډیر لړو باچاهانو په دنیا کښی بل کوم باچا ته لیکلی وی. مطلب ئی دا دی چه: «ځما په مقابل کښی زور آزمویل هیڅ فائده نه دررسوی. ستاسی خیر په هم دی کښی دی چه اسلام ومنئ! او ځما احکامو ته غاړه کیږدئ! او د انسانانو په شان په سمو ګوتو ماته راشئ! ځکه چه ستاسی لوئی، تکبر، او ځان مشر ګڼل ځما یه مقابل کښی بی فائدی دی.»

# قَالَتُ يَالَيُّهُ الْمَكُوُّا اَفْتُوْنِيْ فِي اَمْرِي مَاكُنْتُ قَاطِعَةً اَمْرًا حَثَى تَشْهَدُونِ اللهِ

وویل (بلقیس) چه ای اشرافو! فتولی (مشوره) راکړئ تاسی ماته په دغه کار ځما کښی، نه یم زه فیصله کوونکی د کوم کار تر هغه پوری چه حاضر شئ تاسی ماته (مشوره راکړئ!).

تفسیر : یعنی تاسی مشوره راکرئ! چه د هغه جواب په څه مضمون سره ولیکل شی او بالمقابل ئی څه اقدامات او چاری وکړی شی؟ لکه چه تاسی ته معلوم دی د کومی لوئی معاملی (قطعی) فیصله بی د تاسی له پوښتنی او مشوری څخه نه کوم.

# قَالُوَا هَنُ اُولُوَا قُوَّةٍ قَالُولُوا بَاشِ شَيدِيهٍ ﴿ وَالْأَمْرُ الدَيْكِ فَانْظُرِي مَاذَا تَأْمُرِينَ ۞

وویل دغو (اشرافو) چه مونږ خاوندان د قوت زور یو او خاوندان د جنګ سخت یو او امر (حکم، اختیار) تاته دی پس وګوره (ای ملکی!) چه د څه شی امر (حکم) کوی ته (پر مونږ باندی چه وئی منو!).

تفسیر: یعنی له مونده سره د زور او طاقت او د حربی لوازمو او سامانونو هیڅ تقلیل او کمی نشته. او نه د کوم باچا له ویرولو څخه مونډ ډاریډو. که ستا حکم صادر شی نو مونډ له سلیمان علیه السلام سره جنګ ته تیار یو. برسیره په دی ته خپلواکه او خپله مختاره ئی! سره له غوره پوهه او چرته (خیاله) مونډ ته هر هغه حکم چه مناسب ئی ګنی را ئی کړه! څکه چه محمونډ غاډی ستاسی د هر حکم په مقابل کښی ښکته دی. معلومیډی چه د درباریانو فکر او رأیه د جنګ کولو په لوری وه. مګر ملکی په جنګ کولو کښی تعجیل مناسب ونه ګاڼه او یو بین البین داسی معتدل صورت ئی غوره کړ چه د هغه ذکر اوس راځی:

# 

نو وویل (بلقیس چه په جنگ کښی خیر نشته) بیشکه باچاهان هر کله چه ننوځی په کوم کلی (ښار) کښی (په غلبه او قهر) خرابوی دوی هغه (ښار) او گرځوی دغه (باچاهان) عزیزان (مشران) د اهل د هغه ذلیلان (سپک بندیان)، او هم داسی (چه ومی ویل) دوی کوی. او بیشکه زه لیږونکی یم دوی ته (قاصد) سره له هدیی (پیشکشی) پس بیا زه کتونکی یم چه په څه حال بیرته راځی دغه لیګلی شوی (چه قبلوی دغه پیشکشی یا ئی بیرته رالیږی).

تفسير : معلوميږی چه د خط د مضمون له عظمته او شوکته او له نورو قرائنو، اماراتو او آثارو څخه بلقیس متیقنه شوی وه چه زه یر دغه باچا بری نشم موندلی او اقلا د دغی خبری قوی احتمال د دی په زړه کښې بیدا شوی و چه د داسې لویو شان او شوکت لرونکیو باچاهانو سره جنګیدل د لوبو او ټوکو خبره نه ده که دی غالب شو لکه چه د ده د بری قوی امکان شته نو د نورو ملوکو او سلاطینو له عمومی عادته سره موافق به دغه ځما ګرد (تول) ښارونه سره لاندی باندی کړی او داسې يو لوی انقلاب به ونښلي چه په هغه کښې به مشران کشران، عزت لرونکي خلق به بی عزته کیږی. او ډیر انسانان به خواران او ذلیلان کیږی. لهٰذا ځما په فکر خو ښه داسي راښکاري چه مونډ په جنګيدلو کښي جلتي او تلوار ونه کړو. بلکه لازم دي چه د مقابل جانب قوت، قدرت، طبیعی رجحانات، د حکومت نوعیت څخه معلومات حاصل کړو او په دی باندی ښه ځان خبر کړو چه دوی د دغو ويرولو تر شا څه ډول (طريقه) زور او قوت لری؟ او بل دغه ځان ته معلوم کړو چه هغوی په رښتيا سره څه شي له مونډ څخه غواړی؟ که مونډ څه تحائف او هدایات ورولیږو او دغه راتلونکی مصیبت د هغو په وسیله له خپله ځانه لری وساتو نو ډير به ښه شي که نه په دغه ذريعه مونږ ته لږ څه د دوې وضيعت او رويه راڅرګنديږي (ښکاره کیږی) څو بیا مونړ له هغه سره مناسب رویه او لیاره ځان ته غوره کړو. «موضح القرآن» لیکی: «بلقیس وغوښتله چه د دغه باچا شوق او میلان ځان ته معلوم کړی چه د کوم څیز له یلوه (طرفه) ډیر زیات دی د ښکلو انسانانو له پلوه (طرفه) که د نادرو سامانونو او لوازمو له یلوه (طرفه) نو دغسی له هری نوعی تحائف او هدایا ئی ولیږل.

# فَكَتَاجَآءَ مُكَمَّنَ قَالَ اَتُمِنُّ وُنَنِ بِمَالِ فَمَا الْمَنَّ اللهُ خَيْرُمِّ مَّا اللهُ أَبْلُ أَنْ أَوْ بِهَا يَتِكُوُ تَفْرَحُونَ الرَّحِهُ الِيهِ مُوفَكَنَا تِينَّهُمُ يُجُنُودٍ لَا قِبَلَ لَهُمْ بِهَا وَلَنُخْرِجَنَّهُمُ مِّنَهَا اَذِلَةً وَهُوطِ فِرُونَ ©

پس کله چه راغی (قاصد د بلقیس) سلیمان ته نو وویل (سلیمان آیا مدد کاری کوئ تاسی له ما سره په مال سره پس هغه محیز چه راکړی دی ماته الله (له نبوت، علم، سلطنت) خیر ډیر غوره دی له هغه محیزه چه درکړی دی (الله) تاسی ته بلکه تاسی په دغه هدیه (پیشکشی) خپلی خوشالیږئ بیرته ورشه دوی ته (ای قاصده چه راشی ماته! که نه) پس خامخا وربه شو مونږ دوی ته سره له (داسی زورور) لښکر چه نه وی هیڅ طاقت د مقابلی دوی ته له هغو لښکرو سره او خامخا وبه باسو هرومرو (خامخا) دوی له دغه (ښار د سبا څخه) په دی حال کښی چه بی عزته بی حرمته وی او دوی به خوار او

#### سپک وی..

تفسیر : یعنی دغه تحفی او هدایا دی تاسو ته درمبارک وی چه په ورکولو ئی تفاخر کوئ! او په اخیستو ئی په تکثر د اموالو سره خوشالیوئ! آیا ستاسی په فکر او اتکل کښی زه تش یو دنیوی باچا درغلم؟ چه د مال او متاع مطامع ماته راوړاندی کوئ؟ تاسی ته دی معلوم وی هغه روحانی دولت او مال، حکومت او دولت چه الله تعالیٰ راعطاء کړی دی هغه ستاسی له دغه ملک او دولت څخه ډیر اعلیٰ او اولیٰ دی. زه ستاسو دغو هدایا او تحائفو ته هیڅ اهمیت نه ورکوم یعنی بیرته ورشه ای قاصده! بلقیس او قوم ته ئی ووایه چه را دی شی تول مسلمانان غاړی ایښودونکی او که رانغلل دوی پس رابه ولو مونی خامخا د دوی جنگ او مقابلی ته داسی لښکری چه له جهته د پیروالی او قوت نه دی هیڅ طاقت د مقاومت (ودریدو) د دوی له هغو لښکرو سره او هرومرو (خامخا) وبه باسو او وبه شرو مونی خامخا دوی له دغه ښار د سبا څخه په دی حال کښی چه بی عزته او بی حرمته به وی او حال دا چه دوی به خوار زهیر او بندیان وی او له وطنه به فراریږی او په ذلت او خواری سره به له دولته او سلطنته لاس واخلی. موضح القرآن لیکی: «هیڅ فراریږی او په ذلت او خواری سره به له دولته او سلطنت لاس واخلی. موضح القرآن لیکی: «هیڅ یو بل نبی داسی خبری نه دی فرمایلی کله چه د حضرت سلیمان علیه السلام سره د الله تعالیٰ د سلطنت زور ؤ نو ځکه ئی دغسی وفرمایلی».

# قَالَ يَأْتُهُا الْمُكُوُّا الْكُلُو يَأْتِيْنِي بِعَرْشِهَا قَبُلَ آنَ يَأْتُونُ فَمُسْلِمِينَ®

وویل (سلیمان) ای (ځما د دربار) اشرافو! کوم یو له تاسی به راوړی ماته تخت د دی (بلقیسی) پخوا له هغه چه راځی دوی ماته مسلمانان (غاړه ایښودونکی الله ته).

تفسیو : دغه سفیر بیرته لاړ او د جنگ پیغام ئی ورورسوه بلقیس متیقته شوه چه دغه کوم معمولی باچا نه دی د ده زور او قوت د الله تعالیٰ په زور او قوت سره دی له جدال مخخه به هیڅ یوه گټه او فائده په لاس رانه شی او نه د داسی باچا په مقابل کښی له چل، فریب څخه څه کار اخیستل کیږی. بالاخر د اطاعت او انقیاد په غرض د ډیرو ساز او سامان او لاؤ لښکر سره د حضرت سلیمان علیه السلام په حضور د تشرف په مقصد رهی (روانه) شوه کله چه بلقیس د شام سرحداتو ته ورنژدی شوه حضرت سلیمان علیه السلام خپلو درباریانو ته وفرمایل چه آیا داسی یو سری شته چه د بلقیس شاهی تخت د دی د راتللو څخه د مخه راحاضر کړی. په دغه کښی هم د حضرت سلیمان علیه السلام مقصد دا ؤ چه په بلقیس باندی په څو ډول (طریقه) سره د الله تعالیٰ د ورعطاء کړی عظمت او قوت اظهار وکړی څو دا ښه وپوهیږی چه سلیمان علیه السلام یواځی باچا نه دی بلکه کوم فوق العاده باطنی طاقت هم له خپله ځانه سره لری.

تنبیه : له «قبل ان یأتونی مسلمین» څخه معلوم شو چه پخوا له اسلامه او انقیاده د حربی مال مباح دی.

# قَالَ عِفْرِيْتُ مِّنَ الْجِنِّ آنَالِيُكَ بِهُ قَبُلَ آنَ تَقُوْمُونَ مَّقَامِكَ وَإِنِّ عَلَيْهِ لَقَوِيُّ آمِينُ ۞

وویل یو زورور سخت قوی له (قومه د) پیریانو چه زه به راوړم تاته دا (تخت) پخوا د هغه چه پاڅیږی ته (ای نبی الله) له دغه ځایه خپله، او بیشکه زه پر دغه (راوړلو) د دی (تخت) خامخا قوی (زورور معتبر) امانتګر یم.(چه نه کوم خیانت په جواهرو د ده کښی)

تفسیو: د حضرت سلیمان علیه السلام دربار به هره ورځ تر یو تاکلی (مقرر کړی) وقت پوری دوام درلود (لرلو). مطلب ئی دا دی چه «پخوا له دی نه چه تاسی له خپله درباره پاخیږئ زه به دغه شاهی تخت درحاضر کړی شم» مگر په دغه کښی هم لږ څه ځنه (ایسارتیا) واقع کیده او حضرت سلیمان علیه السلام غوښته چه له دی نه مخ کښی د دی تخت راحاضر کړی شی. «زورور امانتګر یم» یعنی د خپل مټ او قوت سره ئی ډیر ژر راپورته او در حاضرولی شم الله تعالیٰ ماته داسی قوت او قدرت رابښلی دی او «معتبر یم» یعنی په دغه کښی به زه څه خیانت نه کوم وائی چه دغه تخت ډیر قیمتدار ؤ. او په سرو او سپینو زرو او لعلو او جواهراتو سره مزین او مرصع ؤ.

# قَالَ الَّذِي عِنْدَا لَا عِلْمُ مِّنَ الْكِتْبِ أَنَا الْتِيْكَ رِبُّ قَبْلَ أَنْ يَتُرْتَكَ الْيُكَ طَرُفْكُ

وویل هغه (سړی) چه د ده څخه یو علم ؤ له کتابه (منزله یعنی اسم الاعظم) زه به راوړم تاته دا (تخت) پخوا له هغه چه بیا راګرځی تاته سترګه ستا، (چه نیولی دی وی کوم شی ته).

تفسیر : راجح خو هم دغه معلومیږی چه دغه سړی د حضرت سلیمان علیه السلام صحابی او وزیر آصف بن برخیا رضی الله تعالیٰ د وزیر آصف بن برخیا رضی الله تعالیٰ د اسماؤ او د کلامونو له تأثیراتو څخه واقف ؤ ده عرض وکړ چه زه د سترګی په یوه رپه کښی د هغی تخت درحاضرولی شم. یعنی هم دا چه تاسی چاته وګورئ پخوا له هغه چه تاسی خپلی سترګی له هغه څخه ځان ته واړوئ زه به هغه تخت دلته پخوا له طرفة العین څخه درحاضر کړم.

# فَكَتَارَالُهُ مُسْتَقِرًا عِنْدَهُ قَالَ هِنَامِنَ فَضَلِ رَتِيْ لِيَبْلُونِي مَا أَشْكُرُ

نو کله چه ولید (سلیمان) دغه (تخت) قرار پروت په نزد د ده نو وی ویل دغه (ژر راوړل د تخت) له فضله (احسانه) د رب ځما دی دپاره د دی چه وازمویی ما چه آیا زه شکر کوم (یر نعمتونو د الله).

تفسیر : یعنی دغه به ظاهری اسبابو سره نه دی د الله تعالیٰ فضل دی چه ځما رفیق دغه درجی ته رسیدلی دی چه تری داسی کرامات ظاهریږی او کله چه د ولی او بالخاصه د صحابی کرامت د هم هغه نبی معجزه او د ده د اتباع ثمره وی نو ځکه پر حضرت سلیمان علیه السلام هم د هغه شکران عائد کیږی.

تنبیه: معلوم شو چه اعجاز او کرامت فی الحقیقت د قدیر الله تعالی هغه افعال دی چه د اولیاؤ او انبیاؤ پر لاسونو په خلاف معمول او فوق العادة صورتونو سره ظاهرول شی پس د هغه لوی ذات په قدرت سره چه لمر په یوه لمحه کښی په زرهاؤ میل مسافه پری کوی آیا هغه ته دا څه مشکل دی چه د بلقیس تخت د سترګی په یوه رپه کښی له «مارب» څخه «شام» ته ورسوی حال دا چه د بلقیس تخت د لمر یا د ځمکی په نسبت، د یوی ذری او یو لوی غره له نسبت څخه هم له دی حضرت سلیمان علیه السلام به په هر قدم د الله تعالیٰ د نعماؤ تشکرات اداء کول او هغه به دی پیژندل او تل به د شکر ایستلو دپاره حاضر او ناظر ؤ ګواکی د «اعملوا آل داود شکراً» په تعمیل کښی به تل مشغول او لګیا ؤ.

# آمُ الْفُورُ وَمَنْ شَكْرُ فِإِنَّمَا يَشُكُو لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفُرُ فَإِنَّ مَ بِي عَسِنِيٌّ كَرِيمُ

یا ناشکری (کفران) کوم؟، او هر خوک چه شکر کوی پس بیشکه هم دا خبره ده چه شکر کوی پس بیشکه هم دا خبره ده چه شکر کوی خوام او تزئید کیږی) او هر چا چه ناشکری و کړه ( کفران کوی) غنی بی پروا دی (له شکر او له هر څیزه) کرم والا (څیښتن (خاوند) د سخاوت دی پر مستحقانو د انعام).

تفسیر: یعنی د شکر ایستلو نفع شاکر ته رسیږی چه په دنیا او آخرت کښی به مزید انعامات پری مبنول کیږی. که ناشکری وکړی نو الله تعالیٰ ته به څه ضرر او نقصان ونه رسوی. ځکه چه الله تعالیٰ د داسی شکر ایستلو څخه قطعاً بی پرواء او بالذات کامل الصفات او منبع الکمالات دی. ځمونږ له کفرانه د ده په کمالیه ؤ صفاتو کښی هیڅ نقص او کمی نه راځی. دغه هم د الله

تعالیٰ لطف او کرم دی چه ناشکرانو ته سم د لاسه سزا نه ورکوی نو د داسی کریم ناشکری کوونکی سری په انتهائی درجه بی حیا او احمق دی.

## قَالَ نَكِرُوْالَهَاعَرُشَهَانَنْظُرُ اِتَهْتَكِي َامْ تِكُوُنُ مِنَ الَّذِيْنَ لِا يَهْتَدُونَ<sup>®</sup>

وویل (سلیمان) چه نا آشنا (او په بل شان او شکل کړئ) تاسی دغی (بلقیس) ته تخت د دی چه وګورو چه آیا پیژنی ئی یا کیږی له هغو کسانو چه نه ئی پیژنی.

تفسیر : یعنی د تخت رنګ او وضعیت ئی تبدیل کړ. او د هغه شکل او هیئت ئی وګرځاوه چه د هغه په لیدلو بلقیس په آسانی سره ونشی پوهیدی. په دی د بلقیس د عقل او فهم ازمویښت او امتحان مقصود ؤ چه د هدایت استعداد په دی کښی تر کوم ځای پوری شته.

#### فَكُتَّاجَآءَتُ قِيْلَ آهِ كَنَا عَرْشُكِ قَالَتُ كَأَنَّهُ هُوَ

نو کله چه راغله (بلقیس او خپل تخت ئی هلته ولید) وویل شو (ورته) آیا هم داسی دی تخت ستا نو وویل (بلقیس) لکه چه دا هم هغه دی،

تفسیر: وئی نه ویل چه هو! هم هغه دی او نه ئی بالکل نفی وکړه څه ئی چه حقیقت ؤ هغه ئی صاف صاف ظاهر کړ چه تخت خو هم هغه دی لیکن په اوصاف کښی ئی څه فرق او توپیر (تفاوت) راغلی دی او کله چه دغه فرق دومره مهم او معتدبه نه دی، نو ځکه ویلی شی لکه چه هم هغه دی.

# وَأُوْتِيْنَا الْعِلْمَمِنُ قَبْلِهَا وَ كُنَّا مُسُلِمِينَ ®

او راکړی شوی ؤ مونږ ته علم (په وحدت د رحمٰن او نبوت د سلیمان) پخوا له دی (معجزی کله چه هدهد ستا لیک راوړ) او وو مونږ مسلمانان (غاړه ایښودونکی حکم ستا ته).

تفسير : يعنى د دى معجزى ښكارولو ته څه ضرورت نه ؤ. مونږ ته لا له پخوا څخه دغه خبره معلومه وه چه سليمان عليه السلام تش يو باچا نه دى. بلكه د الله تعالىٰ يو مقرب بنده هم ورسره دى. نو ځكه مونږ د اطاعت او تسليم او انقياد لياره اختيار كره.

# وَصَدِّ هَامَا كَانَتُ تَعَبُّ كُونَ دُونِ اللهِ إِنَّهَا كَانَتُ مِنْ قَوْمِ كَفِرِينَ ®

او منع کړه (الله په توفیق خپل) دا له (عبادت د) هغه څیز چه وه دا چه عبادت ئی کاوه غیر له الله بیشکه چه دا وه (پخوا) له (هغه) قومه چه کافران وو.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ یا سلیمان علیه السلام د الله تعالیٰ په حکم ملکه بلقیس د لمر او نورو شیانو له عبادت څخه ستنه (منع) کړه چه په هغه کښی دا سره د خپل قوم مبتلاء وه یا ئی دا مطلب چه د سلیمان علیه السلام په خدمت کښی د حاضریدلو تر وقته پوری چه د اسلام اظهار ئی په علانیه ډول (طریقه) سره نه ؤ کړی د هغه سبب دا ؤ چه د باطلو معبودانو خیال او د کفارو صحبت او تقلید دا ئی له داسی کولو څخه منع کړی وه کله چه د نبی الله په ملاقات او زیارت مشرفه شوه هغه ممانعت له منځه ورک شو. که نه د سلیمان علیه السلام د صداقت اجمالی علم دی ته لا له یخوا څخه حاصل ؤ.

# قِيُلَ لَهَا ادُخُلِ الصَّرُحُ فَلَتَارَآتُهُ حَسِبَتُهُ لُجُّةً وَكَنَفَفَ عَنُ سَاقَيُهَا وَاللَّهُ الْمَثُ فَفُوى قَالَ اِنَّهُ صَرُحُ شُبَرِّدُ مِنَ قَوَارِيُرَهُ قَالَتُ رَبِّ إِنِّى ظَلَمْتُ نَفْسِى وَ اَسْلَمْتُ مَعَسُلِمُنَ لِلهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ أَلَّهُ

وویلی شو دغی (بلقیس) ته چه ننوځه دی بنګلی ته پس کله چه ولیده (بلقیس) دا (ښیښه) نو ګمان ئی پری وکړ د ژورو اوبو او پورته ئی کړه (پاینڅه) له دواړو پنډیو خپلو، نو وویل (سلیمان) بیشکه دغه (اوبه نه دی) یوه بنګله ده په ځمکه هواره ښویه (جوړه شوی) له ښیښو نه وویل (بلقیس) ای ربه ځما بیشکه ما ظلم کړی دی پر ځان خپل او اسلام می راوړی دی سره له سلیمانه خاص (هغه) الله ته چه رب (یالونکی) د عالمیانو دی.

تفسير : يعنى له اوبو څخه د پورى وتلو په نيت ئي خپلي پاينځي پورته کړى لکه چه عمومي

قاعده ده چه که د اوبو د ژوروالی اندازه په پوره ډول (طریقه) معلومه نه وی نو له اوبو څخه پوری وتونکی ډومبی د خپلو پاینڅو په پورته کولو شروع کوی.

حضرت سلیمان علیه السلام پخپله سلام خانه کښی ناست ؤ چه هغه د تیږو (گټو) په ځای په ښیښو فرش شوی وه دغه صافی او پاکی ښیښی له لری داسی ښکاریدی لکه چه د اوبو لوی حوض وی او ممکن دی چه له دغو ښیښو لاندی به واقعی اوبه هم وی یعنی حوض ئی په ښیښو سره پټ کړی وی. دی په اوبو کښی د ګډیدلو دپاره خپلی پښی لوڅی (بربنډی) کړی، سلیمان علیه السلام پری غږ وکړ چه دغه د ښیښی فرش دی اوبه نه دی. بلقیس ته خپل د عقل قصور او د ده د عقل کمال ورمعلوم شو او په دغه باندی ښه وپوهیده چه په دیانت هم پر هغو اسرارو چه دی پوهیږی هم هغه صحیح دی. او دغه هم ورښکاره شوه چه پر هغو سازونو او سامانونو او سائلو چه دغه قوم مغرور ؤ او پری نازیدل، دلته له هغه څخه ډیر سامانونه موجود وو. ګواکی سلیمان علیه السلام دوی ته تنبیه ورکړه چه د لمر او د ستوریو پر ځلیدلو غولیدل او هغوی ته د خدائی نسبت ورکول هم داسی دی لکه چه انسان د ښیښی په ځلیدلو وغولیږی او د اوبو ګمان بری وکړی.

کله چه ملکه بلقیس پر خپل قصور وپوهیده نو وی ویل ای ربه ځما بیشکه ما ظلم کړی دی پر خپل ځان او اسلام می راوړی دی سره له سلیمانه خاص هغه الله ته چه رب د عالمیانو دی. یعنی یا الله! زه ستا منونکی یم! او د سلیمان علیه السلام دین او طریقه اختیاروم! تر اوسه پوری می پر خپل ځان باندی ډیر ظلم کړی دی چه په شرک او کفر کښی مبتلاء وم! اوس له هغه څخه توبه کوم او ستا د ربوبیت د دربار په طرف رجوع کوم !

# وَلَقَدُ السَّلْنَا إلى نَمُوُدَ آخَاهُمُ صِلِحًا آنِ اعْبُدُ واللهَ فَإِذَاهُمُ وَلِيَا أَنِ اعْبُدُ واللهَ فَإِذَاهُمُ وَنَ®

او خامخا په تحقیق لیږلی ؤ مونږ ثمودیانو ته (قومی) ورور د دوی صالح (چه ووایه ثمودیانو ته) داسی چه عبادت کوئ تاسی خاص د الله پس ناڅاپه دوی دوه فرقی وی (مؤمن او کافر) چه سره ئی جگړی کولی.

تفسیر: یعنی یو ایمان لرونکی او یو منکر. لکه مکی والو چه د رسول الله صلی الله علیه وسلم د راتک په وقت کښی په خپلو منځونو کښی جګړی سره کولی، د ثمودیانو د جګړی لږ څه تفصیل د «الاعراف» په (۱۰) رکوع کښی پر دغو آیتونو «قال الملأ الذین استکبروا من قومه للذین استضعفوا لمن آمن منهم. الایه »کښی تیر شوی دی.

#### قَالَ لِيَقُومِ لِمَ تَسُتَعُجِلُونَ بِالسِّيِسَّةِ قَبُلَ الْحَسَنَةِ ۚ لَوُلا شَنْتَعُفُورُونَ اللهَ لَعَ لَكُمُّ شُرُحَمُونَ ۞

وویل (صالح) ای قومه ځما ولی جلتی کوئ تاسی په بدی (نزول د عذاب) پخوا له نیکی (توبی) ولی مغفرت نه غواړئ تاسی له الله (په ایمان او توبه) دپاره د دی چه پر تاسی رحم وکړ شی.

تفسیو: حضرت صالح علیه السلام دوی ډیر په هر ډول (طریقه) سره وپوهول نو کله چه دوی پری ونه پوهیدل بالاخر ئی دوی له عذابه وویرول چه د هغه په جواب کښی هغوی داسی وویل: ﴿ وَقَالُوْایُصْلِمُ اَفْتِنَامِمَاتَوَدُمُنَا اَنْ صُنْدَا لِهُ مِنْ الْهُوسِلِيْنَ ﴾ یعنی که ته په خپله دغی خبری کښی رستین ئی نو ولی د الله تعالیٰ عذاب پر مونږ نه نازلیږی؟ او د څه لامله (له وجی) پکښی ځنه (ایسارتیا) او ډیل واقع دی؟. حضرت صالح علیه السلام وویل: ای کمبختانو! ولی د ایمان او توبی او د نیکی لیار نه اختیاروئ؟ چه په دنیا او آخرت کښی ستاسی په کار درشی. او د څه له سببه بالعکس بدی او عذاب ژر غواړئ؟ دغه عذاب او بدی چه په خپل وقت کښی پر تاسی واقع شی نو ستاسی دغه ګرد (تول) شورماشور به پای (آخر) ته ورسیږی اوس وقت دی چه تاسی له خپلو ګناهونو څخه توبه وباسئ او خپل ځان د الله تعالیٰ له عذابه محفوظ او مصنون کړئ! تاسی ولی توبه او استغفار نه کوئ څو الله تعالیٰ د عِذاب او زحمت په ځای ثواب او رحمت درمرحمت کړی.

## قَالُوااطَّايِّرُنَّا لِكَ وَبِمَنَّ مَّعَكَّ

وویل (ثمودیانو) چه بدفالی نیولی ده مونږ په تا او په هغه چا چه له تا سره دی (له مؤمنانو)،

تفسیر: یعنی ای صالحه! له کله راهسی چه ستا قدم محموند په خاوره کښی ایښود شوی دی او تا پخپلو دغو خبرو شروع کړی ده پر موند راز راز (قسم قسم) مصائب او مصاعب رانازل شوی دی او په هر کور کښی جنګ او جگړی نښتی دی.

# قَالَ ظَيْرُكُوْعِنْدَاللهِ بَلُ آنَتُوْقُوْمُرُّتُفُتَنُوْنَ ©

وویل (صالح) چه بدفالی د تاسی په نزد د الله ده (چه درکوی ئی په بدل د کفر د تاسی) بلکه تاسی یو قوم یئ چه ازمویلی کیږئ (کله په راحت او کله په زحمت).

تفسیر: یعنی دغه مصاعب او سختی ځما لامله (له وجی) پر تاسی نه دی راغلی بلکه د دغو سبب ستاسی هغه بدقسمتی ده چه الله تعالیٰ ستاسی د شرارتونو او بدو اعمالو لامله (له وجی) پر تاسی مقرری او مقدری کړی دی (بل انتم قوم تفتنون: بلکه تاسی یو قوم یئ چه ازمویلی کیږئ کله په راحت کله په زحمت) یعنی د کفر له شأمته پر تاسی دغه سختی او بدی درنازلی شوی دی تر خو ولید شی چه تاسی توبه کوئ؟ او پر خپل قصور پوهیږئ که نه؟.

# ٷػٵؽ؋ۣٵڵؠڮؽڹۜ؋ؾٮ۫ۼ؋ؙڒۿؘۅٟڷؿؙڣۛۑۮؙۏؽ؋ۣٵڷڒۯڞۣۅٙڵٳؽڞڸٷؽ۞ۊؘٵڵٛۊٵؾڡۜٵڛؠؙۊٳۑٵۺۄ ڵڹٛڽؾؚؾۜٷۅؘٲۿڵڎؙؿٚۊۜڵؽؘڠ۠ۅٛڵؾؖڸۅؘڵؚؾۣ؋۪ڡٵۺؘؠۮڽٵڡۿڸػٲۿؚڸ؋ۅٳڽۜٛٵڵڝۮؚڠؙٷٛ

او ؤ په ښار (د ثموديانو) کښې نهه سړې (غټ شرير) چه فساد به ئي کاوه په ځمکه (د حجر) کښې او نه به ئي کوله اصلاح، وويل (ثموديانو) حال دا چه قسمونه ئي خوړلي ؤ په الله چه خامخا د شپې به ولويږو پر دغه (صالح) او اهل (عيال او امت) د ده (او وژنو به ئي) بيا به خامخا ووايو مونږ هرومرو (خامخا) ولي د ده ته (که د قتل دعوي راباندي وکړي). چه نه ؤ ليدلي مونږ ځاى د هلاک د اهل د ده (نو نه يو خبر چه چا وژلي دي) او بيشکه چه مونږ خامخا له صادقانو يو (په دعوي خپله کښي).

تفسیر : دغه نهه سری ممکن دی چه د نهو تبرو سرداران او مشران وی چه د دوی کار په ملک کښی پرته (علاوه) له فتنی او فساد او خرابی اچولو مخخه بل هیڅ شی نه ؤ. د اصلاح او درستی په طرف به هیڅکله دوی خپل مخ نه اړوه په معظمه مکه کښی هم د کفارو نهه مشران ؤ چه تل به ئی د اسلام په مخالفت او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په معاندت کښی سعی او مجاهدت کاوه او نورو مفسرانو د هغوی نومونه هم لیکلی دی. دغو د صالح علیه السلام د قوم نهو غتو اشرارو پخپلو منځونو کښی معاهده او قسمونه سره یاد کړل چه گرد (تول) به سره یو ځای کیږی او د صالح علیه السلام په کور به ورننوځی. او دی سره له گردو (تولو) کورؤ کهوله یوه مخه وژنی. بیا که څوک د ده د وینی دعویدار پیدا شی نو مونږ به ورته ووایو چه مونږ له دغه

داړی او د ده له وژونکی څخه نه يو خبر، او مونړ رښتيا وايو چه مونړ د ده د کور دغه تباه او وران وضعيت په خپلو سترګو نه دی ليدلی، ګواکی کله چه مونړ پخپلو د دغو حرکاتو فاعلان ؤ نو په هغه وقت کښی پخپلو ځايونو او مواقعو کښی له سره نه وو حاضر، نو د داسی يوه متفق تړون او دروغ ويلو په وسيله به هيڅ يو له مونړ ځنی نه ملزميږی او نه ېړ کيږی او په دغی پلمی (تدبير) سره به د ده طرفداران د ده ديت له مونړ څخه وانه خلی.

# وَمَكُرُوْامَكُوُاوَمُكُرُنَامَكُوُّا وَهُوَلَا شَعُوْرُونَ ﴿ فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَامِبَهُ مَكُرُهِمُ لَا اَتَّادَمَّرُنْهُمُ وَقُومُهُوْ اَجْمَعِيْنَ ﴿ فَتِلْكَ بُبُونَهُمُ خَاوِيَةً بِمَاظَلَمُوْ الْآنَ فِي ذَٰلِكَ لَا يَةً لِقَوْمٍ يَعْلَمُوْنَ ﴿ وَانْجَيْنَا الَّانِ يُنَ الْمَنُوْا وَكَانُوْ الْيَتَّقُونَ ﴾

او فریب و کړ دوی په فریب کولو سره او (جزا د) فریب ورکړه مونږ په جزا ورکولو سره حال دا چه دوی پری نه پوهیدل. پس وګوره چه څرنګه شو عاقبت د مکر (انجام د فریب) د دوی بیشکه چه مونږ هلاک کړل دغه (نهه واړه) او قوم د دوی ټول (په غږ د جبریل) پس دغه دی کورونه د دوی (ورته وګورئ) چه وران تش پراته دی په سبب د دی چه ظلم (شرک) کاوه دوی بیشکه په دغه (اهلاک د ثمودیانو) کښی خامخا لوی دلیل (د قدرت او عبرت) دی دپاره (د هغه) قوم چه پوهیږی (په خیر او شر خپل او تری عبرت اخلی) او نجات ورکړ مونږ (له دغه عذابه) هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی (یقین ئی کړی) ؤ او وو دوی چه ویریدل (له الله او ځانونه ئی ساتل له شرکه او معاصیو).

تفسیر: د دوی مکر خو هم دغه د دروغو تړون ؤ او د دوی د دغه مکر په مقابل کښی الله 
تعالیٰ دوی ته ښه ډیل او مهلت ورکړ چه په زړه پوری خپلو شرارتونو ته تکمیل ورکړی څو د 
عذاب عظیم په مستحق کیدلو کښی هیڅ حجت او عذر پاتی نشی دوی داسی ګڼل چه ګواکی 
مونږ صالح علیه السلام له منځه لری کوو او له دی نه نه ؤ خبر چه په واقع سره دوی پخپلو دغو 
اعمالو سره خپل بیخ وباسی، او په خپل لاس خپل ځان له منځونو لری کوی، موضح القرآن 
داسی لیکی «د دوی د اهلاک اسباب خپل د تکمیل حد ته رسیدلی ؤ ځکه څو شرارت خپل د 
تکمیل حد ته ونه رسیږی اهلاک نه واقع کیږی».

دغو نهو كسانو دومبى اتفاق وكر اوسه ئى هلاكه كره . حضرت صالح عليه السلام وفرمايل چه اوس تاسى ته زيات له دريو ورځو څخه بل مهلت نشته. او وروسته له هغه عذاب پر تاسى

نازلیدونکی دی نو دلته دوی پخپلو منځونو کښی هم هغه پاس تړون تړلو چه ښه دی کله چه مونږ په دريو ورځو کښي مرو ښائي چه ستا کار له خپله ځانه د مخه تمام کړو لکه چه دوی د شپېي له مخی د حضرت صالح علیه السلام به کور د داړی غورځولو او د صالح علیه السلام سره د اهله او عیاله د وژلو اراده وکړه او دغو نهو مشرانو د دغه ناپاک مقصد لپاره خپلی ملاوی وتړلی او بیخی تیار شول نور کفار خو د دوی تابعان او مرستیان (مددګاران) ؤ. نو الله تعالیٰ د حضرت صالح عليه السلام حفاظت وكړ او د پرښتو پيره ئي پرې مقرره كړه. څو دغه نهه تنه د الله تعالىٰ یه عذاب کښی تباه او اخته شول او له خپلو ځانونو سره ئی نور قوم هم تباه او برباد کړ. څه وقت چه مکی والو د شام په لوری مسافرت کاوه نو ير لياری به ئی په «وادی القریٰ» کښی د ثمودیانو د کلیو کندوالی او ویجاړی ودانی لیدلی په «فتلک بیوتهم خاویة» کښی د هم دی په طرف اشاره وه نو عبرت اخیستونکی ته لازم دی چه د دغه هائلهؤ واقعاتو څخه عبرت حاصل کری چه یاک الله به څه ډول (طریقه) دغو مکذبینو او منکرینو ته سخته جزاء ورکړه او د حضرت صالح علیه السلام ملکری چه ایمان ئی راوړی ؤ او له کفره او عصیان څخه ئی خپل ځانونه ژغورلي (بچ ساتلي) ؤ. هغوی ئي له هغه عذابه څرنګه وساتل؟ د الله تعالیٰ قدرت ته وګورئ په هم دغه یوه کلی کښی مؤمنان او کافران دواړه سره یو ځای اوسیدل مګر کله چه عذاب ورنازل شو د دوی په منځ کښې ئې بالانتخاب او بالتخصيص کفار هلاک او دارالبوار ته ئی فرار کرل او ابرار ئی هم هغسی بالافتخار آرام او قرار پریښودل.

# وَلُوُطًا إِذُ قَالَ لِقَوْمِهُ أَتَانَوُنَ الْفَاحِشَةَ وَالنَّكُمُ تُبُصِرُونَ الْإِنْكُمُ لَوْطًا إِذُ قَالَ لِقَوْمِهُ أَتَانُونَ الْفِاحِشَةَ وَالنَّكُمُ تَجُهَلُونَ الْمِنْكَاءُ لِللَّاكَةُ وَقُومٌ تَجُهَلُونَ فَكُونَ النِّكَاءُ لِمُن الْمُعَلِّقُ فَعُومٌ تَجُهَلُونَ فَي النِّكَاءُ لِمَا النِّكَاءُ فَا اللَّهُ الْمُعَلِّقُ فَي اللَّهُ الْمُعَلِّقُ فَي اللَّهُ الْمُؤْلِقُولَ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِقُلُولُ

او (یاده کړه قصه د) لوط کله چه وی ویل قوم خپل ته آیا راځئ تاسی فاحشی (قبیح کار د لواطت) ته حال دا چه وینئ تاسی (یو بل په دی بد عمل کښی چه نحومره مردار کار دی؟) آیا تاسی خامخا راځئ سړیو ته له جهته د شهوت غیر له ښځو (چه د شهوت د دفعی لپاره دی) بلکه تاسی یو قوم یئ ناپوهان (له قبح د عواقبو خپلو).

تفسیر : یعنی که تاسی نه پوهیږئ چه د دغی بی حیائی آخره خاتمه څه کیږی؟ نو په انتهائی درجه جاهلان او نایوهان یئ.

### فَمَا كَانَ جَوَابَ قُومِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوْ ٱخْوِجُو ٓ اللَّهُ لُوطٍ

# مِّنُ قَرُيتِكُوْ إِنَّهُوْ أَنَّاسٌ يَتَطَهَّرُوْنَ @

پس نه ؤ جواب د قوم د دغه (لوط بل شی) مگر هم دا ؤ چه وبه ئی ویل دوی (یو بل ته) وباسئ (وشرئ) تاسی خیلخانه د لوط له دی ښاره خپله (چه سدوم دی) بیشکه دوی داسی سړی دی چه ځانونه پاک ساتی (له کارونو ځمونږ او بد ئی گنی).

تفسیر : یعنی دغه لوط چه خپل ځان لوی، پاک، صاف، او صفا ساتی نو بیا ځمونږ له ناپاکانو سره څه کار او غرض لری؟.

# فَأَنْجَيْنَهُ وَ آهُلُهُ ٓ إِلَّا امْرَاتَهُ فَكَّرُنْهَا مِنَ الْغَيْرِيْنَ ﴿ وَآمُطُونَا عَلَيْهِ مُمَّطُرًا فَمَنَاءَ مَطَرُالْمُنْذَرِيْنَ ﴿

پس نجات ورکړه مونږ دغه (لوط) ته او اهل د دغه (لوط) ته مګر ښځه د ده چه مقدره کړی وه مونږ هغه (کافره ښځه په ازل کښی) له باقی پاتی کیدونکیو (په عذاب کښی). او ووراوه مونږ پر دوی باران (د تیږو (ګټو) چه هلاک شول پری) پس بد باران د ویرول شویو (په عذاب سره باران د دوی دی).

تفسیر: یعنی هغوی ئی تباه او هلاک کړل او لوط علیه السلام ته ئی سره د ده د مسلمانانو ملکریو نجات ورکړ، لیکن د حضرت لوط علیه السلام ښځه چه د دغو اشرارو کفارو سره ئی مرستی (مدد) کولی هغه هم له هم هغو هلاک کیدونکیو سره پاتی شوه او په دغو ګردو (ټولو) مجرمینو باندی پاک الله له آسمانه تیږی (ګټی) اورولی او دغه ښار ئی له یوه مخه پر بل مخ واړاوه،

«موضح القرآن» پر دغو دریو واړو قصو د خپلی تبصری په منځ کښی داسی لیکی: «چه د حضرت سلیمان علیه السلام په قصه کښی ئی وفرمایل چه مونږ به داسی لښکر راولو چه د هغو مقابله به هیڅوک نشی کولی، نو د رسول الله صلی الله علیه وسلم او د مکی والو په منځ کښی هم هغه خبره وشوه . او حضرت صالح علیه السلام ته نهه تنه مشران متفق شول چه د شپی له مخی د حضرت صالح علیه السلام په کور ورننوځی نو الله تعالیٰ صالح علیه السلام ته نجات ورکړ او دوی ئی تباه کړل . مکی والو هم ځمونږ د پاک رسول صلی الله علیه وسلم له پاره هم داسی کوهی

کنستلی ؤ مگر دوی پخپله د «بدر» په قلیب کښی ولویدل. په هغه شپه چه رسول الله مبارک هجرت کاوه ډیر کفار د رسول الله مبارک د کور په شاو خوا کښی سترګی په لیار منتظر ناست ؤ خو چه رسول الله صلی الله علیه وسلم ګهیځ (سحر) د وقته د لمانځه لپاره وځی نو مونږ ئی بالاتفاق په تیاره کښی ووژنو چه قصاص ئی هم پر مونږ وانه وړی مګر رسول الله صلی الله علیه وسلم له دوی ځنی داسی روغ رمټ ووت چه د دوی د یوه تن فکر او فهم هم ورته ونشو. او د لوط علیه السلام قوم غوښتل چه نبی الله له خپله ښاره وباسی نو هم هغسی فکر او اراده مکی والو هم لرله لیکن پاک الله دی په خپل فضل او مرحمت سره د دوی د دغه ښار له منځه پخپل واک او اختیار سره وویست. او په دغه سره ئی دی بریالی (کامیاب) کړ او کار ته ئی ترقی او لا رونق ورکړ.

# قُلِ الْحَمَدُ لِلهِ وَسَلْمٌ عَلَى عِبَادِ وِ الَّذِينَ اصْطَعَىٰ ﴿ اللَّهُ خَبُرٌ أَمَّا يُشْرُكُونَ ﴿

ووایه (ای محمده!) چه ټولی ثناوی ستائنی (صفتونه) خاص الله لره دی (په نصرت د ابرارو او ذلت د کفارو) او سلام دی پر بندګانو د دغه (الله) هغه (بندګان) چه غوره کړی دی دوی (الله پر ټولو مخلوقاتو)، آیا الله خیر بهتر غوره که هغه بتان چه دوی ئی شریکان کوی (له الله سره؟ بلکه الله بهتر دی!).

تفسیو: وروسته د قصصو له فراغه له: «آلله خیر اما یشرکون» ئی د توحید بیان فرمایلی دی دغه الفاظ د خطبی په ډول (طریقه) تعلیم فرمائی چه ښائی پخوا له بیانه وی، «موضح القرآن» لیکی: د الله تعالیٰ تعریف کول او په انبیاؤ سلام لیږل او وروسته له هغه په بله خبره شروع کول ئی خلقو ته وروښودل . ځینی مفسرین وائی د الله تعالیٰ هغه کمالات او احسانات چه پاس د قصصو په منځکښی مذکور شول پر هغو ځمونږ رسول الله صلی الله علیه وسلم ته حکم وشو چه د الله تعالیٰ حمد او ثناء ووائی او شکر پر ځای راوړی او پر هغو مقبولو بندګانو چه د ځینو د هغو ذکر پاس وکم شو سلام ولیږی. له دی ځایه د توحید وعظ شروع کړی شوی دی یعنی د پاس قصصو د اوریدلو او په تکوینیهؤ آیاتونو باندی د فکر او غور کولو څخه وروسته تاسی پخپله دغه راوښیی. چه د دغه «وحده لاشریک له» الله تعالیٰ منل خیر، بهتر، غوره، نافع او معقول دی؟ یا د ده په الوهیت کښی د هغو خوارو عاجزانو او ناتوانو مخلوقاتو معبود درول؟ او له الله تعالیٰ سره ئی شریک گرځول؟ اوس دغه مسئله دومره سخته او مشکله نه ده چه د هغی په فیصله کولو کښی څه تدقیق او ځنډ (ایسارتیا) کولو ته څه حاجت او ضرورت پاتی وی خو بیا هم د زیات تذکیر او تنبیه په غرض وروسته له دی نه د الله تعالیٰ ځینی داسی شئون او صفات بیانیږی زیات تذکیر او تنبیه په غرض وروسته له دی نه د الله تعالیٰ ځینی داسی شئون او صفات بیانیږی

چه د ده پر توحید او تقدس دلالت کوی او ځینی هغه خیر او نفعی شمیرلی کیږی چه د الله تعالیٰ د رحمت او د فضل آثار په هغو کښی له ورا ښکاری نو فرمائی چه:

# اَمَّنُ خَلَقَ السَّلَوْتِ وَالْكَرْضَ وَاَنْزَلَ لَكُمْ وَمِّنَ السَّمَا ءِمَا أَ فَانَبَّتُنَابِهِ حَدَالِيَّ ذَاتَ بَهُجَةٍ مَاكَانَ لَكُوْلَنُ تُنَيِّتُوا شَجَرَهَا \*

بلکه هغه خوک (بهتر دی) چه پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه او نازلی کړی ئی دی دپاره د تاسی له (طرفه د) آسمان اوبه پس زرغون کړل مونږ په دغو (اوبو) سره باغونه خاوندان د رونق (او ښائست)، نه دی کیدونکی له تاسی دا (کار) چه زرغونی کړئ تاسی ونی د هغو

تفسیر: آیا دغه الله موصوف په دغو صفاتو بهتر دی که معبودان د تاسی چه هیڅ نشی کولی بلکه له سره د ونو زرغونول ستاسی په اختیار کښی نه دی، دا لا څه چه له هغه ځینی میوی او ثمرات او نور شیان هم راوباسئ.

# عَالَةُ مَّعَالِلَهُ ثَبَلُهُمُ قُومٌ لِيَّيْ لِوُنَ فَ

آیا شته بل معبود له الله سره ؟ (نه نشته) بلکه دغه (مشرکان) یو داسی قوم دی چه څنګ کوی (له توحیده)

تفسیر: یعنی په دی باندی گرده (توله) دنیا پوهیږی او پخپله هم دغه مشرکان ئی هم منی چه د ځمکی او آسمان پیدا کول ـ د باران (وریا) ورول ـ د ونو \_ نباتاتو زرغونول غیر له الله تعالیٰ څخه د بل چا کار نه دی ـ لکه چه د لوی قرآن کریم په بل ځای کښی د مشرکانو داسی اقرار او اعتراف هم مذکور دی بیا وروسته له دی نه چه تر دی ځای پوری ورسیدئ نو بیا ولی له سمی لاری څخه کاږه کیږئ ؟ کله چه ماسوا الله څخه بل داسی یو ذات نشته چه د دغو گردو (تولو) مخلوقاتو انتظام او تدبیر وکړی شی ـ یا د کوم شی مستقل اختیار ولری ـ نو بیا د الله تعالیٰ په الوهیت او معبودیت کښی څرنگه بل څوک ورسره شریکیدی شی ؟ «عبادت» د انتهائی تللل نوم دی نو دغسی عبادت هغه ذات ته لائق دی چه په انتهائی درجه کامل او بااختیاره وی ـ د کوم ناقص یا عاجز مخلوق له لوی خالق سره په معبودیت کښی برابرول ـ انتهائی ظلم ـ ضد او عناد دی.

#### امَّنْ جَعَلَ الْكِرْضَ قُرَارًا وَّجَعَلَ خِلْلُهَّا آنْهُارًا وَّجَعَلَ لَهَارُواسِي

بلکه هغه نحوک (بهتر دی) چه ګرځولی ئی ده ځمکه ځای د قرار (آرام) او ګرځولی ئی دی په منځ د دغی ځمکی کښی نهرونه (سیندونه رودونه ویالی د اوبو) او ګرځولی ئی دی دغی (ځمکی) ته محکم لوړ (اوچت) غرونه.

تفسیر: چه په کښی ایښی دی لکه میخونه او بارونه ترغو ودریږی ونه خوزی یعنی د انسانانو او حیواناتو دیره ځای دی چه په آرامی سره پری ژوندون کوی ـ او له دی حاصلاتو او پیداوارو څخه ګټه (فائده) او نفعه اخلی.

# وجعل بين البكوين حاجزا

او کرځولی ئی ده په منځ د دوو بحرونو (خواړه او تروه) کښی پرده (چه سره ګډ نشي).

تفسیر: آیا دغه الله موصوف په دغو صفاتو بهتر دی که معبودان د تاسی چه هیڅ نشی کولی ؟ د دی تحقیق پر دغه آیت لیکلی شوی دی ﴿ وَهُوَالَتِنَّى ثَرَّهُ الْبَحْيَٰتِ هٰنَاعَنَّتُ كُوَاتُو وَهُذَا اللَّهُ اللَّهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُولِيُولِيُولِيُولِي اللهُ الل

#### ءَ إِلَّهُ مَّعَ اللهِ بِلُ ٱكْثَرُهُ وُ لِا يَعْلَمُونَ ۗ

آیا شته بل معبود له الله سره ؟ (نه! نشته) بلکه اکثر د دغو (مشرکانو) نه پوهیږی.

تفسیر: په توحید چه ایمان نه راوړی یعنی آیا بل کوم بااختیاره ذات شته ؟ چه دغسی کار وکړی شی ؟ او پر دغه بناء د معبود ګرځیدلو لائق شی ؟ کله چه نشته ـ نو معلوم شو چه دغه مشرکین محض د جهالت او ناپوهی لامله (له وجی) د شرک او مخلوق پرستئ په ژوره کنده کښی لویدلی دی او لا پسی د جهل په سوړو کښی ننوځی.

## آمَن يُحِيبُ الْمُضْطَرِّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوْءَ

# بلکه هغه څوک (بهتر دی) چه قبلوی سوال د عاجز (بیکس بیس) کله چه وبولی دغه (مضطر) هغه (الله اکبر) او لری کوی بدی سختی

تفسیو: یعنی کله چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی نو د بیکسانو او ناقرارانو او بی و گلو دعاوی او ناری آوری ـ سختی او ربر (تکلیف) تری لری کوی ـ لکه چه جزء ۷ د «الانعام» په «٤» رکوع الله آیت کښی یی فرمایلی دی و فَیکُتِنْکُ مَانَکُ مُوَنِیْنِیْنَدَدُ و کواکی الله تعالیٰ دعاء هم له عادیه و اسبابو څخه یو سبب کرځولی ده چه پری د مسبب ترتب د الله تعالیٰ په مشیت د شروطو پر استجماع او د موانعو پر ارتفاع کیږی. علامه طیبی رحمة الله علیه او نورو ویلی دی چه په دغه آیت کښی مشرکینو ته تنبیه ده چه د سختیو مصائبو او شدائدو په وقت کښی تاسی هم مضطرب کیږی او هم دغه پاک الله ته دعا او ناری کوئ او نور معبودان ستاسی له یاده و ځی ـ نو بیا د فطرت او ضمیر دغه شهادت مو ولی د امن او اطمینان په وقت کښی له تاسی هیریږی ؟

#### ويجعككو خلفاء الارض

او کرځوی (الله) تاسی لره خلیفګان په ځمکه کښی (په ځای د تیرو خلقو)

تفسیر: آیا دغه الله موصوف په دغو صفاتو سره بهتر دی که معبودان د تاسی چه هیڅ نه شی کولی؟ یعنی یو قوم او نسل له ځمکه څخه پورته کوی او د دوی په ځای بل قوم او نسل ودانوی چه دوی یر ځمکه د مالکیت او سلطنت له حیثه تصرفات کوی.

#### عَ إِلَّهُ مَّعَ اللَّهِ قِلْيُلَامَّاتَنَّ كُرُونَ اللَّهِ

آيا شته بل معبود له الله سره؟ (نه نشته) لر شانته پند قبلوئ (او غور چلوئ تاسي).

تفسیر: یعنی که تاسی په پوره ډول (طریقه) سره فکر کولی نو د لری تللو لپاره هیڅ یو ضرورت نه ؤ پاتی، هم دغو خپلو حوائجو او ضروریاتو او د اقوامو هم دغه تبدیل او تغیر ته به مو کتل نو پخپله به پوهیدئ چه د هغه ذات د قدرت په لاس کښی چه د دغو امورو قبضه او اختیار دی یواځی هم هغه ذات د عبادت وړ (لائق) او مستحق دی.

# ٱمَّنُ يَهُدِيكُوْ فَى ظُلْمَتِ الْبَرِّوَ الْبَحْرُ وَمَنْ يُرُسِلُ الْبَرِّوَ الْبَحْرُ وَمَنْ يُرُسِلُ الرِّلِيحَ بُنْتُوَ الْبَكْرُ وَمَنْ يُرُسِلُ الرِّلِيحَ بُنْتُو الْبَكْرُ وَمَنْ يُرْسُلُ

بلکه هغه څوک (بهتر دی) چه لاره ښيي تاسي ته (په ستوريو سره) په تيارو د بر (بيديا) او (په تيارو) د بحر (سيند) کښي او هغه (څوک بهتر دی) چه راليږي بادونه زيري کوونکي په مخ کښي د رحمت (باران) خپل

تفسیر: آیا دغه الله موصوف په دغو صفاتو سره بهتر دی ؟ که معبودان د تاسی چه هیڅ نشی کولی ؟ الله تعالیٰ د وچی او د سیند په تیارو کښی د ستوریو په وسیله ستاسی لار ښوونه کوی اعم له دی نه چه بلاواسطه وی که د قطب ښوونکی او نورو آلاتو په واسطه وی. او پخوا د رحمت له بارانه هواوی او بادونه چلوی او په هغو سره د باران د راتګ زیری ورکوی.

#### عَالَةٌ مُّعَ اللهِ تَعَلَى اللهُ عَمَّا يُنْثُرِ كُوْنَ اللهُ عَمَّا يُنْثُرِ كُوْنَ اللهُ

آیا شته بل معبود له الله سره ؟ (بلکه نشته) ډیر لوی ډیر پورته دی الله له هغو (شیانو) چه شریکوی ئی دغه (مشرکان له الله سره).

تفسیو: یعنی چیری هغه مطلق قادر او برحق حکیم او چیری هغه عاجز او ناقص مخلوق برابر دی چه هغوی د الوهیت شریکان ښوولی کیږی ؟

#### امَّنُ يَبُدُ وُالْخَلْقُ تُعْرِيعُيدُهُ

آیا هغه څوک چه له ړومبی ئی پیدا کړی دی خلق (له نطفی په ارحامو کښی) بیا به ئی ژوندی کوی (بعد الموت په قیامت کښی).

تفسیو: گرد (ټول) خلق دغه قبولوی چه ابتدائی تخلیق د الله تعالیٰ کار دی. وروسته له مرګه بیا ژوندی پاڅیدل هم پر هم دغه قیاس کړئ د «بعث بعد الموت» منکرین هم هم دغومره پوهیږی که بالفرض وروسته له مرګه بیا ژوندون وی نو هغه کار هم د هم هغه ذات دی چه اول ځلی ئی پیدا کړی دی.

#### وَمَنْ يَرِ زُقُكُومِينَ السَّمَاءِ وَالْارْضِ

امنخلق(۲۰) النمل(۲۷)

او هغه شوک چه رزق روزی درکوی تاسی ته له (طرفه د) آسمانه (په باران) او له ځمکی (په محصولاتو ئی آیا دغه الله موصوف په دغو صفاتو بهتر دی ؟ که معبودان د تاسی چه هیش نشی کولی!؟)

تفسیر: یعنی هغه کوم ذات دی چه د سماوی او ارضی اسبابو په وسیله سم له خپله حکمته سره تاسی ته روزی در رسوی ؟

# عَ إِلَهُ مَّعَ اللَّهِ قُلْ هَا ثُوْل بُرْهَا نَكُو إِنْ كُنْتُو صِيقِيْنَ اللَّهُ إِنْ كُنْتُو صِيقِيْنَ

آیا شته بل معبود له الله سره ؟ (بلکه نشته) ووایه (ای محمده! دوی ته) راوړئ تاسی برهان (سند) خپل (په دی چه غیر له الله هم داسی کولی شی) که چیری یئ تاسی صادق (رښتین په دی دعوی خپله کښی).

تفسیو: یعنی سره د دغو صافو ، ښکارؤ دلائلو له آوریدلو بیا تاسی د الله تعالیٰ وحدانیت او د کفر او شرک نقصان او قباحت نه تسلیموئ نو هر هغه دلیل چه تاسی ئی د خپلی دغی باطلی دعوی په ثبوت کښی لرئ هغه راوړاندی کړئ! څو د هغی له مخی ستاسی دروغ او رښتیا ښکاره شی مکر له هغوی سره دلیل او برهان چیری دی ؟ محض د ړندو په تقلید رهی (روان) دی . هخښ د ړندو په تقلید رهی (روان) دی . هخښ د ړندو په تقلید رهی (روان) دی . هخښو وَمَنَیّنَهُ مُوَمَّاللَمُواللَمُااخَرَالاَبُرُهُانَکَهُ بِهُ وَاتَمَارِهُا مِنْدُرَیّهِ که جزء ۱۸ (د المومنون (٦) رکوع) ۱۱۷ آیت .

# قُلْ لِالْكِنَةُ لَمُنْ فِي السَّمْوْتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبِ إِلَّا اللَّهُ

ووایه (ای محمده! دوی ته) نه پوهیږی هغه څوک چه په آسمانونو کښی دی او په ځمکه کښی دی (له پرښتو او انسانانو په غیبو امورو باندی) مګر (عالم دی پر غیبو) الله

تفسیر: دغه آیت د سابق مضمون تکمیل او د لاحق مضمون تمهید دی. د دی جز یله ابتدا یشسیر: دغه آیت د سابق مضمون تکمیل او د یعنی شخه تر دی ځایه پوری د الله تعالیٰ د تام قدرت ـ عام رحمت ـ د کامل ربوبیت بیان ؤ ـ یعنی هر کله چه الله تعالیٰ په دغو صفاتو او شئونو کښی متفرد دی نو ښائی چه په الوهیت او معبودیت کښی هم متفرد وی. په دغه آیت کښی په الوهیت له بله حیثیته استدلال کاوه شی یعنی معبود به هم هغه ذات کیدی شی چه له تام قدرت سره محیط او کامل علم هم ولری ـ او دا هغه

امنخلق(۲۰) النمل(۲۷)

صفت دی چه په ځمکه او آسمان کښی هیڅ یو مخلوق ته نه دی حاصل او د هم هغه رب العزت سره مخصوص دی پس په دغه اعتبار سره هم د معبودیت استحقاق له هم هغه واحد ذات لپاره ثابت شو.

چتی (بیکاره) وائ چه وینا کوی له پتو

بي له خدايه نه پوهيږي څوک په پتو

پاک نبی ته به جبریل تل کړه وینا

لوی څیښتن (خاوند) به جبرئیل ته کړه وینا

تنبیه: بر تولو غیبو امورو ماسواء الله څخه بل هیچا ته کامل علم نه دی حاصل ـ او نه کوم غیبی علم یو سری ته بالذات بی د الله تعالیٰ له عطاء څخه ور یه برخه کیدی شی او نه الله تعالیٰ مفاتیح الغیب (د غیب کنجیگانی) چه ذکر ئی د «الانعام» یه سورت کښی تیر شو د بل کوم مخلوق به لاس کښي ورکړي دي. هو! ځینې خپل بندګان پخپل اختیار پر ځینو غیبیه ؤ امورو مطلع کوی چه د هغه لامله (له وجی) موند ویلی شو چه الله تعالیٰ هغه سری یر غیب مطلع فرمایلی دی. یا غیبی خبر ئی ورته ورکړی دی. لیکن یر هم دغومره یوه خبره قرآن او سنت په هیخ یو ځای کښی پر داسی یو سری د «عالم الغیب» یا فلان «یعلم الغیب» اطلاق نه دی کړی. بلکه په احادیثو کښې ترې انکار هم شوی دی ځکه چه دغه الفاظ ظاهراً له دی نه مخالف دی چه «د علم الغیب اختصاص د باری تعالیٰ له ذات سره دی» نو ځکه محققین علماء اجازه نه ورکوی چه د دغسی الفاظو اطلاق بر کوم بنده وکړی شی ـ اګر که لغت صحیح هم وی ـ لكه چه كه څوك داسي ووائي «ان الله لايعلم الغيب ـ له الله سره د غيبه ؤ امورو علم نشته» اګر که د ده مراد داسي وي چه د الله تعالیٰ په نسبت هیڅ شي له سره ورته غیب نه دې سخته ناروا او بی ادبی ده هم داسی که څوک له حق څخه «موت» او له «فتنی» څخه اولاد \_ او له «رحمت» څخه «باران» مراد واخلی ـ او داسی الفاظ ووائی **«انی اکره الحق ـ احب الفتنة** ـ وافرمن الرحمة ـ زه حق بد كنم ـ او فتنه مي خوښه ده او له رحمته څخه تښتم» نو دغسی ویل هم سخت قبیح او مکروه دی \_ حال دا چه د نیت او مراد په اعتبار قبیح نه دی \_ هم داسي «فلان يعلم الغيب» او د هغه يه شان نور الفاظ هم وكني ! واضح دى وى چه د «عالم الغیب» څخه ځمونږ مراد محض ظنون او تخمینات نه دی ـ او نه هغه علم مقصود دی چه له قرائنو او اماراتو څخه حاصلاوه شي ـ بلکه هغه مراد دی چه د هغه لپاره هیڅ یو دلیل او قرینه نه وی موجوده په سورت الانعام او سورت الاعراف کښی د دی موضوع په متعلق لږ څه لیکلی شوی دی ـ هلته دی مراجعت و کړی شي.

#### ومَايَتْغُرُونَ آيَّانَ يُبْعَثُونَ @

#### او نه پوهیږی دغه (کفار) چه کله به بیا ژوندی راپاڅول شی دوی.

تفسیر: یعنی پر قیامت یقین نه لری او وائی چه قیامت کله راځی ؟ چه د هغه په اثر مړی بیا ژوندی کیږی ـ پر دغه هیڅوک نه دی خبر ړومبئ د مبدأ ذکر کیده له دی ځایه وروسته د معاد ذکر شروع کیږی.

# بَلِ الْأُرَكَ عِلْمُهُمُ فِي الْأَخِرَةِ "بَلُ هُمُ فِي شَكِّ مِّنْهَا ثَبُلُ هُمُ مِّنْهَا عَمُونَ الْأَخِرَةِ " بَلُ هُمُ فِي شَكَا اللهِ عَلَى اللهِ عَمُونَ اللهِ عَلَى

بلکه ستړی ستومان او له کاره لویدلی دی علم د دوی په (کار د) آخرت کښی بلکه دغه (کفار) په شک کښی دی له دغه (قیامت) بلکه دغه (کفار) له دغه (قیامته) ډانده دی (د زړه په سترګو چه پری باور نه کوی).

تفسیر: یعنی ډیر عقل او فکر ئی وچلوه او له ډیر فکر وهلو څخه بیخی ستړی او ستومان شول خو سره له هغه هم د آخرت په حقیقت او کیفیت ونه پوهیدل. کله د هغه په نسبت په حیرت شول کله په شک کښی تری ولویدل ـ او کله تری منکران شول. (موضح) ځینو مفسرینو داسی تقریر کړی دی چه د آخرت تر ادراکه پوری د دوی علم ونه رسید او نه د عدم العلم له وجی څخه دوی خالی الذهن پاتی شول ـ بلکه د هغه په متعلق په شک او تردد کښی ولویدل او نه یواځی په شک او تردد اخته شول بلکه له هغو دلائلو او شواهدو څخه ئی خپلی سترګی پتی کړی چه په هغو کښی له غور او تأمل کولو څخه د دوی شکوک او تردد رفع کیدی شو.

# وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوْآءَ إِذَا كُنَّا ثُولِاً وَالْبَاوُلَا اللَّهِ الْمَا وَالْبَاوُلَا اللَّهِ اللَّهِ ا لَمُخْرَجُونَ ﴿ لَتَكُ وُعِدُ نَا هٰ ذَا نَحْنُ وَالْبَا وُنَا مِنْ قَبُلُ إِنْ هٰ نَا الِّلَا اَسَاطِيرُ الْرَوَّ لِينَ ﴿

او وائی هغه کسان چه کافران شوی دی (او د زړه سترګی ئی ړندی دی) آیا کله چه شو مونږ خاوری او پلرونه ځمونږ (هم خاوری شی) آیا خامخا به

مونږ هرومرو (خامخا) رایستلی شو (ژوندی له ځمکی جزاء ته) خامخا په تحقیق وعده کړی شوی ده له مونږ سره د دی (بعث بعد الموة هم) له مونږ سره او هم له پلرونو ځمونږ سره له دی (وعدی د محمد نه) پخوا (د نورو انبیاؤ له خوا) نه دی دغه خبری (بل شی) مګر لیکلی قصی (باطلی دروغ افسانی) دی د ډومبنیو (خلقو).

تفسیر: یعنی پخوا له دی نه محمون له پلرونو سره هم داسی وعدی شوی وی دغه ده چه عیناً نن له مون سره هم هغسی خبری او اتری دغه رسول کوی. لیکن سره د دومره قرنو او پیریو د تیریدلو مون ته تر نن ورځی پوری دغه خبره نشوه څرګنده او نه مو واوریده چه وروسته له دی نه چه مړی په خاورو کښی سره ګډوډ او مخلوط شی هغه به بیا ژوندی کیږی ـ لکه د پخوا په شان روغ رمټ انسان تری جوړ او عیان کیږی او بیا د خپلو اعمالو سزا مومی ؟

# قُلْ سِيْرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُجُرِمِينَ ٠٠

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه وګرځئ تاسی په ځمکه (د مکنبینو) کښی پس وګورئ چه څرنګه شو عاقبت (آخره خاتمه) د ګنهګارانو (کافرانو ؟ او تری عبرت واخلئ!)

تفسیو: یعنی ډیرو مجرمانو ته په هم دغه دنیا کښی عبرتناکه سزا ورکړی شوی ده او د انبیاؤ مواعید پر دوی منطبق گرځیدلی دی پر هم دغه دی د بعث بعد الموت قیاس هم ښائی چه وکړ شی چه بالیقین بعث ـ حساب کتاب ـ ثواب ـ عقاب او اخروی عذاب شته چه ټول رښتیا دی او الله تعالیٰ له هغه څخه خبر راکړی دی او هغه ضرور راتلونکی دی او دغه لویه کارخانه هم داسی خوشی چتی (بیکاره) بی پایه او بی نتیجی نه پاتی کیږی او دغه هم امکان نه لری چه پر دغو تولو علویه ؤ او سفلیه ؤ موجوداتو داسی کوم عمومی حاکم نه وی چه حق په حقدار ورسوی او خپل دغه گرد (ټول) رعایا هم داسی چتی (بیکاره) او مهمل پریږدی کله چه ټولو مجرمانو ته دلته پوره سزا نه ورکوله کیږی نو یقینی ده چه هرومرو (خامخا) بل کوم ژوندون او جهان شته چه هلته به هر څوک د خپلو اعمالو نتیجه او سزا او جزاء ومومی. که تاسی پر هم دغه خپل تکذیب دوام (تینگوالی) و کړئ نو هم هغسی چه د نورو مکذبینو آخره خاتمه او انجام شوی دی ستاسی به هم کیږی.

# وَلاَتَعْزُنُ عَلَيْهِمُ وَلاَتَكُنُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمُكُرُونَ ۞

امنخلق(۲۰) النمل(۲۷)

او مه خفه کیږه (ای محمده!) پر دوی (چه ستا تکذیب کوی او له ایمانه مخ اړوی) او مه اوسه په تنګی (د زړه) کښی له هغه چه دوی مکر کوی (له تا سره ځکه چه زه ستا حافظ او ناصر یم).

تفسیو: یعنی ای محمده دغه مکنبان د دوی په ښو او بدو په ښه شان سره وپوهوه! او د آخری خاتمی تنبیه ورته ورکړه! وروسته له دغو پوهولو له دوی نه جلا (جدا) شه! که دغه خلق حق ونه منی نو تاسی ډیر غمجن، متأسف او مه خفه کیږئ! او نه د دوی د مکر او فریب او د حق په خلاف له تدبیر کولو څخه زړه تنګه او ملول کیږئ! تاسی خو خپل فرض په پوره ډول (طریقه) سره اداء فرمایلی دی. الله تعالیٰ پخپله داسی ضدی او عنادی کسانو ته سزا ورکوی او هم هغسی چه پخوانی مجرمان ئی په سزا رسولی دی دوی هم رسوی.

#### وَيَقُولُونَ مَثَى هَا ذَا الْوَعَكُ إِنْ كُنْتُوطِ وَيُنَ®

او وائی دا (کفار) کله به وی دغه وعده (د نزول د عذاب) که یئ تاسی صادقان (رښتينې په دغې دعوی خپلې کښې).

تفسير: يعنى بالاخر هغه قيامت كله راځى ؟ او له هغو عذابونو څخه مو چه ويروى هغه به كله نازليږى.

# قُلُ عَلَى اَنْ يَكُونَ رَدِفَ لَكُورَ بَعُضُ الَّذِي تَسُتَعُجِلُونَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه نژدی ده چه شی پیوست په تاسی پسی ځینی هغه (عذاب) چه غواړئ ئی تاسی په جلتی.

تفسیر: یعنی ډیر شورماشور او غوغا مه نښلوئ! هغه وعده هرومرو (خامخا) ایفاء کیدونکی ده او هیڅ لری نه ده چه د هغی وعدی کومه برخه تاسی ته ډیره نژدی شوی او در پوری نښتی هم وی لکه چه ډیری ورځی نه وی تیری چه پر دوی باندی سخت قحط نازل شو او هم د «بدر» په غزوه کښی د دغه عذاب یوه برخه ورورسیده پاتی شو قیامت کبریٰ د هغه هم ځینی آثار او علائم در ښکاره شوی دی. (په ردف لکم «ل» زائد دی).

# وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُوفَضُلِ عَلَى التَّاسِ وَالْكِنَّ ٱكْثَرَهُ وَلا يَشْكُرُونَ @

او بیشکه رب ستا خامخا څیښتن (خاوند) د فضل (احسان انعام) دی پر خلقو (چه دوی ژر په ګناهونو نه نیسی ولیکن اکثر د دوی شکر نه کوی (په دی نعمت چه د عذاب تأخیر دی).

تفسیر: یعنی که الله تعالیٰ پخپل فضل او کرم سره د عناب په لیږلو کښی تأخیر کوی نو لازم ؤ چه دوی دغه تأخیر غنیمت ګانه ـ او د دغی مهربانی په مقابل کښی ئی شکر ایستی او د صالح عمل لاره به ئی خپلو ځانونو ته غوره کړی وی لیکن پر خلاف د دی دوی ناشکری کوی او په خپله خوله عناب غواړی.

# وَ إِنَّ رَبَّكَ لِيَعُلُومُا تُكِنُّ صُدُورُهُ مُورَا يُعُلِنُونَ ۞ وَمَا مِنْ غَلِبُونَ ۞ وَمَامِنْ غَلِبُونَ ﴾ وَمَامِنْ غَلِبْ السَّمَاءِ وَالْرَضِ إِلَافِيُ كِتْبِ مُبِيدِنٍ ۞

او بیشکه رب ستا ته خامخا معلوم دی هغه څه چه پتوی ئی سینی (زړونه) د دغو (کفارو) او هغه څه چه ښکاروی ئی دوی. او نشته هیڅ شی پټ پناه (له حوادثو) په آسمان کښی او په ځمکه کښی مګر (لیکلی) دی په کتاب ښکاره (لوح محفوظ) کښی.

تفسیر: یعنی ستاسی ظاهری او باطنی اعمال ، د زړونو پتی خبری ، نیات ، ارادی، د ځمکی او د آسمانونو ډیر زیات پټ اسرار ګرد (ټول) د الله تعالیٰ په علم کښی او د لوح محفوظ په دفتر کښی درج دی. هره خبره له هغه سره موافقه واقع کیږی د ژر غوښتلو او تلوار کولو یا ځنډ (ایسارتیا) او ډیل کولو څخه هیڅ یو حاصل او ګټه (فائده) په لاس نه درځی ـ هر هغه څیز چه د الله تعالیٰ په علم کښی طی شوی وی ژر یا په ځنډ (ایسارتیا) پر خپل وقت هرومرو (خامخا) کیدونکی دی او هر یوه ته سم د ده له عمل ، نیت ، عزم او ارادی سره موافقه ثمره او نتیجه خامخا وررسیدونکی ده.

# اِنَّ هٰ نَاالْقُرُانَ يَقُصُّ عَلَى بَسِنِيَّ اِسُرَآءِيْلَ ٱکْثَرَالَّذِي هُمُونِيْهِ يَخْتَلِفُونَ ﴿وَإِنَّهُ لَهُكَاى قَرَحْمَةُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ ﴾

بیشکه چه دغه قرآن قصه کوی (بیانوی) پر بنی اسرآئیلو (اولادی د

یعقوب) باندی اکثر له هغو څیزونو چه دوی په هغو (څیزونو) کښی سره اختلاف کوی. او بیشکه دغه (قرآن) خامخا هدایت دی او رحمت دی لپاره د مؤمنانو (چه هم دوی پری نفع اخلی).

تفسیو: یعنی اوس د عملی فیصلی وقت نه دی راغلی ـ بیشکه قرآن د قولی او عملی فیصلی دیاره راغلی دی ـ په دغه وقت کښی په سماویه ؤ علومو او مذهبی شیانو کښی له ګردو (ټولو) څخه لوی علماء بنی اسرآئیل ګڼل کیدل مګر د عقائدو، احکامو، قصصو ، روایاتو او نورو په متعلق د هغوی د شدیدو اختلافاتو قاطعه فیصله او ښه تصفیه هم دغه پاک قرآن اورولی ده. فیالحقیقت قرآن هغه لوی کتاب دی چه ګردی (ټولی) دنیا ته ئی د الله تعالیٰ آخری پیغام رسولی دی ـ او د ایمان راوړونکیو خلقو لارښوونه ئی کړی ده څو ګرد (ټول) خلق د هغی لوئی ورځی دپاره تیاری او آمادګی وکړی چه په هغی کښی به د هری معاملی عملی فیصله کیږی.

# اِتَ مَ بَكِ يَقُضِى بَيْنَهُمُ بِحُكْمِهِ وَهُوَ الْعَزِيُزُ الْعَـلِيُمُ ۗ

او بیشکه رب ستا فیصله به وکړی په منځ د دوی کښی (په قیامت کښی) په حکم (عدل) خپل سره او هم دی ښه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) ښه علم والا (پر ټولو احوالو او اشیاؤ)

تفسیر: یعنی قرآن خو د پوهولو او جوولو دپاره نازل شوی دی باقی د کردو (تولو) معاملاتو حکیمانه او عادلانه فیصله سم له حکمته سره پخپله قدرت لرونکی قادر او توانا الله تعالیٰ کوی.

#### فَتُوَكُّلُ عَلَى اللهِ إِنَّكَ عَلَى الْحُقِّ الْمُبُينِ ۞

پس توکل (اعتماد) وکړه خاص پر الله (او د معاندانو له عداوته مه ويريږه ای رسوله ځما!) بيشکه چه ته پر حق ښکاره ئی (چه اسلام دی).

تفسیر: یعنی تاسی د هیچا د اختلاف او تکذیب شخه مه متأثر کیږئ! یواځی پر پاک الله اعتماد او توکل ولرئ! او پخپله وظیفه کښی چه دعوت او تبلیغ دی مشغول او لګیا اوسئ! پر هغه سمه صافه لاره چه تاسی درومئ په هغی کښی هیڅ قسم خرخشه او اندیښنه نشته کله چه انسان پر سمه لاره رهی (روان) وی ـ او پر واحد الله اعتماد ولری ـ نو د بل هیڅ شی ویره او اندیښنه ورسره نه وی.

# إِنَّكَ لَاشْنِعِمُ الْمَوْتَى وَلَاشْنَعِمُ الصَّحِّ الثَّاعَآءَ إِذَا وَكُوْامُدُيرِيْنَ ﴿ وَمَا آنْتَ بِهٰدِى الْعُثْمِى عَنْ ضَلَاتِهِمُ ﴿ إِنْ تَشْنِعُ إِلَامَنُ ثَيْوُمِنَ بِالْيَتِنَا فَهُمُ مُّسُلِمُونَ ﴿ إِنْ تَنْفَعُمُ اللَّهِ مِنْ إِلَا يَتِنَا فَهُمُ مُّسُلِمُونَ ﴾

بیشکه ته نشی اورولی (خبره) مړیو ته او (هم داسی) نشی اورولی کڼو ته غږ د نارو (د وعظ) کله چه وګرځی دوی په دی حال کښی چه شا کوونکی وی. او نه ئی ته لاره ښوونکی ړندو ته (چه ئی راوګرځوی) له ګمراهی د دوی څخه نه اوروی ته (په سماع د فائدی رسولو سره) مګر هغه چاته چه ایمان راوړی په آیتونو (د قدرت) ځمونږ پس هم دوی مسلمانان دی (غاړه ایښودونکی الله ته).

تفسیر: یعنی هم هغسی چه یوه مری ته خطاب یا کوم کانه ته ناری وهل په تیره بیا چه تاته ئی شا هم وی او په منډو در څخه ځغلی ـ او د ناری وهونکی په طرف قطعاً ملتفت نه وی سودمن نه دی هم دغه د هغو مکنبینو حال دی چه د دوی زړونه مړه شوی دی او په زړه کانه هم دی او د اوریدلو اراده هم بیخی نه لری نو د دوی په حق کښی هیڅ نصیحت نافع او کار کوونکی نه دی که یو خاص ړوند د غتو او رڼو سترګو خاوند نشی نو تاسی به هغه ته څرنګه لار یا بل شی وروښوولی شی ؟ دغه خلق د زړه ړانده هم دی او نه غواړی چه د ړوند والی څخه هم ووځی نو بیا ستاسی په ښوونه سره که دوی وغواړی چه وګوری ـ نو څرنګه به وکتلی شی ؟ یعنی پند او نصیحت د هغو خلقو په حق کښی نافع دی چه ئی ومنی او پری متأثر شی. او د یعنی پند او نصیحت د هغو خلقو په حق کښی نافع دی چه ئی ومنی او وئی منی.

# وَ إِذَا وَقَعَ الْقُولُ عَلَيْهِمُ أَخُرَجُنَا لَهُمُ دَاَّبَّةُ مِنَ الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمُ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِالنِينَا لَا يُوْقِنُونَ فَى

او کله چه واقع ثابت شی خبر د عذاب پر دغو (بنی آدمانو او نژدی شی قیامت پر دوی) نو راوبه باسو مونږ دوی ته یوه دابه (ژوندی خوځیدونکی تلونکی) له ځمکی چه خبری کوی دغه (دابه) له دوی سره چه بیشکه دا خلق ؤ چه په دلائلو (د قدرت الوهیت) ځمونږ به ئی یقین نه کاوه.

امنخلق(۲۰) النمل(۲۷)

تفسیر: موضح القرآن لیکی «پخوا له قیامته به په مکه معظمه کښی د صفا غر وچوی او له هغه څخه به یو ژوندی خوځیدونکی ووځی چه له خلقو سره به خبری کوی چه اوس قیامت نژدی دی. او صادق مؤمن به له کاذب منکر څخه په نښه کولو سره بیلوی» له ځینو روایاتو ځنی معلومیږی چه دغه به بالکل په آخره زمانه کښی په هغه ورځ واقع کیږی چه لمر له مغربه وخیژی نو قیامت د هم دغی ورځی نوم دی چه د تولی دنیا ګرد (تول) موجوده نظام به په کښی ګډوډ او خرابیږی نو د داسی خوارقو په وقوع کښی هیڅ تعجب نه دی پکار چه د قیامت د قریبه ؤ علاماتو او د دی مقدمی په شان ظاهرولی شی. ښائی د «دابة الارض» په ذریعه د دی خبری ښودنه مقصود وی هغه خبره چه تاسی د یو رسول په ژبه نه منله نن مجبور یئ چه د یوه حیوان په ژبه ئی ومنئ ! مګر د دغه وقت منل تاسی ته مفید او نافع نه دی او له دغه څخه یواځی د مکذبینو تجهیل او تحمیق مطلوب دی چه د منلو وقت تیر شو.

تنبیه: د «دابة الارض» په نسبت ډیر رطب او یابس اقوال او روایات په تفاسیرو کښی درج شوی دی \_ مگر د معتبرو روایاتو له مخی هم دغومره خبره ثابته شوی ده چه موضح القرآن لیکلی ده والله اعلم.

# وَ يَوْمَ نَحْشُرُ مِنَ كُلِّ الْمَتْجِ فَوْجًا مِّتَنَ يُكَيِّ بُ بِالْلِتِنَا فَهُوْ يُوْزَعُونَ عُ

او (یاده کړه) هغه ورځ چه ژوندی به راپورته کړو له (قبورو د) هر امت (فرقی) څخه یو فوج (چه اشراف او رؤسا دی) له هغو (منکرانو) چه تکذیب کوی په آیاتونو ځمونږ پس د دوی جماعتونه به سره یو ځای کیږی بیا روانیږی.

تفسیر: د هر ګناه کوونکی تولنه او لښکر به سره بیل وی.

تنبیه: عموماً مفسرینو د «فهم یوزعون» معنی په ستنولو (واپس کولو) سره کړی ده \_ یعنی د هر امت مکذبان به د محشر په طرف بیول کیږی او دوی به دغومره ډیر او زیات وی چه وړاندی تلونکی خلق به د وروستنیو مخه بندوی او له مخکښی تللو څخه به ئی ستنوی (واپس کوی) \_ لکه چه په لوی بیړوباړ او ازدحام کښی د انتظام د تینګ ساتلو لپاره هم داسی وضعیت غوره او اختیارولی شی.

# حَتَّى إِذَاجَآءُو قَالَ ٱلكَّبَتُو بِالْيِّيُ وَلَمُ تَجْيُطُوا بِهَاعِلُمُا المَّاذَالْنُتُو تِعْمَلُونَ ﴿

تر هغه پوری چه راشی دوی (ټول محشر ته) نو وبه فرمائی (ورته الله) آیا تکذیب کړی ؤ تاسی د آیاتونو ځما حال دا چه احاطه نه وه کړئ تاسی په هغو (آیاتونو) له جهته د علمه آیا څه شی دی هغه چه وئ تاسی چه کاوه به مو (هغه له مامور به څخه ؟ ووایئ!)

تفسیر: یعنی زیار (محنت) ئی ونه کړو \_ او کوشش ئی ونه کړ چه په پوره ډول (طریقه) به پری پوهبدل او تمامو اطرافو او جوانبو ته به ئی کتل ابتداء ئی د هغه په تکذیب خوله وسپرده «یا ووایئ! که داسی نه دی نو نور مو څه کول؟ یعنی ماسواء له دی نه ستاسی بل څه کار ؤ ؟ امکان لری چه مطلب ئی داسی وی چه بی له غوره او فکر کولو څخه تاسی هم داسی د هغه تکذیب کړی ؤ ؟ یا ووائی ؟! چه ماسواء له دی نه تاسی نوری څه ګناه هم د خپلو ځانونو لپاره تولی کړی وی.

# وَوَقَعُ الْقُولُ عَلَيْهِمُ بِمَاظَلَمُوا فَهُمُ لِا يَنُطِقُونَ ٠

او واقع ثابته به شی خبره (د عذاب) پر دغو (منکرانو) باندی په سبب د هغه چه ظلم ئی کړی ؤ پس دوی به هیڅ خبری نشی کولی (په عذر خواهی له جهته د عذاب لامتناهی)

تفسیر: یعنی د دوی د شرارتونو یقینی ثبوت وشو ـ او د الله تعالیٰ حجت پر دوی تمام شو، اوس وروسته له دی نه به دوی څه ویلی شی ؟ باقی په ځینو نورو آیاتونو کښی چه د دوی عذر او پلمی (تدبیرونه) مذکور دی ښائی هغه به پخوا له دی نه شوی وی. په هر حال دغه نفی او اثبات دی د مواطنو او د مواقفو پر اختلاف حمل کړی شی.

## ٱڵۄؙڽۯۅ۫ٲٲڰٵجؘۘۼڶؽٵڰؽڷڸؽٮؙڬؙڹٛٷٳڣؽؙۅۘۘۅۘۘۘٲڵؠۜۜٛٵۯؙؗٛؠؙڝؚؖڰؙٵ ٳڽۧ؋۬٤۫ڒڮػڵٳۑؾٟڵؚڡۧۅ۫ڝٟ۫ؿؙٷؙؚڡؚڹؙٷؙؽ

آیا نه وینی دا (منکران د حشر) چه بیشکه مونږ ګرځولی مو ده شپه (توره تیاره) لپاره د دی چه آرام وکړی دوی پکښی او (ګرځولی مو ده) ورځ لیدونکی (تکه سپینه روښانه چه کسب و کار په کښی وکړی) بیشکه په دغه (تعاقب د لیل او نهار) کښی خامخا دلائل (د قدرت او عبرت) دی دپاره د (هغه) قوم چه ایمان راوړی.

تفسیو: یعنی خرنگه ښکاره دلائل او واضحی نښی الله تعالیٰ په دنیا کښی دوی ته وروښودی خو دوی لږ څه هم پر هغو فکر او غور ونه کړ \_ که یواځی د شپی او د ورځی پر دغه دائمی تبدیل او تحویل او نورو اختلافاتو دوی خپل افکار چلولی او پری غور او خوض ئی کولی نو د الله تعالیٰ پر توحید \_ د انبیاؤ پر ضرورت او اهمیت او پر بعث بعد الموت پر گردو (تولو) شیانو به دوی پوهیدل چه بالاخر هغه کوم یو ذات دی چه په داسی مضبوط او محکم انتظام سره برابر وروسته له ورځی څخه شپه او د شپی څخه ورځ راښکاره کوی او ځمونږ د ظاهری بصارت لپاره وروسته د شپی له تیارو د ورځی رنا (رنړا) خوروی. نو آیا دغسی یو مطلق قادر ځمونږ د باطنی بصیرت دپاره د اوهامو او اهواؤ په تیارو کښی د معرفت او هدایت رنا (رنړا) نه ده رالیږلی ؟ بیا نو شپه څه شی ده د ویدیلو وقت دی! چه مونږ هغی ته د موت یوه نمونه ویلی شو چه وروسته له هغه ورځ راځی او بیا سترګی په کښی غړیږی \_ او یو طرف بل طرف ته په کښی چه وروسته له همه ورځ راځی او بیا سترګی په کښی غړیږی \_ او یو طرف بل طرف ته په کښی گرځو. هم داسی الله تعالیٰ پر مونږ موت هم طاری کوی او وروسته له مرګه مو بیا هم داسی ژوندی راپاڅوی نو په هغه کښی څه اشکال او استحاله شته ؟ الغرض د یقین کوونکیو لپاره په هم دغی یوی نښی کښی د ګردو (تولو) ضروریه ؤ شیانو د حل لپاره اسباب موجود دی.

وَيُوْمَ يُنْفَخُ فِي الصَّوْرِ فَفَرْعَ مَنْ فِي السَّهٰ وَ وَمَنْ فِي الْاَمْنُ وَكُومَ الْاَمْنُ وَكُومَ الْكُومِ وَمَنْ فِي الْاَمْنُ وَكُومَ الْكُومِ وَمَنْ فِي الْاَمْنُ مَنْ الْمُعَا عَامِدَ قَا وَهِي تَمُرُّمُومَ الْمَاءُ اللهُ وَكُلُّ التَّوْمُ اللهُ اللهِ اللهِ الآنِي اَنْفَتَى كُلُّ شَكُ اللهُ اللهِ الآنِي اَنْفَتَى كُلُّ شَكُ اللهُ اللهِ اللهِ الآنِي اَنْفَتَى كُلُّ شَكُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

او (یاده کړه) هغه ورځ چه پوکی وکړ شی په صور (شپیلی) کښی نو ویریږی (له ډیره هیبته) هر هغه څوک چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه څوک چه اراده وفرمائی الله (د نه څوک چه په ځوک په اراده وفرمائی الله (د نه ویریدلو د هغه) او ټول به راشی د دغه (الله په حضور په قیامت کښی) عاجزان او وینی به ته غرونه (په قیامت کښی) ګمان به کوی ته پر هغو چه کلک ولاړ دی (له جهته د لویوالی) حال دا چه دوی به ځی تیریږی پشان د وریځی کاریګری د الله (یا وکړ الله دا کار په کولو سره) هغه (الله) چه محکم (درست) کړی ئی دی هر څیز (چه پیدا کړی ئی دی) بیشکه چه دغه (الله) ښه خبردار دی په هغو کارو چه کوئ یی تاسی هر هغه څوک چه راشی په حسنه (نیکی) سره (چه کلمه د توحید ده) پس شته ده ته (جزاء) بهټر غوره له هغه او دوی به له سختی ویری د دغی ورځی په امان وی. او هر هغه څوک چه راشی په سیئه (بدی شرک سره) پس نسکور به وغورځول شی مخونه د دوی په اور (د دوزخ کښی او وبه ویل شی دوی ته له جانبه د الله) آیا جزاء درکوله کیږی (بلکه نه درکوله کیږی) مګر (جزاء د شرک او نور جزاء درکوله کیږی (بلکه نه درکوله کیږی) مګر (جزاء د شرک او نور معاصی) هغه چه وئ تاسی چه کول به مو (په دنیا کښی).

تفسیو: د صور (شپیلئ) پو کوونکی پرښته حضرت اسرافیل علیه السلام دی چه د الله تعالیٰ د حکم په انتظار کښی د صور د پوکولو لپاره تیار ولاړ دی.

په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چه ﴿ اِلَّامَنُ شَاءًالله ﴾ حضرات جبرئیل ـ میکائیل ـ عزرائیل علیهم السلام دی. ځینی د دی مصداق شهدا بولی والله اعلم.

(موضح القرآن) لیکی یو ځلی صور پوکلی کیږی چه د هغه په اثر به ګرد (تول) مخلوق سره مری. دوهم صور چه وپوکلی شی د هغه په اثر تول مړی بیا له سره ژوندی کیږی ـ دریم صور چه وپوکلی شی دوی ګرد (ټول) ویریږی. په څلورم کښی ګرد (ټول) بیهوشه کیږی. په پنځم کښی بیا په هوش کیږی. د صور پوکل به څو څو ځلی صورت نیسی. اکثر علماء یواځی هم دغه دوی نفخی منی ـ یعنی ګرد (ټول) سره فقط دوه ځلی صور پوکلی کیږی او دغه ګرد (ټول) احوال او اهوال د هم دغو دوو شپیلو لاندی درجوی والله اعلم.

﴿ وَتَرَى الْحِبَالَ ﴾ الآیة ۔ او وینی به ته غرونه په قیامت کښی کمان به کوی ته پر هغو چه کلک ولاړ دی له جهته د لویوالی حال دا چه دوی به تیریږی پشان د وریځی یعنی دغه لوی لوی غرونه چه تاسی ئی اوس وینځ او د دی خیال کوئ چه دغه به تل پر ځمکه کلک ولاړ وی او له سره به له خپله ځایه نه ښوریږی ۔ دغه ګرده (توله) به د قیامت په ورځ کښی د ټکول شویو رنګینو وړو پشان به فضاء او هواء کښی الوځی او ګرځی او د وریځو په شان به ژر ژر درومی لکه چه د

جز ، ۲۷ «الواقعة» په اوله رکوع ۵ - ٦ آیت کښی داسی یو آیت لولو ﴿ وَبُتَتِ الْمِمَـالُ بَشَّا فَكَاتَتُ مَبَآ مُثَبَّا ﴾ او په «القارعة» کښی لولو ﴿ وَتُلُونُ الْمِبَالُ كَالْمِعُنِ الْمَنْتُوشِ ﴾ او د جزء ١٦ «طهٰ» په (٦) رکوع ١٠٥ آیت کښی وایو ﴿ فَتُلْکَنْهُ فَهُلِکِنَنْهُا ﴾

تنبیه: د دغه آیت هیخ تعلق د ځمکی د حرکت او سکون سره نشته لکه چه ځینی متنورین له هغه ځنی پوهیدلی دی.

﴿ مُشْعَ اللهِ الَّذِي ٓ اَتَفَنَى كُلُّ مُثَنَّ ﴾ كاريكرى د الله يا وكړ الله دا كار په كولو سره هغه الله چه محكم درست كړى ئى دى).

یعنی هغه ذات چه هر شی ئی په نهایت حکمت سره درست کړ، هغه الله تعالیٰ چه نن ئی دغه غرونه داسی درانه او مضبوط جوړ او درولی دی هم هغه الله تعالیٰ به یوه ورځ دوی بغرکی بغرکی او دړی وړی کوی ـ او تری دوړی به جوړوی ـ او په هوا و به یی الوځوی، دغه د غرونو الوځول به د خرابی او تباهی په غرض نه وی بلکه د عالم په نظام کښی به سره لاندی باندی او لازمه تعدیلات کوی ـ او په همغه درجه ئی رسوی چه د هغه لپاره ئی پیدا کړی دی نو دغه ګرد (تول) به د هغه حقیقی صانع صنعت او کاریگری وی چه د هغه هیڅ یو تصرف له حکمت څخه تش نه دی.

و انهٔ حَهِیْرُمِانَعُعُکُون کی بیشکه چه دغه الله بنه خبردار دی په هغو کارونو چه کوئ ئی تاسی)
یعنی وروسته له دغو ماتولو او غیرولو او عظیمه ؤ انقلاباتو څخه بیا د بندگانو حساب او کتاب
شروع کیږی کله چه الله تعالیٰ د بندگانو تر ذری ذری پوری اعمالو څخه هم خبیر او علیم دی
نو هر یوه ته به سم د ده له عمله سره جزاء ورکوله کیږی ـ نه به پر چا ظلم کیږی ـ او نه به د
چا حق تلف شی. وروسته له دی نه د هم دی خبری له تفصیل بیانیږی چه هر هغه څوک چه
راشی په حسنه نیکی سره چه کلمه د توحید ده پس شته ده ته جزاء خیر بهتر غوره له هغه یعنی
د یوی نیکی بدل اقلا د لسو نیکیو په حساب ورکول کیږی چه دغه مکافات له سره ختم
کیدونکی نه دی. او دوی به له سختی ویری د دغی ورځی په امان وی یعنی له ډیری ویری کما
قال الله تعالیٰ فی رکوع (۷) ۱۰۳ آیت من سورة «الانبیاء» جزء ۱۷ ﴿ لَیْتُونُهُوالْقَرُ الْوَرُدُورُهُوالْقَرُ الْوَرُدُورُهُوالْقَرُ الْوَرُدُورُهُوالْقَرُ الْوَرُدُورُهُوالْقَرُ الْوَرُدُورُهُوالْقَرُ الْوَرُدُورُهُوالْقَرُ الْوَرُدُورُهُوالْقَرُ الْوَرُدُورُهُوالْقَرُ الْوَرُدُورُهُ له ورو که ویره
په له اندازه وی نو له دغه آیت سره هیڅ منافی نه ده .

﴿ فَلْبَتُوْيُوهُهُو النَّالِ ﴾ الآية \_ پس نسكور به وغورځولى شى مخونه د دوى په اور د دوزخ كښى او وبه ويل شى دوى ته له جانبه د الله آيا جزاء دركوله كيږى بلكه نه دركوله كيږى مگر هغه چه وئ تاسى په دنيا كښى چه كول به مو چه كفر او نور معاصى دى) يعنى د الله تعالىٰ له طرفه هيڅ زيادت او تيرى پرى نه كيږى څه ئى چه كرلى وى هم هغه به ريبى او له خپلو كړو څخه به سرى څه شكايت كوى.

# إِنَّمَا أُمِرْكَ أَنْ آعُبُكَ رَبِّ هَانِهِ الْبَكْنَةِ الَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيًّ الْ

بیشکه هم دا خبره ده چه امر (حکم) کړی شوی دی ماته داسی چه عبادت کوم د رب د دی بلدی (ښار) هغه (الله) چه حرمت (عزت) ورکړی دی دی (ښار د مکی ته په امن سره) او خاص هم دغه الله لره دی ملکا ، خلقا و عبیداً) هر شی

تفسیر: له بلده او ښار څخه مراد مکه معظمه ده چه الله تعالیٰ هغی ته خاص تعظیم ـ تحریم او تکریم و تکریم و تکریم ورپه برخه کړی دی نو د دغه تخصیص او تشریف په سبب د رب اضافت د هغی په طرف وکړ شو که نه الله تعالیٰ خو د ګردو (ټولو) شیانو رب او مالک دی.

#### وَّافِرْتُ أَنُ أَكُونَ مِنَ الْمُسُلِمِينُ فَ

او امر (حکم) کړی شوی دی ماته داسی چه شم زه له مسلمانانو (غاړه الله ته)

تفسیو: یعنی په هغو خلقو کښی محسوب شم چه د پاک الله کامل حکم منونکی او فرمان وړونی دی او بیخی ئی خپل ځانونه ورسپارلی دی.

#### وَإِنُ ٱتَلُواالْقُرُانَ فَبَنِ اهْتَدلى فَاتَكَايَهُتَدِى لِنَفْسِةٌ وَمَنْ ضَلَّ فَقُلُ إِنَّمَا آنَامِنَ الْمُنْذِرِيُنَ ®

او (بل مامور یم) په دی چه ولولم قرآن (پر تاسو وائی وروم خلقو ته) پس هر چا چه سمه صافه لاره وموندله پس بیشکه هم دا خبره ده چه سمه صافه لاره ئی وموندله دپاره د ځان (او فائدی خپلی) او هر څوک چه ګمراه شو پس ووایه (ای محمده! ده ته) بیشکه هم دا خبره ده چه زه له ویروونکیو څخه یم.

تفسیر: یعنی زه بالذات هم د الله تعالیٰ بندگی او فرمان برداری کوم او نورو ته هم د الله تعالیٰ دغه عظیمالشان قرآن آوروم او د هدایت سمه صافه لاره خلقو ته ورسیم پس هر محوک چه لاره نی

امنخلق(۲۰) النمل(۲۷)

وموندله له جهته د متابعت ځما توحید د الله او نفی د شرکاؤ ته پس بیشکه هم دا خبره ده چه لاره ئی وموندله دپاره د ځان خپل ځکه چه نفع ئی هم ده ته راجع ده او هر څوک چه ګمراه شو له جهته د مخالفت ځما پس ووایه ورته چه بیشکه هم دا خبره ده چه زه له ویروونکیو یم او پر ما غیر له پیغام رسولو بل هیڅ نشته او وبال د ضلال د بل چا پر ما نه لویږی یعنی ما خپل پند او نصیحت کړی دی او له دغه تبلیغه می ځان فار غالنمه ګرځولی دی که تاسو نه پوهیږئ یا ځان پری نه پوهوئ اله امر د قتال ؤ

# وَقُلِ الْحُمَّدُ بِلَّهِ سَيْرِ يُكُو البِّهِ فَمَعْرُ فُونَهَا وْمَارَتْكِ بِغَافِلٍ عَمَّانَعْمَلُونَ ﴿

او ووایه (ای محمده!) چه گردی (ټولی) ثناوی ستاینی (صفتونه) (خاص) الله ته دی (په دغه نعمت د علم او نبوت) ژر به وښیی (الله) تاسی ته دلائل (د قدرت خپل) پس وبه پیژنئ تاسی هغه (دلائل) او نه دی رب (پالونکی) د تا غافل (بیخبره) له هغو عملونو نه چه کوئ ئی تاسی (ای مشرکانو نو جزاء به ورکړی هر چا ته د ده له عمله سره سمه)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ته په زرهاؤ ځلی د حمد او شکر ځای دی چه زه ئی هادی او مهتدی گرځولی یم فیالحقیقت د تعریف لائق هم هغه لوی او مقس ذات دی. هر چا ته هر هغه جیگنی (فائدی) یا کمال چه ور په برخه شوی دی د ده له لطف او مرحمت مخخه دی ژر به وښیی الله تاسی ته دلائل د قدرت خپل پس وبه پیژنئ تاسی هغه دلائل یعنی وروسته له دی نه الله تعالیٰ ستاسی په منځ کښی یا د باندی د خپل قدرت هغه نمونی او ځما د صداقت داسی جکاره دلائل به درښیی چه د هغو په لیدلو سره به تاسی وپوهیږئ چه بیشکه دغه د الله تعالیٰ هغه آیات دی چه د هغو افلاع مونږ ته رسول الله صلی الله علیه وسلم داکړی وه باتی د حمه وقت پوهیدن آیا تاسو ته نافع واقع کیږی ؟ که نه ؟ دغه بیله خبره ده . د قیامت علامات او نور گرد (تول) تر دغه لاندی راغلل او نه دی رب بالونکی د تا غافل بیخبره له هغو عملونو نه چه کوئ ثمن تاسی ای مشرکانو! یعنی هغه عمل او معامله چه تاسی ئی کوئ هغه گرد (تول) د الله تعالیٰ تر نظر ادیکی دی بالاخر سم له هغه سره تاسی ته د هغو بدل درکوی که په سزا او نورو کښی څه تأخیر او ډیل پیښ شی نو داسی ئی مه ګڼئ چه الله تعالیٰ ځمونږ له اعمالو څخه غافل او بیخبره دی .

#### تمت سورة النمل ولله الحمد والمنة

سورة «القصص» مكية الا من آية (٥٢) الى غاية (٥٥) فمدنية و آية(٨٥) فبالجحفة اثناء الهجرة وهى (٨٨) آية وتسع ركوعات رقمها (٢٨) تسلسلهاحسب النزول (٤٩) نزلت بعد «النمل» د «القصص» سورت «مكى» دى پرته (علاوه) له (٥٢) تر (٥٥) آيتونو پورى چه «مدنى» دى او له (٨٥)

آيت څخه چه په جحفه کښي د هجرت په اثناء کښي نازل شوی دی (۸۸) آيات (۹) رکوع لری په

تلاوت کښی (۲۸) او په نزول کښی (٤٩) سورت دی وروسته د «النمل» له سورت څخه نازل شوی دی

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دى.

# ظلَنَة وَتِلُكَ اللَّهُ الكِلْفِ الْمُبُدُنِ ثَنُكُوْ اعْكَيْكُ مِنْ تَبْلِ مُولِي وَفِرْعُونَ بِالْحُقِّ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ؟

دا (آیتونه د دی سورت) آیتونه د کتاب مبین (ښکاره) دی (چه خیر او برکت ئی ښکاره او د حق او د باطل بیلوونکی دی). لولوؤ مونږ پر تا (ای محمده!) له (ځینو) خبرو د مولی او د فرعون په حقه (رښتیا) سره دپاره د (هغه) قوم چه ایمان راوړی.

تفسیر: یعنی مسلمان خلق دی خپل حال قیاس کړی! (موضح) د ظالمانو په مقابل کښی څرنګه چه د حضرت موسٰی علیه السلام په ذریعه الله تعالیٰ بنی اسرآئیل سره له ضعف او کمزوری د فرعونیانو په مقابل کښی منصور او مظفر وګرځول هم داسی مسلمانانو ته هم اګر که نن په مکی معظمی کښی قلیل ـ ضعیف او ناتوانه په نظر راځی د دوی د بیشمارو زورورو اعداؤ په مقابل کښی بری او کامیابی ور په برخه کوی.

# إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَافِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ آهُلَهَاشِيعًا لِّينُتَضْعِفُ طَأَيْفَةً مِّنْهُمُ

بیشکه چه فرعون لوئی (او تکبر) غوره کړی ؤ په ځمکه (د مصر) کښی او گرځولی ئی ؤ اهل د دغه (مصر) ټولی چه ضعیفه (مقهوره) کړی ئی وه یوه طائفه له دوی (چه بنی اسرآئیل ؤ)

تفسیو: یعنی په مصر کښی قبطیان ودان وو چه د فرعون له قوم څخه و او سبطیان هم اوسیدل چه په بنی اسرآئیلو سره مشهور و لیکن فرعون به د ظلم او تکبر له لاری بنی اسرآئیلو ته فرصت او موقع نه ورکوله چه دوی ترقی وکړی او په هوسائی (راحت) او آرام سره ډډه ولګوی ګواکی ګرد (تول) قبطیان سرداران او آغایان ګرځیدلی و او د انبیاؤ اولاد بنی اسرآئیل ئی خپل غلامان او نوکران ګرځولی و ـ او پر دوی به ئی ډیر ذلیل کارونه او سخته بیګاری اجرا کوله او په هیڅ ډول (طریقه) ئی نه پریښوده چه دوی په مملکت کښی قوت او وقعت حاصل کړی.

## ىُذَيِّحُ ٱبْنَاءُهُ مُوكِينَتَهُ فِي نِسَاءُهُوْ

چه وژل به ئی ځامن د دوی (چه نسل ئی منقطع شی) او ژوندی به ئی پریښودی ښځی (جنکیانی) د دوی (خپل خدمت ته)

تفسیو: مفسرین وائی چه فرعون یو خوب ولید چه کاهنانو د هغه تعبیر داسی و کر چه «د کوم داسی بنی اسرآئیلی هلک له لاسه به ستا دغه سلطنت تباه او بربادیږی چه لا تر اوسه نه دی ځیږیدلی» نو ځکه فرعون د دغی پیښی د مخی نیولو په قصد دغه د ظلم او حماقت تدبیر له خپله ځانه وویست چه د تل دپاره بنی اسرآئیلیان مغلوب مقهور او ذلیل وساتی څو په دوی کښی داسی کوم قوت او قدرت پیدا نشی چه له هغه څخه د بغاوت او شرارت کومه اندیښنه متصوره وی ـ او داسی امر ئی صادر کړ ـ «وروسته له دی نه هومره بنی اسرآئیلی هلکان چه پیدا کیږی دوی دی د یوی مخی څخه ووژلی شی! او په دغه ترتیب دی د راتلونکی مصیبت او خطری مخه په ښه شان سره ونیوله شی کله چه قبطیانو ته د سبطیانو د جونو له خوا داسی کومه خطره نشته نو دوی دی ژوندی پریښودی شی څو وروسته له پیغلتوبه له هغوی څخه قبطیان د خطره نشته نو دوی دی ژوندی پریښودی شی څو وروسته له پیغلتوبه له هغوی څخه قبطیان د حضرت ابراهیم خلیل الله علیه السلام د یو پخوا ویلو تذکره کوله چه په هغه کښی داسی یوه تذکره شوی وه چه «د یوه بنی اسرآئیلی ځلمی له لاسه د مصر د دغه سلطنت تباهی او خرابی مقدره ده » دغه خبره ورو ورو او متدرجاً د فرعون غوږ ته ورسیده او هغه احمق د دغه قضاء او قدر د انسداد لپاره دغه اصول او فوق العاده احکام صادر کړل.

# اِنَّةُ كَانَ مِنَ الْمُقْسِدِينَنَ ©

بیشکه ؤ دغه (فرعون) له مفسدانو (چه راز راز (قسم قسم) فسادونه به ئی کول).

تفسیر: یعنی فرعون خو بالطبع په ځمکه کښی خرابی غورځوونکی ؤ نو ځکه د داسی لوی ظلم او ستم څخه له سره نه لړځیده او نه ئی زړه خوړیده پس هر شی به چه د ده په زړه کښی راته هم هغه به ئی اجراء کول او خپل د کبر او غرور په نشه کښی داسی مست او بیهوشه ؤ چه بی له غور، فکر او اندیښنی او وړاندی او وروسته کتلو څخه به ئی هر شی کول.

# وَنُرِينُ أَنُ نَمُنَّ عَلَى الذِيْنَ اسْتُضُعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَنَجُعَلَهُ وُ إَيِمَةً وَنَرِيدَةً وَالْمَرضِ وَنَجُعَلَهُ وَأَيِمَةً وَالْمَرْضِ وَنَجُعَلَهُ وَأَنْكِنَ لَهُ وَفِي الْأَرْضِ

او اراده وکړه مونږ د دی چه منت احسان کیږدو پر هغو کسانو چه ضعیفان کړی شوی وو په ځمکه (د مصر) کښی او چه وګرځوو مونږ دوی امامان (د دارینو مقتدایان) او وګرځوو مونږ دوی وارثان (د ملک د فرعون) او چه قدرت ورکړو مونږ دوی ته په ځمکه (د مصر او شام) کښی.

تفسیر: یعنی د دغه ملعون انتظامات خو هغه ؤ او ځمونډ اراده داسی وه چه کمزوران زورور کړو او تبت مخلوق هسک (اوچت) کړو او د هغه قوم پر سر د دینی امامت او دنیوی سیادت تاج کیږدو چه د فرعون او فرعونیانو له لوری ذلیل حقیر او مریان شوی ؤ ـ او له هغو ظالمانو او متکبرانو څخه هغه ځمکه پاکه او صافه کړو ـ او دغه مظلوم او رېړ (تکلیف) موندونکی قوم د دوی په ځای ودان کړو ـ او د دینی سیادت سره دنیوی حکومت هم دغه مقهور او مظلوم قوم ته وروسپارو.

#### وَيْرِي فِرْعَوْنَ وَهَامِنَ

او چه وښيو فرعون او هامان (وزير ته ئي)

**تفسیر:** هامان د فرعون وزیر او د ده په ظلم او ستم او تیری کښی له ده سره شریک او د ده د کار آله او د لاس د یوی همسا په شان ؤ.

#### وجُوْدُهُمُا مِنْهُ وَمَّا كَانُوا يَعْدَرُونَ ٠

او لښکرو د دغو دواړو ته له دغو (بنی اسرآئیلو نه) هغه شی چه ؤ دوی چه ویریدل (به تری چه زوال د قوت او سلطنت د قبطیانو دی).

تفسیر: یعنی د هغی خطری لامله (له وجی) چه دغو قبطیانو د سبطیانو پر زرهاؤ معصوم هلکان وژلی ؤ مونږ اراده وفرمایله چه هم هغه خطره وردمخه کړو فرعون خپل ګرد (ټول) امکانی کوشش او زیار (محنت) پکار واچولو ـ او پوره زور او قوت ئی ولګوه چه په هیڅ صورت هغه بنی اسرآئیلی هلک چه د هغه له لاسه د ده سلطنت تباه کیږی مصئون او مأمون پاتی نشی ـ او فرعون د ده له شره ساتلی وی مګر کله چه د الله تعالیٰ تقدیر قاطع او د ده د ارادی په مقابل کښی هیڅ مانع نشی دریدی نو هم هغه معهود هلک ئی د ده په غیږ کښی وپاله او د دوی په وسیله ئی وساته ـ او د هم هغه فرعون په شاهی بستره او په پاچاهی ماڼی کښی ئی په ډیر ناز او نعمت لوی کړ او دغه یی علی رؤس الاشهاد ثابت او محقق کړ د هر هغه کار او انتظام اراده چه الله تعالیٰ وفرمائی ـ هیڅ یو قوت او قدرت د هغه په انسداد کښی نه موفق کیږی.

د پاک الله ډيوه لګيږی به تل ۽ څوک چه ئی پو کړی دی سوځيږی به تل

## وَٱوْكِيْنَا إِلَى الْمِرْمُولِينَ آنُ أَرْضِعِيْهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَٱلْفَيْدِ فِي الْيَةِ

او وحی (الهام) وکړ مونږ مور د موسٰی ته داسی چه تی ورکوه ته دغه (موسٰی) ته نو کله چه وویریدی ته (په ده) پس وغورځوه دغه (موسٰی سره له تابوته) په سیند کښی.

تفسیر: د موسٰی علیه السلام مور ته یا الهام وشو یا ئی په خوب ولید یا په بله کومه ذریعه ورمعلومه شوه څو چه تاته خپل د دی هلک د وژلو ویره او اندیښنه نه وی پیدا شوی په منظم ډول (طریقه) سره ئی وپاله! او تی ورته ورکوه! کله چه د وژلو ویره درته پیدا شی نو په یوه صندوق کښی ئی تابوت کړه او د نیل په سیند کښی ئی لاهو کړه دغه قصه د «طهٰ» په سورت کښی هم لیکلی شوی ده.

# وَلَا تَغَافِى وَلَا تَعَزَىٰ أَنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ۞

او مه ویریږه ته (له غرق ئی) او مه خفه کیږه ته (له بیلتون ئی) بیشکه چه مونږ بیرته راوستونکی یو د دغه (موسٰی) تاته او (بیا) ګرځوونکی یو د دغه (موسٰی) له مرسلانو (پیغمبرانو).

تفسیر: یعنی مور ته ئی ډاډینه او تسلی ورکړه شوه چه مه ویریږه او بی له کوم تردد او اندیښنی ئی په سیند کښی لاهو کړه! ستا دغه هلک له سره نه ضائع کیږی او د خپل ځوی د دغه بیلتون څخه هم مه خفه کیږه! چه مونږ ئی ډیر ژر بیرته ستا غیږی ته درولو ـ او د پاک الله اراده په دی خبره تللی ده چه له دی نه یو ډیر لوی کار واخلی او د رسالت په منصب ئی افتخار وبښی او هیڅ یو قوت او طاقت د الله تعالیٰ د ارادی په مخ کښی حائل او مانع نشی کیدی ـ او دغه ګرد (ټول) موانع به له منځه لری کیږی او دغه مقدس مقصد هرومرو (خامخا) پوره کیدونکی دی چه د دغه محترم مولود له وجوده سره متعلق دی.

# فَالْتَقَطَّهُ الْفِرْعَوُنَ لِيَكُونَ لَهُمُ عَدُّوًا وَحَزَكًا ﴿إِنَّ فَالْتَقَطُهُ الْفُوحَوْنَ وَهَامِنَ وَجُنُودَهُمَا كَانُوْاخِطٍ يُنَ⊙

پس وموند دغه (او ونیو تابوت د موسٰی) کورنی د فرعون دپاره د دی چه شی دغو (فرعونیانو) ته دښمن او (سبب د) غم بیشکه چه فرعون او هامان (وزیر ئی) او لښکری د دغو دواړو وو (دا ټول) خطاکاران

تفسیر: مور ئی خپل هلک د لرگیو یوه صندوق کښی وغورځوه او د سیند په اوبو کښی ئی خوشی کړ \_ صندوق د اوبو د جریان په متابعت په داسی یوی ویالی کښی لاړ چه د فرعون په باغ کښی تیریده او هلته د میرمنی آسپی رضی الله تعالیٰ عنها د فرعون د ښځی په لاس کښی ولوید میرمنی آسیی رضی الله تعالیٰ عنها ته د دغه ښکلی هلک ښکلی صورت ډیر ښه په نظر ورغی او د ده په وچولی (تندی) کښی د نجابت او شرافت آثار ورښکاره شول نو ئی د پاللو په غرض راپورته کړ. مگر د دی پورته کولو آخری نتیجه داسی شوه چه دغه ووړکی لوی شو او د فرعون او د فرعونیانو سخت مخالف او دښمن ثابت شو \_ او د دوی په حق کښی د روح د

سوهان په شان عیان شو. نو ځکه الله تعالیٰ هغوی ته موقع ورکړه چه دی راپورته کړی. لعین فرعون له دی څخه څه خبر ؤ د هغه دښمن له ویری چه زه په زرهاؤ معصوم هلکان وژنم، هغه هم دغه هلک دی چه نن په ډیر ناز او نعمت سره ځمونږ په لاسو د هغه پالنه او روزنه کیږی فیالحقیقت فرعون او د ده ګرد (ټول) وزیران ـ مشیران او نور د دغه ناپاکه مقصد په اعتبار سخت وغولیدل چه بیشماره اسرآئیلی هلکان ئی پر دغه شبهه ووژل مګر یواځی موسی علیه السلام ئی ژوندی پریښود لپاره د دی چه دغه موسٰی هغو فرعونیانو ته دښمن شی نارینه ؤ لره چه سبب د غرقیدلو د دوی به شی او غم ښځو ته چه وینځی به ئی شی. او دغه لام د عاقبت دی یعنی عاقبت د دی نیولو او ژوندی پریښودلو به دغه دواړه کارونه شی.

لیکن که دوی نه تیروتل نو څه به ئی کول ۔ آیا د دوی له لاسه دغه خبره پوره وه چه د الله تعالیٰ تقدیر په دغه تدبیر سره واړوی ؟ د دوی ډیره لویه خطاء تیرواته او سهو په دی کښی ؤ چه دوی غوښتل د قضاء او د قدر فیصلی په انسانی تدابیرو سره ماتی کړی او مخه ئی ونیسی.

#### وَقَالَتِ امْرَاتُ فِرْعُونَ قُرَّتُ عَيْنِ لِلَّ وَلَكَ \*

او وويل ښځی د فرعون (آسيي چه دغه هلک) يخوالي د سترګو دی ماته او تاته.

تفسیو: یعنی شومره ښکلی ، گلالی او په زړه پوری هلک دی مونږ هلک نه لرو راځئ ! چه له ده سره خپل فهم غلط کړو او سترگی پری رنی او زړونه مو خوښ کړو. په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چه فرعون وویل « لک لالی» یعنی ستا د سترګو لپاره به رنا (رنړا) او یخوالی وی نه ځما لپاره لکه چه ازلی تقدیر دغه الفاظ د دغه ملعون له ژبی څخه وویستل چه بالاخر هم هغسی هم وشو.

## لِاتَقْتُكُوْلِيَ عَلَى آنُ يَنْفَعَنَا آوُنِتَّخِذَهُ وَلَمَّا

مه وژنئ دغه (هلک) ښائي چه نفع به راورسوي مونږ ته يا به ونيسو دي ځوي.

تفسیر: یعنی کله چه لوی شی ځمونږ په کار به راشی او که مو مناسب وګاڼه نو به ئی خپل متبنی وګرځوو.

#### وَّهُوُلاَيَشْعُرُونَ۞

امنخلق(۲۰) القصص(۲۸)

#### حال دا چه دوی نه پوهیدل (پر دغه سبب د هلاک خپل).

تفسیر: یعنی له دی نه خو نه ؤ خبر کله چه دی لوی شی نو څه څه کارونه به وکړی ؟ او دوی داسی وپوهیدل چه دغه هلک کوم بنی اسرآئیلی له ویری څخه په اوبو کښی غورځولی دی ښه که مونږ هم دغه یو هلک ونه وژنو نو په دغه کښی به کوم یو لوی نقصان متصور وی ؟ آیا دغه خبره خو ضروری نه ده چه هم دغه هلک به هم هغه ځمونږ معهود دښمن وی چه مونږ تری اندیښنه لرو بیا چه ئی کله مونږ وپالو نو دی به څرنګه ځمونږ په خلاف څه اقدام وکړی ؟ او دغه به شرنګه ممکن وی چه دغه ځمونږ روزلی او پاللی شوی هلک به له مونږ سره دښمنی وکړی ؟ دوی له دی نه نه ؤ خبر چه دغه هلک به له هغه لوی ذات سره زیاته دوستی کوی چه د ګرد (ټول) جهان رب او پالونکی دی او کله چه تاسی د هغه رب العالمین دښمنان یئ نو ځکه دی به مجبور وی چه د هغه حقیقی رب العالمین په حکم ستاسی سره مخالفت وکړی تاسی پر خپل دغه ظاهری تربیت داسی اسره او هیله (امید) کوئ مګر له دی نه نه شرمیږئ چه د هغه حقیقی رب العلمین په مقابل کښی د ﴿ فَمُالْآئَارُهُوْالْمُنْلُ ﴾ غږ پورته کوئ.

# وَآصَبَهُ فُؤَادُ أُمِّرُمُولِى فِرِغَا اللهِ كَادَتُ لَتُبُدِى بِهِ وَآصَبَهُ فُؤَادُ أُمِّرُمُولِى فِرِغَا ال

او صبا ته وګرځید زړه د مور د موسٰی تش له صبره قراره (او له نورو افکارو پرته (علاوه) د غمه د موسٰی) بیشکه چه نژدی وه چه اظهار وکړی په دغه (موسٰی سره چه ځوی می دی) که چیری نه وی محکم کړی مونږ (صبر او ثبات) پر زړه د دی چه شی دا له باور کوونکیو (په وعده د الله سره).

تفسیر: اګر که د موسٰی علیه السلام مور د موسٰی علیه السلام تابوت په سیند کښی لاهو کړ مگر د مور والی لورینی او د مور والی مینی کله دی ته اجازه ورکوله او آرامه به ئی پریښوده چه د موسٰی علیه السلام له حاله او له یاده غافله پاتی شی ـ نو شپه او ورځ به د موسٰی علیه السلام فکر او ذکر له دی سره مل ؤ او له زړه څخه ئی صبر او قرار فرار کړی ؤ او نژدی ؤ چه د ضبط او صبر تار تری وشلیږی او په عمومی ډول (طریقه) سره د ژړا او انګولاء په ضمن کښی دغه خبره تری څرګنده شی چه زه هغه کمبخته مور یم چه خپل ځوی می په خپل لاس په سیند کښی غورځولی دی ـ که چا موندلی وی یا ئی پته ور معلومه وی نو راته ودی وائی ـ مګر د الله تعالیٰ دغه الهام ﴿ اِنَّارَادُوهُ اِلیَّالِیُ وَجَامُلُوهُ مِن اَلْمُرْسَلِیُنَ ﴾ به ورته ډاډینه او تسلی ورکوله نو دغه د الله تعالیٰ دغه د الله تعالیٰ کار ؤ چه د دی زړه ته صبر ، ثبات او تسکین ورپه برخه کړی څو د الله تعالیٰ

القصص(۲۸) الفصص(۲۸)

اسرار پخوا له وقته افشاء او اظهار نه شی او لبر څه مدت وروسته پخپله د موسٰی علیه السلام مور ته عین الیقین حاصل شی چه د الله تعالیٰ دغه وعده هرومرو (خامخا) پوره کیدونکی ده.

# وَقَالَتُ لِانْخُتِهِ قُصِّيْهِ فَبَصَرَتُ بِهِ عَنْ جُنْبِ وَهُو لَا يَشْعُرُونَ شَ

او ویل (مور د موسٰی) خور د دغه (موسٰی) ته چه ځه برابره ورور پسی دی (او خبر ئی راوړه) پس کتل به ئی دغه (موسٰی) ته له لری ځایه (لکه پردی) حال دا چه دغه (فرعونیان) نه پوهیدل (په دغه) خوروالی او جاسوسی د دی).

تفسیر: یعنی کله چه د فرعون په حرم سرای کښی هغه صندوق خلاص او دغه هلک په کښی وموند د مولی وموندل شو او په ګرده (ټوله) دنیا کښی ئی آوازه (انګاځه) ګډه او شهرت ئی وموند د مولی علیه السلام مور خپلی لور د مولی علیه السلام خور ته لا له پخوا څخه حکم ورکړی ؤ چه ته دی د خپل ورور په سراغ او پته لګولو پسی تل له لری او جلا (جدا) لګیاء اوسه! او له لری په پته سره د هغه حال او احوال ځان ته معلوم کړه! چه چیری پیدا کیږی ؟ او څه ماجراء پری تیریږی ؟ کله چه دغه جینئ پوه او هوښیاره وه د هغه شهرت او انګاځی په اثر ئی ژر ځان برابر هم هغه ځای ته ورسوه چه پر هغه له سینده موندلی هلک باندی لوی ازدحام او بیروبار جوړ شوی ؤ ـ او هلته لکه یوه بی تعلقه اجنبیه لری ودریده او هیڅ څوک په دی ونه پوهیدل چه دا د دغه هلک خور ده.

# وَحَرَّمُنَاعَلَيُهِ الْمُرَاضِعَ مِنُ قَبُلُ فَقَالَتُ هَلُ أَدُلُكُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُرَاضِعُ مِنُ قَبُلُ فَقَالَتُ هَلُ أَدُلُكُمُ عَلَى الْمُراتِ اللَّهُ اللَّهُ وَهُمْ لَل النَّاسِحُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَكُمُ وَهُمْ لَل اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

او حرام (منع) کړی وه مونږ پر دغه (موسٰی تې رودل د) دایګانو له پخوا (د بیرته ورتلو مور خپلی ته) نو ویل (خور د موسٰی) آیا خبر کړم زه تاسی پر اهل د (داسی) کاله باندی چه واخلی وساتی دا (هلک) تاسی ته او دوی به ده ته له خیر غوښتونکیو وي.

تفسیر: یعنی د فرعون ښځی ملعون فرعون هم د دغه هلک په پالنه او ساتنه راضی کړ ـ دلته د

امنخلق(۲۰) القصص(۲۸)

تی ورکوونکی فکر وربیدا شو او ډیری دائیګانی ئی طلب کړی ـ مګر قدرت لا له پخوا څخه د موسٰی علیه السلام شونډی کلکی تړلی وی چه یرته (علاوه) د خپلی مور له تی څخه د بل چا تی یه خوله ونه نیسی نو سخت تشویش وربیدا شو چه داسی یوه مرضعه له کومه ځایه رابیدا کړه شی چه دغه هلک ئی تی وروی ؟ ولی چه موسٰی علیه السلام به مطلقاً د هیڅ یوی مرضعی تی ته خپل مخ نه آړاوه فرعوني خدم او حشم په هم دغه فکر او انديښنه کښي و چه د موسي عليه السلام خور وویل چه «زه د داسی یوی کورنی معرفی تاسی ته کولی شم چه ډیره پاکه او صافه ده او ممکن دی چه دغه هلک د هغی کورنی د کومی ښځی تی وروی او تر هغه ځای پوری چه زه معلومات لرم هغوی به په ډیری لورینی (مهربانی) او خیر غوښتنی سره د دغه هلک روزنه او یالنه کوی ځکه چه هغه کورنی ډیره شریفه او نجیبه ده او علاوه پر هغه د باچاهی له کوره د انعام او اکرام لوی توقعات هغوی لا یه دی اړوی چه یر دغه هلک ښه توجه او فهم ولری» بالنتیجه د هم دی جینځ په مشوره د حضرت موسٰی علیه السلام مور وغوښتله شوه په مجرد د دی چه د خپلی مور بوی پر موسٰی علیه السلام ولګیده په ډیره مینه او محبت سره ئی خپل ځان د مور په تی یوری ونښلوه او په غړکهار سره ئی په تی رودلو شروع وکړه ـ فرعونی کورنی ته د دغی ښځي پيدا کيدل ډير غنيمت معلوم شول چه بالاخر هغه هلک د يوي مرضعي يعني د خپلي مور تی سره یخلا شو او شودی ئی روی. یه دغه ګرد (ټول) سره خوښ او خوشال شول ـ او ډیر انعامونه او اکرامونه وکړل شول مګر مرضعی خپل ځینی عذرونه او ضروریات وروړاندی کړل چه « زه د هغو لامله (له وجي) دلته نشم اوسيدلي \_ كه راته داسي امر او اجازه وشي چه دغه هلك له خپله ځانه سره کور ته يوسم ـ او هلته ئي په فارغ البالي سره روزنه او يالنه وکړم!» لکه چه په هم دغه یاس ترتیب سره بیا موسٰی علیه السلام یه امن او اطمینان سره د خپلی مور غیری ته ورسید او د فرعون هغه طلب او تنخاه چه د دغی مرضعی لپاره ټاکلی (مقرر کړی) شوی وه هم ورته يه لاس ويرياء ورغله.

# فَرَدَدُنهُ إِلَى أَمِّه كَنْ تَقَرَّعَينُهَا وَلِا يَحْزَنَ وَلِتَعْلَمَ إِنَّ وَعْدَاللَّهِ حَقُّ

پس بیرته راوست مونږ دغه (موسٰی مور خپلی ته دپاره د دی چه یخی (او رنی) شی سترگی د دی (په بیرته رسیدو د موسٰی) او چه نشی غمجنه (په بیلتون ئی) او دپاره د دی چه وپوهیږی (په عین الیقین هم) په دی چه بیشکه وعده د الله حقه ده

تفسيو: يعنى په ﴿ إِنَّارَآٓٓؤُوُوُالِيَّكِ وَجَاعِلُوْهُ مِنَ الْمُثْرِيَّلِيْنَ ﴾ كښى دوه وعدى ورسره شوى وى

امنخلق(۲۰) القصص(۲۸)

يوه خو هم هغه وعده وه چه مور ئى پخپلو سترګو وليده چه په څه يو حيرانوونكى طريقه پوره او تر سره شوه او د دوهمى وعدى د پوره كيدلو له پاره ورته قياس موقع پيدا شوه چه بيشكه هغه هم په خپل وخت او نيټه پوره كيدونكى ده.

## ٷڵڮؚؾؘٲػؙڗٛۿ*ؙۅٝ*ڒڽۼؙڵؠٷؽؘٛ

ولیکن اکثر د دوی نه پوهیږی (پری چه حقه ده).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ وعده هرومرو (خامخا) رسیدونکی او واقع کیدونکی ده هو! په منځ کښی ډیر خنډونه او موانع پیښیږی چه د هغو په نسبت ډیر ضعیف الاعتقاد کسان متردد او مشتبه کیږی. (موضح).

# وَلَتَا بِلَغَ اَشُدَّة وَاسْتَوٰى التَيْنَاهُ كُلِّمًا وَعِلْمًا وْكَدْ لِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِيْنَ ®

او کله چه ورسید (موسٰی) زور (قوت د ځوانی خپلی) ته او برابر شو (په عقل) نو ورکړ مونږ ده ته حکمت (نبوت) او علم (پوه) او هم داسی (مهربانی چه وکړه مونږ په موسٰی او مور ئی) جزاء ورکووو مونږ نیکی کوونکو ته.

تفسیر: یعنی کله چه موسٰی علیه السلام د خپل رشد او ځلمیتوب وخت ته ورسید نو مونږ ده ته ډیری د حکمت خبری وروښودی او خصوصی علم او فهم او پوهه مو ورکړه ځکه چه دی د هلکتوبه را په دی خوا صالح او نیک عمل ؤ نو داسی پوه او قابلو خلقو سره زمونږ لطف او مرحمت هم داسی مبذول کیږی.

> وَدَخَلَ الْمُكِينَةَ عَلَى حِيْنِ غَفَلَةٍ مِنَ اَهُلِهَا فَوَجَدَ فِيهُا رَجُكَيْنِ يَقُتَتِلِي هَٰذَامِنُ شِيْعَتِهٖ وَهٰنَامِنُ عَدُوّةٍ فَاسْتَغَاثَهُ الّذِي مُمِن شِيْعَتِهٖ عَلَى الّذِي مِنْ عَدُوّةٍ فَوَكَرَةً

# مُوْسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ لَهِ نَامِنَ عَلِى الشَّيْطِنِّ إِنَّهُ عَنْ وَّمُضِلُّ مِّبِينُ اللَّهِ الْمَن قَالَ رَبِّ إِنِّى ظَلَمْتُ نَفْسِى فَاغْفِرْ فِي فَعَفَرَ لَهُ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيدُ ﴿

او ننوت (موسٰی) ښار (د مصر) ته په وقت د غفلت د اهل د هغه کښی (د غرمی په وقت کښی چه ویده ؤ) پس ویی موندل په دغه ښار کښی دوه سړی چه جگړه یی سره کوله دغه یو (سبطی) له تابعانو د دغه (موسٰی ؤ) او هغه (بل قبطی) له دښمنانو د دغه (موسٰی) ؤ پس مرسته (مدد) وغوښته دغه (سبطی) چه له تابعانو د دغه (موسٰی) ؤ پر هغه (قبطی) چه له دښمنانو د ده ؤ پس په سوک وواهه هغه (قبطی) لره موسٰی پس قضاء وکړه (الله) په دغه قبطی (چه مړ ئی کړ په سوک د موسٰی سره کله چه د وژلو قصد ئی نه ؤ کړی او نه ؤ مامور په قتل د هغه نو ځکه) وویل (موسٰی) چه دغه کار له عمله د شیطان دی، بیشکه چه دغه (شیطان) دښمن دی (د انسانانو) کړی دی په کاره ، وویل (موسٰی) ای ربه ځما بیشکه زه چه یم ظلم می کړی دی په نفس خپل (په قتل د دغه قبطی سره) پس مغفرت کړه ماته (دغه کناه ځما) پس مغفرت کړه ماته (دغه کناه ځما) پس مغفرت وکړ (الله) دغه (موسٰی) ته بیشکه چه (الله) هم دی دی خامخا ښه بښونکی د (خطیاتو) ډیر رحم والا

تفسیو: حضرت موسی علیه السلام وروسته له محلمی توبه یوه ورځ په داسی وقت کښی ښار ته ورسیده چه خلق غافل ویده ؤ ښایی چه یا به د شپی یا به د غرمی وقت ؤ حضرت موسی علیه السلام چه کله محلمی شو د فرعون له قوم او د دوی د ظلم او کفر له سببه بیزاره ؤ او تل به ئی له بنی اسرآئیلو ناسته او ولاړه درلوده (لرله) د ده د مور کور د ښاره د باندی ؤ. حضرت موسی علیه السلام به کله کله هلته ورته او کله به د فرعون کره هم ورته ـ د فرعون قوم (قبط) ده سره هم عداوت او دښمنی درلوده (لرله) او داسی به ئی د ده په نسبت وویل چه دی ذاتاً د غیر قوم یو محلمی دی ـ نه چه د زور او قوت خاوند شی. موسی علیه السلام یوه ورځ ولید چه دوو سریو پخپلو منځو کښی جنګ سره کوو چه یو ئی سبطی (اسرآئیلی) او هغه بل ئی قبطی ؤ ـ کله چه اسرآئیلی موسی علیه السلام ولید ورناری ئی کړی چه «راشه د دغه قبطی له لاسه می خلاص کړه» وایی چه دغه قبطی د فرعون د مطبخ یو سړی ؤ ـ موسی علیه السلام لا له پخوا څخه د قبطیانو د ستم او ظلم او تیری څخه باخبره ؤ ـ کله چه دلته موسی علیه السلام لا له پخوا

امنخلق(۲۰) القصص(۲۸)

سترګو د ده لاس اچول او زیادت ولید ـ د ده د حمیت رګ هم وخوځید ممکن دی چه د پوهولو او لار ښوولو او پند او نصيحت کولو په وقت کښي دا قبطي موسٰي عليه السلام ته هم ځينې سختې خبرې ويلي وي ـ لکه چه په ځينو تفاسيرو کښې شته الغرض موسي عليه السلام تش تهدید او ویرولو لپاره د یوه سوک گزار بری وکړ څرنګه چه موسٰی علیه السلام ډیر یو قوی ځلمی ؤ په هم هغه سوک سره ئی دغه قبطی پر ځمکه ونښلوه حال دا چه پخپله موسٰی ته دا نه وه معلومه چه ځما په يوه سوک به داسې يو قوى سړى يو په يو مرى نو ډير زيات خفه شو چه ولي بلا قصده وینه را په غاړه شوه حال دا چه دغه قبطي يو حربي کافر ؤ ـ ظالم ؤ ـ او د موسي عليه السلام نيت هم تش د ده تأديب ؤ او نه ئي غوښت چه وئي وژني مگر دغه خو يوه خبره ده چه په دغه وقت کښي جنګ او جهاد نه و نښتي ـ او موسٰي عليه السلام قبطيانو ته د سبطيانو له طرفه د حرب اعلان نه ؤ ورکړی ـ بلکه د ده له هغه مطمئن او آرام ژوندون څخه چه په مصر کښي معروف او مشتهر ؤ ګرد (ټول) خلق د ده د لورې مأمون او ډاډه ؤ چه دې بي موجب د چا له ځان او مال او نورو شیانو سره هیڅ کار او تعلق نه لری بیا امکان لری چه د غیظ او غضب په جوش کښي د هغې معاملي تحقيق هم په سرسري ډول (طريقه) سره شوي وي او د سوک وهلو به وقت کښي ئي فکر ونشو چه په څه اندازه سره هغه ووهلي شي ؟ او څرنګه يو وهل د تادیب لپاره بس او کافی دی ؟ له بل طرفه د دغه بلا اراده قتل یه اثر دغه فکر او اندیسنه تولیده کیده چه له ګوند (ډلی) او ګوند بازی (ډله بازئ) اور یو ځلی بل او د نورو مصائبو او فتنو ابواب ونه يرانستل شي نو ځکه موسٰي عليه السلام له خپل عمل څخه سخت نادم او متأثر شو. او داسی ویوهید چه د ده یه دغه عمل کښی تر یوی درجی یوری د شیطان مداخله هم شته. د انبياء عليهم السلام ضمير او فطرت داسي پاک او صاف او د هغوى استعداد دومره اعلیٰ وی چه پخوا د نبوت له موندلو څخه دوی د خپلو اعمالو د یوی یوی ذری محاسبه په ډیر تدقیق کوی. او په ډیر لږ ښوئیدلو یا اجتهادی خطاء د یاک الله له درباره په عجز او نیاز او ژړا معافی غواړی او تری توبه کوی لکه چه مولٰی علیه السلام هم د دغی خپلۍ خطاء معافی وغوښته او پر دغه خبل تقصیر ئی اعتراف وکړ چه د الله تعالیٰ له طرفه وروبـښلی هم شو. او اغلباً د دغی معافى معلومات به ده ته د الهام او نورو وسائلو په وسیله شوی وی. ځکه چه انبیاء علیهم السلام خو پخوا تر نبوت د عظمت موندلو څخه د ولايت په خلعت هرومرو (خامخا) معزز وی.

## قَالَ رَبِّ بِمَأَانُعُمْتَ عَلَى الْكُونَ ظَهِيرُ الِلْمُحُومِينَ<sup>®</sup>

وویل (موسٰی) ای ربه ځما په حق د انعام فضل ستا پر ما (وساته ما) پس چه له سره زه هیچیری نشم مددګار دپاره د ګنهګارانو.

تفسیر: یعنی کله چه تا ماته پخپل فضل او کرم د عفوی بشارت رامرحمت کر او عزت \_ راحت

امنخلق(۲۰) القصص(۲۸)

- قدرت او قوت دی راعطاء کړ نو زه د دی د شکریی لامله (له وجی) به له سره د مجرمانو او گناهگارانو حامی او مرستی (مددگار) نه کیږم. ممکن دی چه موسٰی علیه السلام ته د دغه مستغیث اسرآئیلی څه تقصیر هم معلوم شوی وی او هم دغه ته به یی مجرم ویلی وی، یا به ئی له مجرمانو څخه کفار او ظالم خلق مراد وی یعنی زه ستا دغه راکړی قوتونه به وروسته له دی نه له سره د دغو خلقو په نصرت او حمایت کښی نه لګوم یا به له مجرمینو څخه شیاطین مراد وی چه زه به هیڅکله د دوی د جمعیت حمایت نه کوم. څو هغوی ځما په زړه کښی دغسی وسوسی واچوی او دغسی کارونو ته می ولمسوی چه وروسته له هغه زه په ندامت او حسرت کښی اخته شم یا به یی هغه اسرآئیلی ته د دی لامله (له وجی) مجرم ویلی وی چه هغه د دغه جرم د وقوع سبب گرځیدلی ؤ. والله اعلم.

## فَأَصْبَحَ فِي الْمَدِ لِيَنَةِ خَالِهَا تَتَكَرَقُبُ

بیا صبا پاخید (موسٰی) په دغه ښار کښی په داسی حال کښی چه ویریدونکی ؤ (پر ځان خپل ته یا لاره ئی کتله د رب خپل ته یا لاره ئی کتله د نجات خپل).

تفسیر: یعنی موسٰی علیه السلام انتظار کوی او لاری ته ګوری چه د دغه مقتول وارثان خپله دعوی به ئی فرعون ته وړاندی کړی وی، ولید شی چه پر چا دغه جرم اوړی ؟ او له ما سره څه سلوک کوی ؟

# فَإِذَاالَّذِي اسْتَنْصَرَةُ بِٱلْرَمِسِ يَسْتَصُرِخُهُ ۖ قَالَ لَهُ مُوْسَى إِنَّكَ لَغَوِيٌّ مُّبِيرُنْ<sup>©</sup>

پس نا خاپه هغه (اسر آئیلی) چه نصرت مدد ئی غوښتی ؤ له دغه (موسٰی) څخه پرون اوس بیا ناری وهی دغه (موسٰی ته او مرسته (مدد) تری غواړی پر بل قبطی باندی) پس وویل موسٰی هغه (اسر آئیلی) ته چه بیشکه ته خامخا بی لاری ئی ښکاره (چه پرون دی هغه قبطی راباندی مړ کړ او اوس بیا راته ناری وهی).

تفسیر: یعنی هم هغه اسرآئیلی نن له بل کوم سری سره جنگیده او لاس یی پری اچولی ؤ. نو موسٰی علیه السلام داسی ورته وویل چه ته هره ورځ له ظالمانو سره نښلی او غواړی چه ما هم له

هغوی سره په جنګ واچوی لنډه یی دا چه حضرت موسٰی علیه السلام ورته ورغی لپاره د امداد.

# فَلَمَّا اَنُ اَرَادَ اَنُ يَبُطِشَ بِالَّذِي هُوَعَكُوُّ لَهُمَا قَالَ فَلَمَّا اَنُ الْمُوسَى الْمُوسَى الْمُوسَى الْمُوسَى الْمُوسَى الْمُوسَى الْمُوسَى الْمُؤْنُ اللَّهُ الْمُؤْنَ جَبَّارًا فِي الْأَرْضِ وَمَا يَوْمِيُكُ اَنْ تَكُونَ جَبَّارًا فِي الْأَرْضِ وَمَا يَوْمِيكُ اَنْ تَكُونَ مِنَ الْمُصْلِحِينَ <sup>©</sup> تَكُونَ مِنَ الْمُصْلِحِينَ <sup>©</sup>

پس کله چه اراده وکړه (موسٰی) چه ونیسی هغه (قبطی) چه ؤ دښمن د دغو دواړو (یعنی موسٰی او د دغه اسرآئیلی حال دا چه موسٰی هغه اسرآئیلی ته په قهر هم شوی ؤ نو) وویل ای موسٰی! آیا اراده لری د دی چه وژنی ته (نن) ما لکه چه وژلی دی ؤ یو نفس (د قبطی) پرون اراده نه لری ته (د هیڅ شی) مگر د دی چه شی (ای موسٰی) زورور په ځمکه (د مصر) کښی او اراده نه لری چه شی ته له اصلاح کوونکیو څخه.

تفسیر: یعنی موسٰی علیه السلام غوښت چه پر هغه ظالم قبطی لاس واچوی او دغه مظلوم سبطی (اسرآئیلی) تری خلاص کړی خو سبطی په دی گمان له موسٰی علیه السلام څخه وویرید کله چه ده راته «غوی مبین» ویلی دی نو نه چه اوس می ووژنی ځکه چه دغه سبطی داسی وپوهید هم هغسی چه په خوله او خبرو سره ماته په غصه او قهر دی نو هرومرو (خامخا) لاس ئی هم پر ما پورته کیږی. هغه پرونی وینه چه تر نن پوری پته وه او څوک پری نه ؤ خبر چه د هغه قاتل څوک دی ؟ کله چه دغه قبطی هم دغه موسٰی وژلی دی نو ورغی او فرعون ئی خبر کړ او فرعونیانو هم د موسٰی علیه السلام د وژلو اراده وکړی او دغه خبره د دغه سبطی وکړه او دغه خبره د دغه سبطی داسی وائی چه د موسٰی یواځی هم دغه کار زده دی چه په زور او جبر سره وژل وکړی او دغه کار ئه نی زده نه دی چه د موسٰی علیه السلام د وژلو و دغه کار نه دی چه په زور او جبر سره وژل وکړی او دغه کار ئه نه دی چه په زور او جبر سره وژل وکړی او دغه کار ئه نه دی چه په زور او جبر سره وژل وکړی او دغه کار ئه نه دی چه په زور او جبر سره وژل وکړی او دغه کار ئه نه دی چه د د موسٰی یواځی هم دغه کار نوه دی چه په زور او جبر سره وژل وکړی او دغه کار ئه نه ده ورغه وکړی.

# وَحَآءَ رَجُلٌ مِنَ اَقُصَا الْمَدِينَة يَسُعَى قَالَ لِمُوْسَى إِنَّ الْمَكَ الْمَكَا يَاتُتُولُونَ لِكَوْسَى إِنَّ الْمُكَا يَاتُتُولُونَ لِكَوْنَ لِكَوْنَ النَّصِحِينَ ۞

امنخلق(۲۰) القصص(۲۸)

او راغی یو سړی له آخره د ښاره په دی حال چه رامنډی ئی وهلی وی ویل ای موسی! بیشکه چه مشران مشوری کوی په حق ستا کښی دپاره د دی چه ووژنی تا (په قصاص د هغه قبطی) پس ووځه ته (له مصره) بیشکه زه یم تاته له نصیحت کوونکیو (خیر غوښتونکیو) نه.

تفسیو: یعنی د دغه قتل خبر فرعون ته رسیدلی دی او هلته سره جرگی او مشوری کوی چه د غیر قوم د یوه ځلمی جرائت تر دغی اندازی پوری رسیدلی دی چه د شاهی قوم او د سرکاری ملازمانو د یوه فرد قتل ته اقدام کوی د حکومت ملازمان پر موسٰی علیه السلام پسی په سرعت و مخفلول شول چه ژر ئی پیدا او بندی او په قتل ئی ورسوی له هغه مجمع څخه د یوه نیک طینته او پاک زړه او ښه نیته سړی په زړه کښی پاک الله دغه خبره واچوله څو هغه په تلوار او د یوی لندی لاری څخه په مخفاسته موسٰی علیه السلام ته خپل ځان ورسوی او دی له دغه ماجراء څخه باخبره او داسی یوه مشوره ورته ورکړی چه ښائی ته هم دا اوس له ښاره ووځی! (موضح القرآن) لیکی دغه ئی ځمونږ رسول الله صلی الله علیه وسلم ته هم اورولی دی چه خلق د ده د وژلو په فکر کښی هم لویږی ـ او دی به هم لکه موسٰی علیه السلام له خپله وطنه هجرت کولو ته مجبوریږی لکه چه ګرد (ټول) کفار ټول شوی ؤ څو هغوی ګرد (ټول) یو ځلی پر دوی ځان مجبوریږی لکه چه ګرد (ټول) کفار ټول شوی ؤ څو هغوی ګرد (ټول) یو ځلی پر دوی ځان

# فَخَرَجَمِنْهَا خَأْمِفًا يَتَرَقُّبُ قَالَ رَبِّ غَيِّنِي مِنَ الْقَوْمِ الظّلِمِيُ الْكَاتَوَمِ الظّلِمِيُ ال وَلَتَاتَوَجَّهُ تِلْقَاءَ مَدُينَ قَالَ عَلَى رَبِّنَ آنُ يَهُدِينِي سَوَاءُ السِّبِيْلِ ٣

پس ووت موسٰی له دغه مصر څخه په دی حال کښی چه ویریدونکی ؤ کتل به ئی (هر طرف ته چه څوک راپسی رانشی) وویل (موسٰی) ای ربه ځما نجات راکړه ته ماته له قومه ظالمانو (چه فرعون او تابعان ئی دی) او کله چه متوجه شو (موسٰی) په طرف د مدین وی ویل امید دی له رب ځما څخه د دی چه وښیی ماته سمه لاره.

تفسیو: حضرت موسٰی علیه السلام له مصر څخه د هجرت په قصد لاړ شو لیکن هیڅ یوه لاره او طرف ورته نه ؤ معلوم نو له پاک الله څخه ئی سوال وکړ چه په سمه لاره می برابر کړه! نو ځکه دی د(مدین) په لویه لاره برابر شو او په خیر او سلامتی سره یی هلته ورسوه او په مدین کښی ئی داسی د امن او اطمینان ژوندون ور په برخه کړ چه په کښی ښه مانوس او متاهل شو یواځی هم دغومره نه بلکه تر ډیر لری پوری ئی نوری لار ښوونی هم ورته وکړی ـ او په سمه صافه لاره ئی رهی (روان) کړ.

# وَلَتَّاوَرَدَمَا ءَمَدُينَ وَجَدَعَلَيْهِ الْسَّةُ مِنَ التَّاسِ يَمْقُونَ هٰ وَوَجَدَمِنَ دُونِهِمُ امْرَاتَيْنِ تَذُودُنِ قَالَ مَاخَطْبُكُمُ ا \* قَالْتَالِانَنْقِيْ حَتَى يُصُدِرَ الِرِّعَ أَوَّ وَابُونَا شَيْعُ كَبِيرُ شَ

او کله چه ورسید (مولی) اوبو د مدین ته نو ئی وموندله پر هغه (کوهی) یوه ډله له خلقو چه اوبه یی ورکولی (مواشیو خپلو ته) او وئی موندلی رابیرته له دوی څخه دوه ښځی چه رامنع کولی به ئی ګډی خپلی (له اوبو نه) نو ویل (مولی دغو ښځو ته) چه څه دی حال ستاسی (چه منع کوئ له اوبو ګډی خپلی) وویل هغو (دواړو) چه اوبه نه ورکوو مونږ (ګډو خپلو ته) څو بیرته لاړ شی (دغه) شپانه او پلار ځمونږ زوړ (د ډیرو کلونو سړی) دی چه کار ئی له لاسه نه کیږی.

تفسیر: مدین له مصر څخه د اتو یا لسو ورځو لری مسافه کښی پروت دی کله چه دی هلته ورسید وړی تړی ؤ. وئی لیده چه خلق پر کوهی راټول دی او خپل مواشی اوبه کوی او دوه داسی ښځی ئی هم هلته ولیدی چه دغو دواړو خپلی ګډی لری حصاری کړی دی او په شرم او حیا ی سره لری ولاړی وی په دوی کښی دومره یو زور او قوت نه ؤ چه هغه مجمع له خپلی مخی څخه لری کړی یا بالذات هغه لویه درنه بوکه له اوبو څخه ډکه او له کوهی څخه ئی راوکاړی او ممکن ؤ چه دوی به خپلو ګډو ته داسی اوبه ور څښولی وی چه له نورو څخه وروسته پاتی کیدی نو موسی علیه السلام له دوی نه د انتظار علت استفسار کړ هغوی وویل چه مونږ له ګردو (تولو) څخه وروسته خپلو مواشیو ته اوبه ورکوو ځکه که ځمونږ پلار ځلمی او قوی وی نو مونږ به ولی راتلو او هغه به پخپله راته او له دغو خلقو سره به ئی خپله معامله خلاصوله.

# فَسَغَى لَهُمُا ثُوَّتُوكُ ۚ إِلَى الظِّلِّ

پس اوبه کړه (موسٰی رمه) د دغو دواړو بيا ئي شا وګرځوله (ښځو ته او لاړ

#### شو) سیوری ته

تفسیر: د انبیاؤ فطری جنبات او ملکات هم داسی وی ـ سره له دی چه موسٰی علیه السلام په دغه وقت کښی ستری ستومان ـ وږی ـ تړی ؤ ـ خو بیا هم ورته دغه ننګ او غیرت ودرید چه سره ځما د موجودیته دغه ضعیف صنف به ولی له همدردی او اعانته محروم پاتی کیږی نو ودرید هغه لویه تیږه (ګټه) او هغه مجمع ئی لری کړه یا وروسته له هغوی له کوهی څخه ئی صافی پاکی تازه اوبه راوویستی او د دغو جونو ګډو ته ئی اوبه ورکړی.

# فَقَالَ رَبِّ إِنِّ لِمَا آنْزُلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيْرُ

نو وی ویل ای ربه ځما بیشکه زه هر هغه څیز ته چه ولیږی ته ماته له خیره فقیر (محتاج) یم.

تفسیر: یعنی ای الله ! زه د خپل هیڅ عمل اجرت له مخلوقه نه غواړم! هو! که ستا له طرفه کومه ښیکټه (فائده) راورسیږی زه هغی ته تل محتاج یم. (موضح القرآن) لیکی «ښځو دی وپیژاند چه دغه سړی د لاری مسافر او په سیورو کښی کیناستونکی پردیسی دی او له لری څخه وږی تړی راغلی دی لاړلی او خپل پلار ته ئی دغه ګرد (ټول) احوال وویل چه هغه حضرت شعیب علیه السلام ؤ علی القول المشهور او هغه ته هم دغسی یو سړی ور په کار هم ؤ چه نیکبخت وی او پسونه ئی وساتی او خپله لور ور واده کړی.

# فِجَاءَتُهُ إِحْدُ مُهُمَاتَكُمْ عَلَى اسْتِغْيَاءَ قَالَتُ إِنَّ إِنِي يَدُعُوكَ لِعَالَمُ اللَّهُ يَكُعُوكَ ل لِعَرْزِيكَ آجُرَمَا سَقَيْتَ لَنَا الْمُ

پس راغله دغه (موسٰی) ته یوه له دواړو چه تګ ئی کاوه په (طریقه د) حیاء سره نو وویل (دی موسٰی ته) چه بیشکه پلار ځما بولی تا دپاره د دی چه درکړی تاته اجر حق د اوبو کولو ستا (ګډو) ځمونږ ته

تفسیر: دغه جینئ داسی راتله لکه چه د شریفی او عفیفی او پاکی ښځی عادت او قاعده وی وائی چه دی له ډیره شرمه او حیاء خپل مخ په تکری (څادر) بیخی پیچلی (نغاړلی) ؤ ـ او خبری به ئی کولی. حضرت موسٰی علیه السلام د الله تعالیٰ څخه د خیر طالب ؤ چه ئی له خپله فضله په غیر متوقعه ډول (طریقه) سره ورولیږه نو ولی به ئی نه منله ـ پاڅید او له هغی ښځی

سره د شعیب علیه السلام په لوری روان شو وائی چه د تللو په وقت کښی دغی جینئ ته وویل چه «ته ځما په مخکښی مه درومه! او راپسی راځه نه چه پر پردی ښځی عمداً ځما نظر ولویږی » لکه چه موسٰی علیه السلام د مخه شو \_ او هغه جینئ ورپسی تله او په خبرو سره ئی ورته د لاری ښوونه کوله \_ څو ئی خپل پلار ته راوست.

# فَكَمَّاجَأَءُهُ وَقَصَّ عَكَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لا تَغَفَّ بَجُونَ مِنَ الْقَوْمِ الطَّلِيدِينَ @

پس کله چه راغی (موسٰی) دغه (شعیب) ته او بیان ئی کړه پر دغه (شعیب) قصه خپله وویل (شعیب موسٰی ته) مه ویریږه! چه نجات دی وموند له قومه ظالمانو (فرعونیانو) نه.

تفسیو: حضرت موسٰی علیه السلام خپله توله قصه حضرت شعیب علیه السلام ته واوروله شعیب علیه السلام ده ته دادینه او تسلی ورکړه او وی فرمایل چه ته اوس د ظالم قوم د منګلو څخه خلاص شوی وروسته له دی نه دوی انشاءالله تعالیٰ تاته هیڅ ضرر نشی رسولی څکه چه مدین د فرعون د سلطنت له حدوده خارج ؤ.

#### قَالَتُ إِحْلَ مُمَايَا بَتِ اسْتَاجُرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَاجُرُتَ الْقِوِيُّ الْإَمِينُ®

وویل یوی له دغو دواړو! ای پلاره ځما! مزدور ونیسه دی (دپاره د میږو «ګډو» څرولو) بیشکه چه غوره د هر هغه چا چه مزدور ئی نیسی هغه څوک دی چه قوتناک او امانتګر وی.

تفسیر: یعنی په موسٰی علیه السلام کښی دواړه صفات موجود دی زورور دی چه یواځی لویه تیږه (ګټه) ئی د کوهی له سره لری کړه چه هغه به په څو تنو لری کیده په ډیر قوت او میړانه (بهادری) سره ئی اوبه وویستلی او ځمونږ رمه ئی په لږ وقت کښی اوبه کړه او ګرده (ټوله) د اوبو ویستونکی مجمع ئی سره لری کړه او امانت دار دی چه هیڅ طمع او توقع نه لری او ډیر عفیف او یو شریف ځلمی دی تر دی چه په لاره کښی هم له ما ځنی پر مخ ته چه پر ما ئی له

سره نظر ونه لګیږی.

#### قَالَ إِنِّ َ أُرِيُكُ أَنُ الْكِحَكَ إِحْدَى الْبُنَقَى لِمَتَيْنِ عَلَى آنُ تَاجُرَنُ ثَلَيٰى حِبَجٍ وَإِنَ ٱتَّمَنُتَ عَشُرًا فَمِنَ عِنْدِ لِا وَمَا الرِّيُكُ آنَ ٱشْقَ عَلَيْكَ سَجِّدُ فِي ٓ إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الطِّلِحِيْنِ

وویل (شعیب مولمی ته) بیشکه زه اراده لرم د دی چه په نکاح درکړم تاته یوه له دغو لوڼو خپلو چه دا دی په دی چه مزدوری وکړی ته ځما دپاره اته کاله پس که پوره کړه تا لس کاله نو هغه به ستا له طرفه (له ما سره احسان) وی او نه لرم زه اراده د دی چه مشقت واچوم پر تا (په اشتراط د لسو کلونو) ژر به ومومی ته ما که اراده وفرمائی الله له صالحانو نیکانو (وفا کوونکیو په وعده).

تفسير: ښايي هم دغه خلعت د ده د جينځ مهر وي.

ځمونډ حنفیانو په مذهب اوس هم که د بالغی جینئ خوښه وی نو د دی اقارب هم داسی خدمت د مهر په عوض تاکلی (مقررولی) شی (کذا نقله شیخ الانور اطال الله بقاءه) دلته یواځی د نکاح خبری مذکوری دی ظاهر دی چه د نکاح تړلو په وقت کښی حضرت شعیب علیه السلام پخپله یوه جینئ معینه او د هغی په رضاء او خوښی سره ئی نکاح تړلی ده چه هغه په ارجح الاقوال هم هغه مشره وه او بیهی صفورا یا بیهی صفراء رضی الله تعالیٰ عنها نومیده او د حضرت موسیٰی علیه السلام معرفی ئی په اول کښی له خپل پلاره سره کړی وه.

#### قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي ُوَبَيْنَكَ أَيَّا الْكِبَلِينِ قَضَيْتُ فَلَاعُدُ وَانَ عَلَى ۖ وَاللَّهُ عَلَى مَا نَعُولُ وَكِيلُ الْ

وویل (موسٰی شعیب ته) چه هم دا (عهد مقرر شو) په منځ ځما او ستا کښی چه هره یوه له دی دواړو نیتو چه پوره کړه ما پس نه به وی زیادت پر ما او الله پر دغه چه وایو (ئی مونږ یعنی زه او ته وکیل) ساتونکی شاهد دی.

تفسیر: یعنی زه مختار او خپلواک یم چه اته کاله درسره پاتی کیږم که لس کاله په هر حال دا معاهده چه اوس ترلی شوی ده د الله په اعتماد ځما خوښه او منظوره ده زه پاک الله پر دغه معاهده شاهدوم او دغه معامله ختم کوم. په احادیثو کښی راغلی دی چه موسٰی هم دغه اوږد مدت (لس کاله) پوره کړ حضرت شاه صاحب فرمایی ځمونږ رسول صلی الله علیه وسلم هم کله چه له خپله وطنه ووت اته کاله وروسته راغی چه معظمه مکه فتح کړی ـ او که ئی خوښه شوی وی په هم هغه وقت کښی به ئی هم هغه ښار له کفارو څخه تخلیه کړی وی لیکن پخپله خوښه یی لس کاله وروسته هغه له کفارو څخه تاله کړی وی لیکن پخپله خوښه یی لس کاله وروسته هغه له کفارو څخه باکه کړه.

فَكُتَا قَضَى مُوسَى الْأَجْلَ وَسَارَ بِأَهْلِهَ الْسَصِينَ جَانِبِ
الطُّوْرِنَارًا قَالَ لِاَهْلِهِ امْكُنُّوْ آاِنِیَ الْسَتُ نَارًا تَعَلَیُ الْتِیکُوُ
الطُّوْرِنَارًا قَالَ لِاَهْلِهِ امْكُنُّوْ آاِنِیَ السَّارِ لَعَلَیْ اَسْتُ نَارًا اَلْکُونَ اَسْتَعَالَمُونَ اللَّا الْحَالِمُ الْوَادِ الْاَئْمِينَ فِي الْمُنْعَةِ
الْمُنْزِكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ آنُ
الْمُنْزِكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ آنُ

پس کله چه پوره کړه موسٰی نیټه (خپله په اتو یا لسو یا شلو کلونو) او رهی (روان) شو سره له عیال خپل (په اذن د شعیب مصر ته) ولید (موسٰی) له جانبه (د غره) د طور یو اور، وی ویل عیال خپل ته چه مدار و کړئ تاسی (په دی ځای کښی) بیشکه زه چه یم ومی لید یو اور ښائی ما لره چه راتله وکړم تاسی ته له دی (اور) څخه په خبر (د لاری ورکی) یا په بڅری (سکروټی یا شغلی) له هغه اوره لپاره د دی چه تاسی (پری) تاوده شئ ! پس کله چه راغی (موسٰی) دغه (اور) ته نو غږ (ورته) وکړ شو له غاړی د هغی کندی چه په ښی طرف (د موسٰی) کښی وه (دغه غاړه وه) په هغه توټه مبارکه کړی شوی کښی (له جهته د اوریدو د موسٰی کلام د الله لره په دی کښی) له (هغی) ونی

تفسير: چه ولاړه وه په غاړه د کندی کښې او د اور لمبې تری څرګنديدی.

# لِيْنُوسَى إِنِّ ٱنَّالِللهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَانَ ٱلْقِ عَصَاكَ ۖ فَكَتَّا رَاهَا تَفَتَّرُ كُأَنَّهَا جَانٌ وَلَى مُدُيرًا وَلَهُ رُيُعَقِّبُ لِيْنُوسَى اَفْجِلُ وَلاَ يَخَنُ ۖ إِنَّكَ مِنَ الْاِمِنِينَ ۚ اللهُ لِيَكَ الْحَافِينَ الْمُعْلِمُ اللهُ لِيَكَ الْحَافِ جَيْدِكَ تَخَرُّجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِسُوْءٍ أَ

داسی چه ای موسی بیشکه زه هم دا زه الله یم رب د عالمیانو او بل داسی (غږ پری وشو چه) وغورځوه همسا خپله (پس وئی غورځوله) نو کله چه وئی لیدله (موسی) دا (عصا) چه خوځیدله ګواکی دا (عصا) یو نری منګری مار ټوپ وهونکی دی نو شا ئی کړه مخ ئی واړاوه په دی حال کښی چه تښتیدونکی ؤ (له ویری) او بیرته راونه ګرځید (بیا پری غږ وشو د الله تعالیٰ له جانبه داسی) چه ای موسی مخ راواړوه او بیرته راوګرځه! او مه ویریږه! بیشکه ته چه ئی له امان موندونکیو ئی (له ویری نه او بیخی مامون ئی!) ننباسه (ښی) لاس خپل په ګریوان (د کمیس خپل کښی) بیا ئی خارج کړه حال دا چه راوځی به تک سپین بی له کوم عیب (مرض ـ بدی)

تفسیو: د دغی رکوع له ابتداء څخه تر «غیر سوء» پوری کرد (تول) مفصل واقعات د «طهٰ» په سورت او نورو ځایونو کښی تیر شوی دی هلته دی ولوستل شی!

#### وَّافُمُنْ اللَّهِ كَالْحَكَ مِنَ الرَّهِي

او پیوست کړه (سینی) خپلی ته څانګ (یعنی لاس) دی له (جهته) د ویری

تفسیو: او رانژدی کړه ځان ته یعنی سینی خپلی ته څانګ دی یعنی لاس دی له جهته د ویری له مار یا له برص یعنی خپل مټ دی له خپلی سینی سره او تخرګ (ترخ) ته نژدی کړه د مار او د برص او د نورو شیانو ویره به له تا څخه لری کیږی ښائی چه د راتلونکی لپاره ئی هم د ویری د ازالی په نسبت هم دغه ترکیب ورښوولی وی.

#### فَلْنِكِ يُزْهَانِ مِنْ تَرَبِّكَ إِلَى فِرُعَوْنَ وَمَلَابِهِ ۗ

نو دغه دواړه (عصا او يد بيضاء) دوه برهانه (او سندونه په رسالت د تا دی ليږلی شوی) له (طرفه د) رب ستا طرف د فرعون ته او قوم د ده ته

تفسیر: یعنی د «عصا» او «ید بیضاء» معجزی د نبوت د برهان او سند په ډول (طریقه) درعطاء کړی شوی دی څو پر دغه وسیله سره پر فرعون او نورو سبطیانو د حجت اتمام وکړی شی!

#### اِئَهُمُ كَانُوُاقُومًا فَلِيقِيْنَ ۞ قَالَ رَبِّ إِنِّى تَتَلَتُ مِنْهُمُ نَفَسًا فَاخَانُ اَنَ يَقْتُلُونِ ۞

بیشکه چه دوی دی قوم فاسقان (وتلی له فرمان د الله) وویل (مولٰی) ای ربه ځما بیشکه زه چه یم وژلی می دی له دغو (قبطیانو) ځنی یو نفس (سړی) پس ویریږم چه دوی وبه می ووژنی (په قصاص د هغه سره).

تفسیر: یعنی که په مجرد د رسیدلو می ووژنی نو ستا دغه دعوت به څرنګه ورسولی شم ؟

#### ۅؘٲڿؽۿڵۯۅؙؽ۠ۿۅٙٲڡ۬ڞڬڔؠڹٚؽڶؚڛٵڰٵڡٚٲۯؙڛڷؙؙۿؙڡۘۼؽڔۮٲ ؿؙڝۜڐؚڨؙؚؿؘٛٵۣڹٚٞٲڂٵڡؙٲؽؙؿؙڲؘڐؚڹٛٷڹ۞

او ورور ځما هارون هغه ډير فصيح دی له ما له جهته د ژبی پس وليږه هغه هم له ما سره يار مددګار چه تصديق کوی ځما بيشکه زه ويريږم له دی چه دروغجن به کړی دوی ما.

تفسیر: یعنی که کوم یو بل تصدیق او تائید کوونکی سری هم راسره وی نو طبعاً به محموند زړونه مضبوط او قوی کیږی نو د ده د دروغجن شمیرلو په موقع کښی کله چه د بحث او مناظری وار ورسیږی امکان لری چه محما د ژبی د لکنت او بندیدلو لامله (له وجی) په خبرو او اترو کښی څه موانع او عوائق واقع شی نو په دغه وقت کښی به د هارون رفاقت ماته ډیر نافع

او مفید واقع شی ځکه چه د ده ژبه له ما څخه ډیره ښه چلیږی او ښه فصیح او بلیغ دی.

# قَالَ سَنَشُٰ لُّ عَضُدَكَ بِأَخِينُكَ وَ يَخْعُلُ لَكُمُاسُلُطْنَا فَلَايَصِلُوْنَ اِلَيُكُمُا ثِبَالِٰتِنَا أَنْتُمَا وَمَنِ التَّبَعَكُمُا الْغِلِبُوْنَ ۞

وفرمایل (الله) ژر به قوی کړو مونږ مټ ستا په ورور ستا او وبه ګرځوو مونږ تاسی ته غلبه (او تسلط پر دښمنانو د تاسی) پس وبه نه رسیږی دوی تاسی دواړو ته (په ضرر سره لاړ شئ تاسی دواړه) په سبب د معجزو ځمونږ سره تاسی دواړه او هر هغه څوک چه متابعت وکړی ستاسی غالبان به اوسئ (پر دوی باندی)

تفسیر: یعنی ما ستا دغه دواړه غوښتنی منظوری کړی هارون به ستا بازو او مټ وی او د یوه وزیر پشان به ستا سره ملګرتوب کوی او د فرعون لاس به له سره په تاسی نه رسیږی او ځمونږ د دغو دلائلو او نښو په برکت تاسی او ستاسی ملګری تل غالب او بریالی (کامیاب) او دوی سره له خپلو ملګرو تل مغلوب او پړه دی.

### فَكَتَاجَآءَهُ مُوْمُولِي بِالدِّبَابِينِتِ قَالُوْامَاهُ لَالْاسِحُرُّ مُفْتَرَى وَمَاسَمِعُنَا بِهِذَا فِيَ أَبَالِنَا الْأَوَّلِينَ ۞

پس کله چه راغی دوی ته موسٰی سره له معجزو ځمونږ چه ښکاره وی وویل (فرعونیانو) چه نه دی دا مګر خو سحر (کوډی) دی په دروغو سره تړلی شوی او نه دی اوریدلی مونږ دا (سحر یا دعوی د نبوت) په (زمانو د) پلرونو ځمونږ کښی چه پخوا تیر دی.

تفسیر: یعنی د دغو معجزاتو د لیدلو په اثر ئی وویل چه دغه ګردی (تولی) کوډی او سحر دی او د هغو خبرو نسبت چه دوی الله ته کوی هغه هم د کوډو خبری دی چه دوی له خپله ځانه جوړی کړی دی او داسی دعوی کوی چه دغه پر ما باندی الله تعالیٰ د وحی په صورت نازلی کړی دی په واقع کښی دغه وحی او الهام هیڅ شی نه دی. او یواځی د سحر او د کوډو اعمال ـ او د سحر تخیل او افتراء ده دغه خبری چه مولی کوی مثلاً یوه الله تعالیٰ دغه ګرده (ټوله)

دنیا پیدا کړی ده ـ او هم هغه یو الله جل جلاله هم دغه دنیا فناء کوی او بیا ئی له سره ژوندی کوی ـ بیا به حساب او کتاب اخلی ـ او زه ئی رسول ګرځولی او درلیږلی یم ـ او نور مونږ له خپلو پخوانیو مشرانو او نورو څخه نه دی اوریدلی او داسی څیز مو له سره غوږو ته نه دی رسیدلی.

#### وَقَالَ مُوْسَى رَبِّنَ آعُكُوبِمَنَ جَآءُ بِالهُمُلَى مِنْ عِنْدِهِ وَمَنْ تَكُونُ لَهُ عَاقِبَةُ اللهَ ارِرُاتَ لَهُ لَا يُفْلِحُ الطَّلِمُونَ ©

او وویل موسٰی چه رب محما ښه عالم دانا دی په هغه چا چه راغلی دی په هدایت (راوړی ئی دی) له طرفه د هغه (رب) او په هغه چا باندی چه شته هغه ته ښه خاتمه په دی دنیا کښی بیشکه دا دی چه نه مومی بری ظالمان (چه هدایت ومومی په دنیا او راحت په عقبیٰ کښی).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ په دی باندی ښه عالم دی چه زه پخپله په دغی دعوی کښی رښتین یم او د هغه له نزده می هدایت راوړی دی نو ځکه آخره خاتمه او انجام به می ښه وی ـ هغه خلق چه د الله تعالیٰ دغه ښکاره د قدرت نښی وینی او د صداقت دلائل اوری او د بی انصافی له مخی ئی تکذیب کوی دوی له سره بری نه مومی او د کامیابی مخ نه وینی او په آخره خاتمه کښی دوی له ذلت او ناکامی سره مخامخ کیدونکی دی.

## وَقَالَ فِرُعَوْنُ يَاكَيُّهَا الْمَكَاثُمُاعَلِمُتُ لَكُوُمِّنُ اللهِ عَنْدِئَ فَاوَفِّ لُ لِي يَهَامُنُ عَلَى الطِّيْنِ فَاجْعَلُ لِلْ صَرُّحُالُعَلِّنَ اطَّلِعُ إِلَى اللهِ مُوسَىٰ وَإِنِّ لَاَظْنُهُ مِنَ الْكَذِبِيْنَ ﴿

او وویل فرعون ای ټولیه د مشرانو (د اهل د مصر!) نه پیژنم زه تاسی ته کوم خدای (چه عبادت ورته کوئ) بی له ما څخه پس بل کړه اور ځما لپاره ای هامانه پر ختی باندی (خښتی راته پخی کړه) پس وګرځوه جوړه کړه ځما لپاره ماڼی لوړه (اوچته) ښائی ماته چه وخیژم الله د موسٰی ته ( وئ ګورم چه شته ؟ که نشته ؟) او بیشکه خامخا زه ګمان کوم پر موسٰی (د

یوه) له دروغجنانو. (په دعوی د بل معبود کښی بی له مانه)

تفسیر: یعنی خپل وزیر هامان ته ئی وویل چه «د خورا (ډیر) کلکو او ښو خښتو دپاره ډیر ښه داشونه جوړ کړه! او بیا له هغو خښتو څخه یوه ډیره پخه او هسکه مانی راجوړه کړه! چه آسمان ته نژدی شی څو زه پر هغه پاس وخیژم او د موسٰی الله جل جلاله وګورم چه چیری دی؟ او څرنګه دی؟ ځکه چه د ځمکی پر مخ باندی ماته له خپله ځانه پرته (علاوه) بل خدای په نظر نه راځی نو د آسمان په نسبت هم ځما خیال هم داسی دی چه هلته به هم بل خدای نه وی خو بیا په دغه ترتیب سره به د موسٰی علیه السلام دپاره یو مسکوت جواب پیدا شی.» دغه خبره دغه ملعون د تمسخر او استهزاء په ډول (طریقه) وکړه او امکان لری چه دومره بدحواسه او پاګل به هم شوی وی چه د هغه په اثر داسی چتی (بیکاره) او د خندا وړ (لایق) تجاویز به ئی جوړول او په کار به ئی اچول.

# وَاسْتَكُبُرَ هُوَوَجُنُوْدُهُ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِالْحَقِّ وَظَنْوَااَتُهُمُ اِلَيْنَالَايْرُجُعُونَ®فَا خَذُنْهُ وَجُنُوْدَ لَا فَنَبَدُ لَاهُمُ فِي الْيَوِّ فَانْظُرُكِيَفُ كَانَ عَاقِبَهُ الطَّلِمِيْنَ®

او كبر وكړ دغه (فرعون) او لښكرو د دغه (فرعون) په ځمكه (د مصر) كښى په ناحقه سره (بى له استحقاقه) او كمان وكړ دوى د دى چه بيشكه دوى به مونږ ته نه راګرځول كيږى (په قيامت كښى) پس راونيوه مونږ هم دغه (فرعون) او (هم) لښكرى د دغه (فرعون) پس وغورځول مونږ دوى (ټول) په سيند كښى (پس غرق شول) نو وګوره (ته اى محمده!) چه څرنګه ؤ عاقبت (آخره خاتمه) د ظالمانو

تفسیر: یعنی له خپلی خاتمی او انجامه بالکل غافل شو او په خپل مملکت کښی په تکبر او غرور ئی لاس پوری کړل او په دی ونه پوهید چه بل د ده سر ماتوونکی او غاړه ځبیښونکی هم موجود دی. بالاخر قهار الله دی سره د ده د لاؤ لښکر د قلزم په بحیره کښی غرق کړ څو دغه لویه واقعه د یادګار په شان نورو هغو بدبختو ظالمانو ته پاتی شی چه له انجامه بی خبره او غافل دی او ښه وپوهیږی چه د دوی خاتمه به هم داسی کیږی د دغه غرق او نورو ورپوری تړلی خبرو تفصیلات پخوا له دی نه هم تیر شوی دی.

# وَجَعَلْنَهُمُ آبِتَةً يَكُ عُونَ إِلَى النَّارِ وَيَوْمَ الْقِيمَةِ لَا يُنْصَرُونَ ۞

او گرځولی ؤ مونږ دوی پیشوایان (د گمراهی په دنیا کښی) چه بولی دوی (تابعان خپل په بدو عقیدو او عملونو سره) طرف د اور ته او په ورځی د قیامت کښی وبه کړی شی مدد (له دوی سره په دفع د عذاب کښی له دوی نه)

# وَاتْبَعْنَاهُمُ فِي هَانِهِ اللَّهُ نَيَالَعُنَهُ وَيَوْمَ الْقِيمَةِ هُمْ مِّنَ الْمَقْبُورِ حِيْنَ أَ

او تابع (لازم) کړ مونږ له دوی سره په دغه (لږ خسیس ژوندون د) دنیا کښی لعنت لریوالی (له رحمته) او په ورځ د قیامت کښی به وی دوی له قبیع (لری له رحمت او بد څیرو کړیو شویو څخه)

تفسیر: یعنی د عقبا بدی او بد انجام خو بیل دی په هم دغه دنیا کنبی تر هغه پوری چه خلق اوسیږی پر داسی کسانو لعنت وائی.

# وَلَقَدُ التَيْنَامُوسَى الْكِتْبِ مِنْ بَعْدِ مَا آهُلَكُتَ الْقُرُونَ الْأُولِل

او خامخا په تحقیق ورکړی ؤ مونږ مولی ته کتاب (توریت) وروسته د هغه چه هلاک کړی ؤ مونږ (اهل د) زمانو ړومبنیو (لکه قوم د نوح، لوط او نور)

تفسیر: د توریت له نزوله وروسته پر دنیا داسی د اهلاک او د افنا<sub>ء</sub> عذاب ډیر لږ راغلی دی ځکه چه د سماوی اهلاک په ځای د جهاد طریقه مشروع کړی شوی ده ځکه چه څه نه څه خلق هرومرو (خامخا) پر شرعیه و احکامو قائم اوسیږی.

# بَصَ الْبِرَ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحُمَةً لَعَكُهُ وْيَتَنَكَّرُونَ ٠٠

حال دا چه سبب د انوارو د زړونو وه دپاره د خلقو او سمه لاره ښوونکی او رحمت ؤ دپاره د هغو (کسانو چه ايمان ئی پری راوړی دی) ښائی چه دوی پند واخلی پری.

تفسیر: یعنی توریت چه موسی علیه السلام ته ورکړی شوی دی لوی فهم او بصیرت عطاء کوونکی او خلقو ته د هدایت پر سمه صافه لاره بیوونکی او د رحمت مستحق گرځوونکی یو کتاب ؤ محو خلق هغه ولولی ـ او د الله تعالیٰ به یادو اوسیږی ـ او د الله تعالیٰ احکام یاد کړی پند او نصیحت تری حاصل کړی. رښتیا خو دا ده چه وروسته له عظیمالشان قرآن محخه په هدایت کښی د توریت شریف درجه ده او نن ورځ چه هغه د خپلو تابعانو له لاسه ضایع شوی دی هم دغه پاک قرآن د توریت د ضروری علومو او هدایت حفاظت کوی.

# وَمَاكُنْتَ عِجَانِبِ الْغَرِيقِ إِذْ قَضَيْنَا إلى مُوسى الْأَمْرُومَا كُنْتَ مِنَ الشُّهدِينَ ١٠

او نه وی ته (حاضر ای محمده! له موسٰی سره) په جانب (د هغه غره چه) غربی (ؤ له موسٰی څخه په وخت د مناجات کښی) هغه وقت چه ولیږه مونږ طرف د موسٰی ته امر (حکم د رسالت) او نه وی ته له حاضرینو (عندالوحی چه دغه قصه دی له خپلو لیدلو بیان کړی وی).

تفسیر: یعنی د طور د غره له غربی جانبه چیری چه موسٰی ته نبوت او توریت ورعطاء شوی دی.

#### وَللِيَّا اَنْتُأْنَا قُرُونًا فَتُطاوَلَ كَيْرُمُ الْعُنْرُ

ولیکن موند پیدا مو کړل اهل د زمانو (ډیر وروسته له موسٰی) پس اوږده شول پر دوی عمرونه،

تفسیر: یعنی ته د هغه وقت واقعات به داسی صحت او صفائی ـ بسط او تفصیل سره بیانوی لکه چه هم هغلته له «طور» سره ولاړ وی او دغه ګرد (تول) واقعات دی پخپلو سترګو سره لیدلی وی حال دا چه ستاسی عدم الوجود په هغی موقع کښی يوه ښکاره او ظاهره خبره ده ـ او برسيره پر دی هم ګرد (ټول) عالم خبر دی چه تاسی امی یئ ـ د کوم عالم په صحبت کښی هم نه یئ اوسیدلی. او نه د صحیحو او ثقه ؤ واقعاتو کوم ښه جید عالم په مکی معظمی کښی موجود ؤ نو سره له دی دغه خبره د غور او دقت لایقه او وړ (قابل) ده چه دغه علوم او حقایق له کوم ځای تاسی ته راغلل. حقیقت دا دی چه د دنیا پر اقوامو ډیر مدتونه او قرنونه تیر شوی دی چه د دهورو له مروره هغه علوم بیخی منحرف او مندرس او هغه حقائق محو او اضاعه او له یاده ووتل نو ځکه د هغه علیم او خبیر اراده په دی باندی مقتضی شوه چه د یوه امی له ژبی څخه هغه هیر شوی سبق بیا د خلقو په یاد ورکړ شي او د هغو عبرتناکو او موعظت ورکوونکیو واقعاتو داسي يوه صحيحه نقشه د دنيا خلقو ته ور وړاندي کړي شي چه د هغې له ليدلو څخه بي اختياره د دغي خبري منل او تسليم ته غاړه كيږدي چه بيشكه د دغو قصصو او اخبارو راوړونکی په هغه موقع کښی موجود ؤ او دغه واقعات ئی پخپلو سترګو سره لیدلی دی چه له «من» او «عن» او له ګردو (ټولو) کیفیاتو څخه ئی خبردار دی پس ظاهر دی چه ته خو هلته نه وی موجود بی له دی نه چه د دی خبری تصدیق وشی چه دغه ګردی (ټولی) خبری د یاک الله هغه کلام دی چه تاسی ئی په ژبه سره خپلو بندګانو ته بیانوئ او د ده په مخ کښی هر غائب حاضر \_ او هر مجهول معلوم دی بیشکه چه دغه د هم هغه واحد احد الله کلام دی.

# وَمَا كُنْتَ ثَاوِيًا فِي آهُلِ مَدُينَ تَتُلُوا عَلَيْهِمُ النِّنَا ۚ وَالْكِتَاكُتَا مُوسِلِينَ @

او نه وی ته (ای محمده!) اوسیدونکی په اهل د مدین کښی چه لوستل به دی پر دوی باندی آیتونه (د قدرت) ځمونږ ولیکن مونږ چه یو ـ یو مونږ لیږونکی (تا لره دپاره د دغی قصی په وحی سره).

تفسیر: یعنی موسٰی علیه السلام ته هغه واقعات چه وروسته د «مدین» له هجرت محخه ورپیښ شوی دی ته د هغو واقعاتو بیان په داسی ښه ډول (طریقه) او صحت سره کوی چه له هغه محخه داسی څرګندیږی چه ګواکی تاسی په هغه وقت کښی سره د نبوت له شانه هلته مسکون وځ او

غرنگه چه ته نن پخپل وطن معظمه مکه کښی آیات الله خلقو ته لولئ او گردو-(بولو) ته ئی اوروی په هغه وقت کښی به دی د «مدین» خلقو ته هم اورولی وی حال دا چه دغه غیز صریحاً منفی دی. خبره صرف دغومره ده چه مونږ تل تر تله انبیاء مبعوث کړی دی څو دنیا د غفلت له خوبه پاڅوی او د تیرو عبرتناکو واقعاتو نتائج ورپه یاد کړی له دغه عمومی عادت سره سم مونږ په دغه وقت کښی تاسی د رسول الله په حیث لیږلی یئ څو د تیرو اقوامو قصی دوی ته وکړئ او دوی د غفلت له خوبه راپاڅوئ نو ځکه دغه خبره ضروری شوه چه د صحیح او ثقه او رښتیا واقعاتو معلومات او احوال هم تاسی ته درکړل شی او ستاسی په ژبه اداء کړل شی.

#### وَمَاكُنْتَ بِجَانِبِ الطُّورِ إِذُ نَادَيْنَا وَالْكِنْ تَحْمَةً مِنْ تَرْتِك

او نه وی ته (ای محمده!) په جانب د طور کله چه غږ وکړ مونږ (موسٰی ته) ولیکن (لیږلی ئی مونږ ته ای محمده!) رحمت له طرفه د رب ستا

تفسیو: کله چه پر موسٰی علیه السلام داسی غږ وکړ شو چه ﴿ اِنْ آثَاللَهُ رَبُّ الْلَهُ عَلَى انعام او اکرام دی چه ته ئی پر دغو واقعاتو او حقائقو مطلع کړی او ستا سره ئی هم هم داسی یو وضعیت او رعایت وفرمایه لکه چه له موسٰی سره شوی ؤ. گواکی په «جبل النور» کښی چیری چه د «حراء» غار دی او په مکه معظمه او مدینه منوره کښی د «جبل الطور» او د «مدین» واقعات بیا له سره اعاده او تکرار شول.

# لِتُنْذِر قَوْمًا مَّا اَتْهُمْ مِّن تَذِيرٍ مِّنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ بَيْتَنَكَ كُورُونَ<sup>®</sup>

(دپاره) د دی چه وویروی ته هغه قوم چه نه دی راغلی دوی ته هیڅ ویروونکی (دپاره) پخوا له تا (ای محمده!) دپاره د دی چه دوی پند واخلی پری.

تفسیر: یعنی د عربو خلقو ته دغه شیان وروسیه! او دوی له دغو خطرناکو عواقبو مخخه خبردار کره ! ممکن دی چه دوی دغه خبری واوری او په یاد ئی ولری او پند او نصیحت تری واخلی. تنبیه: له ﴿ مَآاَتُوْرَایَآوُهُمُمُ ﴾ څخه به «آباؤهم الاقربون» مراد وی. والله اعلم.

## وَكُوْلِا آنُ تُصِيْبَهُمُ مُّصِيْبَةً إِلَمَا قَدَّمَتُ آيُدِي يُهِمُ فَيَقُوْلُوْ ارْبَّنَا لُوَلِا السِّلْت

# اِلَيْ نَارَسُوْلُافَنَتْبِعَ الْبَتِكَ وَتَكُوْنَ مِنَ الْمُؤْمِنِيُنَ<sup>®</sup>

او که چیری نه وی دا چه وبه رسیږی دوی ته مصیبت (غم عذاب) په سبب د هغو (گناهونو) چه پخوا لیږلی دی لاسونو د دوی پس وبه وائی (دغه کفار) ای ربه ځمونږ ولی دی نه رالیږه تا مونږ ته کوم رسول (چه ستا احکام ئی مونږ ته راوړی وی) پس متابعت به کړی ؤ مونږ د آیاتونو ستا او شوی به وو مونږ له مؤمنانو (په تا او په هغه رسول ستا باندی).

(که دا خبره نه وی نو نه به مو وی لیږلی ته دوی ته لیکن لیږلی مو ئی چه عذر ئی پاتی نشی)

تفسیر: دا اول «لولا» امتناعیه دی چه شرط او جزای غواړی او دا آیت ئی تر آخره شرط دی او جزای ئی محنونه ده چه «کما ارسلناک» یا «لانزلنا علیهم العذاب» دی. او دغه دوهم «لولا» تحضیضیه دی چه له درست مدخول خپل سره واقع شوی دی په سیاق د اول. نو حاصل د آیت داسی شو چه که چیری نه وی دا قول د دوی په وقت د نزول د عناب کښی له جهته د کغره او د معاصیو د دوی چه ای ربه ولی دی نه رالیږه مونږ ته کوم رسول چه ستا آیتونه ئی رارسولی وی او مونږ پری عمل کړی وی او اوس مؤمنان وی نو مونږ به ته نه وی لیږلی یا عناب به مو رالیږلی وی

یعنی د رسول الله بعثت په دوی کښی د دوی خوش قسمتی ده که بی د رسول الله صلی الله علیه وسلم له لیږلو څخه مو دوی ته پر دغو ظاهرو او باهرو طغیانو او بی عقلیو او بی ایمانیو سزا ورکولی خو دغه هم عین الانصاف او عدل ؤ لیکن الله تعالیٰ پر دوی احسان وفرمایه او د هیڅ قسم معقول عذر او پلمو (تدبیرونو) وړاندی کولو لپاره ئی موقع ورپری نه ښوده ځکه امکان ئی درلود (لرلو) چه د سزاء ورکولو په وقت کښی به ئی ویل چه «الها مونږ ته خو دی کوم رسول نه دی رالیږلی ترڅو ئی مونډ پر خپلو اغلاطو پوهولی وی او اقلا سمه لاره ئی راښوولی او څه تنبیه ئی راکولی ۔ او دغه دی چه مونډ دی بی خبره په دوزخ کښی ورغورځولو، هو! که کوم نبی دی راغلی وی نو عالم به لیده چه مونډ په څه اخلاص او عقیدت سره له پخو ایماندارانو څخه ثابت کیدو.»

#### فَلَتَّا جَآءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُوالُولا أُوتِيَ مِثْلُما أَوْتِي مُوسَى

پس کله چه راغی دغو (کفارو) ته حق قرآن له جانبه محمونږ نو وی ویل (دغو کفارو) ولی نه دی ورکړی شوی (محمد ته معجزی) په شان د هغو (معجزو) چه ورکړی شوی وی موسٰی ته (لکه عصا او ید بیضاء)

تفسیر: یعنی که مو رسول نه لیږه نو داسی به ئی ویل چه ولی دی رسول راته ونه لیږه ؟ اوس چه داسی رسول ورمبعوث شوی دی چه له ګردو (ټولو) انبیاؤ څخه په شان او رتبه کښی لوی دی نو وائی صاحبه ! مونږ دی هله منو کله چه وګورو چه د موسٰی علیه السلام په شان له تا څخه د «عصا او ید بیضاء» او نور معجزات راښکاره شی حال دا چه هغه ته «توریت» هم یو ځلی د یوه کتاب په شکل ورنازل شوی ؤ او ته دی خپل کتاب د دوو دوو څلورو څلورو آیاتونو په شکل راوړاندی کوی.

#### ٱۅۘڵڂؙڒڲڡٚؠٛ۠ۉٳؠؚؠٵۧٳٛٷؾٙڡؙٷڛؽڡؚڽؘ ڣۘڹڷ<u>ٛ</u>

آیا نه ؤ کافران شوی (جنس د کفارو) په هغو (معجزو) چه ورکړی شوی وی موسٰی ته پخوا (له نزوله د دغه قرآن)

تفسیر: یعنی د مولی علیه السلام کتاب او معجزات مو چیری گرد (تول) سره منلی ؤ د هغه په نسبت مو هم شبهات ایستل او ورته مو «سحر مفتری» ویل لکه چه اوس په یوه دوه رکوع مخکښی تیر شو. هو! هر څوک چه غواړی د پاک الله احکام ونه منی نو پر هره یوه خبره یو نه یو شی وائی او راز راز (قسم قسم) احتمالات د هغه په نسبت پیدا کوی.

## قَالُوُاسِحُرْنِ تَظَاهَرَا وَقَالُوُآ اِتَّابِكُلِّ كُفِرُوْنَ@

وویل (منکرانو په حق د موسٰی او محمد کښی چه خاوندان د) سحر دی مدد کوی یو د بله او وی ویل چه بیشکه مونږ په هر یوه (د دی دواړو نبیانو) کافران یو.

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «د معظمی مکی کفارو چه کله د مولی علیه السلام معجزات وی واوریدل نو په داسی یوه وینا ئی خوله وپرانستله «که له دغه نبی سره هم هم داسی معجزات وی نو موند به هغه منل کله چه دوی له یهودانو څخه پوښتنه وکړه او د «توریت» خبری ئی د دغه نبی به موافقت او له خپلی مرضی څخه مخالفی واوریدی مثلاً دغه چه بت پرستی کفر دی ـ بعث

بعد الموت حق دی او هر هغه منبوح چه د پاک الله پر نامه ذبح نشی مردار دی او په عربو کښی آخر الزمان نبی مبعوث کیږی چه د هغه نبنی به داسی وی او نور نو داسی ئی وویل چه دغه دواړه دروغجنان دی «توریت» او «قرآن» دواړه سحر دی مولی او محمد علیهما الصلوة والسلام (العیاذ بالله) ساحران دی چه یو د بل تصدیق کوی. یا وویل قبطیانو په حق د مولی او هارون کښی چه کوډ ګران دی سره ملګری.

### قُلُ فَأْتُوالِكِتْبِ مِّنَ عِنْدِاللهِ هُوَاهُدَى مِنْهُمَا التَّبِعُهُ إِنْ كُنْتُوطِدِقِيْنَ®

ووایه (ای محمده دوی ته) پس راوړئ تاسی یو داسی کتاب له جانبه د الله چه هغه ښه لاره ښوونکی وی له دغو دواړو کتابونو چه متابعت وکړم زه د هغه (کتاب) که چیری یئ تاسی صادقان رښتینی.

تفسیر: په دغه دعوی د تاسی کښی یعنی په آسمانی کتابونو کښی له گردو (تولو) ځنی لوی او مشهور کتابونه هم دغه دوه کتابونه دی چه له هغوی سره سیالی او برابری بل هیڅ یو کتاب نشی کولی که دغو دواړو ته جادو وایئ نو تاسی بل کوم د الله تعالیٰ کتاب راوړاندی کړئ چه له دغو څخه ښه او ډیر هلایت لرونکی وی. په فرض محال که تاسی داسی کوم کتاب راوړئ نو زه به د هغه متابعت وکړم لیکن تاسی داسی کتاب تر قیامته پوری هم نشئ راوړی. له دی نه به زیاته بلبختی څه وی چه تاسی پخپله له ربانی هلایته قطعاً بی برخی یئ ! او دغه مقلس کتاب ته چه سره له هلایت درغلی دی کوډی وایئ ! او نه ئی منئ کله چه دغه کتاب د یوه انسان جوړ کړی جادو دی نو تاسی د گرد (تول) جهان جادوگران راتول کړئ او له هغوی څخه له دغه ځنی لوی جادو جوړ کړئ څکه چه جادو خو داسی یو شی نه دی چه د هغه مقابله به امکان نه لری.

فَانَ لَّهُ يَيْنَتَجِيْبُوالَكَ فَاعْلَمُ اَتَّمَا يَثَبِعُونَ اَهُوَاءَهُمُو وَمَنُ اَضَلُّمِتُنِ اثْتَبَعَهَوْرِهُ بِغَيْرِهُدُى مِّنَ اللّهِ إِنَّ اللهَ لايهُدِى الْقَوْمَ الطِّلِمِيْنَ ۞ پس که چیری ونه منله دوی خبره ستا پس پوه شه چه بیشکه هم دا خبره ده چه متابعت کوی دوی د خواهشونو خپلو (بی دلیله) او خوک دی ډیر گمراه له هغه چا چه متابعت کوی د خواهش خپل بی هدایته له ښوولو د لاری له (طرفه د) الله بیشکه چه الله نه ښیی سمه لاره قوم ظالمانو ته (چه تابع وی د نفسونو او هواؤ خپلو بی دلیله).

تفسیر: یعنی کله چه دغه خلق نه هدایت قبلوی او نه د هغه په مقابل کښی بل کوم شی وړاندی کولی شی ـ نو هم دغه وضعیت د دغی خبری دلیل دی چه دوی داسی مقصود نه لری چه د هدایت په لاره لاړ شی ـ محض پر خپلو نفسانی خواهشونو تک کوی او هر شی یی چه زړه غواړی هغه منی او هر هغه شی چه د خپلی مرضی او غوښتنی څخه مخالف او چپ ومومی هغه نه منی او تردیدوی ئی نو دلته دغه راښوول کیږی چه داسی هوا پرستانو ظالمانو ته څرنګه هدایت ورکاوه کیږی ؟ د الله تعالیٰ عادت د هغه قوم پر هدایت جاری دی چه د هدایت موندلو اراده ولری او محض هوا او هوس د حق او حقانیت معیار ونه ګڼی.

# وَلَقَدُ وَصَّلْنَا لَهُمُ الْقَوْلُ لَعَلَّهُمْ يَتَنَكَّوُونَ الْعَلَّهُمْ يَتَنَكَّوُونَ اللهِ

او خامخا په تحقیق پرله پسی لیږلی ده مونږ دوی ته خبره (د پند چه قرآن دی) دپاره د دی چه دوی پند واخلی.

تفسیر: یعنی ځمونږ د وحی سلسله لا له پخوا څخه جاری ده د یوی وحی په تصدیق او تائید مو بله وحی ورپسی لیډلی ده \_ او قرآن مو هم په تدریج سره نازل کړی دی او په یوه آیت پسی بل آیت تل راځی \_ مقصد دا دی چه د کافی غور کولو او د پوهیدلو موقع په لاس درشی او د هغه په یادولو کښی درته آسانی او سهولت وی.

## ٵۜٙڮٚڔؽؗؽٵؾؽڹ۠ۿؙؙؗٷٲڷڮؿڹڡؚڽؙۼؘۘڔؙڸ؋ۿؙۄ۫ڔؚ؋ؽٷؙڡڹٛٷؽ۞ۅٳۮؘٲؽؾ۬ڸۘٷؽۿؚؠٝ ڠؘٵڬٛٵٙٵڡٮۜٵڔؚؠٙٳؾۜٷٲڶػڨؙؙڝ۫ڗؾؠؚۜٮٚٙٳٳؾٚٲؽؙؾٵڝٞۼٙؠڸ؋ڡ۠ۺؚڸؽؽ

هغه کسان چه ورکړی دی مونږ دوی ته کتاب پخوا له دغه (قرآنه) دوی په دغه (قرآن) ایمان راوړی او کله چه ولوست شی (دا قرآن) پر دوی باندی نو

وائی دوی چه ایمان راوړی دی مونږ په دغه (قرآن چه) حق دی (راغلی دی) له (طرفه د) رب ځمونږ بیشکه مونږ چه وو مونږ پخوا له نزوله د دغه (قرآن) مسلمانان (په دغه قرآن باندی).

تفسیر: یعنی د دغو جاهلانو مشرکانو حال داسی دی چه نه پخوانی کتابونه منی او نه د ورستنو کتابونو منونکی دی. د دوی په مقابل کښی هغو حق پسندو او انصاف خوښونکو کتابیانو ته وګورئ چه دوی هغه دواړه منی پخوا له دی نه ئی په تورات او انجیل یقین لرلو کله چه پاک قرآن نازل شو نو ژر ئی تصدیق وکړو. چه بلاشبه دغه هم حقانی آسمانی کتاب دی. چه زمونږ د الله له جانبه نازل شوی دی. مونږ په ده باندی هم د خپل یقین او اعتماد اعلان کوو. مونږ خو پخوا له دی نه هم د الله تعالیٰ خبری منلی دی. او اوس ئی هم منو، فی الحقیقت مونږ له نن ورځی څخه نه یو مسلمانان بلکه لا له پخوا څخه مسلمانان وو. ځکه چه مونږ په خپلو پخوانو کتابونو هم ایمان لرلو چه په هغو کښی د مخه د دغه آخر الزمان نبی او د دغه عظیم الشان فرقان په متعلق صاف صاف بشارات موجود وو. لهذا په هغو پخوا ویلو مونږ پخوا له دی نه بالاجمال مومنان وو. اوس چه دغه تفصیل مو په خپلو سترګو ولیدو لا پری مسلمانان شو.

#### اوُلِلِكَ يُؤْتَونَ آجُرَهُمُ مُّرَّتَيْنِ بِمَاصَبَرُوا

دغه (یهودان او نصرانیان چه ایمان ئی راوړی دی په قرآن) ور به کړ شی دوی ته اجر د دوی دوه کرته په سبب د دی چه صبر کړی ؤ دوی (او پر خپل ایمان قائم ؤ په دی دواړو کتابونو)

تفسیر: یعنی په غرور او استغناء ئی د حق له قبوله مخ نه دی اړولی بلکه هر کله چه حق او صداقت ورسیږی بی تکلفه د تسلیم او اطاعت غاړه ورته ږدی.

تنبیه: شیخ الاکبر په فتوحاتو کښی لیکلی دی چه د دغو اهل الکتابو ایمان راوړلو پر خپل نبی علیه السلام دوه ځلی صورت ونیو اول بالاستقلال، دوهم ځلی پر حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د ایمان راوړلو په ضمن کښی ځکه چه رسول الله صلی الله علیه وسلم د ګردو (تولو) پخوانیو انبیاؤ مصدق دی ـ او پر هغو تولو ایمان لرل یو ضروری امر ګڼی. او پر حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم هم د دوی ایمان دوه ځلی شو یو هم دغه اوس بالذات او بالاستقلال ـ دوهم پر خپل هم هغه پخوانی نبی د ایمان راوړلو په ضمن کښی ـ ځکه چه هر یو له پخوانیو انبیاؤ د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د بعثت زیری ورکړی دی او متحداً لا له پخوا څخه یی د محمد صلی الله علیه وسلم رسالت تصدیق فرمایلی دی. نو ځکه هغو خلقو ته به اجر هم دوه ځلی ورکول کیږی. هغه چه په حدیث کښی راغلی دی «ثلاث یوئون اجرهم مرتین»

د هغه د شرح موقع دلته نه ده هغه مو د الله تعالىٰ په فضل سره د «صحيح مسلم» په شرح كښى په تفصيل سره ليكلى ده. او د اشكالاتو په ارتفاع كښى مو زيار (كوشش) ايستلى دى. فلله الحمد والمنة وبه التوفيق والعصمة

#### وَيَدُرُونَ بِالْحُسَنَةِ السِّيبَّةَ

#### او دفع کوی دوی په حسنه نیکی سره سیئه بدی

تفسیر: یعنی که بل محوک له ده سره بدی کوی دی له هغه سره نیکی او احسان، مروت او شرافت کوی. یا ئی دا مطلب که چیری له دوی نه کوم بد کار صادریږی نو د هغه تدارک په نیکی سره کوی څو د حسناتو پله پر سیئاتو درنه شی.

### وَمِيّارَىٰ قُنْهُ وُنِيُونَقُونَ @

او له ځینو د هغو مالونو چه ورکړی دی مونږ دوی ته صرفوی ئی (په لاره د الله کښی).

تفسیر: او له هغه حلال مال چه پاک الله ورته ورعطا<sub>ء</sub> کړی دی زکوٰة ورکوی. صدقات او خیرات اداء کوی له اقاربو او خپلوانو سره مرسته (مدد) او امداد کوی. لنډه دا چه په حقوق العباد کښی هم له سره قصور او لنډون نه کوی.

# وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُواَ عُرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوْ النَّا اَعْمَالُنَا وَلَكُمْ الْخَولِينَ ﴿ الْمُعْلِينَ ﴿ الْمُعْلِينَ ﴾ الْعُمَالُكُو لِمُنْ الْجَهِلِينَ ﴿ الْمُعْلِينَ الْجَهِلِينَ ﴾

او کله چه واوری دوی کومه چتی (بیکاره) خبره نو خنګ کوی دوی له هغی نه او وائی (هغو چتی (بیکاره) ویونکیو ته) دی مونږ ته عملونه ځمونږ (له حلمه او صبره) او دی تاسی ته عملونه ستاسی له حماقته او بد ویلو) سلام دی پر تاسی (له طرفه ځمونږ له کنځلو او طعنو) نه غواړو مونږ (مجلس او طریقه) د جاهلانو.

تفسیر: یعنی که کوم جاهل لغو او چتی (بیکاره) خبری کوی نو دی له هغه سره نه لگیږی او ورته وائی چه بس دی خانه! ستا د دغی خبری جواب مونږ له لری څخه په سلام اچولو سره درکوو. دغه د جهالت او ناپوهی وضعیت مونږ تاسی ته در پریږدو، مونږ پریږده چه پخپلو کارونو کښي مشغول اوسو ستاسي اعمال به ستاسي په مخ کښي او ځمونږ اعمال به ځمونږ په مخ کښي راځی مونږ ته د دی خبری هیخ ضرورت نه دی یاتی چه خامخا به ستاسی غوندی له نایوه خلقو سره لګیږو. محمد بن اسحاق رحمة الله علیه یه سیرت کښی لیکلی دی کله چه رسول الله صلی الله علیه وسلم یه مکی معظمی کښی وو تقریباً شل تنه اشخاص له حبشی څخه د رسول الله د زیارت او د دوی د حال او احوال څخه ځان ته د معلومات حاصلولو لپاره راغلي ؤ څو ئې په تحقیقي ډول (طريقه) سره دغه ځان ته راڅرګند کړی چه دوی د څه شان اوصافو سړی دی ؟ دوی له حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم سره ملاقات او مكالمه وكره. رسول الله صلى الله عليه وسلم هغوی ته عظیم الشان قرآن ولوست چه د هغه یه اثر د دوی له سترګو څخه اوښکی وبهیدی او په ډير شدت او قوت سره د دوی د رسالت تصديق وکړ او ټول مشرف بالاسلام شو او بيرته حبشی ته لاړل. ابوجهل او نورو مشرکینو یر دوی باندی طعنی وهلی او مسخری ئی یری کولی او داسی به ئی ویل چه «د احمقانو دغی قافلی ته وګورئ چه د دوی نظیر او څاری تر نن پوری هیچیری نه دی لیدلی شوی دوی د یوه سړی د حال د تحقیق دپاره راغلی دی او اوس بیخی پری مین او عاشق او د مربی په شان ئی کرځیدلی دی او د هغه په لمسولو ئی خپل پلرنی دین پریښود او اوس بیرته درومی» دوی وویل: «سلام علیکم لانجاهلکم لنامانحن علیه ولکم ما انتم علیه لم نأل انفسنا خیراً ـ بس موندِ تاسی ته سلام درکوو معاف مو کړه موندِ ستاسي د دغه جهالت جواب نه غواړو چه په جهالت سره درکړو. له مونږ او تاسي ځني هر يو چه یه هر حال کښې دی هم هغه د هغه برخه ده ـ مونږ د خپلو نفسونو د ښيګنې (فائدی) په غوښتلو کښي هيڅ قصور نه دی کړی» نو د هغه په متعلق دغه آيت نازل شو والله تعاليٰ اعلم. حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليكي «له هر هغه جاهل څخه چه د دى خبرى توقع نه وى چه دی یه سمه لاره راځی او پر پوهولو پوهیږی ځان لری ساتل بهتر دی» موضح.

#### إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ آخُبَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهُدِي مَنْ يَشَاءُ

بیشکه ته (ای محمده!) نشی ښوولی (لاره حقه) هغه چاته چه خوښ وی ستا ولیکن الله سمه صافه لاره ښیی هغه چاته چه اراده وفرمائی (د سمی لاری ښوولو ئی)

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «چه حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د خپل تره ابو طالب لپاره ډیر زیار (کوشش) وکړو چه د مرګ په وقت کښی د اسلام کلمه ولولی مګر هغه

دغه خبره ونه منله نو د هغه په نسبت دغه آیت نازل شو» (موضح) یعنی له هغه چا سره چه ته طبیعی محبت لری یا ستا زړه غواړی چه هغه هدایت ومومی نو دغه خبره ضروری نه ده چه هم هغسی واقع هم شی. ستا کار یواځی لار ښوونه ده پاتی شو دغه کار چه کوم یو سړی پر هغه لاره درومی او د مقصود تر منزل پوری رسیږی ؟ او کوم یو نه رسیږی ؟ دغه ستاسی د اختیار او له قبضی څخه خارج دی الله تعالیٰ اختیار لری چه د هر چا په نسبت اراده وفرمائی هغه ته د قبول الحق او وصول الی المطلوب توفیق ورکړی.

تنبیه: کوم شی چه حضرت شاه صاحب فرمایلی دی په صحیحه ؤ احادیثو کښی شته زیات له هغه پر دغه مسئله کلام او د ابوطالب د ایمان او کفر پر خاص موضوع مباحثه غیر ضروری ده ښه خو به دا وی چه له داسی غیر ضروری او ډک له خطراتو مباحثو څخه چپ شو او تری کف اللسان وشی!.

#### وَهُوَ آعُلَمُ بِالْمُهُتَدِينَ<sup>®</sup>

او هم دغه (الله) شه عالم دى په سمه صافه لاره موندونكيو باندى.

تفسیر: هیڅ یو سړی د دغی خبری واک (اختیار) او صلاحیت نه لری چه بل څوک پر سمه صافه لاره روان کړی ـ بلکه څوک پر دغه خبره علم هم نه لری چه کوم یو پر سمه لاره راتلونکی دی ؟ یا د راتللو استعداد او لیاقت لری ؟ په هر حال په دغه آیت کښی رسول الله صلی الله علیه وسلم ته تسلی ورکړی شوی ده چه تاسی د جاهلانو په دغو چتی (بیکاره) ویناؤ او د ضد او عناد پر شورماشور یا د خپل خاص اعزه او اقارب پر نه مسلمانیدلو مه متأثر او مه غمجن کیږئ ! هومره چه ستاسی پر ذمه فرض دی هغه ادا یکړئ ! د خلقو استعدادات مختلف دی ـ او دغه خبره د الله تعالیٰ په اختیار او علم کښی ده چه د هغوی ځنی کوم یو پر سمه لاره راوستل کیږی.

#### وَقَالُوْ اَلِنَ تَنْتَبِعِ الْهُلَاي مَعَكَ نُتَخَطَّفُ مِنَ ارْضِنَا ا

او وائی (کفار د مکی) که چیری متابعت وکړو مونږ د هدایت له تا سره (او ایمان په تا راوړو) نو وابه لوځول شو) او ژر به وشړل شو) له ځمکی خپلی نه

تفسیر: له هدایت ځنی د انسان منع کوونکی څو شیان دی مثلاً د ځان نقصان ـ د مال خوف لکه چه د مکی معظمی مشرکانو رسول الله صلی الله علیه وسلم ته ویلی ؤ بیشکه چه مونډ په دی باندی ښه پوهیږو چه تاسی پر حقانی دین یئ لیکن که مونډ د اسلام دین قبول کړو او له تاسی سره یو ځای شو نو ګرد (ټول) عرب به ځمونډ دښمنان شی ـ اود چار چاپیر ګرد (ټول) اعراب به پر مونډ هجوم او یرغل راوړی او تول به سره یو ځای کیډی ـ او مونډ به خپله یوه نمړی کړی، نه به مو ځان سلامت پاتی شی او نه به مو مال او دولت مأمون او مصئون پاتی وی. د هم دغه جواب په دغه راتلونکی آیت کښی داسی فرمائی.

#### ٱۅؙۘڵۊؙٮؙڹڮڹۜٛٷۿؙۄٛڂۯڡٵٳڡؚڴٳؿؙۼڹؽٳڷؽۄڟؠۯڮٷٚڷۺؽ ڗۣڹؙۊؙٵڝؚۜڽٛڵڽؙ؆ؙۅڶڮڹٵػٛڎۯۿؙڎڒؽۼڶؠٛۏؽ۞

آیا نه دی ورکړی (ځای) مونږ دوی ته داسی حرم چه په امان دی (له قتل او غارته) راچلولی شوی دی دی (حرم) ته (له هر طرفه) میوی (دپاره) د هر خیز رزق د دوی له جانبه ځمونږ ولیکن اکثر د دوی چه دی نه پوهیږی (په حق).

تفسیو: حضرت شاه صاحب فرمائی «د مکی معظمی خلقو به ویل که موند مسلمانان شو نو د تول عربستان مسکونین به له موند سره دښمنان شی. الله تعالیٰ فرمائی که اوس تاسی د هغوی د دښمنی او لاس غځولو څخه د چا په پناه کښی ناست یئ ؟ هم دغه د حرم ادب مانع دی چه سره له دغی سختی دښمنی او عداوت چه تاسی ئی یو له بله سره لرئ ـ اطرافی اعراب پر تاسی یرغل او هجوم نه راوړی چه تاسی له مکی معظمی څخه د باندی وباسی هغه الله چه اوس دغه ځای یرغل او هجوم نه راوړی یه قاسی له مکی معظمی څخه د باندی وباسی هغه الله چه اوس دغه ځای ئی تاسی ته حرم گرځولی دی په هغه وقت کښی به هم تاسی ته پناه درکوونکی دی (موضح) » آیا سره له کفره او شرکه تاسی ته پناه درکوی او وروسته د ایمان او تقوی د اختیارولو څخه به تاسی ته د هغوی له شره پناه او امان نه درکوی ؟ هو! که د ایمان او تقوی د ازموینی دپاره یو څو ورځی له تاسی له هغه څخه وویریډئ

﴿ وَالْعَالِيَةُ لِلنَّمْقِينَ ﴾

# ۅؙڮڎؙٳۿڵڴڬٵڡؚڹؙۊٙۯؾڐٟڹٙڟؚۯؾؙٙڡؘۼؽۺٛڗۜؠٵٛٷؾؚڵٛڡٛڡؙڛ۬ڮڬۿڎ ڮؙؙؙؙڎۺؙڬؽؙڝؚٞؽؙڹۼ۫ۮؚۿؚڋٳڵٳۊٙڸؽڵٳ

او څومره (ډير) هلاک کړی دی مونږ له (اهل د) کليو (او ښارونو) چه سرکشی ئی کړی ؤه په معاش خپل کښی پس دا دی کورونه د دوی چه نه ده کړی شوی هستوګنه په کښی پس له (اهلاک د) هغوی مګر لږ وقت (چه کوم

#### مسافر کومه شپه هلته دمه کړی ده).

تفسیر: یعنی د عرب له دښمنی څخه ولی ویریږئ ـ د الله تعالیٰ له عذابه وویریږئ آیا تاسو نه گورئ او غور او دقت نه کوئ چه له تاسی څخه پخوا څومره لوی اقوام تیر شوی دی چه هغوی گرد (تول) پخپل عیش عشرت او خوښی مست او مغرور ؤ نو هر کله چه هغو د تکبر لوئی او سرکشی لاره ځان ته غوره کړه نو وګورئ چه پاک الله دوی څرنګه تباه ـ برباد او فنا کړل چه نن ورځ د دنیا په مخ کښی د هغوی نوم او نښه هم نه ده پاتی تش دغه ویجاړی مینی او کنډوالی ئی پاتی دی چه په هغوی کښی هیڅ یو هستیدونکی نشته پرته (علاوه) له دی نه چه کوم مسافر کومه شپه هلته کینی او خپله دمه ونیسی یا کوم پوه او هوښیار سړی د الله د قدرت د دغه عبرتناکی منظری د کتلو دیاره هلته ودریږی.

#### وَكُنَّا فَعَنُ الْورِثِينَ@

#### او يو مونږ هم دا مونږ وارثان.

تفسير: يعنى تول سره داسى ووژل شول چه د هغوى يو تن وارث هم بيرته پاتى نه شو هغه چه تل پاتى كيدونكى دى الله تعالىٰ دى او بس.

# وَ مَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرْى حَتَّى يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولًا يَتُلُوا عَلَيْهِمُ النِّينَا

او نه دی رب ستا (عادتاً) هلاک کوونکی (د اهل د دی) قریو تر هغه پوری چه ولیی په مور (لویه قریه ښار) د هغو (قریو ښار کښی) یو رسول چه لولی پر دوی آیتونه ځمونږ (دپاره د قطع کولو د عذر)،

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ تر هغه پوری دغه کلی او ښارونه تباه \_ خراب او فنا نه دی کړی څو د هغو مراکزو او لویو ځایونو کښی کوم هوښیاروونکی نبی نه وی ورلیږلی \_ د مرکز تخصیص ښائی د دی لامله (له وجی) وی چه د هغو اثر تر ډیر لری ځای پوری رسیږی او د ښارونو هستیدونکی نسبتاً سلیم او عقیل هم وی د ځمکی د مخ د ګردو (ټولو) ودانیو مرکز او د صدارت مقام بیت الحرام ؤ لکه چه د «شوریٰ» په اوله رکوع (۲۰) جزء کښی لولو ﴿ لِتُنْتَوْرَالْمُالُیٰی وَمُنْ حُوْلُهَا ﴾ نو ځکه هلته له ګردو (ټولو) ځنی لوی او د آخر الزمان رسول مبعوث شو

صلى الله تعالىٰ عليه وعلىٰ آله وصحبه اجمعين.

#### ۅٙڡۜٵكُتَّامُهُلِكِي الْقُرْبَى إِلَّا وَآهُلُهَا ظُلِمُونَ<sup>®</sup>

او نه يو مونږ هلاک کوونکی خرابوونکی د کليو د ښارونو مګر په هغه وقت کښی چه اهل د هغو ظالمان وی (په تکذيب د رسولانو).

تفسیر: یعنی هر کله چه سره له پوهولو او هوسیارولو هم خلقو له کفره او شرکه لاس وانخیست او هم هغسی په خپل کفر ـ ظلم ـ طغیان او عصیان کسی چالان او مترقی ؤ دلته د الله تعالیٰ په دغه عذاب اخته او هلاک او سپیره شول.

# وَمَا اُوْتِيْتُوْمِن شَيُّ فَمَتَاعُ الْحَيْوةِ اللَّهُ فَيَاوَزِيْنَتُهُا وَمَا عَنْدَاللَّهُ فَيَاوَزِيْنَتُهُا وَمَا عِنْدَاللهِ خَيْرُ وَابْقَى أَفَلَاتَعُقِلُون فَ

او هر هغه چه درکړی شوی دی تاسی ته له کوم څیزه پس هغه معاش نفع کار د دغه ژوندون لږ خسیس دی او ښایست د هغه دی او هر هغه چه په نزد د الله دی (اجر) خیر غوره (دی) او باقی دی (له دغه فانی نه) آیا پس تاسی عقل نه چلوئ.

(چه باقی بهتر دی په فانی باندی)

تفسیر: یعنی انسان ته ښائی چه له عقل او پوه کار واخلی! او دومره وپوهیږی چه دا ژوندون په دنیا کښی تر کله پوری به وی ؟ او د دنیوی د دغه باغ او بهار عیش عشرت ـ مزی او چرچو خوند به تر څه وقت پوری کوی ؟ فرض ئی کړئ چه په دنیا کښی له سره پر ده عذاب هم رانشی خو بیا هم د مرګی لاس تاسی ګرد (تول) له دغه ساز او سامان څخه جلا (جدا) کوی ـ او بیا به د الله تعالیٰ په مخ کښی حاضریوئ او تر یوی یوی ذری پوری هم د خپل اعمالو حساب ورکوئ ـ که مو آخروی عیش او عشرت په برخه شو نو دغه دنیوی عیش عشرت د هغه په مقابل کښی هیڅ او لاشی دی داسی به کوم پوه او عقلمن سړی وی چه یو مکدر او منغض ژوندون ته پر کښی هیڅ او لاشی دی داسی به کوم پوه او عقلمن ته پر کامل او باقی لذائذو ترجیح ورکوی بلکه نه ئی ورکوی!.

## ٱفْمَنُ وَعَدُنٰهُ وَعُلَاحَسَنَا فَهُولِا قِيْهِ كَمَنُ مَّتَعُنٰهُ مَتَاعَ الْحَيْوةِ الدُّنْيَانُةَ هُو يَوْمَ الْقِيمَةِ مِنَ الْمُحْضَرِيْنَ ®

آیا پس هغه څوک چه وعده کړی ده مونږ له هغه سره وعده ښه (چه د جنت ده) پس دی موندونکی دی د هغی وعدی (خامخا داسی دی) لکه هغه څوک چه معاش ورکړی وی مونږه ته معاش د (ژوندون لږ خسیس د) دنیا بیا دی په ورځ د قیامت کښی له حاضر کړیو شویو وی (اور ته ؟ بلکه نه دی سره برابر دوی دواړه!).

تفسیو: یعنی مؤمن او کافر دواړه د انجام په اعتبار کله سره یو برابر کیدی شی ؟ د یوه دپاره د دائمی عیش کومه وعده چه شوی ده هغه هرومرو (خامخا) پوره کیدونکی ده او د بل دپاره د څو ورځو عیش او عشرت کولو څخه وروسته د بندی کړی جلب ضروری رسیدونکی او دی په دائمی بندیخانه کښی خامخا لویدونکی دی (العیاذ بالله) مثلاً که یو سړی په خوب کښی ووینی چه «ځما پر سر شاهی تاج ایښی شوی دی، خدم حشم او د ملازمانو انواع او اصناف ماته لاس په نامه د باندی ولاړ دی او هر قسم خواړه او راز راز (قسم قسم) نعمتونه پر دسترخوان ماته تیار ایښوولی شوی دی چه د هغو خوند او مزه در گرده (ټوله) څکم او خورم ئی.» که سترګی له خوبه خلاصه وی گوری چه ورته د بندیتوب جلب وروړاندی کیږی او پولیس ورته سره له څنځیرونو او ځولنو ولاړ وی او سم د لاسه بندی او امنیی ته بیولی کیږی او وروسته د پولیس او د عدلیی له تحقیقاتو او د جرم له اثباته په دائمی حبس سره محکوم او په عمری بندیخانه کښی غورځولی کیږی نو تاسی راوښیئ چه په دغه حالت کښی ده ته هغه د باچاهی خوب او په نړه غوری مکلفه خواړه کله په یاد پاتی کیږی ؟

#### وَيُومَ بُنَادِيْهِ مَنْ فَيَقُولُ أَيْنَ شَرَكَاءَى الَّذِينَ كُنْتُوْ تَرْعُمُونَ اللَّهِ مِنَ كُنْتُوْ تَرْعُمُونَ

او یاد کړه هغه ورځ چه غږ به وکړی دوی ته الله پس وبه وائی (الله) چیرته دی شریکان ځما هغه (شریکان) چه وئ تاسی چه ګمان به مو کوو (پری چه دا شریکان ځما دی).

تفسیر: یعنی هغه د خدایی برخی لرونکی چیری دی هغوی دی وغوښت شی چه اوس لږ څه د دوی تائید او حمایت وکړی.

# قَالَ الَّذِيْنَ حَقَّ عَلَيْهِ عُ الْقَوْلُ رَبَّنَا هَوُلَا الَّذِيْنَ اَغُونَيْناً اَغُوَيْنِهُ مُ كِنَا عَوَيْنَا تَبَرُّانَا الَيْكَ مَا كَانُوْ الِيَّانَا يَعَبُدُونَ ا

وبه وائی هغه کسان چه حقه ثابته شوی ده پر دوی خبره (د عذاب په دخول د اور سره) ای ربه محمون دا (ضعیفان تابعان) هغه کسان دی چه گمراه کړی ؤ مونږ (دوی) (گمراه کړی مو ؤ دوی) لکه چه گمراه شوی وو مونږ بیزاره یو مونږ تاته (له دوی او له کفره د دوی) نه ؤ دوی داسی چه محمونږ عبادت د هوا د نفس خپل ئی کوو).

تفسیو: یعنی سؤال خو له مشرکینو څخه نی مگر گمراه کوونکی شرکاء به داسی پوهیپی چه فیالحقیقت موند ته هم تنبیه راکړی شوی ده نو ځکه په جواب ورکولو کښی سبقت کوی چه ای الله بیشکه چه موند دوی گمراه کړی دی مگر دا گمراهی خو داسی ده لکه چه مونډ پخپله گمراهان شوی یو یعنی هغه بودری (ټکره) چه د گمراهی په وقت کښی مونډ خوړلی وه د هغه تکمیل مو په دغه گمراهی سره وکړ ځکه چه د بل گمراه کول هم د گمراه کیدلو آخری درجه ده پس د دغو اغواؤ پر جرم مونډ اعتراف لرو لیکن پر دغو مشرکانو خو ځمونډ له لوری هیڅ کوم جبر او اکراه نه وه ـ او نه مو هغوی په زوره دغی گمراهی ته اړولی دی فیالحقیقت دغه د دوی نفسی اغراض او شخصی هوا پرستی وه چه ځمونډ په غولولو وغولیدل او پر مونډ پسی رهی (روان) شول. نو په دغه اعتبار دوی ځمونډ د عبادت په ځای د خپلو اهواؤ او ظنونو په عبادت کښی لگیا ؤ. مونډ د دوی له عبادته څخه نن ورځ ستاسی په حضور کښی د خپلی بیزاری او تنفر اظهار کوو. گذا قال بعض المفسوین او حضرت شاه صاحب لیکی «چه دغه به د شیطان وینا وی چه هغوی می گمراه کړی دی مگر د نیکیو په نامه نو هم ده ته وائی چه دوی خووند عبادت نه کاوه » والله تعالیٰ اعلم.

تنبيه: ﴿ حَقَّ عَلَيْهِ مُ الْقُولُ ﴾ خخه مراد ﴿ لَامُكَنَّ جَهَاتُمَينَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ اجْمَعِيْنَ ﴾ دى.

#### وَقِيْلَ ادْعُوْالْنُرَكَآءَكُوْ فَكَحَوْهُمْ فَلَوْيَنْتَجِيْبُوْالَهُمْ

او وبه ویلی شی (کفارو ته) چه وغواړئ تاسی شریکان د تاسی پس راوبه غواړی دا (کفار هغه بتان) پس هیڅ جواب به ور نه کړی (دا بتان) هغوی ته

تفسیو: یعنی دوی ته به ویل کیږی چه اوس خپل مددګاران خپلی مرستی (مدد) ته راوبولئ مګر

هغوی به د دوی سره څه مرسته (تعاون) او مدد وکړی شی ـ ځکه چه په خپل غم او مصیبت کښی به اخته او مبتلا وی کذا قال المفسروند او د حضرت شاه صاحب د تحریر حاصل دا دی کله چه شیاطین د نیکانو نوم واخلی نو مشرکینو ته به ویل کیږی چه خپلو هغو نیکانو ته ورناری کړئ! نو دوی به هیڅ جواب نشی ویلی ځکه چه دوی د هغه د شرک او کفر پر حرکاتو نه ؤ خوښ او نه تری راضی ؤ یا به تری بیخبره ؤ.

#### وَرَآوُاالْعُنَابَ لَوُ آتَهُ مُ كَانُوْا يَهْتَكُونَ الْ

او وبه وینی دغه (تابعان او متبوعان) عذاب، که چیری بیشکه دوی وی چه سمه صافه لاره ئی نیولی وی (نو اوس به نه معذب کیدل یا کاشکی په کوم چون کوم چون کوم دول (طریقه) مو لاره موندلی وی).

تفسیر: یعنی د دغه وقت د عذاب د لیدلو څخه به داسی آرزو او تمنا کوی کاشکی زه په دنیا کښی پر سمه صافه لاره تلی تر څو په دغو مصائبو نه اخته او نه مبتلا کیدی.

#### وَيُوْمَ يُنَادِ يُهِمُ فَيَقُولُ مَاذًا اَجَبُتُهُ الْمُرْسَلِينَ <sup>®</sup> فَعَبِيَتُ عَلَيْهِمُ الْأَنْبَاءُ يَوْمَبِنٍ فَهُمْ لَا يَتَسَاءُ لُوْنَ ®

او یاده کړه هغه ورځ چه غږ به وکړی دوی ته (الله) پس وبه وائی چه څه جواب ورکړی ؤ تاسی رسولانو ته (په هغه وقت کښی چه حق ته غوښتی شوی وئ)؟ پس پټ به شی پر دوی خبرونه (چه دوی خلاص شی په دغه ورځ کښی پس دوی به نه کوی یوښتنه یو تر بله.

تفسیر: پخوانی سوالات د توحید په نسبت ؤ. دغه د رسالت په نسبت سوال دی یعنی که تاسی پخپل عقل او پوه سره په حق نه وی پوهیدلی نو د انبیاؤ په پوهولو خو ښائی پوهیدی. دا راوښیئ چه تاسی له هغو سره څه سلوک او رویه کړی ده؟ په دغه وقت کښی به هیڅوک هیڅ جواب نشی ورکولی او د خبرو ګردی (تولی) لاری به بندی شی. (او پټ به شی په دوی جواب).

# فَأَمَّا مَنْ تَابَ وَامْنَ وَعِلَ صَالِعًا فَعَسَى أَنْ تَيْكُونَ مِنَ الْمُقْلِحِيْنَ ®

پس هر څه هغه څوک چه توبه وباسی (له شرکه) او ایمان راوړی (په الله او رسول د الله) او عمل وکړی د نیکیو پس ښائی چه وی به دی له خلاصیدونکیو.

تفسیر: یعنی د هغه ځای بری او کامیابی صرف له ایمان او صالح عمل سره ده که اوس هم څوک له کفره او شرکه توبه وباسی او ایمان راوړی او د نیکیو لاره ځان ته غوره کړی حق تعالیٰ د ده تول پخوانی ګناهونه معافوی او فائزالمرام ئی ګرځوی.

تنبیه: ﴿ فَعَلَىٰٓ اَنْ یُکُوْنَ مِنَ الْنُقُلِعِیْنَ ﴾ د مالک الملکوتی په لهجه سره یوه وعده ده. یعنی هغه ته د فلاح او نجات امید پکار دی. پر مونږ باندی د هیچا زور نه چلیږی چه خامخا مو د هغه په کولو مجبور کړی مونږ محض په خپل فضل او کرم سره دغسی وعدی کوو.

#### وَرَتُبُكَ يَغُلُقُ مَا بَشَاءُ وَيَغْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيْرَةُ الْ

او رب ستا پیدا کوی هغه څه چه اراده وفرمائی (د پیدایښت ئی) او غوره کوی ئی نه دی دوی ته هیڅ اختیار (په هیڅ شی کښی):

تفسیر: یعنی د هر غیز پیدا کول د الله تعالیٰ په مشیت او اختیار کښی دی او د کوم شی غوره کول یا د نورو له منځه د هغه جلا (جدا) او منتخب کولو حق هم ده ته حاصل دی. او هر قسم چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی او مرضی ئی وی هم هغسی احکام صادروی. هر یو سړی په هر یو منصب سره چه دی مناسب او لازم وبولی هم هغه کار او منصب ورته عطاء کوی، په هر چا کښی چه استعداد او لیاقت و گوری نو د هدایت پر سمه لاره یی برابره وی او د مقصود تر منزله پوری په رسیدلو سره ئی بری او کامیابی ور په برخه کوی د مخلوقاتو په هر جنس کښی هره یوه نوعه یا په نوعه کښی هر یو فرد چه وغواړی سم له خپل حکمته سره هغه له نورو انواعو او افرادو څخه ممتازوی ماسواء الله څخه بل هیچا ته د هسی اختیار او انتخاب حق نه دی حاصل. حافظ ابن القیم د «زادالمعاد» په اوائلو کښی دغه مضمون په ډیر بسط او تفصیل سره لیکلی دی. فلیراجع.

#### سُبُعٰنَ اللهِ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُثْثِرِكُوْنَ<sup>®</sup>

پاکی ده الله لره او لوی پورته دی له هغه څه چه دوی ئی ورسره شریکوی.

تفسیر: یعنی په تخلیق او تشریع او مذکور اختیار کښی بل هیڅوک له الله تعالیٰ سره نه دی شریک. مشرکانو چه پخپل تجویز او انتخاب کوم شرکاه درولی او تاکلی (مقرر کړی) دی هغه گرد (تول) باطل او بی سنده دی.

#### وَرَبُّكَ بَعْلَوْ مَا تُكِنَّ صُلُورُهُمْ وَمَايْعُلِنُونَ ®

او رب ستا ته معلوم دی هر هغه چه پټوی ئی سینی (زړونه) د دوی او هر هغه چه ښکاروی ئی (ژبی د دوی).

**تفسیر:** یعنی په زړونو کښی کومی باطلی او فاسدی عقیدی یا بد نیتونه چه لری! او په ژبه سره کومی خبری چه وایی! او په لاسو او پښو او نورو سره کوم کارونه چه کوی دا ګرد (ټولو) د الله تعالیٰ په علم کښی موجود دی او د هر یوه سړی له پټو استعدادو او قابلیتونو څخه ښه خبردار دی او سم له هغه به معامله ورسره کوی.

#### وَهُوَاللَّهُ لِرَالْهُ الْكُوفُولُهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولِي وَالْآخِرَةِ وَلَهُ الْخُكُوو الدِّهِ تُرْجَعُونَ©

او هم دی الله دی نشته بل لائق د عبادت مگر هم دی دی. خاص هم ده ته توله ثناء ده په دنیا او (په) آخرت (عقبیٰ) کښی او خاص هم دغه (الله) ته دی حکم او خاص هم دغه (الله) ته به بیولی شئ تاسی (په قیامت کښی).

تفسیو: یعنی هم هغسی چه الله تعالیٰ په تخلیق او اختیار او محیط علم کښی متفرد دی په الوهیت کښی هم واحد او یو دی ماسواء له ده بل هیچا ته بندګی او عبادت نه کیږی ځکه چه د ده په منبع الکمالات ذات کښی ګرد (ټول) محاسن او محامد مجموع دی ـ په دنیا او عقبا کښی هر راز (قسم) تعریف او توصیف چه وی اعم له دی نه چه پر هر اسم او رسم سره وکړ شی هغه په حقیقت او واقع کښی له هم دغه پاک الله سره نسبت لری او د ده تعریف دی او د ده په حکم سره چلیږی. د ده فیصله ناطقه ده ـ او دی د کلی اقتدار مالک دی او په آخره خاتمه کښی د هر چا رجوع د هم ده په لوری ده. وروسته له دی نه دغه راښیی چه په شپه او ورځ کښی څومره نعمتونه او فوائد تاسی ته عاید کیږی چه دغه ګرد (ټول) د ده له فضله او انعامه دی بلکه بالذات د شپی او د ورځی تبدیل او تحویل د رب الجلیل له بی مثلو او مستقلو

احساناتو او انعاماتو څخه دی.

# قُلُ أَرَءَ يُتُمُّ إِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ بِضِيّاً ﴿ اللَّهِ عَلَيْكُمُ مِضِيّاً ﴿ اللَّهِ عَلَيْكُمُ مِضِيّاً ﴿

ووایه (ای محمده دوی ته) آیا وینئ (یعنی نحرنګه در ښکاری) که چیری وګرځوی الله پر تاسی دغه شپه اوږده همیشه تر ورځی د قیامت پوری نو نحوک دی هغه (معبود) بی له الله چه راوړی تاسی ته رڼا (رنړا) (چه په کښی طلب د معاش کوئ)

تفسیر: یعنی تاسی خبر راکړئ! که مثلاً الله تعالیٰ پری نه پدی چه لمر طلوع وکړی یا ئی رڼا (رنړا) او تودوخی تری لری کړی نو تاسی به د خپلو کارونو او چارو لپاره داسی تودوخی او رڼا (رنړا) له کومه راوړئ؟؟

#### أَفَلَاتُنْمُعُونَ@

آيا يس نه اورئ تاسي (دغه خبره د زړه په غوږو سره؟).

تفسیر: یعنی دا خبره دومره روښانه او صافه ده چه تش په یوه اوریدلو سره هم په فهم او پوه راځی نو آیا تاسو له سره نه اوری.

#### قُلُ آرَءَ يُتُوُّانُ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُو النَّهَارَسَوُمَدَّ اللَّهَ يَوُمِ الْقِيمَةِ مَنْ اللهُ عَيُرُاللهِ يَأْتِيَّكُوْ بِكِيْلٍ تَسُكُنُوْنَ فِيُةِ أَفَلَا تُبُصُّرُونَ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا وینئ تاسی (یعنی غرنگه در ښکاری) که چیری و گرځوی الله پر تاسی ورځ اوږده همیشه تر ورځی د قیامت پوری (چه هیڅ غروب الشمس ونشی) نو څوک دی (معبود) بی له الله چه راوړی تاسی ته شپه چه آرام وکړئ تاسی په هغه کښی آیا پس نه وینئ تاسی (دا آثار د قدرت).

تفسیر: یعنی تاسی خبر راکړئ! که الله تعالیٰ پری نه بدی چه لمر غروب وکړی او تل ترتله ستاسی پر سرونو هم داسی ولاړ وی نو هغه راحت او سکون او نور فوائد چه د شپی له راتلو څخه حاصلیږی د هغو حصول به په کوم یو طاقت سره ممکن کیدی شی؟ آیا دغسی یو ظاهر او باهر حقیقت هم تاسی نشئ لیدلی؟

تنبیه: ﴿ أَفَلَا تُبُونُونَ ﴾ له ﴿ اِنْ حَبَلَ اللهُ عَلَيْكُوالْبُهَارَسُومَدًا ﴾ سره مناسب دی ځکه چه په ستر کو سره لیدل عادتاً پر رڼا (رنړا) موقوف دی چه په ورځی کښی په پوره ډول (طریقه) سره په عمل راځی د شپی په تیاره کښی کله چه د لیدلو هیڅ یو صورت نشته بلکه اوریدل په کښی امکان لری نو ځکه ﴿ اِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَیْکُوالَیْلُ سُرُمَدًا ﴾ سره د ﴿ آفَلَاتَسُمَعُونَ ﴾ فرمایل موزون ؤ والله اعلم.

# وَمِنُ رَّخُمَتِهٖ جَعَلَ لَكُوُ إِلَيْلَ وَالنَّهَا رَالِشَكُنُو الْفِيهِ وَالِتَبْتَعُوُ الْمَاكِ وَالنَّهَا رَالِشَكُنُو الْفِيهِ وَالْتَبَتَعُوا مِنْ فَضُلِهِ وَلَعَلَّكُو تَشْكُرُونَ ۞

او (خاص) له رحمته مهربانی خپلی پیدا کړی ده (الله) تاسی ته شپه او ورځ دپاره د دی چه آرام وکړئ تاسی (په دغه ورځ دغه ورځ کښی او چه ولتوئ تاسی (په دغه ورځ کښی) له فضله د دغه (الله) او دپاره د دی چه شکر وکړئ تاسی (د نعماؤ د الله).

تفسیر: یعنی د شپی او د ورځی اړول رااړول کوی څو د شپی په تیارو او یخو کښی مو سکون او راحت په برخه شی او د ورځی په رڼا (رنړا) کښی خپلو کارو او چارو ته هم دوام ورکړی شئ ـ او د شپی او ۱د ورځی یر مختلف الانواعو انعاماتو د الله تعالیٰ د انعاماتو شکر اداء کړئ.

# وَيَوْمُ يُنَادِ يُهِمُ فَيَقُولُ آيِنَ شُرَكَا ﴿ يَ الَّذِينَ كُنُتُوْتَزُعُنُونَ ۞ وَنَزَعُنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا فَقُلْنَا هَا تُوْا بُرُهَا كُنُو مَنَا كُوُ وَضَلَّ عَنْهُمُ مَّا كَانُوْا يَفُ تَرُوْنَ ۞ فَعَلِمُوا اللهِ وَضَلَّ عَنْهُمُ مَّا كَانُوْا يَفُ تَرُوْنَ ۞

او (یاده کړه) هغه ورځ چه غږ به وکړی دوی ته (الله) پس وبه فرمائی چیرته

دی شریکان ځما هغه چه وئ تاسی چه گمان به مو کاوه (پری د شریکانو ځما). او راوبه باسو له هر امت (ملت) څخه یو شاهد (پر اقوالو، افعالو، احوالو د دوی)، پس وبه وایو مونږ دوی ته راوړئ تاسی برهان سند خپل (په اشراک) پس هلته به پوه شی دوی چه حق (په الوهیت کښی) خاص الله لره دی او ورک به شی له دوی نه هغه چه ؤ دوی چه دروغ به ئی جوړول (په دنیا کښی چه الله شریک لری).

تفسیر: له شهید مخخه احوال سوونکی انبیاء علیهم السلام یا د دوی نائبان یا نور سه سری مقصود دی (موضح) دوی به دغه راسیی چه خلقو له سماویه ؤ شرایعو او له الهیه ؤ احکامو سره خه رویه کړی ده ؟ نو فرمائی الله چه وبه وایو مونږ دوی ته چه راوړی برهان سند خپل چه تاسی په کوم دلیل او سند سره الله تعالیٰ ته شریکان درولی دی؟ او د حلالو او د حرامو او نورو احکامو صحیح مأخذ مو له کوم ځای څخه اخیستی دی؟ کله چه مو نبی ونه مانه نو دغه خبره چا درښوولی وه چه دغه د الله تعالیٰ احکام دی او هغه حرام او هغه حلال دی پس هلته به پوه شی دوی چه حق خاص الله تعالیٰ لره دی او ورک به شی له دوی نه هغه چه ؤ دوی چه دروغ به ئی جوړول یعنی په هغه وقت کښی به دغه په نظر راځی چه رښتیا خبره د پاک الله ده او معبودیت هم یواځی د هم ده حق دی او بل هیڅوک د ده شریک نشی کیدی هغه خبری چه په دنیا کښی انبیاؤ علیهم السلام ښوولی وی هم هغه حقی او رښتیا وی هغه عقائد او افکار چه مشرکانو له خپل لوری جوړکړی وو هغه ګرد (تول) په هغه ورځ کښی بی اثره او ناقص او بی کاره ثابتیږی.

# اِنَّ قَارُوْنَ كَانَ مِنْ قَوْمِمُوْسَى فَبَغَى عَلَيْهُوْ وَالتَيْنَاهُ مِنَ قَارُوْنَ كَانَ مِنْ قَوْمِمُوْسَى فَبَغَى عَلَيْهُوْ وَالتَيْنَاهُ مِنَ الْكُنُوْزِمَا إِنَّ مَفَاعِتَهُ لَتَنُوْ أَ بِالْعُصْبَةِ الْوَلِي الْقُوْتِ اللّهَ لَا يُعِبُ الْفَرِحِيْنَ ﴿ اللّهَ لَا يُعِبُ الْفَرِحِيْنَ ﴿ اللّهَ لَا يُعِبُ الْفَرِحِيْنَ ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يُعِبُ الْفَرِحِيْنَ ﴿

بیشکه چه قارون ؤ له قومه د مولی (یعنی د ده تربور ؤ) پس سرکشی و کړه (قارون) پر دغو (بنی اسرآئیلو) او ورکړی ؤ مونږ ده ته له خزانو دومره قدر چه بیشکه کلیګانی د هغو به خامخا درنیدلی پر (داسی یوی) ډلی چه خاوندان د قوت زور به ؤ (یاد کړه) هغه وقت چه وویل دغه (قارون) ته قوم د ده (چه مسلمانان ؤ په کبر او غرور سره) مه خوشالیږه! بیشکه چه الله نه خوښوی خوشالیدونکی (په مال د دنیا).

تفسیو: د سابقی رکوع په شروع کښی د دنیا د بی ثباتی او حقارت د آخرت په مقابله کښی بیان کړی شوی ؤ بیا د آخرت د ذکر په مناسبت د آخرت د عالم څه احوال بیان کړ شو په حاضره رکوع کښې بيا د هم هغه اصلي مضمون په طرف عود کړې شوې دې او د هغې دعوی په استشهاد د قارون قصه اورولي شي. وائي چه قارون د حضرت موسٰي عليه السلام د تره ځوي يا تربور او د فرعون د مخی سړی ؤ، څرنګه چه د ظالمو حکومتونو دستور وی چه د کوم قوم د وینی څښلو لپاره د هم هغه قوم ځینی افراد د خپل کار آله او د لاس همسا ګرځوی فرعون هم یه بنی اسرآئیلو کښی هم دغه ملعون ځان ته غوره کړی ؤ. قارون یه دغه موقع کښی چه فرصت موندلی ؤ یخپلو دواړو لاسو سره د دولت او دنیا په ټولولو کښې لګیا شوی ؤ او ډیر لوی دنیوی اقتدار ئی ځان ته ګټلی ؤ څه وخت چه بنی اسرآئیل د حضرت مولمی علیه السلام تر حکم او ارادی لاندی راغلل او فرعون سره له فرعونیانو مغروق شول نو د قارون د مال د ترقی ذرایع هم مسدود شول او هغه مشری او سرداری ئی له لاسه ووتله نو د هم دغه غیظ ـ غضب ـ حسد له سببه به ئی زیاتره له حضرت موسٰی علیه السلام سره سری مخالفت او بته دښمنی کوله خو سره د دغه هم یه ښکاره ډول (طریقه) سره مؤمن ښکاریده، توریت به ئی ډیر لوست او د دینی علومو په حصول کښې به مشغول ؤ مګر زړه ئې صاف نه ؤ، د حضرت موسٰي علیه السلام او د هارون علیه السلام هغه عزت او حرمت ته به ئي چه د باک الله له طرفه دوی ته عطاء او مرحمت شوی ؤ، کاته او کریده \_ او سوځیده به \_ او لکه تور منګور پر خپل ځان له تاوه تاویده او له خپله ځانه سره به ئی ویل چه آخر زه هم د دوی د تره ځوی یم نو دغه څه خبره ده چه هغه دواړه نبیان او مذهبی سرداران کرځیدلی دی او ځما په لاس کښی هیخ د قدرت قوت نشته کله چه نا امیده او مأيوس كيده نو د تكبر يه وضيعت به ئي داسي ويل «به دى كه هغو دواړو ته نبوت وررسيدلي دى نو خه وشو له ماسره د مال او دولت دومره ډكى خزانى شته چه له بل هيچا سره نشته.» حضرت موسٰی علیه السلام یو ځلی پر قارون حکم وکړ چه «د خپل مال زکوة اداء کړه!» نو قارون له خلقو سره وویل «تر اوسه یوری کوم احکام چه موسٰی یر موندِ جاری کول د هغه یه مقابل کښي مو حوصله او تحمل کاوه مګر آیا تاسي اوس د موسٰي علیه السلام د دغې خبری تحمل هم کولی شی چه دی ځمونږ د اموالو څخه زکاتونه هم غواړی؟» څه خلق د قارون مؤیدان شول او ويل ئي چه نه ځمونږ له لاسه دغه نه ده يوره. بالاخر ملعون قارون د حضرت موسٰي عليه السلام د بدنام کولو له ياره يوه ډيره ناياکه او چتله يلمه (تدبير) جوړه کړه او يوی بدکاری ښځي ته ئي څه بډې او پيسې ورکړي او وي لمسوله چه د خلقو په يوه لويه جرګه کښې کله چه موسٰی علیه السلام د زناء د حد یه اطراف بیانات ورکوی ته هغه له خپله ځانه سره متهم کړه ـ لکه چه دغی پلیتی ښځی په هم هغه لویه مجمع کښی هم داسې یوه چتی (بیکاره) خبره وکړله کله چه حضرت موسٰی علیه السلام هغی ته شدید قسمونه ورکړل او د الله تعالیٰ له قهره او غضبه ئی وویروله نو هغه وویریده او به ښکاره ډول (طریقه) سره ئی وویل چه ما دغه د قارون په لمسولو سره ويلى دى دلته قارون د حضرت موسى عليه السلام به شيرا سره له خپله كوره او

خزانو په ځمکه خښ او ډوب کړل شو. د «مفاتح» تفسیر په کنجیو (کلیو) سره کړی دی یعنی د اموالو دومره صندوقونه ورسره ؤ چه د هغو د کلیګانو په پورته کولو څو زورور کسان ستړی کیدل او دغه دومره مستبعد هم نه ؤ لکه چه په ځینو تفاسیرو کښی د هغه صورت هم ښوولی شوی دی.

﴿ إِذْقَالَ لَهُ قُوْمُهُ ﴾ الآية \_ ياد كړه هغه وقت چه وويل دغه قارون ته قوم د ده چه مسلمانان ؤ په كبر او غرور سره مه خوشاليږه بيشكه چه الله نه خوښوى خوشاليدونكى په مال د دنيا) يعنى پر دغه فانى او زائل دولت ولى نازيږى او پرى فخر او غرور كوى؟ چه هغه د الله تعالىٰ په نزد د مياشى د يوه وزر په اندازه هم وقعت نه لرى ښه وپوهيږه چه الله تعالىٰ مغرور او متكبر بنده نه خوښوى او هر هغه شى چه د ده مالك الملكوت خوښ او پسند نه وى د هغه نتيجه ماسواء له تباهى او هلاكت بل هيڅ شى نه دى.

#### وَابْتَغِ فِيمَا اللهَ اللهُ الدَّارَ الْأَخِرَةَ

#### او وغواړه په هغه (دولت) چه درکړی دی تاته الله کور د آخرت

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ ورکړی مال د دی دپاره دی چه انسان هغه د آخرت خپله پنګه وګرځوی نه داسی چه د هغه د غفلت په نشو مست مغرور او متکبر شی او د متکبرانو په شان حرکت او وضعیت اختیار کړی.

#### وَلا تَنْسَ نَصِيبُك مِنَ الدُّنْيَا وَآحُسِنُ كَمَّ آحْسَنَ اللهُ إلينك

او مه هیروه برخه خپله له (ماله د) دنیا او احسان کوه (له بندگانو د الله سره په ورکړه د مال) لکه چه احسان کړی دی الله له تاسره (چه داسی ډیر دولت ئی درکړی دی)

تفسیو: یعنی سم د خپلی برخی سره تری خوره ا او څښه ا او اغونده ! او د آخرت دپاره دی پنګه تری واخله ! او په ناروا مواردو کښی ئی مه لګوه ! او د خلق الله سره ښه سلوک کوه !.

#### وَلِاتَبْغِ الفُسَادِ فِي الْأَمْ ضِ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ @

او مه غواړه(ای قارونه!) فساد (په تکبر ظلم بغی سره) په ځمکه کښی بیشکه چه الله نه خوښوی فساد کوونکی.

تفسیر: یعنی له حضرت موسٰی علیه السلام سره ضد مه کوه! د الله تعالیٰ پر محمکه د مطیعانو په شان کرځه! او خامخا په بلاد الله کښی شورماشور او غلغله مه جوړوه! ځکه چه په ملک کښی فتنه او فساد اچول ښه کار نه دی.

#### قَالَ إِنَّمَا أَوْتِيْتُهُ عَلَى عِلْمِ عِنْدِي ثُ

وویل (قارون قوم خپل ته) بیشکه هم دا خبره ده چه راکړی شوی دی ماته دغه مال په هغه علم سره چه ما څخه دی،

تفسیر: یعنی هنرمن وم او د گتلو استعداد او سلیقه می درلوده (لرله) ـ پخپل لیاقت او قابلیت یا د کوم خاص علمی مهارت لامله (له وجی) ماته دغه دولت حاصل شوی دی الله تعالی هم ماته گما د لیاقت او اهلیت په ملحوظ دغه مال ـ دولت او شته راکړی دی او دغه ثروت په خوشی چتی (بیکاره) ناسته بی له محنته ماته په لاس نه دی راغلی چه اوس ئی زه د موسٰی په حکم او مشوره خوشی ویړیا د الله تعالیٰ په نامه لګوم.

# ٳٙۅٛڵۄؙڽۼڬٷٳؘؾؘٳڟڬۊؘؽؙٳۿڶڮڡؚڹ؋ٙؠڵ؋ؚڝٵڵڠ۫ۯٷڹؚڡؘؽۿۅٙٳۺۜؿ۠ڡڹ۫ۿؙٷۜۊۜ؋ؖۊٳۘڰ۬ڗٛڿڡ۬ڠٵٝ

آیا نه پوهیده (قارون) چه بیشکه الله په تحقیق هلاک کړی دی په خوا له دغه (قارون څخه) له (اهل د) زمانو هر هغه څوک چه دی ډیر سخت ؤ له دی (قارون) څخه له جهټه د قوت او ډیر ؤ له جهټه د جمع کولو (د مال یا ملاتړه)

تفسیر: یعنی د دولت گتلو لیاقت چا در کړ؟ افسوس دی چه تا د حقیقی منعم احسان هیر کړ او د هغه په درکړی دولت او لیاقت مغرور شوی آیا ده دغه دولت له خپل نجات وسیله او ضامن گتلی ؤ؟ او دی په دغه نه ؤ خبر چه د ده څخه پخوا څومره ملل او اقوام له خپلو هم داسی شرارتونو او سرکشیو له سببه هلاک او تباه شوی دی چه د هغوی په لاسو کښی لوی لوی سلطنتونه او ډیری زیاتی خزانی ـ لښکری او نور زیات دنیوی وسائل او وسائط ؤ. آیا دغه ملعون د هغو د احوالو د اوریللو څخه یند او عبرت نه دی اخیستی؟

#### ۅؘڵٳؽؙؽٷٛعؘؽؙڎؙڹٛۅٛؠؚۿؚۄؙٳڷؠؙڿٛڔؚمُۅٛڹ<sup>۞</sup>

او نه به شی پوښتیدلی له ګناهونو خپلو څخه کافران (ځکه چه الله ته معلوم دی).

تفسیر: یعنی پوستنی ته به ضرورت نه وی پاتی الله تعالیٰ ته د دوی گناهونه یو په یو معلوم دی او له پرښتو سره هم لیکلی پراته دی هو! که د توبیخ او تقریع په ډول (طریقه) کوم وقت کوم سؤال له دوی نه وشی نو هغه بیله خبره ده. یا خو دغه کنایه ده د گناه له کثرته یعنی د دوی گناهونه به دومره ډیر او زیات وی چه دغه ته به ضرورت نه وی پاتی چه د یوی یوی جزئی پوښتنه له دوی مخنی و کړه شی. حضرت شاه صاحب لیکی «پوښتنی به نه کیږی له گناه یعنی له گناهگار څخه محکه که د ده په پوه او عقل کښی څه نقصان نه وی نو گناه به ئی نه اختیاروله کله چه د دوی په پوه او عقل کښی څه نقصان نه وی نو گناه به ئی نه اختیاروله کله چه د دوی په پوه او عقل کښی نقص او خرابی ده نو پر دغسی ناپوهانو د الزام اړولو څخه څه فائده مرتبه کیدی شی؟ که دوی د هغو بدو کارو په بدی پوهیدل نو ولی به ئی کول» (موضح).

## 

پس راووت (قارون) پر قوم خپل په زینت ښائست (او دج خپل) وویل هغو کسانو چه غوښت ئی دغه ژوندون (لږ خسیس د) دنیا ای کاشکی چه وی مونږ ته هم (له ثروته) په شان د هغو (اموالو اتباعو) چه ورکړی شوی دی قارون ته بیشکه چه دغه (قارون) خامخا خاوند دی د برخی لوئی (له دنیا څخه).

تفسیر: یعنی قارون خپل فاخره لباس واغوست او سره له ډیرو خدمو او حشمو او په ډیر شان او شکوه او جل او بل ووت چه د هغه د لیدلو څخه د دنیا د طالبانو سترګی رډی بډی پاتی شوی او ګرد (ټول) ورته هک حیران ودریدل او له خپلو ځانونو سره به ئی داسی ویل «کاشکی چه مونږ هم د داسی دنیوی شان او شوکت خاوندان وی! او هم داسی ترقی او عروج مو حاصل کړی وی چه نن د قارون په برخه شوی دی. بیشکه چه دی ډیر د اقبال او اجلال خاوند او ډیر خوش قسمته سړی دی».

#### وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُواالْعِلْوَويْلُكُونُوابُ اللهِ خَيْرُلِّمَنَ امْنَ وَعَلِ صَالِعًا \*

او وویل (دوی ته) هغو کسانو چه ورکړی شوی ؤ (هغوی ته) علم فهم چه افسوس دی تاسی ته (ای طلابو د دنیا) ثواب د الله خیر ډیر غوره دی هغه چاته چه ایمان ئی راوړی دی (په الله او رسول الله) او عمل ئی کړی دی د نیکیو،

تفسیر: یعنی پوهانو او ذی علم سریو وویل چه «ای کمبختانو! په دغه فانی جل وبل کښی څه ایښی د دی چه دربار کښی څه ایښی دی چه ایښی دی چه دربار کښی کوئ دی د هغه په مقابل کښی دغه دنیوی شان او کوم دولت او عزت چه شته او دوی ته وررسیدونکی دی د هغه په مقابل کښی دغه دنیوی شان او شوکت محض هیڅ او لاشی دی او دومره یو نسبت هم سره نه لری لکه چه د یوی ذری نسبت له لمر سره کیږی».

#### وَلَائِيُقَتٰهُمَاۤ إِلَّا الصَّيِرُونَ<sup>©</sup>

او نشی ښوولی ورکولی دغه (خبره) مګر صبر کوونکیو ته (په طاعت او مصبت او له معصبته)

تفسیو: یعنی له دنیا ځنی آخرت هم هغه ښه او بهتر ګنی چه دنیوی محنت پر ځان برداشت کولی شی او بی صبره خلق د حرص او طمع له سببه په دنیوی هوس او ارمانو پسی شنه ناست دی. نادان انسانان دنیوی هوسائی (آرام) او راحت ته چه ګوری داسی ګنی هر څوک چه د آرامی او هوسائی (راحت) خاوند دی هغه ډیر بختور او خوش قسمته سړی دی. نو ځکه د شپی او د ورځی د هم هغه په فکر او تشویش کښی اخته او مشوش اوسیږی ـ او د آخرت د ذلت او د اخروی زحمت او په سلهاؤ ځایو کښی خپل خوشامد او مداهنت ته غور نه کوی او نه ګوری چه دغه دنیوی عیش او عشرت او آرامی وروسته د شلو یا څلویښتو کلونو پای (آخر) ته رسیږی او بیا د ده په زرهاؤ نور کلونو پر تیرو ازغو او راز راز (قسم قسم) ربړونو (تکلیفونو) کښی تیریږی. (موضح بتغییر یسیر).

# فَخَسَفْنَابِهٖ وَبِدَارِةِ الْأَرْضَ فَكَاكَانَ لَهُ مِنْ فِئَةٍ يَنْصُرُونَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَمَاكَانَ مِنَ الْمُثْنَصِرِينَ ©

پس ننه ایست مونږ دغه (قارون) او کور د ده په ځمکه کښی پس څه نه ؤ ده ته (په دغه وقت کښی) هیڅ ډله (د دوستانو) چه مددګاری ئی کړی وی له ده سره غیر له الله څخه (په دفع د عذاب کښی) او نه ؤ (قارون پخپله) له بدل اخیستونکیو څخه (چه ځان ئی له عذابه خلاص کړی وی).

تفسیر: یعنی نه بل څوک له خپله طرفه د ده مدد ته ورسید او نه ئی څوک د خپل مدد لپاره وغوښتی شو، نه ئی خپل قوت په کار ورغی نه د بل چا.

## وَٱصْبَحَ الَّذِبْنَ تَمَنَّوُ امْكَانَهُ بِالْأَمْشِ يَقُوْلُونَ وَيُكَانَّ اللهَ يَبُسُطُ الرِّزُقَ لِمَنْ يَيْنَاءُ مِنْ عِبَادِم وَيَقِبُ لِ

او صبا کړ هغو کسانو چه آرزو به ئی کوله د مرتبی د دغه (قارون) په پرون (ماښام) کښی ویل به ئی (یو بل ته) افسوس دی تاته پوه شه! چه بیشکه الله فراخوی رزق روزی هر هغه چاته چه اراده وفرمائی (د ارتولو ئی) له بندګانو خپلو او تنګوی (الله دغه روزی په هر چا چه اراده وفرمائی د تنګولو ئی)

تفسیو: یعنی هغه کسان چه د قارون ترقی او ترفع د لیدلو څخه پرون داسی آرزو او هیله (امید) کوله چه «کاشکی مونږ ته هم داسی عروج او ترقی حاصل شوی وی» نن د قارون د دغه بد انجام د لیدلو څخه لاسونه پر غوږونو ږدی او توبی وباسی او اوس په هوش راغلل چه دغسی دولت په حقیقت کښی د یوه ښکلی مار په شان دی چه د هغه په منځ کښی مهلک زهر وی. له کوم سړی د دنیوی ترقی او عروج د لیدلو څخه له سره مونږ ته نه ښائی چه داسی کومه فیصله له خپله ځانه سره وکړو چه هغه هرومرو (خامخا) د الله تعالیٰ په دربار کښی څه نه څه عزت وجاهت او مقبولیت هم لری. دغه دنیوی ترقی او تنزیل د کوم بنده د مقبولیت او مردودیت معیار نشی کیدی بلکه دغه د الله تعالیٰ مصلحت او حکمت دی. پر هر چا چه لازم او مناسب وګنی د رزق او د روزی ورونه (ابواب) ورپرانیځی او هر چاته چه مناسب وی روزی ورتنګه او په اندازه کوی ئی. د مال او دولت فراخی او ارت والی د ښی خاتمی او مقبولیت دلیل نه دی بلکه علی الاکثر د هغه نتیجه تباهی او بربادی ده او د ابدی هلاکت او فلاکت په صورت څرګندیږی.

#### صدق من قال ـ

كم عاقل عاقل اعيت مذاهبه • و جاهل جاهل تلقاه مرزوقا هذا الذى ترك الاوهام حائرة • وصيّرالعالم النحرير زنديقاً

تنبیه: په «ویک» کښی (وی) اسم د فعل دی په معنی د «اعجب» او دا (کاف) په معنی د (لام) دی نو معنی ئی داسی شوه چه تعجب کوم زه دپاره د دی چه بیشکه الله ارتوی رزق. ونحن ترجمناه بمعنی ویلک وهذا ماقاله سیبویه

# كُولِا آنُ مِن اللهُ عَكِينَا لَخَسَفَ بِنَا وَيُكَاتَكُهُ لَا يُفْلِحُ الْكُفِنُ وْنَ ٥٠

که چیری نه وی دا چه احسان کړی دی الله پر مونږ نو خامخا ډوب کړی به ئی وو مونږ په ځمکه کښی (د قارون په شان) افسوس دی ته نه پوهیږی نه وینی دا چه نه خلاصیږی کافران (له عذابه).

تفسیر: یعنی دغه د الله تعالی مهربانی او احسان دی چه موند ئی د قارون په شان ونه گرځولو که نه ځموند حال او احوال به هم داسی کیده له خپل لوری که موند د ډیر حرص او طمع له سببه داسی هیله (امید) او آرزو کړی وه . ﴿ یَنْیَتَ لَنَامِثُلَ اَاُوْلَ اَدُونُ ﴾ الله تعالیٰ ځموند په مخ کښی خیر راپیښ کړ چه ځمونډ دغه آرزو او هیله (امید) ئی تر سره ونه رسوله او نه ئی پر دغه حرص او طمع مونډ ته څه تنبیه او سزا راکړه ـ بلکه د قارون نتیجه او حشر ئی مونډ ته راښکاره او مونډ ئی په دغه وسیله سره ویښ او متنبه کړو اوس مونډ ته دغه خبره ښه څرګنده شوه چه محض د مال او زر په ترقی سره حقیقی فلاح او بری هیچا ته نشی حاصلیدی او دغه چه ناشکره منکران له سره د الله د عذابه نجات نشی موندلی.

# تِلْكَ الدَّارُ الْانِحْرَةُ نَجْعَلْهَا لِلَّذِيثَ لَا يُرِينُهُ وَنَ عُلُوًّا فِي الْاَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَلَقِيَةُ لِلْنَتَقِيْنَ ۞

دغه کور د آخرت (چه جنت دی) ورکوو مونږ دا دپاره د هغو کسانو چه نه لری اراده د لوئی (او تکبر) په ځمکه کښی او نه فساد ظلم کوی (پر خلقو) او عاقبت ښه خاتمه دیاره د پرهیزګارانو ده. امنخلق(۲۰) القصص(۲۸)

تفسیو: یعنی د قارون د دولت په نسبت ناپوهانو داسی ویل چه قارون خو ډیر خوش قسمته او بختور سړی دی حال دا چه دغه خوش قسمتی او بختورتوب نه دی بلکه د آخرت ګټه په لاس کول لویه خوش قسمتی ده او دغه ګټه د هغو کسانو لپاره ده چه د الله تعالیٰ په ملک کښی شرارت او فساد غورځول نه غواړی او په دغه فکر کښی له سره نه دی چه خپل ځان له ګردو (تولو) څخه لوی او لوړ (اوچت) وګڼی ـ بلکه د تواضع او انکسار او پرهیزګاری لار ځان ته اختیاروی ـ د دوی زیار (محنت) او کوشش د دی په ځای چه خپل ذات لوړ (اوچت) او لوی بیکاره کړی تل په دغه کار کښی مصروف او معطوف دی چه خپل دین لوړ (اوچت) کړی او کلمة الله په اعلاء کښی ووینی او خپل مسلم قوم مترقی او مرفه الحال او او فارغ البال من حیث کلمة الله په اعلاء کښی ووینی او خپل مسلم قوم مترقی او مرفه الحال او او فارغ البال من حیث تر پښو لاندی رغړی نو اوس تاسی پخپله غور او فکر وکړئ چه آیا د دنیا مطلوب د دنیا له طالبه څخه ښه نه دی؟ صحابه ؤ رضی الله تعالیٰ عنهم ته وګورئ چه هغوی له ګردو (تولو) ځنی ویات د دنیا تارکان ؤ مګر متروکالدنیا نه ؤ ـ په هر حال د مؤمنانو اصلی مقصد آخرت دی دنیا هغه برخه چه د د دغه مقصد ذریعه وګرځی هم هغه ښه او مبارکه ده که نه هیڅ.

# مَنْ جَاءَ بِإلْحُسَنَةِ فَلَهُ خَيْرُمِّنُهُا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّنَةَةِ فَلَا يُحْدَى النَّرِينَ عَمِلُوا السَّيِّنَاتِ الْامَاكَانُو ايَعُمَلُونَ ﴿ يُجْزَى الَّذِينَ عَمِلُوا السَّيِّنَاتِ الْامَاكَانُو ايَعُمَلُونَ ﴿

او هر چا چه وکړه کومه نیکی پس شته ده ته (ښه جزاء) خیر غوره له جهته د دغی (حسنی) او هر چا چه وکړه کومه بدی پس نشی ورکولی جزاء هغو کسانو ته چه کړی ئی دی (عمل د) بدیو مګر (جزاء د هغه شی) چه ؤ دوی چه کاوه به ئی (یه دنیا کښی).

تفسیر: یعنی کومه نیکی چه دلته وکړی له هغه څخه ښه او بهتره نیکی به هلته ورسره وکړه شی د یوی نیکی څرنگه چه د هغه اقتضایوی اقلا لس چنده د هغه ثواب ورکاوه کیږی. حضرت شاه صاحب لیکی «پر نیکی باندی د نیکی وعده ئی ورکړه چه هغه علیالیقین رسیدونکی ده او پر بدی و عده ونه فرمایله چه ضرور به وررسیږی ځکه چه ممکن دی چه هغه ورمعاف شی هو! دومره ئی وفرمایل چه د هغه فعل له سزا څخه به ډیره سزا ونه رسیږی».

#### إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرُّانَ لَرَّأَدُّ لَكَ إِلَّا مَعَادٍ ﴿

بیشکه هغه (الله) چه فرض (نازل) کړی ئی دی پر تا (احکام د) قرآن خامخا بیرته بیوونکی دی د تا هغه ځای د وعدی (مکی) ته

تفسیر: پخوا ئی فرمایلی و ﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلنَّقِينَ ﴾ عاقبت او ښه خاتمه پرهیزګارانو ته ده یعنی په آخرت کښي لکه چه پاس معلوم شو ـ اوس دغه راښيي چه په دنيا کښي هم آخري بري او فتح هم د دوی ده. وګورئ نن تاسی د کفارو له ظلم او تیری څخه په تنګ شوی مکه معظمه مو پریښوده مګر هغه الله تعالیٰ چه تاسی ئی رسول ګرځولی ئی او د یاک قرآن په شان کتاب ئی درعطاء کړی دی هم هغه الله تعالیٰ بالیقین د تا په ډیره کامیابی او بری سره بیرته هم دلته راوستونکی دی. حضرت شاه صاحب لیکی «دغه آیات د هجرت به وقت کښی نازل شول او داسی ډاډینه او تسلی ئی وفرمایله چه ته به بیا مکی معظمی ته راتلونکی ئی لکه چه دوی په ډیر سه وضعیت سره راغلل سره له غلبی او فتح» ځینو مفسرینو له «معاد» محخه موت مراد کړی دی ـ او ځینو آخرت ـ او ځینو جنت ـ او ځینو د شام ځمکه چه هلته دوی یو ځلی په لیلة المعراج كښى تشريف وړى ؤ. حافظ عماد الدين بن كثير رحمة الله عليه يه دغو اقوالو كښى ډير عميق او لطيف تطبيق كړى دى. يعني له معاده دلته مكه معظمه مراد ده (كما في البخاري) مگر د مكى معظمى فتح د قرب الاجل علامه وه لكه چه ابن عباس او عمر رضى الله تعالىٰ عنهما د ﴿ اِذَاجَاءَتَصُرُاللَّهِوَالْفَتُو ﴾ په تفسير کښی وفرمايل د وړاندنی «اجل» څخه وروسته «حشر» د حُشر څخه وروسته دّ « آخرت» او د آخرت وروستني منزل جنت دی. مطلب ئي داسي شو چه الله تعالیٰ به تا ړومبي په یوه شانداره طریقه سره بیرته مکې معظمي ته راولي، وروسته له هغه څو ورځی وروسته اجل مو واقع کیږی، بیا به د شام په ځمکه کښی حشر کیږئ لکه چه له احادیثو څخه ثابت شوی دی بیا یه آخرت کښی به هم یه ډیر شان او شوکت سره تشریف راوړئ. او په آخر کښي په جنت کښي ډير اعليٰ مقام ته استول کيږئ.

# قُلُ رِّبِّنَ اَعْلَوْمَنَ جَاءَ بِالْهُدى وَمَنَ هُوَ فِي صَلْلٍ مُّبِينٍ

ووایه (ای محمده! دوی ته) رب ځما ته ښه معلوم دی هغه څوک چه راوړی ئی ده لاره سمه او هغه څوک چه هغه په ګمراهی ښکاره کښی دی.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ته محما هدایت او د مکنبینو او معاندینو کمراهی سه معلوم دی. یقیناً دی به له هر یوه سره سم د دوی له احواله سره معامله کوی. او دغه له سره نشی کیدی چه محما

دغه کوشش ضایع شی ـ یا ګمراهان رسوا ـ سپک او ګمراه نه کړی.

# وَمَا كُنْتَ تَرْجُوْ آنَ يُلْقَى إلَيْكَ الكِتْبُ إلارَحْمَةً مِنْ تَرِبُّكَ

او نه وی ته چه توقع امید دی درلود (لرلو) د دی چه راوبه لیږلی شی تاته کتاب (قرآن) لیکن (راولیږلی شو محض) په رحمت مهربانی له (جانبه) د رب ستا

تفسیر: ته له پخوا ځنی د نبوت په انتظار کښی نه وی دا محض د الله تعالیٰ رحمت او موهبت دی چه ته ئی په رسالت سره سرفراز کړی نو هم هغه الله تعالیٰ به په دنیا او آخرت کښی تاته بری او کامیابی درکوی لهٰذا ای محمده! د ده پر معاونت او امداد تل ترتله اعتماد او اطمینان ولره!.

#### فَلَا عُلُوْنَنَّ ظَهِمُيُّ اللَّكَافِرِيْنَ ۞

پس مه کیږه ته خامخا مددګار دپاره د کافرانو (په دین د دوی کښی).

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی ته دی خپل هغه قوم خپل خپلوان مه گله چه دوی له تاسره بدی کړی ده او تاسی ئی مجبور کړی یئ چه خپل وطن پریږدئ! اوس هغه څوک چه له تاسره مرسته (تعاون) او مدد کوی هم هغه دی خپل دی.

### وَلَايَصُنُّ نَّكَ عَنُ الْبِتِ اللهِ بَعُ دَافُهُ اُنُونِكَ إِلَيْكَ وَادُعُ اللَّ رَبِّكَ وَلاَ تَكُوْنَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ۖ

او (خبردار چه) وا دی نه ړوی (کفار) خامخا تا (په مکر او فریب) له آیاتونو د الله پس له هغه چه نازل کړل شول تاته او وبوله خلق (طرف د توحید او عبادت د) رب خپل ته او مه کیږه ته خامخا له مشرکانو څخه (په اعانت د دوی کښی).

امنخلق(۲۰) القصص(۲۸)

تفسیر: یعنی ته دی د دین په کار کښی د خپل قوم خاطر او رعایت مه کوه! او مه دی خپل ځان په هغوی کښی شمیره! اګر که دوی ستا له قرابت دارانو څخه هم وی. هو! دوی ګرد (ټول) د خپل رب په لوری وبوله! او د الله تعالیٰ د احکامو په تعمیل کښی تینګ اوسه!.

# وَلَاتَنُعُ مَعَ اللهِ إِلْهَا اخْرُ لَا إِللهُ إِلَّاهُ وَاللَّهُ وَ كُلُّ شَيٍّ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَهُ \*

او مه بوله ته له الله سره معبود بل (ځکه چه) نشته هیڅ لائق د بللو بل هیڅوک مګر هم دی دی (یواځی ځکه چه) هر څیز فانی کیدونکی دی مګر ذات د ده (چه تل باقی دی).

تفسیر: دغه خطاب اګر که پخپله رسول الله صلی الله علیه وسلم ته دی مګر بالوسیله په دغه سره نورو ته پند او نصیحت ورکول کیږی. د پاس آیتونو په نسبت ځینو مفسرینو هم داسی لیکلی دی. یعنی هر شی له خپله ذاته معدوم دی او تقریباً تول شیان فنا کیدونکی دی اعم له دی چه په هر وقت کښی وی مګر خو د الله تعالیٰ مخ یعنی د الله تعالیٰ مقدس ذات چه نه له سره معدوم و او نه هرګز فنا کیدونکی دی رښتیا ده (الاکل شیء ما خلاالله باطل).

وقال الله تعالیٰ ﴿ کُلُّمَنَ عَکَیْهَا فَانِ وَیَّشِغُی وَیُهُ رَبِّکَ دُوالْبَلْلِ وَالْأَلْوَارِ ﴾ • ځینو اسلافو د دی مطلب داسی اخیستی دی نور ګرد (ټول) کارونه فناء او محو کیدونکی دی

خینو اسلامو د دی مطلب داسی احیستی دی نور کرد (تول) کارونه فناء او محو کیدونکی دی ماسواء له هغو کارونو چه خالصاً مخلصاً له وجه الله وکړی شی والله تعالیٰ اعلم.

# لَهُ الْحُكْمُ وَ إِلَيْهِ ثُرْجَعُونَ ٥

هم ده ته دی حکم (نافذه قضاء) او هم ده ته به بیرته بوتلی شئ تاسی (لپاره د جزاء)

تفسیر: یعنی د گردو (تولو) حضور د ده په مخ کښی د حساب او کتاب دپاره یو حتمی او ضروری شی دی چه هلته یواځی د هم ده حکم چلیږی، او صورتاً، ظاهراً او مجازاً هم د بل هیچا حکم نه چلیږی او نه به قوت او اقتدار ورپاتی وی. ای الله! جار دی شم! په هم دغه وقت کښی پر دغه گناهگار بنده دی هم رحم وفرمایه! او له خپله غضبه ئی وساته!.

تمت سورة القصص ولله الحمد والمنة.

سورة العنكبوت مكية الامن آية (۱) الى غاية آية (۱۱) فمدنية وهى (٦٩) آية و (٧) ركوعات رقمها (٢٩) تسلسلهاحسب النزول (٨٥) نزلت بعد سورة الروم

د العنکبوت سورت مکی دی پُرته (علاوه) له (۱) آیته څخه د (۱۱) آیته تر آخره پوری چه مدنی دی (۱۹) آیته

او (۷) رکوع لری په تلاوت کښی (۲۹) او په نزول کښی (۸۵) سورت دی وروسته د «الروم» له سورت څخه نازل شوی دی

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دی.

## الْتِرَقَ آحَسِبَ النَّاسُ آنَ يُتَرَّكُو ٓ النَّاكُ وَالنَّاكُو هُمُ لَا يُفْتَنُونَ ٣

آیا گمان کوی دا خلق د دی چه پری به ښودی شی دوی (په) هم دی قدر چه ووائی دوی چه ایمان راوړی دی مونږ حال دا چه دوی به ونه ازمویل شی.

تفسیر: یعنی په ژبه سره د ایمان دعوی کول دومره سهل او آسانه نه دی هر څوک چه د ایمان دعوی کوی امتحان او ابتلاء ته دی ئی هم تیار شی! هم دغه د امتحان محک دی چه پری سره او ناسره سولولی کیږی او معلومیږی. په حدیث کښی راغلی دی چه له گردو (ټولو) څخه سخت امتحان د انبیاؤ دی. وروسته له هغه د صالحینو بیا درجه په درجه د هغو خلقو دی چه له هغو سره مشابهت ولری. او د انسان امتحان د ده د دین او ایمان له حیثیته اخیست کیږی. په هر اندازه چه انسان پخپل دین او ایمان کښی مضبوط او سخت وی په هم هغه اندازه له هغه څخه سخت امتحان اخیست کیږی.

#### وَلَقَتُ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبُلِهِمُ

او خامخا په تحقیق ازمویلی ؤ مونږ هغه کسان چه له دوی نه ړومبی ؤ

تفسیر: یعنی د رومبنیو انبیاؤ د متبعینو ډیر لوی او سخت امتحان اخیست شوی دی. په صحیح

بخاری شریف کښی دی چه صحابه ؤ رضی الله عنهم د رسول الله صلی الله علیه وسلم په خدمت کښی عرض وکړ چه یا رسول الله صلی الله علیه وسلم! ځمونډ له پاره د الله تعالیٰ له درباره دعاء او مدد وغواړئ! دا هغه زمانه وه چه د مکی معظمی مشرکینو پر مسلمانانو باندی انتهائی ظلم او ستم کوو. رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل چه پخوا له تاسو به ئی یو (ژوندی) انسان په ځمکه کښی ولاړ خښوو او بیا د هغه پر سر به ئی اره کشوله او د ده سر به له منځه دوه توتی کیده . د ځینو نورو مؤمنینو پر وجود به ئی د اوسپنی تک سره سیخونه وهل او لګول چه د هغو په اثر به د دوی پوستکی او غوښی وریتی کیدی او سوځیدی تناکی به ئی وهلی او لاندی به لویدی خو سره د دغو ربړو (تکلیفونو) او سختیو باوجود له خپل دین څخه به ئی دوی نشو گرځولی.

اوښکی مو بهيږی ـ ويني مو توئيږی

زړونه مو کړيږي ـ ټينګ ولاړ په مينه يو

له خوب خوړو نه لری يو ـ خوار زهير او غلي يو

خوند او ژوند نه تلی یو ـ سخت لتاړ په مینه یو

# فَلَيَعُكُمَنَّ اللهُ الَّذِينَ صَدَقُوْ اوَلَيَعُكُمَنَّ الكَذِينُ صَدَقُوْ اوَلَيَعُكُمَنَّ الكَذِينُ

پس خامخا معلوم به کړی هرومرو (خامخا) الله (په علم ظاهری سره هم) هغه کسان چه رښتینی دی (په دعوی د ایمان کښی) او خامخا معلوم به کړی الله هرومرو (خامخا) (هغه) دروغجنان (په علم ظاهری سره هم).

ور کړی دی. مونږ دلته د هغو توجیهاتو په طرف اشاره کړی ده چه د مفسرینو له طرفه ایراد شوی دی.

# آمرُ حَسِبَ الدِينَ يَعْمُلُونَ السَّيِتَالْتِ آنُ يَسْبِقُوْنَا سَاءَمَا يَعَلَّمُونَ السَّيِتَالْتِ آنُ يَسْبِقُونَا سَاءَمَا يَعَلَّمُونَ السَّيِتَالْتِ آنُ يَسْبِقُونَا سَاءَمَا يَعَلَّمُونَ

آیا گمان کوی هغه کسان چه عمل کوی دوی د بدیو (لکه شرک او معاصی) د دی چه ړومبی به شی دوی پر مونږ (چه مونږ به له دوی نه انتقام ونشو اخیستی) بد دی هغه حکم چه کوی ئی دوی (چه نفی د انتقام دی)

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی چه «پخوانی دوه آیتونه د هغو مسلمانانو په متعلق ؤ چه د کفارو په اینا کښی اخته ؤ او دغه آیت د هغو کافرانو په متعلق دی چه مسلمانان به ئی ربرول (تکلیفول) (موضح)» یعنی د مومنینو امتحانات دی دوی داسی ونه گڼی چه «مونږ په خوندونو او مزو سره ظلمونه کوو او د هغو له سختیو او مصاعبو څخه مأمون او ساتلی یو .» دوی له مونږه خپل ځانونو چیری ساتلی شی هغه سختی سزاوی چه دوی ته ورکولی کیږی د هغه په مقابل کښی د مسلمانانو د امتحان سختی هیڅ حقیقت نه لری چه د دی وقت د دغه عارضی مهلت او دیل په نسبت دوی داسی کومه رأیه قائمه کړی ده چه «مونږ به تل مأمون پاتی کیږو او د حساب او کتاب او سزا موندلو په وقت کښی به د الله تعالیٰ د قدرت په لاس کښی نه ورځو » نو په حقیقت کښی دوی پر ډیره خرابه خبره فیصله کړی ده او داسی د حماقت او د جهالت فیصلی د راتلونکیو مصائبو مخه له سره نشی نیولی.

# مَنْ كَانَ يَرْجُو الِقَاءَ اللهِ فَإِنَّ آجَلَ اللهِ لَاتٍ وَهُو السَّمِيْعُ الْعَلِيُوْ

هر څوک چه وی چه امید لری دی د ملاقات د الله (په جنت کښی) پس بیشکه اجل نیټه د (ملاقات د) الله خامخا راتلونکی ده (نو ښائی چه ورته تیار شی) او هم دی ښه اوریدونکی دی (د ټولو اقوالو) ښه عالم دی (پر ټولو احوالو)

تفسیر: یعنی هر هغه سری چه په دغه توقع سختی کالی (برداشت کوی) او ربرونه (تکلیفونه) تیروی چه یوه ورځ به زه هرومرو (خامخا) د الله تعالیٰ په مخ کښی حاضریدونکی یم چه هلته تر یوی ذری پوری هم حساب او کتاب کیږی که زه دلته په دغه امتحان کښی ناکام شوم نو د دغه ځای له سختیو څخه په زیاتو سختیو کښی اخته کیدونکی یم او که تری بریالی او کامیاب ووتلم نو دغه ګرد (ټول) تکالیف به ځما له مخی څخه لری کیږی، او د الله تعالیٰ رضاء او لقاء به می په برخه کیږی نو داسی سری دی په یاد ولری چه د الله تعالیٰ وعده هرومرو (خامخا) راتلونکی ده او هیڅ یو قوت او طاقت د هغی مخه نشی نیولی او د ده دغه اعلیٰ توقعات

خامخا پوره کیدونکی دی او ضرور د ده سترگی به پری یخی او رنی کیږی. الله تعالیٰ گردی (تولی) خبری اوری او پری ښه عالم دی د هیچا زحمت نه ضایع او نه ابته (خراب) کوی.

# وَمَنْ جُهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْشِهُ إِنَّ اللَّهَ لَغَنِيٌّ عَنِ الْعُلَمِينَ ٥

او هر څوک چه جهاد کوی (له کفارو یا له نفس خپل سره) پس بیشکه هم دا خبره ده چه جهاد کوی دپاره (د نفعی) د نفس خپل بیشکه چه الله خامخا غنی بی یروا دی له گردو (ټولو) عالمیانو څخه.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ته د چا له طاعت او عبادت مخخه هیش نفع او له معصیته هیش قسم نقصان نه رسیږی هغه غنی ذات له هغی شیانو مخخه په کلی ډول (طریقه) سره بی پروا او بی نیازه دی هو! بنده په هره اندازه چه د الله تعالیٰ په طاعت کښی محنت او زیار (کوشش) پر ځان اخلی د هغه ثمره او نتیجه ورته په دنیا او آخرت کښی رسیږی پس مجاهده کوونکی دی هیش کله داسی خیال ونه کړی کله چه مونږ د الله په لاره کښی دومره زحمت کوو نو (معاذالله) پر الله تعالیٰ خپل څه منت او احسان باروو بلکه بالعکس دا د هغه الله تعالیٰ مرحمت او احسان دی چه تاسی ته ئی ستاسی د ګټی او فائدی لپاره د طاعت او ریاضت توفیق درکړی دی.

# ۘۘۅؘٳڰڔ۬ؽڹٵؗڡٮؙؙٷٳۅؘۼؠڵۅٳڶڞڸڂؾؚڶٮؙٛػڣۜڔۜؾۜۼؖڡٝۿؗ ڛؚٙؾٳٚؾؚۿۄؙۅؘڵڹؘڿؙۯؚؠۜٞۿؙۄۛٳٙڂڛؘٳۜڎڹؽػٵڹٛۅٛٳؽۼڵۅؙؽ

او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) خامخا وبه رژوو مونږ هرومرو (خامخا) له دوی نه ګناهونه د دوی او خامخا جزاء به ورکړو مونږ هرومرو (خامخا) دوی ته ښه جزاء د هغه (عمل) چه وو دوی چه کاوه به ئی (په اسلام کښی).

تفسیو: یعنی سره له دی نه چه الله تعالیٰ د گرد (ټول) عالم څخه غنی، بی پروا او بی نیاز دی خو بیا هم په خپل رحمت او شفقت سره ستاسی محنت او زحمت نه ضایع کوی او په ځای ئی رسوی. حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی د ایمان په برکت به تاسی سیکنی (فائدی) او نیکی

ومومئ او بدی او خرابی مو بښلی کیږی» (موضح القرآن).

# وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسُنًا وَإِنَ لَجِهَ لَكَ اللَّهُ الْكَ الْمُثَوْلِةَ فِي مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلَا تُطِعُهُمَا "

او (مؤکد) امر کړی دی مونږ پر انسان له مور پلار خپل سره ئی د نیکی (هر کله په هر څه کښی پرته (علاوه) له دی نه)، او که کوښښ کوی (دوی دواړه) له تاسره چه نشته تاته په (الوهیت) د هغه کښی هیڅ علم پس اطاعت مه کوه ته د دوی (دواړو)

تفسیر: یعنی په کردو (تولو) کائناتو کښی داسی کوم شی له سره نشته چه له الله تعالیٰ سره شریک یا شرکت وکړی شی بیا نو په دی باندی څوک له کومه ځایه څخه خبر شوی دی. دغه خلق چه الله تعالیٰ ته شرکاء ودروی محض د جهالت اوهام دی او د بی سنده خیالاتو متابعت کوی او په واقع سره له حقیقته بیخی بیخبره دی.

﴿ فَكَاتَطِعُهُما ﴾ \_ اطاعت مكوه ته د دى دواړو په اشتراک مع الله كښى)

په دنيا كښى له موره او پلاره د بل هيچا حق زيات نه دى خو د الله تعالىٰ حق له دوى نه هم هير دى د والدينو لامله (له وجى) نه ښايى چه د الله تعالىٰ دين پريږدى (موضح) په حديث كښى راغلى دى چه د حضرت سعد بن ابى وقاص والده چه مشركه وه كله چه د خپل ځوى د اسلام خبر ئى واوريد نو له خپله ځانه سره يى عهد وكړ \_ څو سعد (معاذالله) له اسلامه مرتد نشى نو زه به له سره خوړل او څښل نه كوم او تر چت لاندى به آرام ونه كړم لكه چه هغى له طعام خوړلو او له اوبو څښلو خپله خوله وتړله او بيخى خواره زهيره شوه خلقو به په زور او زيادت دى خوله پرانستله او ډوډى او اوبه ئى وركولى نو په دغه مناسبت دغه آيت نازل شو كواكى دغه راوښودل چه د والدينو په داسى شان پر خلافالحق باندى مجبورول هم هغه يو شان ابتلاء او امتحان دى ښائى چه د خالص مؤمن د ثبات پښه ترى ونه ښوئيږى.

# إِلَىٰ مَرْجِعُكُمْ فَانْزِينَكُوْرِبِمَا كُنْتُوْتَعُمَلُونَ<sup>©</sup>

خاص ماته دی بیا راتله د تاسی (ټولو) پس خبر به کړم زه تاسی (جزاء به در کړم) پر هغو (اعمالو) چه وئ تاسی چه کول به مو (په دنیا کښی).

تفسير: يعنى تول به په هغه عدالت كښى حاضريږئ! په دغه وقت كښى به گردو (ټولو) ته د ورښول

کیږی چه په اولاده او والدینو کښی کوم یو متجاوز او له خپله حده تیری کوونکی و ؟ او کوم یو پر حق او صداقت قائم و .

# وَالَّذِينَ الْمَنُو اوَعَمِلُوا الصَّالِحْتِ لَنُدُخِلَتُهُمُ فِي الصَّاحِينَ ٥

او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) خامخا داخل به کړو مونډ هرومرو (خامخا) دوی په (جماعت) د صالحانو کښی (چه انبیاء او اولیاء دی)

تفسیر: یعنی هر خوک چه سره له داسی زبردستو موانعو او عوائقو هم پر ایمان او د نیکی پر لاره قائم وی حق تعالی به د هغه حشر پخپلو خاصو بندگانو کښی کوی. ابن کثیر رحمة الله علیه لیکی «که اولاد په ناحقه خبره کښی د خپلو والدینو خبره ونه منله او والدین هم هغسی په ناحقه تینگ ولاړ وی نو د اولاد حشر به له صالحینو سره کیږی او د ده د والدینو به زمره کښی به نه کیږی. اگر که د طبیعی او نسبی تعلقاتو په بناء دی د گردو (تولو) ځنی دوی ته ډیر نژدی وی. په «المرء مع من احب» کښی دینی محبت مراد دی طبیعی محبت نه دی مراد.»

# وَمِنَ النَّاسِ مَن كَيْقُولُ الْمَثَابِاللهِ فَإِذَ الْوُذِي فِي اللهِ عَلَا الْوَذِي فِي اللهِ جَعَلَ فِتُنَا النَّاسِ كَعَذَابِ اللهِ

او ځینی له خلقو څخه هغه څوک دی چه وائی (تش په خوله) ایمان راوړی دی مونږ (هم) په الله باندی پس کله چه سختی ورسوله شی ده ته په (لاره) د الله کښی نو وګرځوی فتنه سختی خپګان د خلقو (او شمیری ئی) په شان د عذاب د الله

تفسیر: دغه د هغو خلقو ذکر دی چه پخپله ژبه ځان ته «مؤمن» وائی مکر د دوی په زړونو کښی له سره ایمان راسخ نه ؤ ـ دوی ته هر چیری چه د الله تعالیٰ په لاره کښی کوم ربړ یا تکلیف وررسیده یا د دین له سبه ئی څوک تکلیفوو نو دغه امتحان او آزموینه ده ـ الله تعالیٰ د عناب په منزله ګټله څرنګه چه انسان د الله تعالیٰ له عنابه ویریږی او خپل ځان تری ساتی او وروسته د هغه له نزوله له خپلی هغی پخوانی دعوی څخه لاس واخلی ـ او ناچاره اعتراف او اقرار کوی چه زه په غلطی کښی وم هم دغسی حال د هغو ضعفاؤ القلوبو دی هر چیری چه د دین په معامله کښی کومه سختی ورورسیږی نو ژر تر ژره ویریږی او د ایمان له دعوی څخه لاس آخلی ـ

او په ژبه یا په عمل سره گواکی داسی اقرار کوی چه مونږ پخپلی دغی دعوی کښی په غلطی کښی وو. یا دغسی دعوی مو له سره نه وه کړی.

# وَلَيِنَ جَاءَ نَصُرُ مِنْ تَرْتِكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّامَعَكُورٌ

او قسم دی که چیری راشی مدد گاری (د مؤمنانو) له (طرفه) د رب ستا (چه فتح او غنیمت یوسی) نو خامخا وبه وائی دغه (منافقان) هرومرو (خامخا) بیشکه موند (هم) یو له تاسی سره (په ایمان کښی) (نو په غنیمت کښی مو شریک کړئ!)

تفسیر: یعنی که د مسلمانانو کوم عروج او موفقیت و گوری نو له خپله ځانه د هغه په نسبت خبری جوړوی چه مونړ خو له تاسی سره وو ـ او اوس هم ستاسی اسلامی وروڼه یو ـ خصوصاً که مسلمانان فاتح شی. او فرض ئی کړئ که دغه خلق چه د کفارو سره ئی معاونت کاوه د مسلمانانو په لاس کښی بندیان شی نو بیا د دوی د نفاق او تملق لپاره هیڅ حد او اندازه نشته.

#### آوَلَيْسَ اللهُ بِأَعْلَمُ بِمَا فِي صُدُودِ الْعَلَمِينَ ©

(وفرمایل الله) آیا نه دی الله ښه عالم په هغه (اخلاص او نفاق) چه په سینو زړونو د عالمیانو کښی (پټ) دی (بلکه په هر شی باندی ښه عالم دی).

تفسیر: یعنی لکه چه ځینی له دغو خلقو له مسلمانانو سره دی الله ته دغه کرد (تول) معلوم دی آیا تش د ژبی په دعوی سره دوی له الله تعالیٰ څخه د خپلو زړونو احوال پتولی شی؟

#### وَلَيَعُلَمَنَ اللهُ الدِينَ المَنْوُا وَلَيَعُلَمَنَ الْمُنْفِقِينَ المُنْفِقِينَ

او خامخا معلوم دی هرومرو (خامخا) الله ته هغه څوک چه ایمان ئی راوړی دی او خامخا معلوم دی هرومرو (خامخا) (الله ته) منافقان (نو ور به کړی هری یوی فرقی ته جزا موافقه).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ته لا له پخوا محخه هر شی پوره معلوم دی ـ لیکن اوس ستاسی اعمال او افعال نورو ته هم ورشیی او ظاهروی یی چه آیا د عمل په میدان او په شکاره ډول (طریقه) کوم یو له تاسی خپل محان صادق مؤمن ثابتوی؟ او کوم یو دروغجن ـ دغاباز او منافق دی؟

تنبیه: به دی قسم مواضعو کنی د ﴿ وَکَیْعَلْمَنَّ الله ﴾ معنی به (لیرین الله) سره له ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه څخه منقول دی کما فی تفسیر ابن کثیر رحمة الله علیه.

### وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُو الِكَذِينَ أَمَنُواا تَتَبِعُوْ اسِبِيلَنَا وَلَنْحَمِلُ خَطْلِكُمُ اللَّه

او وائی هغه کسان چه کافران شوی دی هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی متابعت وکړئ تاسی د لاری ځمونږ (په دنیا کښی) او ښائی بار به کړو (پر ځانونو) ګناهونه ستاسی

تفسیر: یعنی مسلمانانو ته لازم دی چه پر ایمان مضبوط وی او هیڅ قسم تکلیف \_ اینا او ربرول (تکلیفول) یی د ثبات او استقامت له طریق څخه لری نشی کړی او نه د کفارو ډک له شیطنته او حماقته استمالت او پخلا کولو څخه متأثر شی \_ مثلاً کفارو به مسلمانانو ته ویل «راځی اسلام خوشی کړئ! او په خپلو هم هغو پخوانیو ورورګلویو او خپلویو کښی ننوځئ! او ځمونږ پر لاره تګ وکړئ څو له ګردو (ټولو) تکالیفو او ایناؤ څخه نجات ومومئ! او بی سببه په دغو مصائبو او تکالیفو او تکالیفو کښی پاتی نشئ او که تاسی داسی اقدام ګناه ګڼئ! او له مؤاخذی څخه نی ویریږئ نو د الله تعالیٰ په دربار کښی ځمونږ نوم واخلئ چه دوی مونږ ته داسی مشوره راکړی وه \_ او که داسی کومه پیښه دروړاندی شی نو ګرد (ټول) مسئولیت او ذمه واری به مونږ په خپل سر اخلو» لکه چه یو شاعر وائی.

تو مشق ناز کر خون دوعالم میری گردن پر

# وَمَاهُمُ وَلِحَمِلِينَ مِنْ خَطْلِهُمُ مِّنْ شَقِّ إِثَّهُمُ لَكُو بُونَ اللَّهِمُ اللَّذِ بُونَ اللَّهِمُ اللَّذِ بُونَ اللَّهِمُ اللَّهُمُ اللللَّهُمُ اللَّهُمُ اللِّهُمُ اللَّهُمُ الللّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الل

حال دا چه نه دی دوی (پخپل ځان) اخیستونکی له ګناهونو د دوی د هیڅ شی بیشکه دوی خامخا دروغجنان دی (په دغه وعده کښی). او خامخا بار به کړی هرومرو (خامخا) (دغه کفار) بارونه درانه د ګناهو خپلو او نور درانه بارونه هم سره له بارونو درنو د ګناهو خپلو

تفسیر: یعنی دوی دروغجنان دی او ستاسی بار د یوی ذری په اندازه هم دوی نشی سپکولی هو! خپل بار درنوی ـ یو خو د دوی د ذاتی گناهونو بار ؤ ـ اوس د نورو د اغواؤ او د اضلالو بار

پر هغه لا زیات شو. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «که څوک وغواړی چه رفاقت وکړی او د بل چا د گناه بار پر خپله اوړه واخلی امکان نه لری مگر که یو بل گمراه کړی نو د دغه گمراه شوی سړی د گناه بار هم د دغه گمراه او هم د هغه گمراه کوونکی په غاړه لویړی» (موضح) لکه چه په حدیث کښی راغلی دی «هر څوک چه په دنیا کښی (ناحقه) وینه توئی کړی د ده د گناه برخه د آدم علیه السلام ډومبنی ځوی «قابیل» ته هم رسیږی چه هغه اول ځلی دغه خرابه لاره ایستلی ده».

# وَلَيْسُعُلْنَ يَوْمَ الْقِيمَةِ عَمَّا كَانْوُا يَفْتَرُونَ شَ

او خامخا وبه پوښتيدلى شى دوى هرومرو (خامخا) په ورځ د قيامت كښى له هغو (دروغو) چه وو دوى چه له ځانه به ئى جوړول (په الله په رسول الله).

تفسیر: یعنی دوی د دروغو خبری جوړوی چه مونږ به ستاسی بار پر خپلو اوږو آخلو دغه بالنات یوه مستقله ګناه ده پر دغه هم دوی مأخوذیږی. وروسته د څو قصصو په منځ کښی پر دغی خبری تنبیه ورکړی شوی ده چه د رښتینو په مقابل کښی همیشه دروغ ـ اغواء او شرارت کیدل او د رښتینو او صادقانو د امتحان ابتلاء او آزموینی دوره به تر مدتو پوری اوږدیده مگر وروستنی نتیجه به د هم هغو په حق کښی ښه او بهتره څرګندیده او منکران او شریران به ګرد (ټول) سره خائبان او خاسران او زیانکاران ګرځیدل ـ صادقان او رښتینان به بریالیان ـ کامیاب او سرفراز کیدل او د اشقیاؤ ګرد (ټول) مکائد د عنکبوت له تاره څخه زیات قوی نه ثابتیدل.

## وَلَقَدُ ٱلسَّلَنَانُونَ عَالِلٌ قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيهِمْ ٱلنَّ سَنَةِ إِلَّا خَمْسِينَ عَامَّا أَ

او خامخا په تحقیق لیږلی ؤ مونږ نوح قوم د ده ته پس مدت ئی تیر کړ په دوی کښی زر کاله (دپاره د تبلیغ او دعوت حق ته) مګر پنځوس کاله (کم له زرو نه)

تفسیر: له ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه محخه منقول دی چه حضرت نوح علیه السلام په محلویښت کلنی کښی مبعوث شو نهه نیم سوه کاله په دعوت ـ تبلیغ ـ سعی ـ او اصلاح کښی مصروف او لکیا و و بیا طوفان (محپان) راغی له طوفانه وروسته (٦٠) کاله نور هم ژوندی پاتی و چه په دغه حساب سره د دوی تول عمر ۱۰۵۰ کاله شو.

# فَاخَنَا هُوُ الطُّوْفَانُ وَهُمْ ظٰلِمُونَ ٠

(نو تکذیب ئی و کړ) پس ونیول دوی طوفان (ډیرو اوبو نو غرق شول) حال دا چه دوی ظالمان ؤ (په سبب د کفر خپل).

تفسیر: یعنی کله چه دوی له گناهونو او شرارتو څخه لاس وانخیست نو طوفان پری نازل شو چه په هغه کښی پرته (علاوه) له څو تنو مخصوصو نفوسو نور گرد (ټول) سره ډوب او هلاک شول.

#### فأنجيننه وإصحب السفينة

پس نجات ورکړ مونږ ده ته (له عذابه د طوفان) او خاوندانو د بيړی (ته چه له ده سره ؤ)

تفسیر: هغه انسانان یا حیوانان چه پر دغی بیری کښی سواره ؤ هغوی مو د نوح علیه السلام په ملګرتوب محفوظ او مأمون وساتل د هود علیه السلام په سورت کښی دغه قصه په تفصیل سره تیره شوی ده.

#### وَجَعَلْنُهَا ايَةً لِلْعُلِمِينَ ٠

او و گرځوله مونږ دغه (بيړى يا قصه يوه لويه) نښه (د قدرت او عبرت) عالميانو ته.

تفسیر: وائی چه د نوح علیه السلام بیری تر ډیرو مودو پوری د (جودی) پر غره ولاړه وه څو د گردو (ټولو) لیدونکو لپاره عبرت وی نن ورځنی بیری او جهازونه هم د هم هغی بیری یوه نښه ده چه د هغو د لیدلو څخه هم د نوح علیه السلام د سفینی یاد تازه کیږی او د الله تعالیٰ د قدرت یوه نمونه په نظر راځی ـ یا ښائی چه تری داسی مراد وی چه مونږ د بیری دغه قصه د همیشه لپاره د عبرت نښه ګرځولی ده. حضرت شاه صاحب وائی «څه وقت چه دغه سورت نازل شو د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ډیر اصحاب د کفارو له ایذا او اضراره په تنګ شوی ؤ ـ ول ځینی له هغو پر بیریو سواره شوی او د حبشی په لوری ئی هجرت کړی ؤ کله چه رسول الله صلی الله علیه وسلم مدینی منوری ته راغی دلته هغه جهاز والا اصحاب ئی هم مدینی منوری ته راغلل او په سلامتی له هغوی سره ملاقی شول (موضح بتغیر یسیر) ګواکی نوح علیه السلام او د نوح علیه السلام او د

# وَ إِبْرَاهِيُمَ اِذْقَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُوا اللهَ وَاثْقُوْهُ ﴿ ذَلِكُوْ خَيْرُ لَكُوْرًا نَ كُنْ تُوْتَعُلَمُونَ ﴿ تَمَا تَعَبُّدُونَ مِنَ دُوْنِ اللهِ اَوْتَنَانًا وَّتَحْلُقُونَ إِفْكًا \*

او (یاده کړه قصه د) ابراهیم کله چه وی ویل قوم خپل ته چه عبادت کوئ تاسی الله ته او وویریږئ له (عذابه د) ده دغه (عبادت او ویره) غوره ده تاسی ته (له کفره) که چیری یئ تاسی چه پوهیږئ (په خیر او شر خپل) بیشکه هم دا خبره ده چه عبادت کوئ تاسی غیر له الله د بتانو او جوړوئ دروغ (له خپله ځانه چه خدایان ئی بولئ).

تفسیر: یعنی له خپله ځانه په دروغو سره عقیدی جوړوئ او د دروغو خیالاتو او اوهامو متابعت کوئ ـ لکه چه تاسی په خپلو لاسو بتان له تیږو (ګټو) ځنی توږئ او دروئ ئی او بیا هغه تاسی په دروغو سره خپل معبودان ګرځوئ!

# إِنَّ الَّنِ يَنْ تَعُبُكُ وْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ لَا يَمُلِكُوْنَ لَكُوْرِنَ قَافَابُتَ عُوْا عِنْدَاللهِ اللهِ اللهِ لَا يَمُلِكُوْنَ لَكُوْرِنَ قَافَابُتَ عُوْا عِنْدَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عُوْنَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ ال

بیشکه هغه کسان چه عبادت ئی کوئ تاسی بی له الله نه دی مالکان دوی تاسی ته د رزق پس طلب کرئ تاسی په نزد د الله رزق (چه قادر دی په رسولو د روزی) او عبادت کوئ د هم هغه (الله یواځی) او شکر وباسئ هم هغه (الله) ته (په نعمتونو د ده) هم دغه الله ته به بیرته بیولی کیږئ تاسی.

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «اکثر خلق په روزی پسی خپل ایمان ورکوی نو وپوهیدئ چه ماسواء الله شخه بل هیشوک چاته روزی نه ورکوی هم هغه روزی رارسوی سم له خپلی ارادی سره» لهذا ښائی چه د هم هغه الله شکریه اداء کړئ! او هم هغه ته بندګی او عبادت وکړئ! چه هم هغه پاک الله تعالیٰ ته ستاسی بیا ورتګ او رجوع ده آخر په هغه وقت کښی به شرنګه د الله تعالیٰ سره مخامخ کیږئ؟.

(تر دغه ځایه پوری د حضرت ابراهیم علیه السلام مقوله وه اوس پاک الله داسی خطاب فرمائی قریشو ته)

# وَإِنْ تُكَدِّبُوا فَقَدُ كَذَّبَ أَمَّرُ مِّنْ قَبُلِكُوْ وَ وَمَاعَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلغُ الْمُبِدِينُ ۞

او که نسبت د دروغو وکړ تاسی (ای کفارو رسول ته) نو په تحقیق نسبت د دروغو کړی ؤ (انبیاؤ خپلو ته) ډیرو قومونو پخوا له تاسی او نشته پر رسول باندی مګر رسوونه (د پیغام) ښکاره.

تفسیر: یعنی (ای کفارو!) ستاسی له دغه دروغجن شمیرلو ځنی ماته هیڅ ضرر او نقصان نه رسیږی زه په صافو الفاظو سره تبلیغ ـ پند او نصیحت کوم او خپله وظیفه او فریضه می په دغه مورد کښی په ښه ډول (طریقه) سره اداء کړی ده او د ښو او د بدو لاری او کندی می ګردی (تولی) تاسی ته در ښوولی دی که سره له هغه ئی تاسی نه منځ البته تاسی به هم داسی نقصانونه ومومځ ـ لکه چه پخوا له تاسی «عادیان» او «ثمودیان» او نور په کښی اخته او مبتلا شوی ؤ.

# ٱۅٙڷڎؙؚؾڒۘۉؙٳػؽڡؙؙٚؽؙؠؙؙۮؚؽؙ۠ٳٮڟۿٳڷٚڂٙڷٙؿؙڎٚ؆ٞؽۼؽٮٛڰٷ ٳڽۧۮ۬ڸؚػؘعٙڸٳڟڡؚؽڛؚؽؙڒٛ۞

آیا نه وینی (دغه منکران له بعثه) چه څرنګه اول پیدا کوی الله دا خلق بیا به ئی دوهم ځلی هم خلق کړی بیشکه دغه (اعاده د مخلوق اول او دوهم ځلی) یر الله آسانه ده.

تفسیر: یعنی پخپلو ځانونو کښی غور او دقت وکړئ! ړومبی تاسی بیخی نه وئ! الله تعالیٰ تاسی له عدم مخخه وجود ته راوستئ هم داسی تاسی به وروسته له مرګه هم بیا ژوندی راپاڅوی. حضرت شاه صاحب لیکی «ړومبی خو مو لیدلی دی، وروستی هم پری قیاس کړئ» یعنی د الله تعالیٰ په نزد خو هیڅ شی سخت او مشکل نه دی. مګر خبره ستاسی په پوهیدلو او باور کولو کښی ده هغه ذات چه یو شی ئی بی له نمونی څخه اول ځلی پیدا کړی دی دوهم ځلی ئی هم پیدا کولی شی د نمونی د قائمیدلو څخه وروسته د یوه شی جوړول ښائی چه لا سهل او آسان وی.

# قُلُ سِيُرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَا الْخَلْقَ شُحَّر اللهُ يُنْشِئُ

# النَّشُأَةَ الْأَخِرَةَ اللهَ عَلَى كُلِّ شَكُمُ قَعِي يُرُّضَّ يُعَدِّبُ مَن يَشَاءُ وَيَرْحَهُ مَنْ يَشَاءُ وَالنَّهِ تُقْلَبُونَ وَمَا اَنْ تُمُ بِمُعْجِزِيْنَ فِي الْاَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ وَمَا لَكُوْمِينَ دُوْنِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلَا نَصِيْرِ شَ

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه و گرځئ تاسی په ځمکه کښی پس و گورئ چه څرنگه شروع کړی ده پیدایښت (له نشتوالی څخه) بیا به الله پیدا کړی پیدا کول وروستنی هم (په آخرت کښی په مثل د ډومبنی پیدایښت په دنیا کښی ځکه چه) بیشکه الله پر هر شی باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر دی (چه ځینی ئی مبدا او اعاده ده) عذاب ورکوی هر هغه چاته چه اراده وفرمائی (د رحمت ئی) او تعذیب ئی) او رحم کوی پر هغه چا چه اراده وفرمائی (د رحمت ئی) او خاص هم دغه (الله) ته تاسی بیرته بیولی کیږئ. او نه یئ تاسی (ای خلقو!) عاجزوونکی (د الله) په ځمکه کښی او نه په آسمان کښی (له عذاب خپله) او نشته تاسی ته غیر له الله هیڅ دوست (چه وساتی تاسی) او نه هیڅ مدد گار چه ستاسی مرسته (مدد) و کړی په دفع د عذاب کښی).

تفسیر: یعنی خپل ذات پریږدئ د نورو اشیاؤ په پیدایښت کښی هم غور او فکر وچلوئ؟ او د الله تعالیٰ په ځمکه او ملکونو کښی و گرځئ! او سترګی وغړوئ! چه الله تعالیٰ غرنګه مخلوقات پیدا کړی دی؟ پر هم دغو مخلوقاتو او موجوداتو هم هغه خپل بل ژوندون هم اتکل او قیاس کړئ! او پری ښه وپوهیږئ! چه د هغه قدرت خو اوس نه دی محدود شوی. نو هم دغه الله تعالیٰ تاسی دوهم ځلی هم پیدا کوی او بیا به سم له خپله حکمته او مصلحته سره سزا درکوی او پر هر چا چه اراده وفرمائی پخپل فضل ـ کرم او رحمت سره به خپله مهربانی مبذوله فرمائی ـ او د هر چا سزا درکولو ته چه الله تعالیٰ اراده وفرمائی هغه نه په دی سره له هغی سزا څخه خلاصیدی شی چه دی د ځمکی په سوریو کښی ننوځی یا آسمان ته والوځی هیڅ یوه هسکه او تیته د الله تعالیٰ مجرم ته د پناه ځای نشی ورکولی او نه هیڅ زور ـ قوت او طاقت هغه مجرم ته څه امداد او معاونت رسولی شی او نه ورسره څه مرسته (مدد) او نه ئی حمایت کولی شی.

وَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا بِالبِتِ اللهِ وَلِقَاأِمِهَ اُولِيِّكَ يَمِسُوُا مِنْ تَدْمُنِينُ وَ اُولِيِكَ لَهُمْ عَذَابٌ اَلِينُهُ ﴿ فَمَا كَانَ

#### جَوَابَ قَوْمِهُ إِلَّانَ قَالُواا قُتُلُوهُ أَوْجَرِّقُوهُ

او هغه کسان چه کافران شوی دی په آیاتونو د الله او په ملاقات د دغه (الله) دغه کسان ناامیده دی له رحمت (جنت) ځما او دغه کسان مقرر دی دوی ته عذاب ډیر دردناک. پس نه ؤ جواب د قوم د دغه (ابراهیم) مگر دا ؤ چه وویل دوی ووژنئ تاسی دغه (ابراهیم) یا وسوځوئ ده لره

تفسیر: یعنی هغه کسان چه د الله تعالیٰ له خیره څخه انکار کوی ـ او د الله تعالیٰ سره د مخامخ کیدلو امید نه لری نو هغوی به څرنګه د الله تعالیٰ د رحمت څخه امید کولی شی ځکه چه دوی په بعث بعد الموت قائل نه دی لهٰذا دوی به په آخرت کښی هم محروم او مأیوس پاتی کیږی. او دغه د هم مَنْکَانَ یَرْمُوُلُولَاتُهُ اللهِ وَانْ آجَلَ اللهِ لَاتٍ هم عکس شو.

یعنی د ابراهیم علیه السلام د تمامو معقولو خبرو او دلائلو او براهینو د آوریدلو محخه کله چه د ده قوم له جواب څخه عاجز شو نو د قوت د استعمال دپاره ئی لاس وغځول ـ پخپلو منځونو کښی ئی سره جرګه او مشوره وکړه چه یا ښائی دی ووژلی شی او یو ځلی دغه شورماشور آرام کړی ـ یا په اور کښی وسوځولی شی ـ خو ئی د ربړ او تکلیف له احساسولو څخه له خپله دغو خبرو څخه توبه وویسته نو نه به ئی سوځوو که نه په اور کښی به ئی غورځوو چه د ایرو یوه ډیری تری جوړه شی.

#### فَأَنْجُمهُ اللهُ مِنَ النَّارِطِ

پس نجات ورکړ دغه (ابراهيم ته) الله له (ضرره د) اوره

تفسیر: یعنی د دوی د مشورو او جرګو په اثر ابراهیم علیه السلام په اور کښی وغورځول شو مگر الله تعالیٰ اور پری ګلزار کړ ـ لکه چه د «الانبیاء» په سورت کښی ئی قصه مفصلاً تیره شوه.

#### إِنَّ فِيُ ذَلِكَ لَا بَتٍ لِقَوْمٍ يُنُوْمِنُونَ اللهِ ا

بیشکه په دغه (نجات د ابراهیم له اوره) خامخا ډیر دلائل (د قدرت) دی دپاره د هغه قوم چه ایمان ئی راوړی دی.

تفسير: يعنى دغى واقعى دا راسكاره او جوته كړه چه الله تعالىٰ خپلو صادقو بندگانو ته څرنگه

نجات ورکوی؟ او د حق مخالفان غرنگه خائب ـ خاسر او ناامیده کوی؟ دا هم راغرگنده شوه چه د هر شی تأثیر د الله جل جلاله له حکمه دی کله چه د الله جل جلاله حکم نه وی نو د اور په شان یو شی هم یو غیز نشی سوځولی.

# وَقَالَ إِثَمَا اتَّخَذُ تُو مِن دُونِ اللهِ اَوْتَانًا مُتَوَدَةً لَا يَنْ اللهِ اَوْتَانًا مُتَوَدَّةً لَا يَنْ الْمُدَنِينَا اللهُ الل

او ویل (ابراهیم خپل قوم ته) بیشکه هم دا خبره ده چه نیولی دی تاسی غیر له الله بتان (په خدائی سره) دپاره د دوستی په منځ ستاسی کښی په دغه ژوندون لږ خسیس کښی،

تفسیر: یعنی کله چه حضرت ابراهیم علیه السلام له اوره څخه صحیح او سلامت ووت نو بیا خپل قوم ته دغسی نصیحت و کړ چه «کوم یو عقلمن سری بت پرستی ته ښه او جائزه ویلی شی؟ برستان هم پخپلو زړونو کښی په دی باندی ډیر ښه پوهیږی چه دغه حرکت نهایت مهمل حرکت دی. مگر د قومی شیرازی د جمع ساتلو دپاره دوی داسی یو مذهب ځان ته ټاکلی (مقرر کړی) دی چه د هغه پر نامه ټول قوم سره متحد او متفق وی او یو له بل سره دوستان شی لکه چه نن ورڅ مونږ د یورپ د عیسائی اقوامو احوال ګورو ـ یا دا مطلب چه د بت پرستی شیوع او رواج پر دغه نه دی بناء شوی چه هغه کوم معقول څیز دی بلکه د ړندو تقلید، د قومی مروت او لحاظ او د ذات البینی تعلقاتو تأثیرات د هغه لوی سبب دی ـ یا ئی دا غرض دی چه د بت پرستی اصلی اساس د ذات البینی محبت، دوستی ده د یوه قوم هغه څه نیک سړی چه د خلقو په نزد به محبوب ؤ څه وقت چه انتقال ئی وکړ خلقو به د ډیری مینی د دوی تصاویر جوړول او د یادګار په ډول (طریقه) به ئی ساتل بیا به ئی متدرجاً د دغو تصویرونو په تعظیم شروع کوله ـ یادګار په ډول (طریقه) به ئی ساتل بیا به ئی متدرجاً د دغو تصویرونو په تعظیم شروع کوله ـ هم دغه تعظیم به ورو ورو وسی زیاتیده او د عبادت شکل به ئی ځان ته اخیست. دغه ګرد (تول) احتمالات په دغه آیت کښی د مفسرینو له طرفه بیان کړی شوی دی او ممکن دی له «مودة بینکم» څخه د بت پرستانو هغه محبت مراد وی چه دوی ئی له خپلو بتانو سره لری لکه چه په بل ځای کښی ئی هانه آنگانگونه کې الله هه فرمایلی دی ـ والله اعلم.

# ثُوَّ يَوْمَ الْقِيمَةِ يَكُفُرُ بَعُضْكُمُ بِبَعْضٍ وَّيَلْعَنُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا

بیا په ورځ د قیامت کښی بیزاره (منکر) به شی ځینی ستاسی (چه متبوعان دی) له ځینو نورو سره (چه تابعان دی) او لعنت به وائی ځینی د تاسی (چه

#### تابعان دی) پر ځینو نورو (چه متبوعان دی)

تفسیر: یعنی دغه گردی (تولی) اوسنی دوستی او محبت د شحو ورځی له مخی دی. د قیامت په ورځ کښی به یو د بل سره دښمنان شی! او ځینی به پر ځینو نورو لعنت وائی. حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی هغه شیطان چه مشرکین او کفار به د ده په نامه قربانیدل او گردی (ټولی) خبری به ئی منلی د الله تعالیٰ په مخ کښی به منکریږی چه مونږ له سره دوی ته نه دی ویلی چه ځمونږ عبادت کوئ! یا ځمونږ خبرو ته غوږ کیږدئ! دلته به عابدین پر دغو معبودینو لعنت وائی چه څمونږ نذر نیاز او نور تاسی واخیستل او د مطلوب په وقت کښی له مونږ ځنی مخ مو وګرځوو.

## وَّمَا وَٰكُوْ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِّنُ تُصِرِينَ ۖ

او ځای د هستوګنی ستاسی اور دی او نه به وی تاسی ته (په قیامت کښی) هیڅوک له مددګارانو

تفسیو: چه له عذاب نه مو خلاص کړی ای نمرودیانو! او د دوزخ له اوره تاسی ته نجات درکړی لکه چه ځما رب ماته ستاسی له دغه اوره نجات راکړ.

# فَامْنَ لَهُ لُوُظُّ وَقَالَ إِنِّى مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّى ۖ إِنَّهُ مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّى ۗ إِنَّهُ هُوالْعَزِيْزُ الْحَكِيدُ ﴿

پس ایمان راوړ (او تصدیق ئی و کړ) دغه (ابراهیم) ته لوط او وویل (ابراهیم) چه بیشکه زه هجرت کوونکی یم (له قوم خپله) رب ځما ته بیشکه چه دی هم دی ښه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی.

تفسير: حضرت لوط عليه السلام د حضرت ابراهيم عليه السلام وراوه ؤ ـ د ابراهيم عليه السلام له قوم محنى هيچا دى ونه مانه يواځى لوط عليه السلام بلا توقف د دوى تصديق وكړ ـ د دوى دواړو وطن په «عراق» كښى د «بابل» ښار ؤ ـ دوى د الله تعالىٰ په توكل له خپله وطنه ووتل ـ الله تعالىٰ دوى د شام ملك ته ورسول او هلته ئى د هستوګنى وسائل ورمهيا يكړل. تنبيه: په ﴿ وَقَالَ لِنَّ مُهَا حِدُ ﴾ الآية ـ كښى دواړه احتمال شته چه قائل ئى ابراهيم وى يا لوط

عليهما السلام.

# وَوَهَبُنَالَةَ السُّحْقَ وَيَعُقُوْبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّ يَتِهِ وَوَهَبُنَالَةَ السُّنِيَةِ الشُّنِيَةِ الشُّنِيَةِ وَالشِّنِيَةِ وَالشِّنِيَةِ وَالشِّنِيَةِ وَالشِّنِيَةِ وَالشَّنِيَةِ لَمِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ وَإِنَّهُ فِي اللَّهُ لَيَا السَّلِحِينَ ﴾ وَإِنَّهُ فِي اللَّهُ لَيَا السَّلِحِينَ ﴾

او وباښه مونږ دغه (ابراهیم) ته (ځوی) اسلحق او (لمسی) یعقوب او ګرځولی ؤ مونږ په اولاده د دغه (ابراهیم) کښی نبوت او کتاب (لکه توریت ـ انجیل ـ زبور او قرآن) او ورکړی ؤ مونږ دغه (ابراهیم) ته اجر د ده په دنیا کښی او بیشکه دی په آخرت کښی خامخا له (معتبرو) صالحانو څخه دی.

تفسیر: اسحاق علیه السلام ځوی او یعقوب علیه السلام لمسی ئی ورعنایت کړ چه د دوی اولادی ته بنی اسرآئیل وائی او د حضرت ابراهیم علیه السلام نه وروسته ماسواء د ده د اولادی څخه بل هیچا ته آسمانی کتاب او نبوت نه ورکاوه کیږی لکه هومره انبیاء چه مبعوث شوی دی د هم دغه ابراهیم علیه السلام له ذریاتو څخه دی ځکه دوی ته «ابو الانبیاء» هم ویلی کیږی او الله تعالیٰ په دنیا کښی ده ته مال اولاد \_ عزت \_ او د تل لپاره ښه نوم ورکړ \_ او د شام ملک ئی د همیشه لپاره ده ته او د ده اولادی ته وروباښه «کذا فی الموضح» او په آخرت کښی ئی د صالحینو په اعلیٰ درجه جماعت کښی چه د اولوالعزمو انبیاؤ جماعت دی شامل کړه.

# وَلُوُطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ إِنَّكُمُ لِتَانُوْنَ الْفَاحِشَةَ لَا مَاسَبَقَكُوْ بِهَامِنُ آحَدٍ مِّنَ الْعَكَمِيْنَ ۞

او یاد کړه (ای محمده! قصه د) لوط کله چه وی ویل قوم خپل ته چه بیشکه تاسی خامخا راځئ ناکاره کار (د لواطت) ته چه نه دی ډومبی شوی پر تاسی (په دغه قبیح کار کښی) هیڅوک له (تیرو) عالمیانو (چه انس او جن دی).

تفسیر: یعنی دغه شنیع فعل هیچا پخوا له تاسی نه دی کړی هم دا د دغی خبری دلیل دی چه

انسانی فطرت له هغه څخه منفور دی د داسی خلاف الفطرت او خلاف الشریعت کار اساس تاسی ایښی دی.

## آبِتَّكُمُ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ وَتَقْطَعُونَ السِّبيلَ لَهُ

آیا تاسی خامخا راځئ سړیو ته (د لواطت دپاره) او قطع کوئ (شکوئ) لاره (او د خلقو مال اخلئ).

تفسیو: له لاری وهلو ځنی مراد ممکن دی چه داړه ماری وی چه دغه کار به هم په دوی کښی رواج درلود (لرلو) یا په دغه بدکاری سره به ئی د مسافرانو لاری وهلی چه هغوی د خپل عفت او عصمت له ویری د هغی لاری په لوری نه راتلل یا به د ﴿ وَتَقْطَعُوْنَ التَّبِیْلُ ﴾ مطلب داسی وی چه تاسی فطری او معتاده لاره پری ایښی او د توالد او تناسل لاره مو منقطع کړی ده.

#### وَيَا أَتُونَ فِي نَادِيكُمُ الْمُنْكُرِّ

او راځئ تاسي په مجلسونو خپلو کښي منکرو ناکارو کارونو ته

تفسیو: ښائی چه دغه بدکاری به ئی په علانیه او ډانګ پیلی (ښکاره) د نورو خلقو په مخ کښی کوله او له سره به له خپلو دغو بدو اعمالو څخه نه شرمیدل یا برسیره په هغه نور څه تمسخر او استهزاء او لاس اچول او د بی شرمی خبری هم کولی.

# فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهَ إِلَّاآنُ قَالُوا ائْتِنَابِعَدَابِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

پس نه ؤ جواب د قوم د دغه (لوط ده ته بل شی) مگر دا چه ویل به (دغو لواطت کارانو) چه راوړه مونږ ته عذاب د الله که چیری ئی ته (ای لوطه!) له صادقینو رښتیا ویونکیو (چه ځمونږ کارونه بد دی).

تفسیر: یعنی که ته په رښتیا سره نبی ئی او په واقع سره رښتیا خبره وائی چه دغه کار خراب او مستوجب د عذاب دی نو دغه ځنه (ایسارتیا) او ډیل د څه دپاره دی ژر هغه عذاب مونږ ته

راوغواړه . «د الاعراف» په (۱۰) رکوع ۸۲ آیت کښی ئی داسی فرمایلی دی ﴿ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِ ﴾ اِلْآانَ قَالْوْاَ اَشْرِجُوهُو مُوْمِنْ قَرْیَقِکُمُ اِتَّامُهُ اْنَاسٌ یَتَطَهَرُونَ ﴾

یمنی د لوط علیه السلام د قوم جواب هم دغه ؤ چه د لوط کورنی له خپل کلی څخه وشرئ ا چه دوی غواړی خپل ځانونه پاک وساتی ښائی د قوم ځینو افرادو به داسی ویلی وی او ځینو به هغسی ویلی وی. یا به ئی په یوه وقت کښی داسی ویلی وی او په بل وقت کښی به ئی هسی ویلی وی مثلاً ډومبی د عذاب په ویرولو به ئی توکی او مسخری کړی وی او بالاخر به ئی داسی فیصله کړی وی چه راځئ دغه پاک مسلمانان له خپلو کلیو وشړو په هر حال دغه خبره ثابته شوه چه نه یواځی هغه قوم د دغه شنیع فعل مرتکب او بانی ؤ بلکه د هغه په جریان کښی ئی دومره اصرار هم درلود (لرلو) چه د نصیحت کوونکی پیغمبر د باندی شړلو لپاره ئی هم ملاوی تړلی وی د دوی فطرت او طبایع دومره قدر مسخ او په بل مخ اوښتی ؤ چه د الله تعالیٰ د خوف هیڅ یوه شائبه په کښی نه وه پاتی! د عذاب د انذار او ویرولو په نسبت به ئی توکی او مسخری کولی او د نبی د مقابلی لپاره بیخی تیار ولاړ ؤ ، د جرم دغه نوعیت د دوی د اهلاک لپاره بیخی بس او کافی ؤ کله چه له هغه سره د توحید منکران هم ؤ «نو له بد څخه بدتر» او «خاوری ئی به سر» شوی معلومیږی چه د توحید دعوت د حضرت ابراهیم علیه السلام له جانبه مشتهر شوی ؤ به سر» شوی معلومیږی چه د توحید او د نورو مؤمن به شیانو دعوت او تبلیغ هم کړی وی مگر د هغه امکان لری چه ده د توحید او د نورو مؤمن به شیانو دعوت او تبلیغ هم کړی وی مگر د هغه ذکر ئی دلته نه دی فرمائلی والله اعلم.

# قَالَ رَبِّ انْصُرُنِ عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِينَ فَعَ

وویل (لوط) ای ربه محما مدد و کړه له ماسره (په لیږلو د عذاب) پر دغه قوم مفسدانو (په پیدا کولو د ناکاره خصلت په عالم کښی).

تفسیر: دغه ئی وروسته له هغه چه له هغوی محخه ناامیده او مأیوس شو وفرمایل. ښائی لوط علیه السلام به په دی پوهیدلی وی چه د دوی راتلونکی نسل به هم د عدل او اصلاح په لاره سمیدونکی نه وی او هغوی به هم د هم دغو خپلو پلرونو په لاره روان وی لکه چه نوح علیه السلام فرمائلی ؤ الگان الگارات تَدَرُهُمُ يُوسُلُو المِنَاكِ وَلاَيْكُو اللَّفَارِ اللَّهُ اللهُ وَ لاه سوره نوح دوهم رکوع ۲۷ آیت (د سوره نوح دوهم رکوع ۲۷ آیت (۲۹) جزء) کذا قال النیشا پوری فی تفسیره.

وَلَتُنَاجَآءُتُ رُسُلُنَاۤ اِبْرُهِ يُمَرِبِالْبُتُولِي ۖ قَالُوۤ النَّامُهُ لِكُوۤ اَهُلِ هٰ فِهِ الْمُنْاء الْقَرُيَةِ أِنَّ اَهْلَهَا كَانُوُ اظْلِمِينَ ۚ ۚ

او کله چه راغلل رسولان (لیږلی) ځمونږ ابراهیم ته په زیری (د ځوی او لمسی د ده) نو وویل (دغو ملائکو) بیشکه مونږ هلاک کوونکی یو د اهل د دغه کلی (او ښار د لوط) بیشکه چه اهل د دغو ځایونو وو دوی ظالمان (په سبب د کفر او منکراتو)

تفسیر: د لوط علیه السلام د دعا یه اثر پرښتو ته حکم وشو چه دغه ګرد (تول) کلی سره وران او تباه کړئ! دغه پرښتی ډومبی د حضرت ابراهیم کره راغللی او په زوډوالی کښی ئی ورته د ځوی او لمسی بشارت ورکړ او هغه ئی مطلع کړ چه مونږ د دغو کلیو (سدوم) ورانولو ته هم راغلی یو او دغه دی هلته ورځو ځکه چه د دغو کلیو هستیدونکی په هیڅ ډول (طریقه) سره له خپلو شنیعه ؤ حرکاتو څخه بیرته نه آوړی د دغو واقعاتو تفصیل د اعراف ـ هود ـ او حجر په سورتونو کښی پخوا تیر شوی دی.

تنبیه: ښائی د اهلاک د اطلاع سره یو ځای د هلک د زیری ورکولو څخه دغه مطلب وی که له یوه قوم ځنی الله تعالیٰ خپل ملک تشوی نو د بل عظیم الشان قوم یعنی د بنی اسرآئیل اساس هم سر له نن ورځی ږدی نبه علیه العلامه النیشاپوری فی تفسیره .

# قَالَ إِنَّ فِيْهَالْوُطُا ۚ قَالُوْانَحُنُ آعُكُوْبِمَنُ فِيْهَا ۚ نَنْيَجِينَكُ وَآهُ لَهُ إِلَّا مُرَاتَهُ ۚ كَانَتُ مِنَ الْغَبِرِيْنَ ۞

وویل (ابراهیم ملائکو ته) چه بیشکه په هغه ښار کښی لوط (هم) دی وویل دغو ملائکو مونږ ښه پوه یو په هر هغه چا چه په دغه ښار کښی دی خامخا به مونږ نجات ورکړو هرومرو (خامخا) هم ده ته او هم کورنی د ده ته مګر ښځه د ده چه ده و هغه له پاتی کیدونکیو (په عذاب کښی).

تفسیر: یعنی آیا سره د لوط علیه السلام د موجودیت هغه کلی ورانوئ؟ یا هغوی به له هغه محایه راوباسئ؟ او بیا د تعذیب په عملیاتو لاس پوری کوئ؟ غالباً ابراهیم علیه السلام ته به د شفقت له سببه دغه خیال پیدا شوی وی که د لوط علیه السلام تر سترگو لاندی دغه آفت او عذاب نازل شی ۔ نو د تعجب محای نه دی چه د عذاب د دغه هولناکو مناظرو د لیدلو محنی محه خوف او وحشت او ویره ورپیدا نه شی ۔ محکه چه پرښتی په خپل کلام کښ محه استثناء نه وه کړی چه د هغه لامله (له وجی) د دوی په ذهن کښی به هم دغه شق راغلی وی چه د لوط علیه السلام په موجودیت کښ به دغه تخریبی عملیات شروع کیږی والله اعلم.

پرښتو دوی ته اطمینان ورکړ چه مونږ تول په دی باندی خبردار یو چه څوک څوک هلته اوسیږی؟ او کوم کوم ئی د الله تعالیٰ مجرمان دی؟ یواځی لوط علیه السلام په هغوی کښی پاک او صاف دی \_ نو ځکه نه لوط علیه السلام ته او نه د ده نوری کورنی ته څه ربړ او تکلیف ور متوجه کیږی \_ بلکه تول سره روغ رمت صحیح \_ سالم نجات مومی او د عذاب له منطقی څخه لری کیږی. یواځی د لوط علیه السلام ښځه هم هغلته پاتی کیږی ځکه چه هغه په معنبینو کښی شامله او عذاب پر هغی هم نازلیدونکی دی.

# وَلَتَاكَانَ جَاءَتُ رُسُلْنَا لُوْطًا سِنَى بَهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا

او کله چه راغلل رسولان ځمونږ لوط ته نو خپه شو (لوط) په (سبب د) دوی او تنګ شو په دوی له جهټه د زړه (چه منکران به ئی راڅخه بوځی)

تفسیر: دغه پرښتی د ډیرو حسینو او جمیلو او ښکلو هلکانو په شکل او د امردانو په شکل هلته ورسیدی. حضرت لوط علیه السلام ډومبی دوی ونه پیژندلی نو ځکه د دوی د لیدلو څخه ډیر خپه او غمجن او لرمون خوړین شو چه اوس به زه د دغو میلمنو عزت او احترام د خپل قوم له لاسه څرنګه وساتلی شم که دوی پخپل کور کښی ونه ساتم نو دغه وضعیت د اخلاق ـ مروت او د میلمه پالنی له اصولاتو سره منافات لری ـ او که ئی ساتم نو د دوی پت ـ عزت او ناموس به د دغو بدکارانو څخه څرنګه وساتلی شم.

# وَّقَالُوْ الْا تَخَفُ وَلَا تَحُزَنُ ۖ إِنَّا مُنَجُّوْكَ وَ اَهْلُكَ اللَّامُ الْوَالْا اَمْرَاتَكَ كَانَتُ مِنَ الْعَلِيرِيْنَ ﴿ إِنَّا مُنَوْلُونَ عَلَى اَهْلِ اللّهِ الْمَالُونُ اللّهُ مَا يُولِيهُ الْمُؤْلِيَّةُ اللّهُ مَا يُولِيهُ الْمُؤْلِيَةُ اللّهُ مَا يُولِيهُ اللّهُ مَا يَا اللّهُ مَا يُولِيهُ اللّهُ مَا يَعْلَى اللّهُ اللّهُ مَا يُولِيهُ اللّهُ مَا يُولِيهُ اللّهُ مَا يَا اللّهُ مَا يَا مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا يُولِيهُ اللّهُ مَا يُولِيهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا يُولِي اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا يُولِي اللّهُ مُنْ أُولِي اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا يُولِي اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا يُعْلِي اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ مُنْ اللّهُ مِنْ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُولُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ م

او وویل دغو (ملائکو لوط ته) مه ویریږه! او مه خپه کیږه! بیشکه مونږ نجات در کونکی یو د تا او د اهل ستا (ای لوطه! له عذابه) مگر ښځه ستا ده هغه له پاتی کیدونکیو (په دغه عذاب کښی) بیشکه مونږ نازلوونکی یو پر اهل د دی قریی (ښار د سدوم) باندی عذاب له آسمانه (چه د گتو ورول دی) په سبب د دی چه ؤ دوی چه فسق او بدکاری به ئی کوله.

تفسیر: یعنی د خپل قوم له شرارته څخه له سره مه ویریږئ ځکه دوی ځمونږ په نسبت هیڅ نشی

کولی او ځمونږ د ساتنی لامله (له وجی) تاسی هرګز مه غمجن کیږئ ځکه چه مونږ انسانان نه بلکه پرښتی یو چه ستا او ستا د ملګریو د نجات دپاره او د دغو مفسدانو اهلاک او افناء ته راغلی یو دغه قصه یخوا له دی نه یه څو ځایونو کښی تیره شوی ده.

# وَلَقَدُ تُرَكُنَامِنُهَ آالِيَةً بَيِّنَةً لِقَوْمٍ تَيْعُقِلُون @

او خامخا په تحقیق پریښوده مونږ له هغی (قریی ښار) یوه نښه ښکاره دپاره د هغه قوم چه عقل لری (او عبرت یری اخلی).

تفسیر: یعنی د دوی د منقلبو او الته شویو کلیو آثار او نښی مکیان د شام او مکی پر لاره له لری وینی.

## و إلى مَدُينَ آخَاهُ وُشَعَيْبًا كُفَقَالَ لِقَوْمِ اعْبُ لُواللهَ وَارْجُواالْيُومُ الْأَخِرَ وَلَا تَعْتَوْافِي الْأَرْضِ مُفْسِدِيْنَ @

او (لیږلی مو ؤ اهل د) مدین ته ورور د دوی شعیب پس وویل (دغه شعیب) ای قومه ځما عبادت کوئ (یواځی) د الله او امید لرئ (د ثواب) د ورځی وروستنځ (او وویریږئ له عذابه ئی) یعنی د آخرت له طرفه مه غافلیږئ او د واحد الله تعالیٰ بی له شریکه عبادت کوئ. او مه ګرځئ تاسی په ځمکه (د مدین) کښی په دغه حال کښی چه فساد کوونکی یئ.

تفسیر: د فساد او خرابی اچولو څخه مراد په معاملاتو او راکړه او ورکړه کښی چل ـ فریب او دغابازی ده چه سود سوائی او غیر مشروعه ګټی خوړل د دوی عادت ؤ ـ او امکان لری چه غلا او د لارو شکونه به ئی هم کوله. وقیل غیر ذلک.

### فَكَذُّبُونُهُ فَأَخَذَ تَهُمُ الرَّجُفَةُ فَأَصَبَكُوْ إِنْ دَارِهِمُ جٰيِمِيْنَ۞ُوعَادًا وَتَنُوُدُوا وَقَدُ تَبَيَّنَ لَكُوْمِنَ سَلَابِهِمُّ أَ

یس دروغجن وباله دوی دغه (شعیب) پس ونیول دوی لره سختی زلزلی (یا

چغی د جبریل) پس صبا کړ دوی په کورونو خپلو کښی (مړه) پړمخی پراته نسکور پر ځنګنونو. او (هلاک کړی مو وو قوم د) عاد او ثمود او په تحقیق ښکاره شوی دی تاسی ته (اهلاک د دوی) له کورونو د دوی (چه ورانی کنډوالی ئی پرتی دی)،

تفسیر: یعنی د دوی د کلیو کندوالی او ویجاړی او ورانی شوی ودانی تاسی لیدلی دی ښائی چه له هغو څخه یند او عبرت واخلئ!.

# وَزَيِّنَ لَهُ وُ الشَّيْطِ أَعْمَالَهُ وَفَصَدَّهُ مُ عَنِ السَّبِيلِ وَزَيِّنَ لَهُ وُ الشَّبِيلِ وَكَانُوْ امُسُتَبْضِرِيْنَ ﴿

او ښایسته کړی ؤ دوی ته شیطان عملونه د دوی پس اړولی ؤ (دغه شیطان) دوی له لاری د حق (چه د خپلو انبیاؤ متابعت ئی ونه کړ) او ؤ دوی بینایان (هوښیاران).

**تفسیر:** یعنی د دنیا په کارونو کښی پوه او هوښیار ؤ او په خپل زعم او اتکل کښی پوهان او عاقلان ؤ مګر سره له هغه د شیطان له تیرایستلو او غولولو څخه ئی نجات ونه موند.

# ۅؘقَارُوْنَ وَفِرْعَوْنَ وَهَامٰنَ ۖ وَلَقَدُ جَاءَهُمُوَّوُسَى بِالْبَيِّنْتِ فَاسُتَكْبَرُوُ اِفِي الْرَضِ وَمَا كَانُوُ السِبِقِيْنَ ۖ

او (هلاک کړی مو وو) قارون او فرعون او (وزیر ئی) هامان او خامخا په تحقیق راغلی ؤ دوی ته موسٰی په معجزاتو ښکاره ؤ سره پس تکبر وکړ دوی په ځمکه (د مصر) کښی او نه ؤ دوی ړومبی کیدونکی (له حکم او عذابه ځمونږ).

تفسیر: یعنی سره له دی نه چه د قدرت ښکاره معجزات ئی ولیده بیا هم د الله تعالیٰ په مخ کښی ئی خپله غاړه کښینښوده او له کبره او غروره او لوئی څخه لږ څه هم راښکته نشول. بالاخره نتیجه ئی څه شوه؟ آیا دوی د خپلی دغی لوئی او مشرتوب له سببه له عذابه څخه نجات وموند یا «العیاذبالله» الله تعالیٰ ئی پخپلو عذابونو کښی ستړی او ستومان کړ؟

# فَكُلُّا اَخَنُ نَالِدَ نَبْلَهُ فَمِنْهُ هُوَّمِنَ السَّلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا \* وَمِنْهُ وُمِّنَ اَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمُ مَّنَ خَسَفْنَا بِهِ الْكُرْضَ وَمِنْهُمُ مَّنَ اَغْرَقْنَا \*

پس هر یو له دغو مذکورینو ونیول مونږ په (سبب) د ګناه خپلی ئی پس ځینی د دوی هغه څوک دی چه ولیږل مونږ پری سخت (کاڼی وروونکی) باد او ځینی له دوی هغه څوک دی چه ونیول دوی چغی (چه زړونه ئی وچودل)، او ځینی له دوی هغه څوک دی چه ښکته ننه ایست مونږ دوی په ځمکه کښی او ځینی له دوی هغه څوک دی چه غرق کړل مونږ دوی (په اوبو کښی)،

تفسیر: یعنی له دوی ځنی هر یوه ته سم د دوی له جرمه سزا ورکړه شوه پس ځینی د دوی هغه څوک دی چه ولیږل مونډ پری سخت کاڼی وروونکی باد دغه د لوط علیه السلام قوم دی ځینو عادیان هم په دوی کښی داخل کړی دی. او ځینی له دوی هغه څوک دی چه ونیوه دوی چغی او زړه ئی وچاود دغه ثمودیان ؤ او اهل المدین ورسره . او ځینی له دوی هغه څوک دی چه راپورته کړه مونډ ځمکه پر دوی باندی او په کښی ډوب مو کړ یعنی قارون لکه چه په سورت القصص کښی تیر شو او ځینی له دوی هغه څوک دی چه غرق کړل مونډ دوی په اوبو کښی دغه فرعون او هامان او قبطیان دی او ځینو د نوح علیه السلام قوم هم په دوی کښی داخل کړی دی.

#### وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُ مُ وَلِكِنَ كَانُوْ آانَفْنُ مُهُمُ يَظْلِمُوْنَ ©

او نه ؤ الله چه ظلم ئی کړی وی پر هغو ولیکن ؤ دوی پر ځانونو خپلو به ئی ظلم کاوه (په کفر او معصیت سره).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ شان داسی نه دی چه کوم کار مخالف له عدله او انصافه یا بی موقعه وکړی د الله تعالیٰ لوی دربار له گردو (ټولو) عیوبو او نقائصو او معایبو څخه په کلی ډول (طریقه) سره مبرا او منزه دی، ظلم خو هلته له سره متصور نه دی. هو! پخپله بندگان پر خپلو ځانونو ظلم او تیری کوی یعنی داسی اعمال تری صادریږی چه د هغو نتیجه لامحاله د دوی په حق کښی بده او خرابه ده.

# مَثَلُ الَّذِيْنَ اثَّخَذُوْا مِنُ دُوْنِ اللهِ اَوْلِيَآءُ كَمَتَلِ الْعَنْكَبُوْتِ اِتَّخَذَتُ بَيْتًا وَ إِنَّ اَوْهَنَ الْبُنْيُوْتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوْتِ لَوْكَانُوْ اِيَعْكَبُونَ ۞

مثل حال د هغو کسانو چه نیولی دی دوی بی له الله دوستان (معبودان) لکه مثل حال د عنکبوت غنی جولاگی داسی دی چه ونیسی (جوړ کړی) یو کور (له تارونو خپلو) او بیشکه چه ډیر ضعیف د ټولو کورونو خامخا کور د غنی دی که چیری وی دوی چه پوهیدلی (نو د غیر الله عبادت به ئی نه کاوه).

تفسیر: یعنی کور د دی دپاره وی چه د انسانانو ځان او مال په هغه کښی محفوظ، مصئون او مأمون وی نو د غنی (جولاګی) ځالی ته هیڅوک کور نشی ویلی چه په ادنیٰ یوه اهتزاز او خوځولو سره شکیږی هم دغه مثال د هغو کسانو دی چه ماسوا الله ځنی نور کسان د خپلو ځانونو له پاره خدایان نیسی او هغوی د خپلو ځانونو له پاره نجات ورکوونکی محافظان ګنی ـ حال دا چه بی د الله تعالیٰ د ارادی او مشیته هیڅ یو فلاح او نجاح خارجی صورت نشی موندلی.

# اِنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا يَدُ عُوْنَ مِنُ دُونِهِ مِنْ شَيْعٌ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْعَكِيثُوْ

بیشکه چه الله ته معلوم دی هر هغه چه بولی ئی (عبادت ئی کوی) دوی غیر له الله له هر څیزه چه وی او هم دی دی ډیر غالب قوی (په انفاذ د احکامو) دیر حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی)

تفسیر: یعنی ممکن ؤ چه اوریدونکی تعجب و کړی چه گرد (ټول) معبودان ئی څرنګه په یوه ځنځیر کښی سره وټړل او هیڅ یو ئی د دوی له منځه جلا (جدا) او مستثنیٰ ونه فرمایه ځینی بتانو ته ـ ځینی اور ته ـ ځینی اوبو ته ـ ځینی باد ته ـ ځینی لمر او ستوریو ته ـ ځینی انبیا یا پرښتو ته عبادت کوی نو الله تعالیٰ فرمایی چه پاک الله ته دغه ګرد (ټول) شیان معلوم او عیان دی که د دوی له منځه یو تن هم د مستقل قدرت، قوت او اختیار خاوند وی نو الله تعالیٰ به د دغو ګردو (ټولو) نفی نه کوله. الله تعالیٰ د هیچا رفاقت او ملګرتوب ته ضرورت نه لری ځکه چه ډیر زېردست زورور ذات دی له سره جرګو او مشورو ته حاجت نه لری ولی چه

مطلق حكيم دى.

#### وَتِلْكَ الْكُمْثَالُ نَفُرِبُهَ الِلنَّاسِ وَمَا يَعُقِلْهَ آلِا الْعَلِمُونَ ٣

او دغه مذکوره مثالونه (په قرآن کښی) بیانوو مونږ دپاره د خلقو او نه پوهیږی پر دغو (مثالونو) مګر هغه پوهنده ګان (چه بیخ د خبری راسپړی).

تفسیو: یعنی د مکی معظمی مشرکینو به ویل چه الله تعالیٰ د غنی جولاکی او د مچانو او د نورو حقیرو او سپکو شیانو مثالونه بیان فرمائی چه د ده له عظمته سره منافی دی. نو د دغه جواب ورکوی چه دغسی مثالونه د خپل موقع په لحاظ نهایت موزون او پر «ممثل له» په پوره ډول (طریقه) سره منطبق کیږی. مگر د داسی مثالونو پر مطلب یواځی پوهان په ښه ډول (طریقه) سره پوهیږی، جاهلان او ناپوهان او بیوقوفان کله پری پوهیدی شی؟ د مثال انطباق د مثال ورکوونکی پر حیثیت نه ښائی چه وکړی شی بلکه هر یو مثال چه ورکړی شوی دی ښائی د هم هغه حیثیت ته وکتلی شی. که هغه حقیر او کمزور وی نو ښائی چه تمثیل ئی هم هغسی له حقیرو او کمزورو شیانو څخه وی د مثال ورکوونکی عظمت له ده سره بیخی ارتباط او تعلق نه لری.

#### خَلَقَ اللهُ السَّمْوٰتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ اللهُ السَّمْوٰتِ

پیدا کړی دی الله آسمانونه او ځمکه په حق سره (څرنګه چه مناسب ؤ)

تفسیر: یعنی په نهایت حکمت سره ئی جوړ کړ ـ او بیکاره ئی نه دی جوړ کړی.

#### إِنَّ فِي دُلِكَ لَايَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿

بیشکه په دغه (تخلیق یا تمثیل) کښی خامخا لوی دلیل (د قدرت) دی دپاره د مؤمنانو (چه هم دوی پری نفع اخلی)

تفسیر: یعنی کله چه الله تعالیٰ آسمانونه او ځمکی یواځی جوړ کړی دی نو په نورو وړوکیو وړوکیو کارونو کښی به دی کله شریک، ملګری یا مددګار ته څه احتیاج لری (معاذ الله) که ورته ضرورت وی نو په هغو لویو لویو کارونو کښی به وی.

اتلمااوحی(۲۱) العنكبوت(۲۹)

# أَتُلُ مَنَا أُوْرِى إِلَيْكَ مِنَ الْكِتْبِ وَأَقِرِ الصَّلْوَةُ لَا الْكُنْكُرِ وَلَذِ كُوُ اللَّهِ الْكُنْكُرِ وَلَذِ كُوُ اللَّهِ الْكُنْكُرِ وَلَذِ كُوُ اللَّهِ الْكُنْكُرِ وَلَذِ كُوُ اللَّهِ الْكُنْكُرِ وَلَذِ كُوُ اللّهِ الْكُنْكُرِ وَلَذِ كُوُ اللّهِ اللّهُ يَعُلُو مَا تَصَنَعُونَ ۞

ولوله (ای محمده) هغه چه وحی کړی شوی ده تاته له کتاب نه (چه هم دا مقدس قرآن دی) او قائموه (سم اداء کوه سره له ټولو حقوقو) لمونځ بیشکه لمونځ منع کوی (لمونځ کوونکی) له بی حیائی او له بدکار څخه، او خامخا یادول د الله ډیر لوی دی او الله ته معلوم دی هر هغه (عمل) چه کوئ ئی تاسی (نو جزاء به ئی درکړی په ښه ډول (طریقه) سره)

تفسیر: یعنی د لوی قرآن تل تلاوت کوه! څو چه زړه دی مضبوط او قوی شی او د تلاوت اجر او ثواب بیل در یه برخه شی او د قرآن معارف او حقایق له بخوا څخه ډیر انکشاف او ترقی وکړی او نور خلق هم هغه واوری او د مواعظو، علومو او برکتونو څخه ګټه (فائده) واخلی او هر څوک ئی چه ونه منی د الله تعالیٰ حجت یری تمام شی او د دعوت او اصلاح فریضه په ډیر حسن او ښه والي سره يای (آخر) ته ورسيږی، د لمانځه په سبب د بديو نه منع کيدل دوه معني گانی لری یوه د تسبب یه طریقه یعنی الله تعالیٰ به لمانځه کښی داسی خاصیت او تاثیر ایښی دی چه لمونځ کوونکی له ګناهونو او بدیو څخه ساتي لکه چه د کومي دوا استعمال تبه او نور امراض له سړی شکوی او نه ئی پریږدی چه پری راشی په دغه صورت کښی ښائی په یاد ئی ولرئ چه د دوا دپاره دغه امر ضرور نه دی چه د هغه یوازی یو خوراک د ناروغتیا د لری کولو دیاره کافی شی ځینی دواګانی په خاص مقدار سره تر یوی مودی یوری په لاژمی ډول (طریقه) خوړل کیږی نو وروسته بیا دوا خپل تاثیر ښکاره کوی مشروط په دی چه رنځور کوم داسي شي استعمال نه کړي چه د دې دوا له خاصيت سره منافي وي س لمونځ هم بي شکه ډير تاثير نه ډک هسي روحاني دوا ده چه د روحاني امراضو د علاج دپاره د يوه اکسير حکم لري. هو! دغه خبره هم ورسره ضروری ده چه دوی په برابر مقدار په صحی توګه (طریقه) او احتیاط سره چه روحانی اطباؤ د هغه تجویز کړی دی تر تاکلی (مقرر کړی) نیتی پوری استعمال او پری مواظبت وکړی شي وروسته له هغه دغه مريض به يه خپله حس کړی چه څرنګه لمونځ د ده پخواني رنځوری او د کلونو کلونو ناروغی لری کوی.

بله معنی ئی داسی کیدی شی چه له بدیو ځینی د لمانځه په برکت منع کیدل ښائی د اقتضاء په ډول (طریقه) وی یعنی د لمانځه هر یو هیئت او د ده د هر یو ذکر مقتضی دی، هغه انسان چه هم دا اوس د الله تعالیٰ په دربار کښی د خپل عبودیت، اطاعت، خشوع خضوع او تنلل او د الله تعالیٰ د الوهیت، ربوبیت، حکومت، مالک الملکوتیت اظهار او اقرار کړی دی نو اوس له لمانځه

اتلمااوحی(۲۱) العنکبوت(۲۹)

وروسته او له مسجد نه د باندی دی هم په هم هغه خپل عهد او پیمان باندی تینګ ولاړ وی او بد عهدی او شرارت ونه کړی او د هغه لوی ذات له احکامو څخه منحرف نشی. ګواکی د لمانځه هره یوه ادا ی لمونځ کوونکی ته په پنځو وختونو کښی داسی حکم ورکوی چه ای د عبودیت او بندګی مدعی! تاته ښائی چه په رښتيا سره د عابدانو او د الله تعالیٰ د خاصو بندګانو په شان اعمال او افعال ولرئ! ځکه چه لمونځ د حال په ژبه سره له تانه غواړی چه د شرارت او سرکشي او بیحیائی څخه په څنګ شه اوس که څوک له دغو منهیاتو او لهویاتو څخه په څنګ کیږی که نه، لیکن لمونځ بلاشبه دی تری منع کوی او ستنوی (واپس کوی) ئی لکه چه الله تعالیٰ په خپله مونږ له هغو نه منع كوى لكه چه وانى ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعُكُمْ لِ وَالْإِصْمَانِ وَايْتَأْمِي وَى الْقُرْلِ وَيَتْهَى عَنِ الْفَكُمْمَا وَالْمُنْكُرُوَالَبُغُيُّ ﴾ جزء ١٤ (د النحل ١٣ ركوع) ٩٠ آيت پس هغه بد بخت چه د الله تعالىٰ په منع کولو او نهی سره هم له بدو چارو څخه نه په څنګ کیږی نو که د لمانځه په منع کولو او نهی هم تری لاس وانخلی هیڅ د تعجب ځای نه دی هو! دغه دی واضح وی چه د هر لمانځه د نهی او منع کولو درجه به هم هغومره وی چه د هغه په ادا کولو کښی د الله تعالیٰ له یاده لمونځ کوونکی غافل نه وی ځکه چه لمونځ تش د څو ځلی پاڅیدلو او کیناستلو نوم نه دی، له ټولو څخه لوی شي په لمانځه کښي د الله تعالیٰ قدرت، عظمت، کمال او جلال مستحضر وی او خپله ژبه او زړه سره موافق ولری هغومره به د ده زړه د لمانځه د منع کولو غږ اوری او په هم هغه اندازه دغسی لمونځ د منهیاتو په مخنیوی کښی موثر ثابتیږی که نه هغه لمونځ چه په خالی او غافل زړه سره ادا شي نو دغه لمونځ د منافق له لمانځه سره مشابهت لري چه د هغه په نسبت ئي یه حدیث کښی ویلی دی «لا یذکر الله فیها الا قلیلا» د هم دغسی لمانځه یه نسبت د (لم يزدد بها من الله الا بعدا) وعيد راغلي دي

ولی انسان نه ستنوی (منع کوی) کله چه هغه د الله تعالی د یادولو ډیر ښه صورت دی لکه چه ولی انسان نه ستنوی (منع کوی) کله چه هغه د الله تعالی د یادولو ډیر ښه صورت دی لکه چه الله تعالی وائی و و وائی و و وائی الله تعالی یاد ډیر لوی شی دی، دغه د الله تعالی ذکر هغه مقدس شی دی چه هغه ته د لمانځه جهاد او د ګردو (تولو) عباداتو روح ویلی شو، که د الله تعالی ذکر نه وی نو عبادت به څه وی یو بی روحه جسد او بی معنی لفظ به وی د حضرت ابو دردا رضی الله تعالیٰ عنه او د نورو احادیثو په ملاحظ عالمانو هم دغسی فیصله کړی ده چه له ذکر الله (د الله تعالیٰ یاد) څخه بل کوم لوی عبادت نشته. اصلی فضیلت هم ده لره دی. که په عارضی او موقتی صورت سره کوم بل عمل په ذکر الله سبقت ومومی هغه بیله خبره ده. لیکن که غور او دقت وکړی شی نو دغه خبره باید ومنل شی کوم فضیلت چه په لمانځه کښی راغلی هغه د هم دی ذکر الله له برکته دی. په هر حال ذکر الله له ګردو (تولو) اعمالو څخه افضل دی. او هر کله چه هغه د لمانځه ضمن کښی وی نو هغه به ډیر افضل وی. پس اعمالو څخه افضل دی. او هر کله چه هغه د لمانځه ضمن کښی وی نو هغه به ډیر افضل وی. پس بنده لره ښائی چه هیڅ وخت د الله تعالیٰ له ذکر او فکر نه غافل نشی. بالخاصه په کوم وخت بنده لره ښائی چه هیڅ وخت د الله تعالیٰ له ذکر او فکر نه غافل نشی. بالخاصه په کوم وخت کښی چه کومی بدی ته ئی میلان پیدا شی نو فوراً ښائی د الله تعالیٰ عظمت او جلال وریاد کړی

اتلهااوحي(٢١) العنكبوت(٢١)

او له هغی منع شی. په قرآن او حدیث کښی راغلی دی . څه وخت چه بنده خپل الله یادوی نو الله تعالیٰ هم دی یادوی. ځینو اسلافو د دغه آیت مطلب داسی بیان کړی چه په لمانځه کښی له دی خوا بنده خپل الله یادوی نو ځکه لمونځ یو لوی عبادت دی. لیکن د دی په ځواب کښی چه د هغه طرفه الله خپل بنده یادوی دغه له ګردو (ټولو) ځنی لوی شی دی چه ښائی د هغه قدر په انتهائی درجه سره وکړی او دغه شرافت او کرامت محسوس کړی، او لا زیات د الله تعالیٰ د ذکر په طرف راغب شی. کوم سړی د رسول صلی الله علیه وسلم په حضور کښی عرض وکړ چه د اسلام احکام ډیر زیات دی ماته یو جامع او مانع شی راوښیه! رسول الله صلی الله علیه وسلم وویل الله یوال لسانک وطباً من ذکرالله ښائی تل تر تله ستا ژبه د الله تعالیٰ په یاد لونده وی». حضرت شاه صاحب لیکی څومره ځنه (ایسارتیا) چه په لمانځه کښی کیږی په هاغومره وخت کښی انسان له هری ګناه څخه محفوظ وی هیله (امید) ده چه وروسته له هغه هم محفوظ پاتی شی او د الله تعالیٰ یاد پر دی ډیر اثر لری یعنی له ګناه ځنی ئی ژغوری (ساتی) او اعلیٰ درجو شی الله تعالیٰ یه معلوم دی هر هغه عمل چه کوئ ئی تاسی) یعنی په هر اندازه چه انسان الله تعالیٰ په یاد ولری یا ئی ونه لری پاک الله ته دغه ګرد (ټول) معلوم دی نو د ذاکر او غافل د هر یوه سره د هغو له عملونو سره سمه بیله بیله معامله کوی.

## وَلا نُجَادِ لُوَّا آهُل الْحِتْبِ إِلَا بِاللَّتِي هِيَ آحُسُ اللَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمُ

او جگړه مه کوئ تاسی (ای مؤمنانو) له کتابیانو سره مګر په هغه (خصلت) سره چه هغه ډیر ښه وی مګر هغه کسان چه ظلم ئی وکړ له دوی ځنی (نو ورسره په توری مجادله کوئ)

تفسیو: یعنی د مشرکانو دین له اساسه غلط دی د کتابیانو دین اصلاً حق او رښتیا ؤ نو له کتابیانو سره د مشرکانو په شان جگړی مه کوئ! چه له بیخه د هغوی خبری باطلی او پری کړئ بلکه په نرمی، متانت خیر غوښتنی، صبر او تحمل سره په ضروری خبرو باندی دوی وپوهوئ! هو! هغه کسان چه د دوی له منځه ښکاره بی انصافی، ظلم، عناد او سرتمبګی (سرکشی) کوی له هغوی سره په مناسب صورت د سختی او تشدد معامله کولی شئ او له دی نه وروسته دوی په سزا هم رسولی شئ!

تنبیه: پخوا د قرآن د تلاوت حکم ؤ. په زیاترو وختونو کښی به منکرینو د هغه د اوریدلو ځنی په مباحثه او مناظره شروع کوله نو دا ئی راوښوده چه د مباحثی په وخت کښی د مقابلی ډلی د علمی او دینی حیثیت خیال ضرور ولرئ! او د مناظری په ځوښ کښی د اخلاقو او صداقت له حده مه وځئ! او هر چیری چه څومره صداقت وی یری اعتراف کوئ.

# وَقُولُوۡۤ الۡمَتَّا بِالَّذِيۡ ٱنَّزِلَ إِلَيۡنَا وَٱنَّزِلَ إِلَيۡنَا وَٱنَّزِلَ إِلَيۡكُمۡ

او ووایئ تاسی چه ایمان راوړی دی مونږ په هغه (قرآن) چه نازل کړی شوی دی مونږ ته او (په هغه کتابونو چه) نازل کړی شوی دی تاسی ته

تفسیر: یعنی لکه خنګه چه مونډ په عظیم الشان قرآن ایمان راوړی دی په دی مو هم ایمان راوړی دی چه الله تعالیٰ ستاسی د هدایت دپاره حضرت موسیٰ او عیسیٰ او نورو انبیاؤ علیهم الصلوٰة والسلام ته چه کوم کتابونه او احکام لیډلی دی هغه کرد (تول) حق او رښتیا دی. او د هغو یو حرف هم غلط نه ؤ که څه هم اوس هغه آسمانی کتابونه په خپل هم هغه اصلی صورت او حقیقت ستاسی په لاسونو کښی نه دی پاتی.

# وَ إِلَّهُنَا وَ إِلَّهُكُوْ وَاحِثٌ وَّغَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ۞

او الله زمونږ او الله ستاسي يو دې او مونږ خاص الله ته غاړه ايښودونکي (موحدان) يو

تفسیر: یعنی زموند او ستاسی اصلی معبود یو دی یوازی دغومره یو فرق په منځ کښی شته چه موند یوازی د هم هغه الله تعالیٰ په حکم عمل کوو او تاسی له هغه محخه لری شوی یئ او نورو ته مو هم د الوهیت حقوق او اختیارات ورکړی دی. مثلاً حضرت عزیر یا احبارو او رهبانانو ته. سربیره (علاوه) په دی موند د الله تعالیٰ ګرد (تول) احکام ومنل او د ده د ګردو (تولو) انبیاو او کتابونو تصدیق مو وکړ او په حقه او رښتیا سره ئی منو او د ده د وروستی حکم په مقابل کښی مو غاړه کیښوده او تاسی ځینی ومنل او ځینی مو ونه منل او له وروستی تصدیق څخه بیخی منکر شوئ.

# ٷػڶڸڰٲٮؙٛڗؙڶێٵٙٳڲڰٵڰؚێڹٛٵٛڷڐؚؽۣڹٲؾؽ۠ۿؙؙۘؗؗؗؗڡؙڰڰؚؽڰؙؽٷؙڡڹؙٷۘ

اتلهااوحي(٢١) العنكبوت(٢١)

او هم داسی (چه نازل کړی وو مونږ په نورو انبیاؤ کتابونه) نازل کړی دی مونږ په تا کتاب (قرآن)، پس هغه کسان چه ورکړی دی مونږ دوی ته کتاب (تورات) ایمان راوړی دوی په دی (قرآن) او ځینی له دغو (عربو) هغه څوک دی چه ایمان راوړی په دی

تفسیر: یعنی په دغه قرآن کښی ستاسی د کتابونو کوم یو حکم نشته چه تاسی د هغه په قبلولو کښی تردد لرئ ؟ هم هغسی چه پخوانیو انبیاؤ صحیفی او کتابونه په یوه پسی به بل نازلیده هم دامی په نبی آخرالزمان هم دغه لاځواب مقدس کتاب نازل شوی دی نو تاسی د هغه له منلو څخه ولی دومره انکار کوئ؟.

#### وَمَايَجُحُدُ بِالْتِنَآ اِلَّا الْكَفِرُونَ

#### او نه منکریږی په آیتونو زمونږ مګر کافران

تفسیر: یعنی هغه کتابیان چه د خپلو حقانی کتابونو په مفهوم او مدلول په ښه شان سره پوهیدلی دی، هغوی به دغه قرآن هم ومنی او انصافاً هم ښائی چه وئی منی لکه چه له هغوی ځینی هغه کسان چه منصفان دی هغوی د ده صداقت د زړه له کومی نه یوازی کتابیان بلکه د عربو ځینی خلق هم چه په پخوانیو کتابونو بیخی نه پوهیږی، دغه قرآن هم منی په حقیقت کښی د عظیم الشان قرآن د صداقت دلائل دومره روښانه دی چه له حق پتوونکی او نه منونکو خلقو نه پرته (علاوه) بل هیڅوک د ده له صداقت او منلو څخه نشی منکریدی.

#### وَمَاكُنْتَ تَتُلُوا مِنَ قَبُلِهِ مِنَ كِتْبِ وَلا تَخْطُهُ بِيَبِينِكَ إِذَا الرَّرْتَابَ الْمُبُطِلُونَ ۞

او نه وی ته (ای محمده!) چه لوست به تا پخوا له دی قرآن څخه کوم کتاب (له پخوانیو کتابونو نه) او نه به دی لیکه دغه (کتاب) په ښی لاس خپل (او که چیری وی ته لیکونکی، لوستونکی) نو هلته به خامخا شک کاوه باطلوونکو (خلقو)

تفسیر: د قرآن له نزول څخه پخوا د رسول الله صلی الله علیه وسلم څلویښت کاله په هم دغو مکیانو کښی تیر شول. ټول په دی پوهیږی او خبر دی چه په دغو څلویښتو کلونو کښی محمد

اتلمااوحي(٢١) العنكبوت(٢١)

صلی الله علیه وسلم هی یو معلم او استاد ته نه دی ناست، نه ئی کوم کتاب لوستی دی او نه ئی په خپل مبارک لاس کښی قلم اخیستی دی. که داسی وی نو امکان ئی درلود (لرلو) چه دغو باطل ویونکو به داسی شبهی او تصور کاوه چه ممکن محمد صلی الله علیه وسلم به تول پخوانی کتابونه لوستی وی او د هغو له منځه به ئی ځینی یاداشتونه او اقتباسات کړی وی او بیا به ئی هغه ورو ورو په خپل عبارت او سبک سره جوړ کړی وی چه اوس ئی خلقو ته اوروی که څه هم په هغه تقدیر سره به هم داسی ادعاء غلطه وه ځکه چه هیڅ یو لیکونکی او لوستونکی انسان لا څه بلکه که د تولی دنیا علماء او فضلاء سره راتول شی او د ګردو (تولو) مخلوقاتو قوت په دغه لاره کښی صرف شی خو بیا هم دوی داسی یو بی مثاله کتاب نشی جوړولی خو سره د هغه هم دروغجنانو ته د خبرو جوړولو یوه زمینه په لاس ورتله لیکن کله چه د محمد صلی الله علیه وسلم امینتوب له مسلماتو او منل شوو خبرو څخه دی نو د دغی سطحی شبهی بیخ هم وویستل شو خو امینتوب له مسلماتو او منل شوو خبرو څخه دی نو د دغی سطحی شبهی بیخ هم وویستل شو خو سره له دی هم ضد کوونکو او معاندینو له خپلو دروغو پلمو (تدبیرونو) او چتی (بیکاره) خبرو خوله ونه تړله لکه چه داسی به ئی ویل ﴿ وَقَالْوَالْسَاطِيُّوالْوَلِمُیُنُونَالُوالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَالُونَا

#### بَلُ هُوَالِيُّ بَيِّنْكُ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُواالُّعِلْمُ

بلکه دغه (قرآن) آیتونه دی ښکاره په سینو د هغو کسانو کښی چه ورکړی شوی دی هغوی ته علم (فهم یعنی مومنان چه یادوی ئی)

تفسیر: یعنی رسول الله صلی الله علیه وسلم له چا څخه لیکل او لوستل نه دی زده کړی بلکه دغه وحی چه په ده نازلیږی تل به بی د لیکلو سینه په سینه جاری پاتی وی او د الله تعالیٰ په فضل به د علماؤ، فضلاؤ، فضلاؤ، حفاظو او قراؤ په سینو کښی د ده د الفاظو او معانیو حفاظت کیږی. نور آسمانی کتابونه نه یادیدل او دغه کتاب یادیږی او په حفظ سره ساتلی او باقی پاتی دی لیکل پری سربیره او علاوه دی (موضح په لږ توضیح سره)

#### وَمَا يَعِبُحَكُ بِالْتِينَّا إِلَّا الظَّلِمُونَ ۞

او نه منکریږی په آیتونو زمونږ (هیڅوک) مګر بی انصافان ظالمان

تفسیر: یعنی د بیانصافی علاج به غرنگه وکړی شی که یو سړی له خپله ځانه سره داسی غوته کړی وی چه زه به له سره رښتیا خبره نه منم او د ډیرو روښانو او څرګندو (ښکاروو) شیانو څخه به هم انکار کوم (نو د داسی وضعیت علاج نشته).

## وَقَالُوُالُوَلِاَ أُنْزِلَ عَلَيْهِ النَّعِيِّةِ فَى اِثْمَا الْأَلْيَ عِنْدَ اللهِ وَالنَّمَا الْأَلْيَ عِنْدَ اللهِ وَالنَّمَا الَّذِينُ مِنْ اللهِ وَالنَّمَا اللّهِ وَالنَّمَا اللّهُ وَالنَّمَا اللّهُ وَالنَّمَا اللّهُ وَالنَّمَا اللّهُ وَالنَّمَا اللّهُ وَالنَّمَا اللّهُ وَالنَّمَا اللّهِ وَالنَّمَا اللّهُ وَاللّهُ وَالنَّمَا اللّهُ وَالنَّمَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

او وائی (دغه د مکی کفار) چه ولی نه نازلولی شی په دغه (محمد) معجزی له (طرفه د رب د ده ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه هم دا خبره ده چه معجزی (خاص) په نزد د الله دی او بیشکه هم دا خبره ده چه زه ویروونکی شکاره یم (له جحیم څخه).

تفسیر: یعنی دغه خبره زموند په واک (اختیار) او قبضه کښی نه ده چه کومه معجزه چه تاسی ئی غواړئ زه هغه معجزه تاسی ته دروښیم او نه د کوم نبی تصدیق په دی خبرو محه ارتباط لری. زما کار او وظیفه دا ده چه د بدی د بدو نتائجو څخه تاسی خبر کړم او په ښکاره او صافو الفاظو کښی تاسی ته د خیر او شر گردی (تولی) لاری دروښیم که حق تعالیٰ زما د تصدیق له پاره محه عجزی هم تاسی ته ښیی اختیار لری.

#### ٱۅؙڬٙۅؘڮؖڣۿؚٵٞٵۜٲڹٛۯڷؙؽٵڡؘؽڬٲڰؚۺؽؿؙڵٵؽۿؗ؋ٝٳڽۧڹٛۏڎڵؚڬ ڵڂؘؠؙڐؙٷٙۮؚػؙڒؽڸؚڡۧۅؙۄٟؿؙۅؙؙڡۣٮؙٛۅٛڹ

آیا نه دی کافی دوی ته (له جهته د معجزی دا چه) بیشکه موندِ نازل کړی دی موندِ په تا کتاب (قرآن) چه تل لوستل کیږی په دوی باندی بیشکه چه په دی (کتاب باقی الی الابد) کښی خامخا رحمت مهربانی او ذکر، پند دی دپاره د (هغه) قوم چه ایمان راوړی.

تفسیر: یعنی آیا دغه معجزه نه ده کافی؟ له دغه کتاب نه چه تاسی ته ئی د شپی او ورځی لولی او اوروی بله معجزه به څه وی؟ آیا نه گورئ چه د دی کتاب منونکو او تابعانو غرنګه عقل او پوهه پیدا کړی ده؟ او څنګه د الله تعالیٰ له رحمته مستفید شوی دی.

#### قُلْ كَفَى بِاللَّهِ بَيْنِي وَبَيْنَكُونَهُ فِي مَا يَعْلَمُ مَا فِي السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ

ووایه (ای محمده دوی ته) کافی دی الله په منځ زما او په منځ ستاسی کښی شاهد (په صدق زما او تکذیب ستاسی) چه ورمعلوم دی هر هغه شی چه په آسمانونو کښی دی او (هر هغه شی چه) په ځمکه کښی دی

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په محمکه او د ده تر آسمان لاندی زه ښکاره او په غرګند ډول (طریقه) د رسالت دعوی کوم چه هغه ئی اوری او ګوری بیا ورځ په ورځ ماته او زما نورو ملګرو ته ترقی او پرمخ تګ راپه برخه کوی او تعداد او شمیر مو را زیاتوی او پرله پسی ډول (طریقه) زما د دغی دعوی عملی تصدیق کوی. زما په ژبه زما په لاسونو د قدرت داسی خارق العاده معجزی څرګندیږی (ښکاره کیږی) چه د هغو د مثل او نظیر له وړاندی کولو څخه تول پیریان او انسانان عاجز دی. آیا زما د صداقت لپاره د الله تعالیٰ دغه شهادت کافی نه دی؟

#### وَالَّذِيْنَ امَنُوابِالْبَاطِلِ وَكَفَرُوابِاللهِ اُولِيَا فَمُ الْخِيرُونَ ﴿

او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی په باطل او کافران شوی دی په الله دغه کسان هم دوی زیانکاران دی (چه کفر ئی په ایمان بدل کړی دی)

تفسیر: د انسان لویه بدبختی او زیان دا دی چه دروغ خبره که څه هم وړه او په ښکاره ډول (طریقه) باطله هم وی ژر منی او رښتیا خبره که څه هم صافه او ښکاره او واضحه هم وی نه ئی منی او تری انکار کوی.

#### وَيَسْتَعَجْلُونَكَ بِالْعَنَالِ وَلَوْلَا اَجَلَّ مُّسَمَّى كَبَاءَهُمُ الْعَنَابُ وَلَيَأْتِيَنَّهُمُ نِغْتَةً وَهُولِانِيثَعُرُونَ

او بیره (تلوار) کوی (دغه کفار) په تا په راتلو د عذاب او که نه وی (هغه) نیته ټاکلی (مقرر) شوی (له پاره د عذاب) نو خامخا راغلی به وو دغو (ژر غوښتونکو) ته عذاب (سم د لاسه) او خامخا رابه شی دا عذاب دوی ته یو ناڅاپه حال دا چه دوی به نه وی خبر (د راتګ په وخت ئی) اتلمااوحي(٢١) العنكبوت(٢١)

تفسیر: یعنی منکران وائی که موند په ناحقه او باطله یو نو په موند باندی ولی په هم دی دنیا کښی آفت او بلا نه نازلیدی ؟ نو د دوی د دغی غوښتنی ځواب داسی ورکړ شو چه که نه وی هغه نیته ټاکلی (مقرر) شوی نو خامخا به راغلی ؤ دغو ژر غوښتونکو ته عذاب سم د لاسه او خامخا رابه شی دا عذاب دوی ته یو ناڅاپه حال دا چه دوی به نه وی خبر د راتګ په وخت ئی یعنی هر شی په خپل ټاکلی (مقرر) وخت کښی راتلونکی دی. مه وارخطا کیدئ تاسی هرومرو (خامخا) په هم هغه مطلوبه بلا او آفت اخته کیدونکی یئ. حضرت شاه صاحب لیکی «د دغه امت عذاب هم دغه ؤ چه د مسلمانانو په لاس قتل او قید شول لکه د مکی معظمی په فتح کښی اکرد (ټول) مکیان بیخبره وو چه محمدی لښکر په دوی ورغی».

## يَسْتَعُجِلُوْنَكَ بِالْعُنَابِ وَ إِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِالكَفِرِينَ ﴿ يَوْمَ يَغُشُهُمُ الْعَنَابُ مِنَ فَوْقِهِمْ وَمِنَ تَعُتِ اَرْجُلِهِمُ وَيَقُولُ ذُوْقُوْ امَا كُنْتُوْتَعُمْلُوْنَ ﴿

بیړه (تلوار) کوی کفار په تا په (راتلو) د عذاب (په دنیا کښی) حال دا چه بیشکه دوزخ خامخا احاطه کوونکی دی په کافرانو (یاده کړه ای محمده! هغه) ورځ چه لاندی به کړی دوی عذاب له پاسه (د سرونو) د دوی او له لاندی د پښو د دوی نه او وبه وائی دوی ته (الله د پرښتو په ژبه) و ځکئ تاسی (خوند د سزا) د هغه (عمل) چه وئ تاسی چه کاوه به مو (په دنیا کښی)

تفسیر: دلته به له عذاب محخه ښائی د آخرت عذاب مراد وی لکه چه له ځواب محخه ئی معلومیږی یعنی دوی د آخرت عذاب چتی (بیکاره) غواړی، دوی خو هم دا اوس په هم هغه عذاب کښی پراته دی. دغه کفر شرک او عصیان که دوزخ نه دی نو څه شی دی؟ چه دوی ئی له هری خوا چار چاپیر نیولی او احاطه کړی ئی دی. له مرګه وروسته د دغو ګردو (ټولو) خبرو حقایق دوی ته د سر په سترګو ورښکاره کیږی او دوی به ګوری چه په څه شان به دوی د دوزخ په اور کښی سوځی؟ په تیره بیا څه وخت چه د دوی هم دغه اعمال د جهنم د اور مار او لړم په شان متمثل کیږی او دوی عذایوی.

دا به الله تعالیٰ وائی یا به هم هغه عذاب وائی لکه چه د زکوٰة نه ورکوونکی په باب په حدیث کښی راغلی دی چه د هغه مال به مار ګرځاوه شی او د ده په غاړه کښی به لکه غاړکی لویږی او دی به له ستونی څخه نیسی او څیروی به ئی او داسی به ورته وائی چه زه ستا مال یم او زه

ستا خزانه يم.

## يْعِبَادِى الَّذِيْنَ الْمُنُوَّالِنَّ اَرْضِى وَاسِعَةٌ فَالتَّاىَ فَاعْبُدُونِ ﴿ يُعِبَادِى النَّذِيْنَ الْمُؤْتِ ﴿ ثُوْرِ النِّنَا الْمُؤْتِ ﴿ ثُوْرِ النِّنَا الْمُؤْتِ ﴿ ثُوْرِ النِّنَا الْمُؤْتِ ﴾ كُلُّ نَفْسٍ ذَا إِنَّا لَهُ الْمُؤْتِ ﴿ ثُوْرِ النِّنَا اللَّهُ عَعُونَ ﴾

ای بندگانو زما هغو چه ایمان ئی راوپی دی (یعنی ای مؤمنانو!) بیشکه څمکه زما ارته ده (نو د ویری له ځای نه د امن ځای ته هجرت وکړئ!) پس خاص ما لره عبادت کوئ تاسی (په هر هغه ځای کښی چه مامون اوسئ!) دغه د مکی معظمی کفار که تاسی ربړوی (تکلیفوی) او خپه کوی نو د الله تعالیٰ ځمکه خو تنګه نه ده بل چیری لاړ شئ او هلته د الله تعالیٰ په عبادت مشغول شئ!. هر یو نفس (ژوندی) څکوونکی د مرګ دی (یعنی خامخا مری) بیا (خاص) مونږ ته (په بعث بعد الموت سره) راوستل کیږی (د جزاء له پاره)

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «کله چه کفارو په مکه معظمه کښی ډیر زور او قوت د مسلمانانو په خلاف پیدا کړ نو مسلمانانو ته حکم وشو چه هجرت وکړئ! لکه چه د مسلمانانو اتیا یا دری اتیا کورنی حبشی ته لاړی، د همغه په نسبت دلته وائی چه دغه د څو ورځو ژوندون هر چیرته چه ممکن وی هم هغلته ئی تیر کړئ بیا وروسته له هغه ګرد (ټول) سره یو ځای کیدونکی یئ! او ماته راتلونکی یئ! په دغه سره مهاجرینو ته تسلی ورکړی شوه څو په دوی د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم مفارقت (جدائی) او د وطن لری والی آسان شی او د ډیرو زیاتو تکلیفونو او زحمتونو احساس ونه کړی.» ګواکی دغه ئی ور وښودل چه وطن، اقارب، خپل، خپلوان، دوستان، یاران لوی، واړه او نور نن یا سبا هرومرو (خامخا) له تاسی ځنی جلا (جدا) کیدونکی دی فرض ئی کړئ که نن مو له مکی معظمی څخه هجرت ونه کړ نو یوه ورځ خو خامخا له دغی دنیا څخه هجرت کوونکی یئ مګر هغه تلل به بی اختیاره وی. د په د حقیقی معبود د عبادت په لیار کښی مزاحم کیږی او خلل پیدا کوی.

## وَالَّذِيْنَ الْمَنُوُ اوَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَنُبُوِّئَكُمُ مِّنَ الْجَنَّةِ عُرَفًا تَجَرِيُ الْمَنُو الْمُعَلِيْنَ الْمُعَلِّيْنَ الْمُعَلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعَلِيْنَ الْمُعَلِّيْنَ الْمُعَلِيْنَ الْمُعَلِيْنَ الْمُعْمِلِيْنَ الْمُعَلِيْنَ عَلَيْنَ الْمُعَلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعِلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعِلِيْنَ الْمُعْلِيْنِ الْمُعِلِيْنَ الْمُعِلِيْنَ الْمُعِلِيْنَ الْمُعِلِيْنَ الْمُعِلِيْنَ الْمُعِلِيْنَ الْمُعِلِيْنَ الْمُعِلِيْنَ الْمُعِلِيْنَ الْمِعْلِيْنَ الْمُعِلِيْنَ الْمُعِلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعِلِيْنَ الْمُعْلِيْنِ الْمُعِلِيْنَ الْمُعْلِيْنِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعِلِيْنَ الْمُعْلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعِلِيْنَ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعِلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ ا

#### الدِنينَ صَبُرُواوَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُوْنَ @

او هغه (کسان) چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) خامخا ځای به ورکړو مونږ هرومرو (خامخا) دوی ته له جنته په جګو (اوچتو) ماڼیو کښی چه بهیږی لاندی له (ونو او ماڼیو د) هغو ویالی (څلور) حال دا چه تل به اوسیږی په دغو (ماڼیو کښی) ښه دی اجر د دغو عمل کوونکو (دا جنت) هغه (عاملان) چه صبر ئی کړی (په طاعت او مصیبت او له معصیت نه) او (خاص) په رب خپل توکل کوی

تفسیو: یعنی هر محوک چه له صبر او استقلال سره سره د ایمان او اسلام په لاره تینګ ثابت او قایم وی او په پاک الله اعتماد او توکل وکړی او خپل کور او کهول پریږدی او له خپل وطن څخه ووځی نو دوی ته به د دغه وطن په بلل هغه بل وطن ور په برخه کیږی او د دی ځای له کورونو څخه به ښه کورونه ورته ورکړل شی.

#### وَكَائِينَ مِّنَ دَآبَةٍ لِاَتَعْمِلُ رِنَ قَهَا اللهُ يَرْزُقُهُ اوَ إِيّاكُورُ وَهُوَ السِّمِيعُ الْعَلِيهُ و

او ډير دی له خوځيدونکو (ذيروحو په ځمکه) چه نه پورته کوی دوی رزق خپل (له وجی د ضعف) الله رزق رسوی هغوی ته او تاسی ته هم او هم دی ښه اوريدونکی (د ټولو اقوالو)

تفسیر: په دغه سره ئی د روزی له پلوه اطمینان او ډاډ راکړ چه د زیاترو ساکښانو (جاندارو) په ځایونو کښی د بلی ورځی خوراک او روزی نه وی، په نوی ورځی کښی نوی روزی وررسیږی (موضح) بیا نو هغه الله تعالیٰ چه ساکښانو (جاندارو) ته رزق، روزی رسوی آیا خپلو وفادارو عاشقانو او خاصو بندګانو ته به ئی نه رسوی؟ ښه وپوهیږئ چه حقیقی رزاق خو هم هغه دی چه د ګردو (تولو) خبری اوری د دوی د زړونو په اخلاص پوهیږی د هر یوه ظاهر و باطن ده ته څرګند او ښکاره دی، د هیچا زیار (محنت) او خواری د ده په دربار کښی بی ځایه نه پاتی کیږی، هغه خلق چه د الله تعالیٰ په لیاره کښی خپل وطن پریږدی او محض لله وتلی وی د دوی دغه هجرت له سره نه ضایع کیږی دوی دی د معیشت د وسائلو او د سامان د وړلو چه له خپله ځانه سره ئی یوسی هیڅ فکر ونه کړی څومره ساکښان (جاندار) دی چه د دوی رزق روزی د دوی په شاګانو نه دی بار او له خپلی روزی سره هر چیری نه گرځی خو حقیقی رازق دوی ته

هره ورځ رزق او روزی رسوی.

#### وَلَيِنُ سَأَلَتُهُوُمُنَ خَكَقَ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضَ وَسََّخُوالشَّمُسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَ اللَّهُ فَأَنْ يُؤُفَّكُونَ®

او قسم دی که سوال وکړی ته له دوی نه (ای محمده! داسی) چه چا پیدا کړی دی آسمانونه او ځمکه ؟ او مسخر کړی (په کار ئی اچولی) دی لمر او سپوږمی نو خامخا وائی هرومرو (خامخا) (د مکی کفار چه) الله (پیدا کړی دی له دغه اقراره سره سره) پس څرنګه دوی ګرځولی شی (له توحید څخه)

تفسیر: یعنی تاسی گرد (ټول) پوهیدئ چه د رزق او روزی ټول آسمانی او ځمکنی اسباب الله پیدا کړی دی نو بیا ولی پری اعتماد او اطمینان نه کوئ ؟ چه هم هغه به ئی دررسوی مگر په هم هغه میچ او اندازه چه د الله تعالیٰ اراده وی نه هغومره چه تاسی ئی غواړئ دغه ئی په راتلونکی آیت کښی راښولی دی (موضح)

#### اَللهُ يَبْسُطُ الرِّزُقَ لِمَنُ يَّشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقُدِدُ لَهُ إِنَّ اللهُ يَجُلِلْ شَيُّ عَلِيهُ وَ الله يَجُلِلْ شَيُّ عَلِيهُ وَسَ

الله پراخوی رزق دپاره د هر هغه چا چه اراده وکړی (د پراخی ئی) له بندګانو خپلو څخه او تنګوی ئی په ده (که اراده وکړی د تنګی ئی) بیشکه چه الله په هر شی ښه عالم دی

تفسیر: یعنی په میچ او اندازه کوی ئی داسی نه چه بیخی ئی نه ورکوی بیشکه چه الله تعالیٰ په هر شی باندی ښه عالم دی یعنی په دی باندی یوازی هم دی عالم او خبر دی چه چاته ئی ورکړی؟ او څومره ئی ورکړی؟

#### وَلَيِنُ سَأَلْتُهُو مِنَ نُزُلُ مِنَ التَّمَا ءِمَاءً فَأَخَيَابِهِ الْرَضَ

#### مِنَ بَعُدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمَدُ لِللَّهِ بَلْ ٱكْثَرُهُ وُلاَيعُقِلُونَ ﴿

او بیا قسم دی چه که سوال وکړی ته له دوی نه (ای محمده! داسی) چه چا نازلی کړی دی (له طرفه) د آسمان (څخه اوبه پس ژوندی کړی ئی ده په دی اوبو سره ځمکه پس له مرګه (او وچوالی) د دی نو خامخا وائی دوی هرومرو (خامخا) چه الله (نازلی کړی دی! نو له دغه اقرار سره سره ولی شریک ورته پیدا کوی) ووایه (ای محمده!) ټوله ثناء الله ته ده بلکه زیاتری د دوی نه لری عقل (ځکه د دوی اقوال تنافض لری)

تفسیر: یعنی باران هم په هر چا او هر ځای یو برابر نه اوری هم داسی د حال او احوال په بدلولو کښی هم دومره ځنډ (ایسارتیا) او ډیل نه پیښیږی یا کله الله په لږ وخت کښی خوار او غریب غنی او شتمن ګرځوی.

#### وَمَا هَٰذِهِ الْحَيْوَةُ التُّنْيَآلِلا لَهُوُّ وَلَعِبٌ وَانَّ الدَّارَ الْأَخِرَةَ لَهِيَ الْحَيْوَانُ كُوْكَانُوْ اَيَعْلَمُوْنَ

او نه دی دغه ژوندون (لږ خسیس د) دنیا مګر عبث او لوبی دی او بیشکه چه دار، آخرت خامخا هم هغه دی واقعی حیات (او ژوندون) که چیری وی دوی چه پوهیدلی. (نو نه به ئی غوره کوله دنیا په آخرت)

تفسیر: یعنی انسان ته ښائی چه د دی دنیا په څو ورځنی ژوندون کښی زیاتره د آخرت په فکر کښی اوسی ځکه چه اصلی او دائمی ژوندون هم هغه دی، نه ښائی چه څوک د دنیا په لوبو او تماشو کښی ډوب او د آخرت له فکر او یاد څخه بیخی غافل شی، بلکه د دی دنیا په ژوندون کښی ښائی د هغی دنیا دپاره تیاری وکړی او د عقبیٰ د سفر دپاره ځان ته څؤری او توښه برابره کړی.

## فَإِذَا رَكِبُوْافِي الْفُلْكِ دَعَوْا اللهَ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ مَّ فَلَمَّا نَجْهُمُ وَالِيَكُمُ وَالِيَكُمُ وَالِيمَا نَجْهُمُ وَالِيكُمُ وَالِيمَا لَهُ الدِّيمَا لَهُ اللهِ الْمُورِ يُشْرِرُ كُونَ فَالِيكُمُ وَالِيمَا

#### التَيْنَهُونَ وَلِيتَمَتَّعُوالَّ فَسَوْنَ يَعْلَمُونَ اللهُ

پس هر کله چه سپاره (سواره) شی دوی په بیړی (یا جهاز) کښی نو بولی دوی (هلته یوازی) الله په داسی حال کښی چه خالص کوونکی وی دوی دغه (الله) ته دین (اعتقاد) خپل پس هر کله چه نجات ورکړی (الله) دوی ته وچی ته ناڅاپه دوی بیا شریکان نیسی له الله سره (لکه پخوا) دپاره د دی چه کافران منکران شی دوی په هغه نعمت چه ورکړی ؤ مونږ دوی ته او چه ګټه (فائده) واخلی دوی (په عبادت د بتانو) پس ژر به پوه شی دوی (په عاقبت د

تفسیر: یعنی لاژم خو داسی ؤ چه انسان په دنیوی عیش او عشرت کښی په دی اندازه اخته او مشغول نشی چه د الله تعالیٰ او د عقبیٰ له یاده بیخی غافل شی. لیکن د خلقو دا عادت دی هر کله چه د دوی جهاز یا بیړی طوفانی شی نو په ډیر اخلاص او پوره عقیدی سره پاک الله یادوی بیا څه وخت چه هغه آفت او مصیبت د دوی څخه لری شی او صحیح او سلامت په وچه کښی قدم کیږدی نو د الله تعالیٰ هغه گرد (تول) انعامونه او احسانونه هیروی، بیا د هم هغو باطلو معبودانو په عبادت او صفت لگیا کیږی گواکی مطلب دا شو چه د الله تعالیٰ د نعمتونو ناشکری او کفران کوی. او په دنیوی خوندونو او چرچو کښی مشغولیږی خیر ښه دی دوی دی څو ورځی نور هم د خپل زړه دغه هوسونه او ارمانونه وباسی، هغه وخت ډیر نژدی دی چه دوی ته دغه خبره روښانه او څرگنده (ښکاره) شی چه د دغه بغاوت شرارت، احسان هیرول د نعمت کفران او د نورو گناهونو نتایج به څرنگه وی؟

#### ٱۅؘڵۄؙؠڔۜۉٳٲٮۜٚٵجۜۼڵڹٵڂۘۯڡٵٳؗڡؚڹ۫ٵۊۜؽؾۜۼؘڟٙؽ۠ٵڵٮۜٵ؈ؙڡڽؘٷڸؚۿؚۄٝ ٵؘڣٙؠؚٵڶڹٵڟؚڸؽؙٷ۫ڡؚڹ۠ۅٛڹؘۅؘڹۼؠٙ؋ٳڵڷۅۘؽڲڡؙٚۯ۠ۉڹ۞

آیا نه وینی (نه پوهیږی) چه بیشکه مونږ ګرځولی مو دی (دا ښار د دوی مکه) حرم امن ورکوونکی (له آفتونو نه) حال دا چه چور کیږی (تښتولی کیږی) نور خلق له چاپیره د دوی آیا پس په باطلو معبودانو ایمان راوړی دوی او په نعمت د الله (چه حرم کښی اوسیدل او امن دی) کافران کیږی.

تفسیر: د مکی معظمی خلق د بیت الله په برکت د دسمنانو د تیری او ضرر محخه محفوظ ؤ. حال دا چه نور د عربستان په کردو (ټولو) ځایونو کښی د فتنی، فساد، جدال، قتال، جنګ او اتلمااوحی(۲۱) العنكبوت(۲۹)

جنجال بازارونه تاوده وو نو دوی د باطلو معبودانو په دروغو احسان منی. مګر د پاک الله دغه واضح او ښکاره احسان نه منی.

### وَمَنَ اَظْلَهُ مِمْنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا اَوْكَذَبَ بِالْحَقِّ لَكَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ كَالَّ مِنْ الْحَقِّ لَكِيْمِ الْمِنَ ﴿ لَكُنَا مِنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

او څوک دی ډیر ظالم له هغه چا چه له ځانه وتړی په الله دروغ (چه بی حجته ورته شریک نیسی) یا تکذیب وکړی د حق (رسول او قرآن) کله چه راشی هغه ده ته (بلکه له ده نه ډیر ظالم نشته) آیا نشته «بلکه شته» په دوزخ کښی ځای د هستوګنی له پاره د کافرانو

تفسیر: یعنی له گردو (تولو) ځنی لوی ظلم او ناانصافی دا ده چه بل کوم مخلوق د دی لوی خالق شریک و گرځول شی، یا پاک الله ته د داسی خبرو نسبت و کړی شی چه د الوهیت له شان او عظمت سره وړ (مستحق) او لایق نه وی. یا د هغو انبیاؤ په تکنیب او دروغجنولو لاس پوری کړی چه د رب العزت له جانبه ئی دیانت او صداقت راوړی وی آیا دغو ظالمانو ته نه ده معلومه چه د منکرانو د هستو گنی ځای دوزخ دی چه په داسی بیباکی او بیحیائی سره د عقل او انصاف په مری چاړه کاړی.

#### وَالَّذِيْنَ جُهُدُوافِيْنَالَنَهُدِيَنَّهُمُوسُبُلَنَا ۗ

او هر څه هغه کسان چه کوښښ کوی تل په (دین د) مونږ کښی خامخا وبه ښیو هرومرو (خامخا) دوی ته لاری خپلی (چه مونږ ته پری راځی)

تفسیر: یعنی هغه کسان چه یوازی د الله تعالیٰ لپاره محنتونه کوی او ربرونه (تکلیفونه) گالی (برداشت کوی) او په راز راز (قسم قسم) مجاهداتو کښی مشغول او لگیا وی الله تعالیٰ دوی ته د بصیرت یوه خاصه رڼا(رنړا) او نور ور په برخه کوی او د خپل قرب او رضاء یا د جنت او د لقاء لیاری ورښیی، څومره چه دوی په ریاضتونو او مجاهداتو کښی ترقی او پرمخ تګ کوی هغومره د دوی د معرفت او انکشاف درجه هم لوړیږی او په داسی خبرو پوهیږی چه بل څوک د هغه له سره احساس نشی کولی.

#### وَإِنَّ اللهُ لَمَعَ الْمُحْسِنِيُنَ<sup>©</sup>

#### او بیشکه الله خامخا له نیکوکارانو سره دی (په مرسته (مدد) کښی)

تفسير: يعنى د الله تعالى حمايت او مرسته (مدد) د نيكى كوونكو سره دى. تمت سورة العنكبوت بفضل الله تعالى فلله الحمد والمنة

«سورة الروم مكية الا آية (١٧) فمدنية وهي ستون آية وست ركوعات رقمها (٣٠) تسلسلها (٨٤) درلت بعد سورة الاشقاق \_ »

د الروم سورت مکی دی پرته (علاوه) د (۱۷) آیت چه مدنی دی (۲۰) آیتونه او (٦) رکوع لری په تلاوت کښی (۳۰) او په نزول کښی (۸٤) سورت دی. وروسته د «الانشقاق له سورت څخه نازل شوی دی»

#### 

شروع کوم، په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دى

#### ٳڵۜۼۜ<sub>ۜ</sub>ڽٛۧۼٛڸؠۜؾؚٵڵڗؙ۠ۉؙمُ۞ؚٚ؈ؙٛٙٲۮؙؽؘٲڵۯڝٚ

مغلوب کړی شو (اهل د) روم په متصله (نژدی) ځمکه کښی (ځمکی د عربو ته)

تفسیر: له «ادنی الارض» لگیدلی ځمکه یا رانژدی ځمکی څخه مراد د «اذرعات» او «بصری» په منځ کښی سیمه ده چه د شام په سرحد د حجاز سره نښتی او معظمی مکی ته نژدی پرته ده. یا به تری فلسطین مراد وی چه د رومیانو ملک نژدی ؤ یا به د «ابن عمر جزیره» مراد وی چه «فارس» ته ډیره نژدی پرته ده. ابن حجر د ډومبنی قول تصحیح کړی ده. والله اعلم

#### وَهُمْ مِنْ بَعُدِ عَلَيْهِمُ سَيَغُلِبُونَ ﴿ فِي بِضَعِ سِنِينَ هُ

او دغه (رومیان) وروسته له دغه مغلوبیت د دوی ژر به بیا غالب شی (په

|l(q-1)|

#### یارسیانو) یه څو کلونو کښي

تفسیر: یعنی د نهو کلونو په منځ کښی به رومیان غالب شی ځکه چه په لغت او حدیث کښی د «بضع» اطلاق له دریو محنی تر نهو پوری شوی دی. په دغو آیتونو کښی عظیمالشان قرآن یو عجیب او غریب یخوا ویل پیشگوئی کړی ده چه د ده په صداقت یو لوی دلیل دی. واقعه داسی ده د دغی زمانی دوه لوی سلطنتونه «فارس» او «روم» له ډیرو کلونو را یه دیخوا یه خپلو منځونو کښي سره په جنګ اخته وو له «۲۰۲ » عیسوی کال څخه د «۲۱٤» عیسوی کال تر آخره بوری د دوی د حریفانه جنگونو سلسله جاری وه لکه چه د «انسائیکلو پیدیا بریتانیکا (د برتانیی دائرة المعارف) د تصریحاتو څخه ښکاره ده په (۷۰ه) عیسوی کال کښی د محمد رسول الله شریف ولادت واقع او څلویښت کاله وروسته په سنه (۲۱۰) عیسوی کښی په نبوت مبعوث شو. مکیانو ته د روم او د فارس د جنګونو په متعلق خبرونه او اطلاعات رسیدل. په دغه وخت کښي د نبي کريم د نبوت دعوی او اسلامي تحريک د دغو خلقو په زړونو کښي د جنګي خبرونو سره یوه خاصه علاقه پیدا کړی وه . د فارس مجوسی آتش پرستانو د مکی معظمی له بت پرستانو سره یوه ځان ته علاقه او ارتباط درلود (لرلو) او هغوی به ئی د مذهب له مخی خپل بلل او د روم نصرانیانو به د اهل الکتب توب له امله (وجی) د مسلمانانو دینی وروڼه یا لو تر لوه د هغو د نژدې دوستانو په منزله ګڼل کیدل کله چه به د فارسیانو د غلبي خبر راورسید نو د مکي معظمی مشرکانو به خوشالی کوله او په هغه سره به ئی د مسلمانانو په مقابل کښی په خپله غلبه او بری باندی فال نیوه او یه خیلو زړونو کښی به ئی د ډیرو ښو توقعاتو امیدونه تړل مسلمانانو ته به هم بالطبع صدمه رسیدله چه ولی عیسائی اهل کتاب د آتش پرستو مجوسانو یه مقابل کښی مغلوب شول؟ چه مونږ دلته د دغو مشرکانو د طعنو او پيغورونو مورد ګرځيدلی يو بالاخر په سنه (۱۱٤) عیسوی کال څخه وروسته چه د نبوی له ولادت څخه په قمری حساب نژدی (٤٥) کاله او د نبوی بعثت څخه (ه) کاله تیر شوی وو، د خسرو پرویز (ثانی کیخسرو) په عهد کښی فارسیانو رومیانو ته ډیره سخته او مهلکه ماتی ورکړه شام مصر او وړوکی ایشیا او نور ډیر ممالک د روم د قیصر (هر قل) له لاسه ووتل او یه خپله دی د فارس د لښکرو له لاسه په (قسطنطنیه) کښی کلابند او محصور شو، د رومیانو دارالسلطنت تر خطری او تهدید لاندی راغی ډير لوی لوی اسقفان او يادريان قيد يا ووژل شول. له بيت المقدس ځنې د عيسائيانو ډير لوی او مقدس صلیب د ایرانی فاتحانو یه لاس کښی ولوید د روم د قیصر اقتدار بیخی له منځه لاړ ظاهراً هیڅ یو داسی وسایل او وسائط په نظر نه راتلل چه د هغه په اثر به بیا رومیان په خپلو یښو دریدل او د فارسیانو د دغه بری او تسلط څخه به ئی خپل ځانونه بچ کول چه د دغو حالاتو او اوضاعو د لیدلو ځنې به د مکې معظمي مشرکان ډیر خوښ او خوشالیدل او مسلمانان به ئی ځورول او د دی بری په اساس به ئی نوری خبری هم په خپلو زړونو کښی برابرولی. تر دی يوري چه ځينو له مشركينو څخه حضرت ابوبكر صديق رضي الله تعالىٰ عنه ته وويل چه

اتلمااوحي(٢١) الروم(٣٠)

«نن زمونږ ایرانی وروڼو ستاسی رومی وروڼو ته ماتی ورکړه او محوه ئی کړل سبا به مونږ تاسی ته هم داسی ماتی درکړو او له منځه په مو لری کړو» په دغه وخت کښی عظیم الشان قرآن د ظاهری اسبابو د سلسلی څخه بیخی مخالف داسی یو عام اعلان وکړ چه «بیشکه نن ورځ رومیان د فارسیانو له لاسه مغلوب شوی دی، لیکن د نهو کلونو په موده کښی به بیا رومیان په فارسیانو غالب، منصور او بریالی (کامیاب) کیږی» د دغو بخوا ویلو یه اساس حضرت ابوبکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنه له ځینو مشرکینو سره شرط وتړه تر دغه وخته یوری داسی شرط تړل نه و حرام شوی که «تر دومره کلونو پوری رومیان بریالی (کامیاب) نشول نو زه به سل اوښان تاسی ته درکرم که نه تاسی به هم دومره اوښان ماته راکوئ!» په ابتدا کښی حضرت ابوبکر له خپلی رائی سره سم د (بضع سنین) میعاد لږ څه ټاکلی (مقرر کړی) ؤ، بیا ئی د نبی کریم صلى الله عليه وسلم په ارشاد (بضع) په لغوى مدلول يعني په نهو كلونو معاهده وتړله. دلته د روم هرقل د خپل له لاسه تللي اقتدار او وقار د اعادي په نسبت ترتيبات ونيول او په اقداماتو ئي لاس پوری کړ او داسی نذر ئی پر خپل ځان ومانه «که الله تعالیٰ ماته پر پارس بری راکړ نو له «حمص» څخه به پیاده «تر ایلیا» یعنی بیت المقدس پوری لاړ شم.» د الله تعالیٰ شان او قدرت ته وګورئ چه د قرآن له دغو پخوا ویلو سر سم برابر د نهو کلونو په موده کښي یعني له هجرت څخه یو کال وروسته عیناً د بدر په ورځ کښې څه وخت چه مسلمانانو ته د پاک الله په فضل پر مشرکانو ښکاره فتح او بری حاصل شو او په خوشالي او خوښي کښي وو، د دغه خبر له اوريدلو څخه لا خوښ او خوشاله شول چه د روم کتابيانو ته هم الله تعالیٰ پر پارسی مجوسيانو بری او فتح ورکړه. په دغه ضمن کښي د مکې شريفي مشرکين لا سپک او ذليل شول د عظيم الشان قرآن د دغه محیر العقول بخوا ویلو د صداقت له مخی ډیر کسان به اسلام مشرف شول او حضرت ابویکر صدیق خپل هغه سل اوښان د مکې د مشرکانو څخه واخیستل چه د رسول الله له ارشاد سره سم خيرات كړل شول. فلله الحمد علىٰ نعمائه الظاهرة وآلائه الباهرة.

#### بِلهِ الْكَمُرُمِنُ قَبُلُ وَمِنَ بَعُدُ "

خاص الله ته دی حکم امر پخوا (له دی نه چه پارس په روم باندی بری ومومی) او وروسته (له دی نه چه روم پر پارس باندی غلبه ومومی او امر ئی تل نافذ دی)

تفسیر: یعنی ډومبی د پارسیانو غالبول او د رومیانو مغلوبول او بیا دغه اوضاع په بل مخ اډول دغه ګرد (ټول) بلکه نور ټول امور د الله تعالیٰ په قبضه او اختیار کښی دی او یوازی په هم دغومره خبری سره د کوم قوم د مقبولیت او مردودیت فیصله نشی کیدی ﴿ وَیَتْلُكَ الْاَیّامُنْدَاوِلْهَا بَیْنَ النّایس ﴾

## وَيَوُمَىلِ إِنَّفُرَحُ الْمُؤُمِنُونَ ﴿ بِنَصْرِ اللهِ يَنُصُرُ اللهِ يَنُصُرُ اللهِ يَنُصُرُ مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِيُزُ الرَّحِيْمُ ﴿

او په دغه ورځ (د غلبی د روم په پارس) خوشاله به شی مؤمنان په نصرت د الله (له کتابیانو سره په مجوسیانو) مرسته (مدد) کوی (الله) له هر هغه چا سره چه اراده وکړی د نصرت ئی او هم دی دی ښه غالب قوی (د احکامو په انفاذ) ډیر رحم والا

تفسیر: یو خو په دغه ورځ د فتح په خوښی برسیره هغوی ته دغه خوښی هم حاصله شوه چه رومی کتابیان چه نسبتاً مسلمانانو ته نژدی وو په پارسی مجوسیانو غالب شول او د قرآن د دغو پخوا ویلو په صداقت باندی ګرد (ټول) سره وپوهیلل او د سر په سترګو ئی ولیلل. او د مکی شریفی کفارو ته هر راز (قسم) ذلت ور په برخه شو، نو د هر چا په نسبت چه الله تعالیٰ اراده وکړی چه مغلوب ئی وګرځوی نو هیڅوک ئی مخه نشی نیولی او پر هر چا چه د مهربانی اراده وکړی نو نی بی له هیڅ مزاحمت او ممانعت ضرور غالب ګرځوی.

#### وَعُدَاللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللهُ وَعُدَهُ وَلَكِنَّ آكُثُرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ٠

وعده کړی ده الله (وعده کول) خلاف نه کوی الله له وعدی خپلی ولیکن زیاتره خلق نه پوهیږی (په دی چه د الله په وعده کښی خلاف نشته)

تفسیر: یعنی زیاتره خلق نه پوهیدی چه په غالبولو او مغلوبولو کښی د الله تعالیٰ څه څه حکمتونه شته او کله چه دی د قدرت کوم کار کول غواړی نو د هغه له مخه ګرد (ټول) ظاهری موانع او عوایق لری کیډی نو ځکه زیاتری ظاهر لیدونکی خلق بی له ظاهری اسبابو په الله تعالیٰ اعتماد نه لری او د یو چا د عارضی بری او غلبی له لیدلو څخه داسی ګڼی چه د الله تعالیٰ په دربار کښی به هغه مقبول وی.

#### يَعُلَمُونَ ظَاهِمًا مِنَ الْحَيُوةِ الدُّنْيَا ﴿ وَهُمْ عَنِ الْإِخْرَةِ هُمُ غَفِلُونَ ٥

(بلکه) پوهیږی په ښکاره سطحی شیانو له دغه ژوندون لږ «خسیس» د دنیا څخه حال دا چه دوی له آخرت نه (چه مقصود له ودانی د دی دنیا دی) هم دوی غافلان دی.

تفسیر: یعنی دغه خلق د دنیوی ژوندون په ظاهری سطح باندی پوهیږی د دی دنیا آرام، خایست، سینگار، خوړل، څښل، اغوستل، یوی کول، کرل، ریبل، گتی کول، په خوندو او مزو سره ژوندون او ښی شپی ورځی تیرول د دوی د پوهی او تحقیق انتهائی ځای او بړاو دی او له دی نه له سره نه دی خبر چه پر دغه فانی ژوندون پوری د بل یو باقی ژوندون سلسله هم تړلی ده چه کله انسان هلته ورورسیږی نو د دغه ژوندون ښه او بد نتائج او ثمری ور د مخه کیږی او دغه خبره ضروری نه ده کوم سری چه په دغه دنیا کښی خوښ او خوشاله اوسیږی هلته دی هم خوښ او خوشال وی. آخر د آخرت معامله خو لری ده هم دلته وگورئ چه یو شخص یا یو قوم کله کله په دنیا کښی لوړ (اوچت) مقام ته رسیږی لیکن د هغه آخری انجام او خاتمه پرته (علاوه)

#### ٱۅٙڵڿۘؽؾۜڣٞڴۯۅٛٳڣٛٲڶڡؙٛڛٛٷؙٛڟؘڂؘڷؾؘۘٵڵڮٛٵڵۺۜؠؗۏؾؚۅؘٲڵڒۯۻ ۅٙمٙٵڹؽڹۘۿؠۘٵٛٳڒۑٵۼؾۜۅٙٲڿڸۣۺؙڛۜؿؿ

آیا فکر نه کوی دوی په نفسونو خپلو کښی (چه عالم صغیر دی) چه نه دی پیدا کړی الله دغه اسمانونه او ځمکه او هر هغه چه په منځ د دغو دواړو کښی دی مګر په حقه سره او په نیتی تاکلی (مقرر کړی) شوی

تفسیو: یعنی د دنیا دغه زبردست انتظام خوشی چتی (فضول) او بیکاره نه دی دغه پیدایشت ضرور څه مقصود او غرض لری چه هغه به په آخرت کښی څرګندیږی (ښکاره کیږی). هو که دغه سلسله تل تر تله هم داسی چلیدی نو بیا به یوه خبره وی، لیکن د دی دنیا په تغیراتو او احوالو کښی له فکر او غور کولو څخه دغه راڅرګندیږی چه دغه دنیا هم ضرور یو حد او انتها لری لهٰذا په یوی تاکلی (مقرر کړی) وعدی به دغه دنیا فنا کیږی او یوه بله دنیا به د دی دنیا د نتیجی په شان منځ ته راشی.

#### وَ إِنَّ كَيْثِرًا مِّنَ النَّاسِ بِلِقَائِي رَبِّهِمُ لَكُفِّ وُنَ۞

اتلماأوحي(٢١) الروم(٣٠)

او بیشکه چه ډیر له خلقو (کفارو) په ملاقات د رب خپل (په قیامت کښی) خامخا منکران دی

تفسیو: دوی داسی کنی چه له سره الله تعالیٰ ته ورتگ نشته او نه به الله تعالیٰ له مونږ څخه څه حساب او کتاب اخلی او نه به څه سوال او ځواب راڅخه کوی.

ٱۅۘٙۘڮۄؙؽڛؚؽڔٛۉٵڔ۬ؽٲڵۯۻۣۏؘؽڹؙڟ۠ۯۏٳڲؽڣػٵؽٙٵۊؚڹڐٛٳ؆ڹؽ ڡٟڹۊؙۻڵۿؚٷؗػٲٮؙۉٳڷۺٙڰڡڹ۫ۿؙۉۊ۠ٷۜڐٞۊٲڬۯۅٳٳڵۯۻ ۅؘۼؠۯۉۿٵٙٵػڎۯڝؚؠؖٵۼؠۯۉۿٵۅؘۼٵٚٷۿؙٷۯڛ۠ڵۿۮڔٳڷؙؠؾؚۜڹؾؚ ڣؘٵػٲڹٳڸڎ۠ڶؽڟڸۿؙؠؙۅٙڸڮڹڰٵ۫ۏٛٳٙٲڡؙ۫ۺۿؙۏؽڟڵؚؠؙۅٛڹ۞

آیا نه گرځی دغه کفار په ځمکه کښی پس ودی گوری دا چه خرنگه وه آخره خاتمه د هغو (کسانو) چه تیر شوی دی پخوا له دوی نه، چه وو هغه پخوانی ملتونه ډیر سخت له دغو کفارو له جهته د قوت او څیروله به دوی ځمکه (د اوبو، معادنو، کښتونو (فصلونو) او نورو دپاره) او ودانه کړی وه (کفارو پخوانیو) دغه ځمکه ډیره له هغی ځمکی نه چه ودانه کړی ده (د مکی کفارو) دغه (ځمکه) او راغلی وو دوی ته رسولان د دوی په ښکاره ؤ دلائلو (د قدرت او معجزو) او نه ؤ الله چه ظلم وکړی په دوی باندی ولیکن وو دوی چه پر نفسونو خپلو به ئی ظلم کاوه (د انبیاؤ په تکذیب سره)

تفسیر: یعنی ډیر زورور زورور قومونه مثلاً عاد او ثمود چه پخپل کښت (فصل) او کر او زیار (محنت) او زحمت ئی د ځمکی مخ ډیر ښه ودان، سمسور او تک شین کړی ؤ، او پکښی ئی کاریزونه، ویالی، کوهی کانونه (درنګونه) او نور ایستلی وو او د دغو منکرینو په نسبت د ډیر عظمت، قوت او شوکت خاوندان وو. او تهذیب او تمدن ته ئی زیاته تقویه او ترقی ورکړی وه او ډیر اوږده عمرونه به ئی کول او د ځمکی مخ ئی له دوی نه زیات ودان کړی ؤ بالاخر هغوی نن ورځ چیری دی ؟ کله چه د الله تعالیٰ رسولان له ښکاره ؤ معجزاتو او روښانو احکامو سره راغلل او دوی د هغوی تکذیب وکړ، نو آیا تاسو ونه لیدل او وا مو نه وریدل چه د هغوی عاقبت او آخره خاتمه څرنګه شوه ؟ او په څه شان سره تباه او هلاک وګرځیدل ؟ د دوی ویجاړی مینی کندوالی اوس هم هر سیاح او مسافر او د هغو له شاؤ خواؤ څخه هر تیریدونکی لیدلی او تری

اتلمااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

پند او عبرت اخیستی شی نو آیا دغه بی فکران له دی نه څه پند او عبرت نه اخلی؟. ﴿ وَمَاكَانَ اللهُ لَيُظَلِّمُهُ مُ او نه و الله چه ظلم وکړی په دوی ولیکن و دوی چه پر نفسونو خپلو به ئی ظلم کاوه په تکذیب د انبیاؤ سره) د الله تعالیٰ په دربار کښی خو د ظلم امکان له سره نشته هو! دغه خلق پخپلو لاسونو خپل بیخ په تبر سره وهی او د داسی اعمالو او افعالو مرتکب کیږی چه د هغوی نتیجه پرته (علاوه) له تباهی او بربادی بل کوم شی نه دی. نو په دغه تقدیر سره دوی پر خپلو ځانونو پخپله ظلم کوی. که نه د الله تعالیٰ د عدل او رحم کیفیت خو داسی دی چه بی د رسولائو له لیږلو او بی له پوره پوهولو او هوښیارولو هیڅ څوک نه نیسی.

#### ُثُمَّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِيْنَ اَسَأَءُواالسُّوَآي اَنُ كَذَّبُوا بِالنِّتِ اللهِ وَكَانُوْا مِهَ السَّتُهُزِءُونَ<sup>عَ</sup>

بیا وه آخره خاتمه د هغو کسانو چه بد ئی کړی ؤ ډیر بد (ځای چه جهنم دی) په دی سبب چه تکذیب کړی دی دوی د آیتونو د الله او وو دوی (په دنیا کښی چه) په دغو آیتونو به ئی مسخری کولی

تفسیر: دغه نتیجه خو ئی په دنیا کښی لیدلی وه لیکن د تکنیب او استهزاء هغه سزاء چه دوی ته وروسته له دی نه په آخرت کښی رسیلونکی ده هغه خو بیله ده . موجوده و اقوامو ته لاژم دی چه د تیرو اقوامو له احوالو محخه پند او عبرت واخلی، ځکه هر یوه قوم چه پر کوم بد کار سزا موندلی وه بل ته په هم هغه بد کار باندی هم هغسی سزا ورکول کیږی د تولو اقوامو فناء هم لکه د هم دغه یوه قوم فناء و گڼئ! او د گردو (ټولو) سزا هم لکه هم هغه سزا قیاس کړئ!.

#### اَللهُ يَبِدُ وَالْخَلْقَ تُحَيِّيُهِ الْمُخْرِمُونَ ﴿ الْبُهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَيُومَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُبُلِسُ المُجُرِمُونَ ﴿ وَلَمُ يَكُنُ لَهُمُ مِّنَ شُرَكًا إِنِهِمُ شُفَعَوْا وَكَانُوا إِنشُرَكَا إِنهِمُ كَفِيرِينَ ﴿ مِنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهِ مُنْ اللَّهُ اللّ

الله اول حُلی پیدا کوی خلق (انسان له نطفی) بیا اعاده کوی هغه بیا به خاص هم دغه (الله) ته بیول کیږئ تاسی (د مجازاتو له پاره) او په هغه ورځ چه قائم شی قیامت ناامیده (زړه ماتی) به شی ګنهکاران (مشرکان). او نه به

وی دوی ته له شریکانو د دوی څخه کوم شفاعت کوونکی او شی به دوی له شریکانو خپلو (پس له ناامیدی) بیزاره منکران.

تفسیر: یعنی هغه شیان چه د الله تعالیٰ شریکان ګرځوئ کله چه په مطلوب وخت کښی په کار ورنشی نو ورڅخه منکریږی او داسی به وائی ﴿ وَاللّٰهِ رَبِّنَاكَاكُنَّامُشْرِكِیْنَ ﴾ قسم دی په الله چه مونږ مشرکان نه و.».

#### وَيَوْمَ تَقُوُمُ السَّاعَةُ بَوُمَ إِنِيَّتَفَرَّقُونَ ®

او په هغه ورځ چه ودریږی قیامت په دغه ورځ کښی تار په تار خپاره (خواره) به شی ګرد (ټول) مخلوقات (په دی شان سره)

تفسیر: یعنی نیک او بد او هر قسم خلق به سره بیل کړل شی. او هره یوه ډله به جلا جلا (جداجدا) خپلو ځایونو ته ورسوله شی چه تفصیل ئی په دغه راتلونکی آیت کښی راځی

#### فَالْمَاالَّذِينَ المَنُوْاوَعَمِلُواالصِّلِحْتِ فَهُمُ فِي رَوْضَةِ يُحْبَرُونَ ﴿

پس هر څه هغه (کسان) چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) پس دوی به په روضه (د جنت) کښی خوشاله کړل شی (چه له ډیری خوشالی به ئی مخونه تجلی کوی)

تفسیر: یعنی په انعام او اکرام سره به پری رحمت و کړ شی. او له هر راز (قسم) لذت او خوښی ځنی به مستفید او متمتع شی دغه د نیکانو د هستوګنی ځای دی. له دی نه وروسته د بدانو ځای هم راښیی، مطلب ئی دا چه د دواړو په منځ کښی به داسی تفریق او بیلتون و کړ شی چه له هغه ځنی به بل زیات کوم بیلتون امکان ونه لری.

وَامَّا الَّذِيْنَ كَفَرُوُا وَكَنَّ بُوُا بِالْنِتِنَا وَلِقَآ فِي الْاَحْرَةِ فَاوُلِإِكَ فِي الْعَذَابِ مُحْفَرُونَ ﴿ فَسَنُبُحٰنَ اللهِ حِيْنَ تُسُونَ وَحِيْنَ تُصْبِحُونَ ﴿ وَلَهُ الْحَمَدُ فِي السَّلُوٰتِ وَالْاَرْضِ وَعَشِيًّا وَّحِيْنَ تُظْهِرُونَ ﴿ او هر څه هغه کسان چه کافران شوی دی او دروغجن ئی شمیرلی دی آیتونه (د قرآن) زمونږ او (کافران دی) په ملاقات د آخرت پس دغه کسان په عذاب کښی حاضر کړی شوی دی. پس (تسبیح ووایئ د الله) تسبیح د الله کله چه داخل شئ په بیګا (ماښام) کښی او کله چه ننوځئ په سبا کښی او خاص هم ده ته د تولو ثناء صفت په آسمانونو کښی او په ځمکه کښی او کله چه ننوځئ په (وخت د) کله چه ننوځئ په آخر د ورځی کښی او کله چه ننوځئ په (وخت د) مازیښین کښی

**تفسیر:** یعنی که جنت غواړئ نو الله تعالیٰ یاد کړئ چه د هغه یاد یه زړونو، ژبه، اعضاؤ او تولو جوارحو سره کیږی په لمانځه کښې د دریو واړو ډولو (طریقو) یاد سره جمع کړی شوی دی او د فرض لمانځه وختونه هم دغه دی چه په دغه آیت کښي بیان شوی دی یعني سبا او ماښام چه مغرب او عشاء يکښي شامل دی د ورځې وروستي وخت مازيګر او مازيښين کله چه لمر له نصف النهاره واوړی چه هم دغه پنځه واړه وختونه د لمانځه دی په دغو وختونو کښی د الله تعالیٰ د رحمت یا قدرت یا عظمت آثار لا زیات ښکاره او ظاهریږی. لمر د اجسامو په عالم کښي له ګردو (ټولو) ځنې لويه او روښانه کړه ده چه بالواسطه يا بلاواسطه د ده له فيض او تاثیر څخه به د اسبابو په عالم کښي ښائي هیڅ یو مادی مخلوق مستثنیٰ نه وی. لکه چه د «ارض النجوم» مصنف دغه موضوع به ډيره شرح او بسط سره ثابته کړی ده په هم دی بنا د ستوریو عابدانو لمر خپل لوی معبود گرځولی ؤ چه د هم هغه په لوری د حضرت ابراهیم علیه السلام په دغه قول 🎄 لهذَارَيّ لهذَارَيّ لهذَارَيّ اللَّهُ 🎲 کښې اشاره ده د دوی د عجز او بیجارګئ او د لمر يرستانو له دغه لوُي فيض ځني د محرومي ښكاره مظاهره هم په هم دغو پنځو وختونو كښي کیږی. سهار څه وخت چه لا لمر نه وی راختلی او غرمه څه وخت چه لمر په زوال شروع کوی او د ده په عروج کښې کمې پيښيږي او مازديګر کله چه د ده په حرارت او رڼا (رنړا) کښې په ښکاره ډول (طریقه) سره ضعف واقع کیږی او له غروب څخه وروسته کله چه د ده نورانی وړانګو له اتصال څخه د ده عابدين په کلي ډول (طريقه) سره محروميږي بيا د ماسخوتن په وخت کله چه شفق هم بیخی غائب شی او د رڼا (رنړا) ډیر خفیف آثار هم په افق کښی باقی پاتی نشی په دغو وختونو کښي موحدينو ته حکم وشو چه د لوی خدای عبادت کوئ! او د لمانځه په ابتدا. کښي په «الله اکبر» ويلو سره د هغه لوی موحد ابراهيم خليل الله اقتدا کوئ چه هغه له «هذا ربى هذا اكبر» محخه وروسته ويلى وو ﴿ إِنِّي دَجَّهُ تُوجُهِيَ الَّذِينَ تَطَرِّالنَّمْ لِلَّذِيتَ وَالْأَرْضَ حَنِيْمًا أَمَّا اَنَامِنَ الْمُشْهِرِكِينَ ﴾ جزء ٧ (د انعام (١) ركوع) ٧٩ آيت ښائي په ُدغه آيت كښي ﴿ وَلَهُ الْحَمَدُ فِي التَّمَالِيَّ وَالْرَضِ ﴾ ویلو سره ئی د دی مطلب یادونه کړی وی چه د تسبیح او تنزیه او

یادولو لایق هم هغه جامع الصفات ذات کیدی شی چه د ده حمد «ثنا» او سیکنی (فائدی) د

اتلمااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

آسمانونو او ځمکی تول کائنات د حال او قال په ژبه بیانوی. بل کوم مجبور او عاجز مخلوق د دی خبری استحقاق نه لری که څه هم په نظر کښی ډیر لوی او خورا (ډیر) ستر هم ښکاره شی وروسته له دی نه د لوی خدای د ځینو عظیمه ؤ شئونو او کامله ؤ صفاتو بیان دی څو د معبودیت استحقاق په پوره ډول (طریقه) ښکاره او څرګند شی په دغه ضمن کښی د بعث بعدالموت په مسئله هم کافی رنا (رنړا) اچولی شوی ده.

#### يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمِيَّتِ وَيُخْرِجُ الْمِيَّتَ مِنَ الْحَيِّ وَيُخِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَنَالِكَ تُخْرَجُونَ أَ

راوباسی (الله) ژوندی له مړی (لکه مرغه له هګی نه عالم له جاهل څخه) او راوباسی (الله) مړی له ژوندی (لکه جاهل له عالم څخه هګی له مرغه څخه) او ژوندی کوی ځمکه پس له مرګه (وچوالی) د هغی او په مثل (د راویستلو د دغو شیانو) راویستل کیږئ تاسی (له قبرونو نه)

تفسیر: یعنی انسان له نطفی څخه او نطفه له انسان څخه، مرغان له هگی څخه، هگی له مرغانو څخه، مؤمن له کافر څخه، کافر له مؤمن څخه پیدا کړی. او ځمکه څه وخت چه وچه کلکه او مړه شی نو د خپل رحمت په اوبو سره ئی ژوندی او سمسوره کوی. لنډه دا چه موت او حیات حقیقی وی که مجازی، حسی وی که معنوی د دی ټولو واک (قبضه) او اختیار د الله تعالیٰ د قدرت په لاس کښی دی. نو بیا ستاسی ژوندی کول او له قبرونو ځنی بیا راپاڅول د ده په نزد کوم سخت او مشکل کار نه دی بلکه الله تعالیٰ ته خورا (ډیر) آسان دی.

#### وَمِنُ الْيَتِهَ اَنُ خَلَقًاكُمْ مِتِن تُوَابِ ثُمَّرِ إِذَ الْنَكُمُ بَتَثُوْتَ تَتَثِيرُونَ ©

او يوه له نښو (د قدرت) د دغه (الله) دا ده چه پيدا ئي کړ (اصل د) تاسي له خاورو بيا اوس تاسي يئ بشر خوريږئ (په ځمکه کښي)

تفسیر: یعنی آدم علیه السلام ئی له خاورو څخه پیدا کړ. بیا د الله تعالیٰ دغه کامله قدرت او بالغه حکمت ته وگورئ چه د هغه اولاد ئی په څمکه کښی خور کړ او له دغه خوریدلو نه وروسته ئی په څه اندازه عجیبی او غریبی هوښیاری د خاورو دی مجسمی وښودلی.

#### وَمِنُ الْنِتِهَ أَنُ خَلَقَ لَكُمُ مِنِّنَ انْفُسِكُمُ اَزُواجًالِّسَّنُكُنُوْ ٓ اللَّهَا وَجَعَلَ بَيُنَكُمُ مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً ۚ اِنَّ فِي ذَلِكَ لَا لِمِتِ لِقَوْمِ تِيَتَفَكُّرُونَ ۞

او (ځینی) له نښو (د قدرت) د دغه (الله) دا دی چه پیدا کړی ئی دی تاسی ته له نفسونو (ځانونو) ستاسی ښځی (جوړه) دپاره د دی چه مائل شئ دوی ته (او مطمئن اوسئ) او ګرځولی ئی ده په منځ ستاسی (او د ښځو) کښی دوستی او مهربانی بیشکه په دغه (پیدا کولو د مودت او رحمت په منځ د ازواجو) کښی خامخا ډیری نښی د قدرت دې دپاره د (هغه) قوم چه فکر کوی (د الله په صنع کښی)

#### وَمِنَ اللِيهِ خَلَقُ السَّلْوٰتِ وَالْاَرْضِ وَاخْتِلَافُ الْسِنَتِكُورُ وَالْوَانِكُوْ النَّ فِي ذَلِكَ لَا بلتٍ لِلْعَلِمِينَ ﴿

او (ځینی) له نښو (د قدرت) د دغه (الله) پیدا کول د آسمانونو او (پیدا کول د) ځمکی او اختلاف دی د ژبو ستاسی او (بل اختلاف دی) د رنګونو ستاسی بیشکه په دغه (اختلاف کښی) خامخا ډیری نښی (د قدرت) دی دپاره د عالمانو یوهانو.

تفسیر: ګرد (ټول) انسانان ئی له یوه مور او پلار څخه پیدا او سره ئی مخلوط او میشته او د ځمکی په ټولو نقاطو کښی ئی خپاره (خواره) کړل، د هر یوه ژبه او وینا ئی سره بیله کړه. که د یوه مملکت سړی بل ملک ته ورشی د ژبی په اعتبار محض پردی او اجنبی ښکاری. بیا اتلمااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

وگوری چه د دنیا له شروع محخه تر نن ورخی پوری محومره بیشماره انسانان پیدا شوی دی مگر هیش یوه داسی جوړه انسانان نه پیدا کیږی چه د هغو شونډی، ژبی لهجه تلفظ، د تکلم طرز او نور خصائص سره یو شان وی. هم هغسی چه د هر انسان شکل او صورت او رنگ او نور سره جلا (جدا) او ممتاز دی غږ او شونډی او لهجه ئی هم بیخی سره بیل دی، هیڅ یو داسی دوه انسانان نه پیدا کیږی چه د دوی په غږ او رنگ، هیئت، وضعیت کښی کومه بیلوونکی علامه او نښه نه وی. د عالم له ابتدا په مخخه تر نن ورځی پوری نوی صورتونه، او د وینا او تکلم نوی نوی حالات لیدل کیږی او سره له هغه د الله تعالیٰ خزانه هم هغسی ډکه پرته دی. په واقع کښی دغه د الله تعالیٰ الله تعالیٰ الله تعالیٰ الله تعالیٰ الله تعالیٰ الله تعالیٰ الله الله الله الله الله الله د الله تعالیٰ د الله تعالیٰ خزانه هم هغسی ډکه پرته دی. په واقع کښی

#### وَمِنُ الْبِرِهِ مَنَامُكُوْ بِالْكِيْلِ وَالنَّهَادِ وَابْتِغَا وَكُوْمِينَ فَضُلِهِ \*

او (ځینی) له نښو (د کامل قدرت) د دغه (الله) خوب ستاسی دی په شپه کښی او په ورځ کښی) له فضله د الله

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی چه «د انسان دوه حالتونه سره بدلیږی. که ویده شی نو د تیږی (گتی) په شان بی هوشه او بیخبره پروت وی او که د رزق او روزی په تلاش لگیا شی نو په داسی پوهه او هوښیاری لگیاء کیږی چه د ده په شان بل هیڅوک هوښیار نه لیدل کیږی. په اصل کښی شپه د خوب دپاره ده او ورځ د روزی د تلاش لپاره مخصوصه ده نو ځکه په هم دغو دواړو وختونو کښی هم دغه دواړه کارونه اجرا کیږی»

#### ٳڽٙڔ۬ؽ۬ ڎ۬ڸڬڵٳؠؙؾٟٳٞڡۊؘؙۄ۫ڔؚێؽٮٛڡٷؙؽ

بیشکه په دی (خوب او معیشت) کښی خامخا ډیری نښی (د قدرت) دی دپاره (د هغه) قوم چه اوری

تفسیر: یعنی څه چه اوری په یاد ئی ساتی لکه چه د ابن کثیر رحمة الله علیه په تفسیر کښی راغلی دی. حضرت شاه صاحب لیکی چه «د خپل خوب حالات نه وینی لیکن د نورو خلقو د ژبو څخه ئی اوری» (موضع) دغه د «یسمعون» د لفظ د اختیارولو نکته شوه.

#### وَمِنُ النِيِّهِ يُرِينُكُو الْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا

او (ځينې) له نښو (د قدرت) د دغه (الله دا دی) چه ښيې تاسې ته بريښنا

#### دپاره د ویری (له تندر) او دپاره د امید د باران

تفسیر: د برق او د بریښنا د سخت بریښیدلو څخه خلق ویریږی او دغسی تصور کوی نه چه د تندر راولویږی. یا باران له خپلی اندازی څخه زیات ونه وریږی چه د هغه له امله (وجی) جانی او مالی تلفات واقع نه شی او هیله (طمع) او امید هم ورته لری چه که دغه وریدل ګټور واقع شی نو ګرد (ټول) دنیوی کارونه به ښه وچلیږی. هغه مسافران چه په دغو تورو تیارو کښی سفر کوی کله دغه د بریښنا بریښیدل ځان ته غنیمت ګڼی چه تر ډیر لری پوری د هغی د رڼا (رنړا) په اثر لار او نور شیان ورڅرګندیږی، او کله کله دوی هم تری ویریږی.

#### وَّيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِمَاءُ فَيُحُى بِهِ الْأَرْضَ بَعُدَ مَوْتِهَا ۚ إِنَ فِيُ ذَٰلِكَ لَا يُتِ لِقَوْمِ تَعَفِّلُونَ ۞

او نازلوی (الله) له (طرفه) د آسمان څخه اوبه پس ژوندی کوی په دغو (اوبو) سره ځمکه وروسته له مرګ (وچوالی) د دی بیشکه چه په دغه (بریښنا او باران) کښی خامخا ډیری نښی (د قدرت) دی دپاره (د هغه) قوم چه عقل لری «او تدبر کوی په امورو کښی».

تفسیر: یعنی له دی نه وپوهیدئ، چه له مرگ څخه وروسته ستاسی بیا ژوندی کول کوم مشکل کار نه دی.

#### وَمِنَ الْبَتِهَ أَنُ تَقُوْمُ السَّمَاءُو الْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ثُقَرِّلِذَ ادَعَاكُوُ دَعُوةً الْمِنَ الْأَرْضِ لِذَ آائنَتُهُ تَغُرُجُونَ ﴿

او (ځینی) له نښو (د قدرت) د دغه (الله دا دی) چه ولاړ دی آسمان (پاس بی له ستنو او نه لویږی) او ځمکه په امر حکم د الله سره بیا کله چه راوبولی تاسی په بللو سره له ځمکی څخه ناڅاپه تاسی راوزئ (ژوندی له قبرونو خپلو څخه)

تفسیر: ړومبي د ځمکې او آسمان د پیدا کولو ذکر وشو دلته ئي د هغو بقاء او قیام وښود چه

اتلمااوحي(٢١) الروم(٣٠)

هغه هم د الله تعالىٰ په حكم سره دى او له سره امكان نه لرى چه هيڅ يو له دوى نه د خپل ثقل د مركز څخه بى ځايه شى يا يو په بل باندى ولويږى او د كائناتو نظام تار په تار او وران او ويجاړ كړى. يعنى ځمكه او آسمان به تر هغه پورى چه د الله تعالىٰ حكم وى قائم وى بيا څه وخت چه د ځمكى او د آسمان او د نورو موجوداتو ميعاد پوره شى او سر ته ورسيږى د الله تعالىٰ د يوه غږ په اثر به تاسى كرد (تول) له خپلو قبرونو څخه ژوندى راوځئ او د حشر ميدان ته به منډى وهئ او هلته به سره توليږئ.

#### وَلَهُ مَنْ فِي السَّمَاوْتِ وَالْاَرْضِ كُلُّ لَّهُ قَنِتُوْنَ صَ

او خاص الله لره دى هر هغه چه په آسمانونو كښى دى او په ځمكه كښى دى (سره له آسمانونو او ځمكى خلقاً، ملكاً وعبيداً) دا ټول دغه (الله) ته اطاعت كوونكى دى.

تفسیر: یعنی د آسمانونو او محمکی تول اوسیدونکی د ده مخلوق، مملوک، بندگان او رعیت دی او هی شوک له سره د دغی خبری قوت او طاقت نه لری چه د الله تعالیٰ د دغو تکوینی احکامو له قبول څخه غاړه وغړولی شی.

## وَهُوَالَّذِى يَبُدُ وُّالَّخَاتُ ثُقَّ يُعِيدُ هُ وَهُوَاهُونُ عَلَيُهِ وَلَهُ الْكَافُونُ عَلَيُهِ وَلَهُ الْكَافُونُ عَلَيْهُ وَلَهُ الْكَافُونِ وَالْأَرْضُ وَهُوَالْعَزِيْزُ الْعَكِيْمُ فَالْعَزِيْزُ الْعَكِيْمُ فَالْعَزِيْزُ الْعَلِيْمُ فَالْعَزِيْزُ الْعَلِيْمُ فَالْعَزِيْرُ الْعَلِيْمُ فَالْعَرِيْمُ وَهُوَ الْعَزِيْرُ الْعَلِيْمُ فَالْعَرِيْمُ وَهُوَ الْعَزِيْرُ الْعَلِيْمُ فَالْعَرِيْمُ وَهُوَ الْعَزِيْرُ الْعَلِيْمُ فَالْعَلَيْمُ فَا السَّمُونِ وَالْأَرْضُ وَهُوَ الْعَزِيْرُ الْعَلِيمُ فَالْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ اللّ

او (الله) هم هغه (مطلق قادر) دی چه اول محلی پیدا کوی خلق بیا به راژوندی کوی (دا خلق) او دغه (بیا ژوندی راپاڅول هم) ډیر آسان دی په دغه (الله) او خاص الله لره دی شان، صفت ډیر لوی، لوړ(اوچت) په آسمانونو کښی او په محمکه کښی (له عقل او ادراک څخه پورته) او هم دی دی ښه غالب، قوی (د احکامو په انفاذ) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ د قدرت په مقابل کښی ټول سره برابر دی. لیکن ستاسی د محسوساتو په اعتبار د اول ځل پیدا کولو په نسبت د دوهم ځل اعاده خو ښائی چه ډیر سهل او آسان وی. نو بیا به دغه ډیره عجیبه خبره وی چه په اول ځل پیدایښت کښی تاسی الله تعالیٰ قادر منئ مگر په دوهم ځل کښی د الله تعالیٰ پیدایښت مستبعد ګڼئ؟

﴿ وَلَهُ الْمَثَلُ الْآَثِلُ ﴾ الآية ـ او خاص الله تعالىٰ لره دى شان، صفت ډير لوى لوړ (اوچت) په آسمانونو او ځمکه کښى الخ)

تنبیه: یعنی له اعلیٰ عنی اعلیٰ صفات او له لوړ (اوچت) محخه لوړ (اوچت) شان د الله تعالیٰ شان او صفتونه دی. په آسمان او محمکه کښی هیڅ یو شی په خپل حسن او ښه والی کښی د الله تعالیٰ له شان سره برابر او مساوی لا خه بلکه ادنیٰ صفت او مشابهت ته ئی هم محان نشی رسولی. الله تعالیٰ له ګردو (تولو) هغو شیانو څخه په جلال، جمال، کمال، مثال او نورو ممیزاتو (خصوصیاتو) کښی اولیٰ، اعلیٰ، ارفع او اقدس دی چه د مخلوقاتو په وهم او تصور کښی راتلی نشی. بلکه هر هغه حسن او ښه والی چه هر چیری لیدل کیږی او موجود وی هغه تول د الله تعالیٰ د کمالاتو یوه ادنیٰ پلوشه ده.

حضرت شاه صاحب لیکی چه «آسمانی پرښتی نه څه خوری او نه څه څښی او نه بشری نورو حاجاتو ته څه اړتیا (احتیاج) او مجبوریت لری بی له عبادت څخه بل څه مشغولیت نه لری او د ځمکی مخلوقات په تولو شیانو ککړ دی خو سره له دی د الله تعالیٰ اصلی ثنا او صفت نه د هغو او نه د دوی له لاسه پوره دی، هغه خورا (ډیر) لوی او پاک ذات دی. «موضع». ای برتر از خیال و قیاس وگمان و وهم

و زهر چه گفته اندوشنید یم وخوانده ایم

منزل تمام گشت وبه بایان رسید عمر

ما همچنان در اول وصف تو مانده ایم

خدای دی خیر ورکړی څه ښه ئي ویلي دی.

ای برون ازوهم وقال وقیل من

خاک بر فرق من و تمثیل من

#### ضَرَبَ لَكُورُ مَّثَلَامِّنَ اَنفُسِكُو هَلُ لَكُوْمِنَ مَّامَلَكَتُ اَيُمَا كُوُرُ مِّنَ شُرَكَا ءَ فَمُ مَارَ مَ قُنكُو فَانتُو فِي اللهِ سَوَا عُ تَخَافُونَهُ مُ كَخِيفَتِكُو اَنفُسكُو كَذَالِكَ نُفَصِّلُ الْالْبِي لِقَوْمُ لِيُعُقِلُونَ

بیانوی (الله) تاسی ته (ای مشرکانو) یو مثال له ځانونو ستاسی محخه(هغه مثال دا دی) آیا شته تاسی ته (بلکه شته) له هغو مریانو چه مالکان شوی دی د هغو ښی لاسونه ستاسی څه شریکان (له تاسی سره) په هغه څه کښی چه درکړی دی مونږ تاسی ته پس تاسی (او دا مریان مو) په هغه (رزق) کښی اتلماأوحي(٢١) الروم(٣٠)

سره برابر یئ چه ویریږی له هغو لکه ویریدل ستاسی له نفسونو (د نورو اصیلانو شریکانو) خپلو په مثل د دغه (تفصیل) په تفصیل سره بیانوو مونږ آیتونه (د قدرت) دپاره (د هغه) قوم چه عقل لری (تدبر کوی).

تفسیر: یعنی د شرک به قباحت او بطلان د پوهولو له باره الله تعالیٰ ستاسی له احوالو ځنی یو مثال راوړی او بیانوی، او هغه دا دی چه ستاسی د لاس مال (یعنی وینځه او مریی) چه تاسی د هغو ظاهری او مجازی مالکان او خاوندان یئ. یه خپله هغه روزی او مال او متاع کښی چه الله تعالیٰ تاسی ته درکړی دی آیا هغوی له خپلو ځانونو سره مساوی او برابر منلی شئ ؟ لکه چه ستاسی یه مشترکو مالونو جایدادونو او شتو کښی ستاسی وروڼه او نور اقارب او خپلوان سره شریکان دی او تل داسی اندیسنه درسره وی نه چه یه هغه مشترک مال کښی څه ناجائزه تصرف او مداخله ونه شی او که داسی کوم لاس وهنه یه هغه کښی وشی نو تاسی تری متاثر او خپه كيږئ او د هغه يه ويش او تركه كولو يسي كيږئ. يا لږ تر لږه دغسي يوښتنه كوئ چه ولى زما د اجازی او خوښی څخه پرته (علاوه) هغه کار یا تصرف په دغه شی کښی شوی دی ؟ آیا کوم دغسی فکر کوم بادار ته د خپل مربی او خدمتگار به نسبت بیدا کیدی شی؟ او که نشی بیدا کیدی نو ښه ویوهیږئ څه وخت چه د یوه وړوکی مالک او بادار حال داسې دی نو هغه حقیقی او یقینی الله او مالک به د خپل بنده او غلام څه یروا کوی؟ چه تاسی له خپل حماقت، جهالت او ناپوهی نه هغه د ده شریک او ورسره مساوی ګرځولی دی. یو مریئ به هیڅ حال د خپل بادار یه مال او اسباب کښی شریک کیدی نشی حال دا چه دغه دواړه د الله تعالیٰ مخلوق دی او د ده له ورکړی شوی روزی څخه خوری مګر یو مخلوق بلکه د مخلوق مصنوع به څرنګه د الله تعالیٰ په الوهيت كښي شريك كيدى شي؟ او داسي يوه مهمله خبره يو عقلمن سړى له سره نشي منلي؟.

#### بَلِ اتَّبَعَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوُٓ الَهُوَ اَءَهُ وُ بِغَيْرِعِلُو ۚ فَمَنُ يَهُدِى مَنْ اَضَلَّ اللهُ وَمَا لَهُوُمِّنَ نُصِرِيْنَ ۞

بلکه متابعت کوی هغه کسان چه ظلم ئی کړی دی (په شریک نیولو له الله سره) د آرزوگانو خپلو بی له علم (او حجت) څخه پس څوک به سمه صافه لاره وښیی هغه چاته چه ګمراه کړی وی (دی) الله (بلکه هادی نه لری) او نشته دوی لپاره هیڅوک له مرسته (مدد) کوونکو (چه خلاص ئی کړی له عذاب نه)

تفسیر: یعنی دغه بی انصافه خلق به په داسی ښکاره و او څرګندو خبرو غرنګه وپوهیږی حال دا

اتلمااوحي(٢١)

چه هغوی له سره نه غواړی چه ځان پری وپوهوی بلکه د جهالت او هواپرستی له سببه محض د اوهامو او نفسی غوښتنو په متابعت او پیروی کښی مشغول او لګیا دی.

﴿ فَمَنْ يَهُدِئ ﴾ الآية \_ بس محوک به سمه صافه لاره وښيى هغه چاته چه کمراه کړى وى دى الله بلکه، هادى نه لرى)

تنبیه: یعنی هر هغه چاته چه الله تعالیٰ د ده د بیانصافی، جهل، او هواپرستی په سبب د حقی لاری تللو او پوهیدلو توفیق ور نه کړی نو څوک به د دغی خبری طاقت او توان ولری چه هغه پوه کړی او سمه لار ور وښیی؟ یا ورسره مرسته (مدد) او معاونت وکړی ؟ یا ئی له ګمراهی او تباهی ځنی وژغوری (وساتی)؟ نو د داسی خلقو له طرفه زیات مه متحسر او مه خپه کیږه! او له دوی ځنی قطع نظر وکړه او بیخی الله ته متوجه اوسه! او په خپل فطری دین تینګ اوسه!

# فَاقِهُ وَجُهَكَ لِللِّي يُنِ حَنِيُفًا فِطُرَتَ اللهِ الّذِي فَطَرَالنَّاسَ عَلَيُهَا لَا تَبُدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ النَّاسِ لاَيَعْلَمُونَ فَكُمُ لِلاَتَبُويُل اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

پس برابر کړه (ای محمده!) مخ خپل دین ته په داسی حال چه مایل اوسی حق ته لاژم ونیسځ پیدایښت د الله هغه چه پیدا کړی دی (الله) خلق په هغه (پیدایښت) چه نشته له سره بدلول پیدایښت (دین) د الله ته (او مه ئی بدلوئ چه شریک ورسره پیدا کړئ) دا هم هغه دین سم دی (چه هیڅ کوږوالی په هغه کښی نشته) ولیکن زیاتره خلق نه پوهیږی (په توحید د الله) حال دا چه رجوع کوونکی یئ دغه (الله) ته او ویریږئ له (عذابه د) الله او قائموئ (سم دروئ سره له تولو حقوقو) لمونځ او مه کیږئ تاسی له مشرکانو (یعنی) له هغو (مشرکانو) چه تار په تار کړی ئی دی دین خپل او شوی وو دوی ډلی ډلی هر یوه ډله (چه ده له دوی نه) په هغه(دین) چه له دوی څخه دی خوشاله دی.

تفسیر: یعنی هر هغه څوک چه له ګمراهی ځنی په هیڅ یو شان سره نه غواړی چه ووځی نو هغه پریږده چه د هم دغه کفر او شرک په ختو کښی نښتی پروت وی او ته له دوی نه مخ وګرځوه! او یوازی له الله تعالیٰ سره خپل تعلقات ټینګ وساته! او یوازی د هغه حق دین په پوره توجه

تينګ ونسيه!

﴿ فِطُونَ اللَّهِ ﴾ لازم ونیسئ تاسی پیدایښت د الله تعالیٰ هغه چه پیدا کړی دی الله تعالیٰ خلق په هغه پیدایښت الله تعالیٰ د انسان فطرت او جوړښت په ابتداء کښي داسې ګرځولي دی که دی وغواړی چه په حق ځان يوه کړی او وئي مني نو ځان ورباندې يوهولي او منلي شي ځکه چه د فطرت له ابتداء څخه ئي د خپل اجمالي معرفت يوه سپرغي د ده په زړه کښې د هدايت د تخم به شان شندلی (کرلی) ده که د اطرافو او شاو خوا د خرابو اثراتو څخه متاثر نشی او په خپل اصلی طبیعت پریسودل شی نو یقیناً به حق دین اختیار کړی او بل طرف ته به متوجه نشی. د «ألست» د عهد قصه هم دغه طرف ته اشاره كوى او يه صحيحو احاديثو كښي تصريح ده چه «هر مولود به فطرت د (اسلام) بیدا کیږی، وروسته مور او بلار ئی دی یهودی یا نصرانی یا مجوسی گرځوی» په یوه قدسی حدیث کښی راغلی دی «ما خپل بندګان (حنفاء) پیدا کړی دی بیا شیطانانو دوی اغواء او له سمی لیاری ایستلی دی» به هر حال حق دین، حنیف دین، قیم دین هغه دین دی چه که انسان یه خپل اصلی فطرت پریسودلی شی نو بالطبع هغه ته متمایل کیږی. د تولو انسانانو فطرت الله تعالیٰ هم داسی پیدا کری دی چه په هغه کښی له سره تفاوت او تبدیل نشته، فرض ئي كرئ كه د فرعون يا ابوجهل يه اصلي فطرت كښي دغه استعداد او صلاحيت موجود نه وی نو دوی ته د حق د منلو دعوت او د دوی مکلف گرځول صحیح او درست نه وو لکه چه خستی، تیږی (گتی)، ونی خاوری، شکی، حیوانات او نور موجودات په شرائعو سره نه دی مکلف شوی د انسانی فطرت د دغه مساوات دغه اثر دی چه د دین ډیر منلی اصول او مهم اساس نور کرد (ټول) انسانان هم په يوه نه يوه رنګ مني اګر که په هغه باندې په ښه ډول (طريقه) قايم او تينګ هم نه وی ولاړ.

حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی الله تعالیٰ د ټولو مالک حاکم او له گردو (ټولو) ځنی لوی، پورته او اقدس دی او هیڅوک له هغه سره نه دی برابر، د هیچا زور په ده نه رسیږی په دغو خبرو باندی گرد (ټول) خلق پوهیږی نو د هغه په لاره تګ په کار دی، هم داسی یوه انسان ته جانی یا مالی ضرر رسول، په نامه او ناموس ئی عیب لګول، هر څوک بد گنی. هم دغسی د الله تعالیٰ یادول، په فقیرانو او مساکینو زړه سوی او شفقت لرل، د حقوقو پوره اداء کول، ټکی، چم، فریب نه کول، هر یوه انسان ته ښه ښکاری او په ښه نظر ئی گوری په دغه لیاره تلل هم دغه حق دین دی او هم دغه ته فطری امور وائی مګر د دغه شیانو د اجرا کولو ډول (طریقه) الله تعالیٰ د خپلو انبیاؤ په ژبه خلقو ته ښوولی دی.»

﴿ لَا تَبُویْلَ لِخَلْقَ اللهِ ﴾ نشته له سره بدلول پیدایښت دین د الله ته او مه ئی بدلوئ چه شریک ورسره پیدا کرئ) یعنی د اصلی پیدایښت په اعتبار هیڅ یو فرق او تغنیر او تبدیل پکښی نشته د هر انسانی فرد فطرت د حق د قبول لپاره صالح او مستعد ګرځولی شوی دی، یا ئی دا مطلب په هر هغه فطرت چه الله تعالیٰ خپل مخلوق پیدا کړی دی تاسی په خپل واک (قبضه) او اختیار هغه مه بدلوئ! او مه ئی خرابوئ! هغه تخم او استعداد چه په تاسی کښی کرلی شوی دی

هغه په خپلی بی توجی یا بی تمیزی مه خرابوئ!

﴿ ذَٰلِكَاللِّيْنُ الْقَيِّمُ ﴾ دا هم هغه دين سم دى چه هيڅ كوږوالى پر هغه كښى نشته وليكن زياتره خلق نه پوهيږى په توحيد د الله تعالىٰ) يعنى سمه لاره او حق دين هم دغه د فطرت غږ دى، خو زياتره خلق په دغه نكته نه پوهيږى.

﴿ مُنِيْمِينَ الْيَهُ ﴾ حال دا چه تاسی رجوع کوونکی یئ دغه الله ته) یعنی اصلی دین تینگ ونیسئ! او د هم هغه په طرف توبه او رجوع و کړئ! که محض د دنیوی مصلحت لپاره مو دغه کار و کړ نو دین به مو درست نه وی.

وروسته له دی نه د فطرت د دین مهمو اصولو ته پام گرخولی شوی دی مثلاً اتقاء (له الله تعالیٰ څخه ویریدل) د لمانځه سم درول، د خفی او جلی شرک څخه بیزاری او د مشرکانو له عقائدو څخه اجتناب او په دین کښی نفاق، تفرقه نه غورځول.

و مِنَ ٱلْزِیْنَ وَتُوْاوِیْنَهُم کی له هغو مشرکانو چه تار په تار کړی ئی دی دین خپل او شوی وو دوی چه دی دین چه له دوی څخه دی خوشاله دی) یعنی د دین الفطرت له اصولو څخه بیل پاتی شوی دی او په خپلو ادیانو او مذاهبو کښی ئی نفاق او تفرقه غورځولی ده، ډیری فرقی ئی سره جوړی کړی دی، د هری یوی عقیده، مذهب، مشرب او مسلک سره بیل او جلا (جدا) دی، هر هغه چه په غلطه یا په هوا او هوس ئی کومه عقیده قائمه کړه یا کومه طریقه ئی ایجاد کړه نو یوه تولنه په هغی پسی شوه، له څه موده وروسته له هغی څخه ډیری فرقی جوړی شوی بیا هره یوه فرقه په خپلو هم هغو تاکلو اصولو او عقایدو که څه هم هغه ډیر چتی (بیکاره) او مهمل هم وی، داسی مین گرځیدلی دی چه د خپلی غلطی د امکان تصور ئی هم په ماغزو کښی نه گرځی.

#### ۅٙٳڎٳڡؘۺٳڵؾٛٲڛؘڞؙڗ۠ۮؚۘۼۅؙٳڔؠۜٞۿؗۄؗۛۺؙؽؠؙؠؽٳڷؽٷٮٛڠڗٙٳۮٙٲ ٱڎٵڡۜۿۄ۫ڝؙٞۮؙۮڂڰڐؙٳۮٵڣڔؽؿ۠ڝؙٚٚٚؠؙؙؙٚٛٛؠڔۜڗۣۯؠؙؽؿ۫ڔۣڴۅٛؽ۞ؚٛڸؽڴڡٚ۠ڒٛۅؙٵ ؠؚؠٵۧٵؾؽؙڹۿڋٝۏ۫ؾؠۜؿٷ۠ٳٞ۫۫۫ڡٚؽۘۅؙ۫ؽؘڠؙڶڽٷؽ۞

او کله چه ورسیږی خلقو ته څه ضرر نو بولی دوی رب خپل په داسی حال کښی چه رجوع کوونکی وی خاص الله ته بیا کله چه وڅکوی (الله) دوی ته له خپله طرفه کوم رحمت (مهربانی) ناڅاپه یوه ډله له دوی نه له رب خپل سره شریکان نیسی دپاره د دی چه ناشکری وکړی (او کافر شی) په هغو (نعمتونو) چه ورکړی دی مونږ دوی ته پس ګټه (فائده) اخلئ (ای کفارو څو ورځی) پس ژر به معلوم کړئ تاسی (عاقبت د عمل خپل)

تفسیر: یعنی خرنگه چه د هر انسان فطرت په ښو کارونو باندی پوهیږی هم دا راز (قسم) د هر انسان فطرت الله تعالیٰ ته په رجوع کولو هم پوهیږی لکه چه دا حقیقت د خوف او سختی په وخت کښی څرګندیږی (ښکاره کیږی) ډیر لوی کبرجن او سرکش انسان هم د مصیبت او غم په وخت کښی بی اختیاره الله تعالیٰ ته رجوع کوی او د ده په دربار کښی په دعا او زاری شروع کوی او په دغه وخت کښی ئی نور وړوکی وسایل او د دروغو وسائط له فکره وځی او هم هغه واقعی او حقیقی مالک الملک ئی په یاد پاتی کیږی چه د هغه په طرف انسانی فطرت لارښوونه کوی مگر افسوس چه انسان په دغه حالت تر ډیری مودی پوری قایم نه پاتی کیږی څه وخت چه د الله تعالیٰ په لطف او مهربانی مصیبت ورڅخه لری شی بیا له الله تعالیٰ څخه غافلیږی او د هم هغو باطلو معبودانو په ستاینو (صفتونو) لګیا کیږی. ګواکی دوی د خپل دغه وضعیت څخه داسی څرګندوی (ښکاره کوی) چه دغه شی د هم دغو عطا او ورکړه ده او الله تعالیٰ هیڅ شی مونږ ته نه دی راکړی (العیاذ بالله) ښه دی دوی دی څو ورځی خوښ اوسی او مزی دی کوی، وروسته به معلومیږی چه د دغه کفر او ناشکری نتیجه څه کیږی؟ که انسانیت وی نو دی به پوهیدی چه هغه لوی ذات ته چه د ده ضمیر د سختی او مصیبت په وخت کښی ناری کولی هم هغه د دی خبری وړ (مستحق) او لایق دی چه تل ئی په یاد ولرئ.

#### آمُ اَنْزَلْنَاعَلَيْمُ سُلَطْنَا فَهُوبَيَّكُلُّهُ بِمَاكَانُوْابِهِ يُشْرِكُونَ©

آیا نازل کړی دی مونږ په دوی کوم برهان علمی سند پس هغه خبری کوی په هغه چه وو دوی په هغه سره شریک پیدا کوی (له الله سره دوی بلکه نه مو دی نازل کړی)

تفسیو: یعنی د سلیم عقل او انسانی فطرت شهادت په صاف ډول (طریقه) سره د شرک او کفر تردید کوی نو آیا دوی د هغه په خلاف کوم برهان، حجت او علمی سند لری؟ چه دغه راوښیی چه د الله تعالیٰ په الوهیت کښی بل څوک هم د هغه شریک دی (معاذالله) کله چه هیڅوک نشته نو د هغه د معبود کرځولو استحقاق له کومه شو ؟

#### وَاِذَااَذَ قُنَاالنَّاسَ رَحُةً فَرْحُوا بِهَا وَاِنْ تَصِبْهُمُ سَيِّنَا قُلِمَاقَتَّامَتُ ٱيُذِيُهِمُ إِذَاهُمُ رَفِيْنُطُونَ ۞

او کله چه و څکوو مونږ په خلقو څه رحمت (مهرباني) نو خوشاله شي دوی په

اتلمااوحي(٢١) الروم(٣٠)

هغه او که ورسیږی هغوی ته څه سختی په سبب د هغو (اعمالو) چه پخوا لیږلی دی لاسونو د دوی ناڅاپه به بیا دوی ناامیده شی (د الله له رحمت څخه)

تفسير: يعني د دغو خلقو عجيب حالت دي. كله چه د الله تعالىٰ له رحمت مهرباني او احسان يه عیش او عشرت کښي له خوښي او خوشالي په خپلو کالیو (جامو) کښي نه ځائیږي او داسي ناز او نخری او کبر او غرور کوی چه خپل حد او اندازه نه پیژنی او خپل حقیقی محسن بیخی هیروی او که کوم وخت د خپلو اعمالو له شامته یه کوم غم یا مصیبت کښی اخته شی نو بیخی ناامیده او مایوس شی او داسی گنی چه اوس داسی څوک نشته چه دغه مصیبت زما له سره لری کړی او زما په امداد قادر وی. د مومن حال د ده په عکس دی. مومن په عیش، عشرت او راحت او نعمت کښی هم تل خپل حقیقی منعم یادوی د الله تعالیٰ له فضل او مرحمت څخه خوښی کوی او یه زړه او ژبه او عمل سره د الله تعالیٰ حمد او شکر اداء کوی. که یه کوم غم او مصیبت کښی مبتلا شی نو هغه په خورا (ډیر) صبر، تحمل سره ګالی (برداشت کوی) او له یاک الله ځني په هغه کښي خپل ځان ته مرسته (مدد) او توفيق غواړي او تل دغسي هيله (طمع) او اميد یه خپل زړه کښي پالي چه څومره لوي او سخت مصیبت هم چه وي او په هره اندازه سره چه ظاهری اسباب او وسایل هم مخالف وی یه یقینی ډول (طریقه) د الله تعالیٰ فضل او کرم دغه گرد (تول) سره به بل مخ اړولي شي او دغه مكدره فضاء به يوى منورى هوا سره بدلولي شي. تنبیه: یو آیت ئی بخوا له دی نه ویلی و چه «خلق د تنګسی او سختی یه وخت کښی خالص د الله تعالیٰ په دربار کښي د عرض او نیاز غږ او آواز کوی» دلته ئي دغه وویل چه «د سختي او بدی د رسیدلو به وخت کښی دوی بی هیلی او ناامیده کیږی ، به دغو دواړو کښی هیڅ اختلاف سره نشته. رومبني حالت يعني د الله تعالىٰ بلل ابتدائي منزل دي بيا كله چه سختي او مصیبت اوردیوی او امتداد مومی نو بالاخره وارخطا او به هیلی او ناامیده کیوی یا به د ځینو خلقو احوال هغسي وي او د ځينو احوال به داسي وي. والله تعاليٰ اعلم.

#### ٲۅؘڵۄؙؖڔۜڒۉٳٲڽۜٳٮڵ؋ۘؽۺؙڟٳڵڗۯ۫ۊڸؠڽۜؾؽٵٛٷۘؽڠؙٚ۫ڽۯٵؚؽڕ۬٥ ۮٳڮٙڵٳؠ۠ؾؚٳٚڡٚۅؙۄٟڒؙٷؙؙؚٛڡؚڹؙۅٛؽ

آیا نه وینی (نه دی خبر) دوی چه بیشکه الله پراخوی رزق هر هغه چاته چه اراده وکړی او تنګوی ئی (هغه چاته چه وئی غواړی) بیشکه په دغه (بسط او قبض) کښی خامخا دلائل (د قدرت) دی دپاره د (هغه) قوم چه ایمان راوړی. اتلمااوحي(٢١) الروم(٣٠)

تفسیر: یعنی کامل ایمان او یقین لرونکی پوهیچی چه د دنیا سختی او نرمی او د روزی زیات والی او کموالی او نور گرد (تول) شیان د پاک الله او د قادر خدای د قدرت په لاس کښی دی. نو هر هغه وضعیت او احوال چه ورباندی راشی لاژم دی چه بنده هغه په صبر او شکر سره ومنی! او په قضا سره خپله خوښی او رضاء شکاره کړی! د راحت او نعمت په وخت کښی دی صبر او تحمل وکړی! او هیله من (آرزومند) او امیدوار دی اوسی چه الله تعالیٰ په خپل فضل او مرحمت سره دغه تول زحمت او مصیبت له منځه لری کوی.

#### فَاْتِ دَاالْقُرُ لِى حَقَّهُ وَ الْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ ذَلِكَ خَيْرٌ لِلَّذِيْنَ يُرِيْدُ وَنَ وَجُهَ اللهِ وَاوْلِلِكَ هُوُ الْمُقْلِحُونَ ®

پس ورکړه (ای مؤمنه!) خاوند د قرابت ته حق د ده (چه نیکی او صلة الرحمی ده) او محتاج ته او مسافر ته دغه (ورکول د حقوقو) خیر غوره دی (له امساک څخه) دیاره د هغو کسانو چه اراده لری د ثواب (رضاء) د الله او هم دغه ورکوونکی (د حقوقو) هم دوی دی خلاصیدونکی بریالیان (کامیاب)

تفسیر: یعنی هر کله چه د فطرت په شهادت سره دغه ثابته شوه چه حقیقی مالک او رب العالمین هم هغه الله تعالیٰ دی او د دنیا کرد (تول) نعمتونه د هم هغه پاک الله ورکړه او عطا ده نو په هغو کسانو چه د ده خوښی او رضا غواړی او د ده د لقاء او د لیدلو آرزو او امید لری لاژم دی چه د ده د هغه عطاء او ورکړی ځنی څه شی د ده په لاره کښی صرف کړی. او د مسافرانو، محتاجانو او بی وسو خپلوانو له احواله ځان خبر او هغوی له خپل ځان څخه خوشاله کړی! او د خپلوانو حقوق درجه په درجه اداء کړی! نو دغسی بندګانو ته الله تعالیٰ په دنیا او آخرت کښی خیر ور په برخه کوی.

#### ومَّاانتَّكُتُوْمِّنُ رِّبًالِيَرُبُواْ فِيَّ اَمُوَالِ التَّاسِ فَلَايَرُبُوُا عِنْدَ اللَّهِ وَمَاَالتَّكُوُ مِّنُ زَكُوةٍ ثُرِيدُونَ وَجُهَاللهِ فَاوُلَلٍكَ هُوُ الْمُضْعِفُونَ ۖ

او هغه څه چه ورکوئ ئی تاسی له سود نه دپاره د دی چه زیات شی په مالونو د خلقو کښی پس نه زیاتیږی هغه په نزد د الله او هر هغه څه چه ورکوئ ئی تاسی له زکات څخه چه اراده لرئ تاسی په هغه سره د ثواب (او

اتلهمااوحي(٢١) الروم(٣٠)

رضاءً) د الله پس دغه (محضالله ورکوونکی) هم دوی دی زیاتوونکی (د حسناتو خیلو)

تنبیه: ځینو مفسرینو له «ربوا» ځنی دلته سود نه دی مراد کړی بلکه د آیت مطلب ئی داسی بیان کړی دی چه هر هغه انسان چه بل چاته په دغه مقصد یو څه شی ورکړی چه هغه به له دغه څخه زیات شی ورکړی لوی احسان به ورسره وکړی. نو دغه ورکړه د الله تعالیٰ په دربار کښی د ثواب او برکت موجب نه ګرځی که څه هم مباح ده او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حق کښی دغه اباحت هم نه لری لقوله تعالیٰ «ولاتمنن تستکثر» د المدثر (۱) رکوع ۲ آیت «۲۹ جزء» والله تعالیٰ اعلم.

## ٱلله الذِي خَلَقَاكُو تُتَوَرِزَقَكُو تُنَوِّينِيتُكُو تُنَوِّيهُ بِينَكُو تُنَوِّيهُ بِينَكُو مُنَ شُرَكَا بِكُومِّنَ شُرَكَا بِكُومِّنَ شُرَكَا بِكُومِّنَ شُركاً بِكُومِّنَ شُركاً مِنْ ذَلِكُومِنَ ذَلِكُومِنَ شُركاً مِنْ ذَلِكُومِنَ شُركاً مِنْ ذَلِكُومِنَ شُركاً مِنْ ذَلِكُومِنَ شُركاً مِنْ فَعَالَى مَا يَشْعِر كُونَ فَعَالَمَ مَا يَشْعِر كُونَ فَعَالَمُ مَا يَعْمُونُ فَعَالَمُ مَا يَعْمَلُوا مِنْ اللهُ اللهِ مَا يَعْمُونُ مَا اللهِ مَا يَعْمُونُ مَا يَعْمُونُ مِنْ اللهُ اللهِ مَا يَعْمُونُ مِنْ اللهُ اللهِ مَا يَعْمُونُ مِنْ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

الله هغه (مطلق قادر دی) چه پیدا کړی ئی یئ تاسی (په درکولو د روح سره) بیا ئی روزی درکړی ده تاسی ته بیا مړه کوی بیا به ژوندی کړی تاسی (په بعث) سره آیا شته له دغو شریکانو ستاسی داسی څوک چه کولی شی هغه له دغو (څلورو واړو کارونو) څخه کوم شی ؟ (بلکه نشی کولی) پاکی ده الله ته او ډیر لوی پورته دی شان د الله له دی نه چه شریک پیدا کوی دوی (له الله سره)

تفسیر: یعنی وژل، ژوندی کول، روزی ورکول، نور گرد (تول) شیان د الله تعالیٰ په واک (اختیار) کښی دی نو بل شریک ئی له کومه شو او څرنګه د الوهیت مستحق و گرځید ؟

#### ڟؘۿڒٳڷٚڡٚڛۜٵۮڣؚٵڵؠؘڗؚۜۘۊٵڶؠػڔؙڔۑؠۜٵػڛػؙٲؠؽؚؽٵڵٮۜٛٵڛ ڸؚۑ۠ڬؚؽڨۜۿؙۄ۫ؠؘۼڞؘٵڰڹؚؠؽؘۼؠڵٷٳڵۼڴۿؙۄؙٮؘۯۣۻؚٷڽؘ۞

ظاهر شو (آثار د) فساد په بر او بحر (په وچه او لونده) کښی په سبب د هغی (ګناه او شرک) چه کړی دی لاسونو د خلقو دپاره د دی چه وڅکوی (الله) دوی ته څه (سزا) د هغو (عملونو) چه کړی دی دوی دپاره د دی چه واوړی دوی (له دغو بدیو نه)

تفسیر: یعنی خلق د فطرت په دین قایم پاتی نشول، کفر او ظلم په دنیا کښی خپور (خور) شو او د هغو له شامته په ملکونو او جزایرو کښی خرابی او فساد خور شو نه په وچه کښی امن او سکون پاتی شو او نه په لونده کښی د ځمکی مخ فتنی او فساد ونیو، بحری جنګونه او د جهازونو جنګونو او داړه ماریو په سمندرونو کښی هم لوی شورماشو او طوفان ونښلاوه دغه ګرد (ټول) د دی له امله (وجی) چه الله تعالی اراده وکړه چه بندګان ئی د خپلو بدو اعمالو لړ څه خوند په دنیا کښی هم وڅکی پوره سزا خو دوی ته په آخرت کښی ورکوله کیږی مګر د هغی لړه نمونه هم دغه دنیا کښی دوی ته ورښوله کیږی ممکن دی چه ځینی خلق وویریږی او په سمه لاره روان شی.

تنبیه: د بندگانو د بدو کارونو له سببه په وچه او لونده کښی د خرابی خپریدل (خوریدل) که څه هم تل شوی دی او کیږی به، لیکن د نړی تاریخ د هغه بی مثاله ویروونکی تخریب مثال چه د محمدی بعثت څخه مخکښی په عام ډول (طریقه) سره په مشرق او مغرب، وچه او لونده ئی غلبه کړی وه نشی ښوولی، اروپائی څیړونکو (محققینو) د دغی زمانی د تیاره حالت کومه نقشه چه ویستلی ده د هغی د لیدلو څخه د دی خبری اندازه په ښه ډول (طریقه) سره کیدی شی چه له اسلامی مؤرخینو څخه پرته (علاوه) نور هم په دغه مشهور او معروف صداقت هیڅ ډول (طریقه) تنقید او نکته ګیری نشی کولی وګورئ د فرید وجدی دائرة المعارف د حمد ماده ښائی چه د هم دغی عمومی فتنی او فساد په ملحوظ قتاده رحمة الله دغه آیت د جاهلیت په زمانی حمل کړی

#### قُلُسِيْرُوْافِ الْكِرُضِ فَانْظُرُوْاكِيفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنُ قَبْلُ كَانَ اَكْثَرُهُمُ مُّشْبُرِكِينَ ۞

اتلهااوحي(٢١)

ووایه (ای محمده! مشرکانو ته) چه وګرځئ په ځمکه کښی (د تیرو امتونو) پس وګورئ څرنګه شوه خاتمه د هغو کسانو چه پخوا له دوی څخه وو، ؤ زیاتره د دوی مشرکان «نو د خپل شرک په سبب هلاک شول»

تفسیو: یعنی د زیاترو شامت د شرک په وجه راغلی دی او د ځینو نورو به د نورو ګناهونو له سببه راغلی وی.

#### فَاقِوْوَجْهَكَ لِلدِّيْنِ الْقَيِّرِمِنُ قَبُلِ اَنْ يَاأَتِي يَوُمُّ لِامَرَدُّ لَهُ مِنَ اللهِ يَوُمَبِنِ يَصَّدُّ عُوْنَ®

پس برابر کړه مخ (وجود) خپل دین سم (معتدل د اسلام) ته پخوا له هغه چه راشی هغه ورځ چه نشته هیڅ بیرته ګرځیدل هغی ته له (جانبه د) الله په دغه ورځ کښی به تار په تار شی دغه مخلوق (چه ځینی به جنت ته ځی او ځینی به دوزخ ته)

تفسیر: یعنی په دنیا کښی خو فتنه او فساد خپور (خور) شوی دی نو تاسی پر سم او معتدل دین چه د فطرت دین دی په ښه شان سره قایم او تینګ اوسی ا چه د ګردو (تولو) خرابیو او مفاسدو علاج په هم دغه دین سره دی. پخوا له هغه چه راشی هغه ورځ چه نشته هیڅ بیرته ګرځیدل هغی ته له جانبه د الله تعالیٰ یعنی د الله تعالیٰ له طرفه د هغی راتلل قطعی او یقینی دی او هیڅ یو قوت او طاقت د هغی مخه نشی نیولی او نه به ئی په خپله الله تعالیٰ وځنډوی (ایسار کړی). په دغه ورځ کښی به تار په تار شی دغه مخلوق یعنی نیکان جنت ته او بدان دوزخ ته لیږی. «فریق فی الجنه و فریق فی السعیر» د الشوریٰ (۱) رکوع ۷ آیت (۲۰) جزی. حضرت شاه صاحب دغه د دنیا په احوالو حمل کوی او لیکی «یعنی د دین غلبه به وی په سزا رسیدلی کسان به سره جلا (جدا) شی او د الله جلاله مقبول بندګان به سره بیل شی.

مَنُ كَفَرَافَعَكَيْهُ كُفُّرُ الْهُ وَمَنَ عَمِلَ صَالِعًا فَلِاَنْفُسِهِمُ يَمْهَدُونَ شِلِيجُزِي الَّذِيْنَ الْمَنُوْ اوَعَمِلُوا الضَّلِحْتِ مِنْ فَضْلِهُ إِنَّهُ لَا يُعِبُّ الْكُفِرِيْنَ ۞ اتلمااوحي(٢١) الروم(٣٠)

هر څوک چه کافر شو پس په هغه ده (سزا) د کفر د هغه او هر څوک چه وکړی (نیک عمل) پس خاص لپاره د ځانونو خپلو فرشونه غوړوی او په زړه پوری سامانی جوړوی لپاره د دی چه جزا ورکړی (الله) هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) له فضله خپل څخه، بیشکه چه الله نه خوښوی کافران (نو ځکه ئی په دوزخ کښی غورځوی)

تفسیر: یعنی هر خوک چه کافر شو پس په هغه ده سزا د کفر د هغه چه د هغو گناه او وبال به پری لویدی او هر خوک چه وکړی نیک عمل پس خاص دپاره د ځانونو خپلو فرشونه غوړوی او په زړه پوری سامانی جوړوی یعنی په جنت کښی د دوی د آرامی او هوسائی (راحت) له پاره تیاری کیدی، او دپاره د دی چه جزاء ورکړی الله تعالیٰ هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه عملونه له فضل خپل څخه یعنی هومره چه ښه او نیک وی هغه ته به هم یوازی د الله تعالیٰ په فضل او مرحمت سره جنت ور په برخه کیدی «بیشکه چه الله تعالیٰ نه خوښوی کافران نو ځکه ئی په دوزخ کښی غورځوی» یعنی هر څوک چه هغه حقیقی مالک نه خوښوی هغه به چیری ښه ځای ومومی.

#### وَمِنَ الْنِتِهَ اَنَ نُثِرُسِلَ الرِّيْحَ مُنَشِّرُتٍ وَالْيُذِيقَكُوْمِّنَ وَحُمَّتِهِ وَلَجَوْرَى الْفُلُكُ بِأَمْرِهُ وَلِتَبْتَغُوُّ امِنُ فَضْلِهِ وَلَعَكُمُ تَشَكُرُونَ۞

او ځینی له نښو (د قدرت) د الله دا دی چه رالیږی بادونه زیری ورکوونکی او دپاره د دی چه وڅکوی په تاسی (په سبب د دغو بادونو) ځینی (مزی) د رحمت خپل او بل دپاره د دی چه روانه شی پری بیړی په امر حکم د الله او دپاره د دی چه طلب کړئ (په چلولو د بیړی له ځینو) له فضل د الله څخه او دپاره د دی چه تاسی شکر وباسئ (په دغو نعمتونو)

تفسیر: یعنی بادونه د رحمت د باران زیری او بشارت راوړی بیا د الله تعالیٰ لطف او مهرمانی باران وروی. او رالیږی بادونه له پاره د دی چه روانه شی پری بیړی په امر حکم د الله تعالیٰ سره یعنی بادوان لرونکی جهازونه او بیړی په باد سره چلیږی او درومی او دخانی جهازونو او استمرونو ته هم د موافق باد له الوتلو څخه په تګ کښی کومک او معاونت رسیږی. او دپاره د دی چه طلب کړئ تاسی په چلولو د بیړی له ځینو له فضل د الله تعالیٰ څخه او له پاره د دی چه تاسی شکر وباسئ په دغو نعمتونو یعنی د جهازونو په ذریعه تجارتی اموال منتقل او وړل کیږی او

د الله تعالىٰ په فضل او مرحمت سره ډيره سه ګټه (فائده) تری اخيستل کيدی شي بيا د الله تعالىٰ په دغو نعمتونو په ښه شان سره د ده شکر اداء کړئ!

تنبیه: پخوا له دی نه په بر او بحر کښی د فتنی او د فساد د خوریدلو ذکر وو د هغه په مقابل کښی دلته د الله تعالیٰ د نعمت او د زیری یادونه وشوه، سائی دی ته هم اشاره وی چه د غبار، دوړو او بخار له خوریدو وروسته دی ته هیله من (آرزومند) او امیدوار اوسو چه د الله تعالیٰ د رحمت باران راتلونکی دی، داسی یخ او ساړه بادونه الوځی او چلیږی چه د پاک الله د رحمت او فضل زیری او بشارتونه ورکوی، کفارو ته سائی چه له شرارت او د نعمت له کفران محخه لاس واخلی! او د الله تعالیٰ دغو مراحمو او مهربانیو ته وگوری! او دوی دی د ده د شکر گزارو بندگانو ځنی خپل ځان وگرځوی.

#### وَلَقَدُ اَرْسُلُنَامِنَ قَبُلِكَ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمُ فَجَاءُوُهُمُ بِالْبَيِتَّتِ فَانْتَقَمُنَا مِنَ الَّذِيْنَ اَجُرَمُوا وَكَانَ حَقَّا عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِيْنَ

او خامخا په تحقیق لیږلی ؤ مونږ پخوا له تا (ای محمده! نور) رسولان په طرف د قومونو د دوی ته پس راغلل (دغه رسولان) دوی ته په معجزو ښکاره ؤ (د قدرت) پس بدل واخیست مونږ له هغو کسانو چه کافران شول (نو دوی مو هلاک کړل او مؤمنانو ته مو نصرت ورکړ) او دی حق (تفضلاً) په مونږ نصرت د مؤمنانو

تفسیر: یعنی پخوا ئی ویلی وو چه مقبول او مردود سره بیل کړی شی. په منکرانو د دوی د گناه وبال او سزاء لویږی او پاک الله دوی نه خوښوی اوس دا ښکاره کوی چه د دغی خبری اظهار به په دنیا کښی هم کیږی. دا د الله تعالیٰ عادت او وعده ده چه له مکنبینو او مجرمینو څخه ضرور انتقام اخلی او کامل مؤمنان په خپلی مرستی (مدد) او اعانت سره په دښمنانو غالبوی. په منځ کښی د باران ذکر ځکه راغی څرنګه چه د رحمت د باران د نزول څخه پخوا بادونه چلیږی هم داسی د دین د غلبی علایم هم روښانه کیږی.

ٱللهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّلِيحَ فَتُوْتِيْرُسَحَابًا فَيَبُسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيفَ يَتَاءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفًا فَتَرَى الْوَدُقَ يَغُرُجُ مِنْ خِللِهِ ۚ فَإِذَ ٱلصَّابَ بِهِ

#### مَنْ يَشَاءُمِنَ عِبَادِ ﴾ إذا هُوُ يَسْتَبْشِرُونَ ۞

الله هغه (مطلق قادر) دی چه رالیږی بادونه پس پورته کوی (په هوا کښی) وریځی پس خوروی دغه (وریځی) په آسمان کښی څرنګه چه اراده وکړی (الله) او ګرځوی دغه (وریځی) ټوټی ټوټی لاندی باندی پس وینی به ته (ای مخاطبه څاڅکی د) باران چه راوځی له منځه د دغی (وریځی) پس کله چه ورسوی دغه باران هغه چاته چه اراده وکړی (الله) له بندګانو خپلو ناڅاپه دوی خوشالیږی پری (او زیری پری کوی)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ وریځی اول یو لوری ته او وروسته بل لوری ته خپروی (خوروی) هم داسی دین به هم منتشر او هر چیری خپور (خور) کړی لکه چه وئی هم کړل «او گرځوی دغه وریځی توتی توتی لائدی باندی پس وینی به ته باران چه راوځی له منځه د دغی وریځی پس کله چه ورسوی الله دغه باران هغه چاته چه اراده وکړی له بندګانو خپلو نامخاپه دوی زیری کوی، خوشالیږی پری» یعنی هم داسی هر محوک چه د ایمان او روحانی باران محخه ګټه (فائده) اخلی نو خوښی پری کوی.

#### وَ إِنْ كَانُوْامِنُ قَبُلِ أَنْ يُؤَلِّلَ عَلَيْهُمُ مِّنْ فَيْلِم لَمُبُلِسِيْنَ ۞

او بیشکه چه وو دوی پخوا له دی چه نازل کړی شوی ؤ په دوی (باران) پخوا له (ظهوره له) دی (وریځی او باران) خامخا ناامیده وو (له ورښت څخه ئی)

تفسیر: یعنی پخوا له دی نه خلق ناامیده وو تر دی چه د باران له راتگه لړ څه پخوا هم بیخی مایوس شوی وو چه په دغه باران به دغه مړه ژوندی شی څنگه چه د انسان حال ډیر عجیب او غریب دی په لړ وخت کښی ناامیده او خپه کیږی بیا له لړ څه وخت نه وروسته له ډیری خوښی نه خاندی او ډیر خوشالیږی.

# فَانُظُوٰ إِلَى الْخِرِحُمَتِ اللهِ كَيْفَ يُحِي الْاَرْضَ بَعْلَ مَوْتِهَا لَا اللهِ كَيْفَ يُحِي الْاَرْضَ بَعْلَ مَوْتِهَا لَا اللهِ كَانُطُونِهُمُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْ قَدِيْرُ وَ۞

نو وګوره (ای مخاطبه) نښی د رحمت (باران) د الله ته چه څرنګه ژوندی

اتلمااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

کوی دی دغه ځمکه په باران (د وښو په زرغونولو سره) وروسته له مړوالی او وچوالی د هغی بیشکه دغه (ژوندی کوونکی د ځمکی) خامخا ژوندی کوونکی د ځمکی) د مړو هم دی. او هغه (الله) په هر شی باندی (چه اراده وکړی) ښه قادر دی (چه ځینی ئی ژوندی کول او مړه کول دی)

تفسیر: یعنی خو ساعته پخوا له هر لوری خاوری او دوړی پورته کیدی او ځمکه وچه بی رونقه او مره پرته وه ناخاپه د الله تعالیٰ له مهربانی څخه ژوندی، شنه او زرغونه شوه او دغه باران د ځمکی دغه پت قوتونه څرنګه ویښ او راژوندی کړل، هم دغه حال دی په روحانی باران هم قیاس کړ شی چه له هغه څخه به په مړو زړونو کښی نوی روح پیدا شی او د الله تعالیٰ دغه ځمکه د «ظهر الفساد فی البر والبحر» له مرګ څخه وروسته به بیا ژوندی کیړی له هر طرفه به د الله تعالیٰ د رحمت نښی او د دین آثار څرګندیږی (ښکاره کیړی) هغه استعداد او قابلیت چه د مودو راپه دی خوا په خاورو کښی موجود ؤ د رحمت د باران په څاڅکو سره ئی تر او تازه څرګنده او ښکاره کوی لکه چه الله تعالیٰ د محمدی بعثت په وسیله دغه جلوه دنیا ته راښکاره

﴿ اِنَّذَٰلِكَلَنُتُى الْهَوْقَى ﴾ بیشکه هم دغه محی الارض خامخا ژوندی کوونکی د مرو هم دی او هم دغه الله مدغه الله تعالیٰ په هر شی باندی چه اراده وکړی نبه قادر دی) یعنی دلته به مرو زړونو ته روحانی ژوندون ورکړی او د قیامت په ورځ به په مړو جسلونو کښی بیا نوی روح اچوی. د الله تعالیٰ د کامل قدرت په مقابل کښی هیڅ شی ګران او مشکل نه دی.

#### وَكَيِنَ أَرْسُلُنَارِيُعُافَرَاوُهُ مُصُفَّى الطَّلُو امِنَ بَعُدِهِ يَكُفَّرُونَ @

او قسم دی که ولیږو مونږ باد (په شنه کښت ـ فصل ) پس وبه وینی دوی دا کښت (فصل) تک زیړ نو خامخا وبه ګرځی دوی وروسته له دغه زیړوالی کافران (په تیرو نعمتونو ای محمده! دوی نه د پوهی او منلو تمه مه کوه)

تفسیر: یعنی دومبی ناامیده وو کله چه باران وشو او وچه کلکه ځمکه تری تکه شنه ژوندی زرغونه شوه او خلق تری خوښ او خوشال شول، اوس که مونډ له هغه وروسته یو سخت باد والوځوو چه د هغه په اثر د دوی ګرد (ټول) کښتونه (فصلونه) په شینوالی کښی وچ کلک او تک زیر و ګرځی. نو سم د لاسه د دغو خلقو وضعیت بدلیډی او د الله تعالیٰ ګرد (ټول) احسانونه هیروی او په کفران او ناشکرئ شروع کوی. لنډه دا چه د دوی شکر ګزاری او ناشکری ټول د دنیوی اغراضو تابع دی او دلته د دی په نسبت وائی کله چه انسان د الله تعالیٰ په فضل او احسان په خپل مقصد او مراد وورسید نو نه ښائی چه بی خوفه و ګرځی ځکه چه د ده قدرت راز

اتلمااوحی(۲۱) الروم(۳۰)

راز (قسم قسم) څرګندیږی (ښکاره کیږی)، دا نه دی معلوم چه دغه درکړی نعمت کله درڅخه بیرته اخلی ؟ او ښائی دی لوری ته هم اشاره وی چه د دین کښت (فصل) وروسته له دی نه چه په دنیا کښی تک شین او ښه زرغونیږی بیا د مخالف باد له اثره مړاوی او ویجاړ او تک زیړ اوړی نو په دغه وخت کښی نه ښائی چه انسان مایوس او پریشانه شی.

# فَانَّكَ لَاشْئِمُ الْمَوْتَى وَلَاشْئِمِ الصَّحَ اللَّهُ عَآءَ إِذَا وَلُوَامُدُيرِيُنَ ﴿ وَلَاشْئِمُ الصَّحَ اللَّهُ عَآءَ إِذَا وَلُوَامُدُيرِيُنَ ﴿ وَكَالَّتُهِمُ إِنَّ شُنِيمُ إِلَّا مَنَ يُؤْمِنُ رِالْيَتِنَا فَهُوْمُ شُعْدِاللَّهُ وَنَ ﴿

پس بیشکه ته نشی اورولی مړو ته (او دغه کفار هم حکم د مړو لری) او نشی اورولی ته کڼو ته غږ (د بللو) کله چه وګرځی دوی په داسی حال کښی چه شا ګرځوونکی وی (تاته) او نه ئی ته سمه لاره ښوونکی (د زړونو) ړندو ته له ګمراهی د دوی، نشی اورولی ته (د پوهی او منلو په اورولو سره) مګر هغه چاته چه ایمان ئی راوړی وی په نښو د قدرت زمونږ پس دوی مسلمانان غاړه ایښودونکی دی

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ هر راز (قسم) قدرت لری، مړی ژوندی کولی شی تاته د دغی خبری قدرت نشته چه په مړو خپله خبره ومنلی شی یا په کڼو خپله خبره واورولی شی، یا پندو ته سمه صافه لاره وښیی خصوصاً کله چه دوی په خپله د اوریدلو او لیدلو اراده هم ونه لری پس ته د دوی د دغه کفر او ناشکری څخه مه غمجن کیږه ستا کار یوازی تبلیغ او دعوت دی، که کوم بدبخت ئی نه اوری یا ئی نه منی نو له دغه څخه تاته څه نقصان نه پیښیږی ستا خبره همغه څوک اوریدی شی چه زمونږ په خبرو او ښکاره نښو یقین او باور لری او د تسلیم او انقیاد په صفت موصوف وی.

تنبیه: هم داسی یو بل آیت د «نمل» د سورت په آخر کښی هم تیر شوی دی ښائی هلته دی وکتلی شی. مفسرین په دغه موقع کښی د «سماع الموتیٰ» په بحث کښی غړیدلی دی چه په دغه مسئله کښی د صحابه ؤ رضی الله تعالیٰ عنهم له زمانی راهیسی اختلافات جریان لری او دواړو خواؤ قرآنی نصوص او نبوی احادیث وړاندی کړی دی. دلته ښائی چه په دغه خبره باندی سړی وپوهیږی چه په دنیا کښی هیڅ یو کار بی د الله تعالیٰ له مشیت او ارادی څخه نشی کیدی. مگر که انسان کوم کار د عادی اسبابو په دائره کښی په خپل واک (قبضه) او اختیار سره کوی نو هغه ته ئی نسبت کیږی. او هغه کار چه د عمومی عادت په خلاف په فوق العاده طریقه سره

وشی د هغه نسبت مستقیماً الله تعالیٰ ته کوی. مثلاً که یو سړی په چا د توپک ډزی وکړی او په ګولی ئی ووژنی نو دغه وژل (عرفاً) د هم هغه وژونکی فعل ګڼل کیږی. او فرض ئی کړئ که په یو موتی گتکیو سره سلامت لښکر تباه او برباد شی نو دغه فعل په داسی الفاظو سره تعبیروی چه الله تعالیٰ په خپل قدرت سره هغه لښکر سپيره او پناه کړ، سره له دی چه په ګولی وژل هم بی د الله تعالیٰ له ارادی او مشیت څخه نه واقع کیږی. او که د الله تعالیٰ اراده نه وی نه ګولی او نه بم او نه بل شي له سره خپل تاثير ښوولي شي. د الانفال په (٢) رکوع ١٧ آيت کښي راغلي دى ﴿ فَلْتَرْتَتُ اللَّهُ مُولِكِنَ اللَّهُ مُعَلِّمُ وَمَا ارْمَيْتَ الْذِرْمَيْتَ وَلَلِنَّ اللَّهُ رَكِي ﴾ دلته د خارق العاده توب له کبله (وجی) د «قتل» او «رمی» نفی له نبی او له مؤمنانو څخه وکړه او مستقيماً د هغى نسبت ئى الله تعالىٰ ته كړى دى. هم داسى د ﴿ وَإِنَّكُولَالْتُمِهُ اللَّولَٰ ﴾ مطلب وگنمئ! یعنی ته نشی کولی چه څه ووائی او خپل غږ مړو ته واوره وی. ځکه چه دغه شي د ظاهري او عادي اسبابو په خلاف دي. هو ! د الله تعالیٰ په قدرت د ظاهري اسبابو په خلاف که ستاسو کومه خبره مړی واوری نو له هغه څخه هیڅ یو مؤمن انکار نشی کولی. اوس که د نصوصو څخه د ځینو خبرو اورول چه په دغی غیر معمولی طریقی سره ثابت شی تر هم هغه حده يورى ښائي چه مونږ هم د سماع الموتي قائل اوسو، محض د قياس له مخې نشو كولي چه نوری خبری هم د دغی سماع لاندی راوړو. په هر حال په دغه آیت کښی د اسماع له نفی ځینی مطلقاً د سماع نفي نه كيږي. والله تعالىٰ اعلم.

#### الله الذي عَلَقَكُمُ مِن فَنَعْدِ ثُقَرَجَكَ مِن بَعُدِ ضُعْفٍ فَوَّةً ثُقَرَّجَكَ مِن بَعُدِ ضُعْفٍ فَوَّةً ثُقَرَّجَعَلَ مِنْ بَعُدِ قُنُورٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً ثِيَخُلُقُ مَا يَشَا أَءْ وَهُو الْعَلِيُو الْقَدِيرُ ۖ

الله هغه (مطلق قادر) دی چه پیدا کړی ئی یئ تاسی له کمزوری (شی څخه چه نطفه ده) بیا ئی درکړی دی وروسته له بل ضعف (د طفولیت) قوت (د څوانی) بیا ئی درکړی دی وروسته له قوت (د ځلمیتوبه) ضعف او د ویښتو سپینوالی پیدا کوی الله هر هغه شی چه اراده وکړی (د پیدایښت د هغه) او هم دغه (الله) ښه عالم دی ښه قادر دی (په هر شی)

تفسیر: یعنی کوچنی (ماشوم) د پیدایښت په وخت کښی بی حده کمزور او ناتوانه وی. بیا ورو ورو قوت مومی، تر دی چه د ځلمیتوب په وخت کښی د ده زور او قوت خپل انتهائی حد ته ورسیږی او د ټول زور او قوت ترقی د ځلمیتوب په وخت کښی وی. بیا ورو ورو عمر مخ په زوړوالی درومی او له زور او قوت نه وروسته د کمزوری آثار څرګندیږی (ښکاره کیږی) چه د هغی انتهائی حد سپین ډیری توب او زوړوالی دی، په دغه وخت کښی ګرد(ټول) اعضاء سست او

اتلهااوحي(٢١)

کمزوری کیږی او په قوتونو کښی ئی فتور او تعطیل واقع کیږی. د قوت او ضعف دغه گردی (تولی) ترقی او تنزل د پاک الله د قدرت په لاس کښی دی هر قسم چه د الله تعالیٰ اراده وی هم هغسی یو شی جوړوی او هغه د ضعف او قوت له مختلفو ادوارو څخه تیروی، هم دغه الله تعالیٰ ته هر نوع قوت او قدرت حاصل دی او هم دغه الله تعالیٰ ښه پوه او ښه عالم دی چه کوم یو شی په کوم وخت کښی او په کومو کومو حالاتو کښی په څه ډول (طریقه) سره ښائی چه موجود وی ؟ رسولاتو خبری په ښه شان واعظم برهانه او د ده د رسولاتو خبری په ښه شان سره واورو. ښائی په دغه کښی دی طرف ته هم اشاره کړی وی هم هغسی چه تاسی ته ئی وروسته له کمزوری ځنی زور او قوت درکړ مسلمانانو ته به هم پس له دغه ضعفه قوت ورکړی او هغه دین چه اوس په ظاهر کښی کمزوری او کم قوته ښکاری څو ورځی ضعفه قوت ورکړی او هغه دین چه اوس په ظاهر کښی کمزوری او کم قوته ښکاری څو ورځی وروسته به د ډیر زور او قوت خاوند وگرځی او خپل عروج او شباب ته به ورسیږی. له هغی وروسته بیا کیدی شی چه یوه زمانه د مسلمانانو د ضعف دوره هم راشی. نو سره له هغی لاژمه ده چه دغه خبره تل په یاد وساتله شی چه قادر خدای په هر وخت کښی ضعف په قوت سره بدلولی شی مگر د داسی امر د وقوع له پاره مخصوص صورتونه او اسباب شته، والله تعالیٰ اعلم.

#### وَبَوْمَ نَقُوْمُ السَّاعَةُ يُقُرِحُ الْمُجْرِمُونَ هُمَالِبُثُو اغَيْرَسَاعَةٍ

او په هغی ورځی کښی چه قائم شی قیامت نو قسمونه به خوری مجرمان (کافران په دی) چه نه دی پاتی شوی (په دنیا کښی) غیر له یو ساعته

تفسیر: یعنی په قبر یا په دنیا کښی به هستوګنه ورته ډیره لږه ښکاری. څه وخت چه غم او مصیبت د ده په سر باندی ودریږی او دی ورته وګوری نو په ډیر افسوس او ارمان سره به ووائی چه د برزخ او د دنیا ژوندون ډیر ژر راباندی تیر شو او لږ څه ډیل او مهلت راپه برخه نشو چه په هغه کښی مو د دغه در دوونکی عذاب څخه د نجات له پاره څه سعی او کوشش کړی وی. یا په دنیا کښی لږ ډیره موده پاتی کیدو څو د دغی ورځی له پاره مو څه تهیه او تیاری کړی وی دغه مصیبت خو یو ناڅایه راته پیښ شو.

#### گنالِكَ كَانْوُايْؤُفِكُوْنَ@

هم دا رنگه (چه دوی دروغ وائی په آخرت کښی) وو دوی چه گرځول کیدل به دا رنگه (په رښتیا نه په دنیا کښی)

تفسیو: یعنی لکه چه هم هغلته د دوی داسی ویناوی به غلطی او دروغ وی هم داسی وپوهیدئ چه

 $|| \operatorname{lt}_{\varphi}(\Upsilon) \rangle$ 

په دنیا کښی به هم دغه خلق چتی (بیکاره) او غلط خیالات او معکوسی او منقلبی خبری او اتری به سره کوی.

### وَقَالَ الَّذِينَ أُوْتُواالُعِلْءَ وَ الْإِيْمَانَ لَقَدُ لِبِثُنُّوْ فِي كِتْ اللهِ اللهُ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

او وائی به دوی ته هغه کسان چه ورکړی شوی ؤ دوی ته علم او ایمان (یعنی انبیاء، پرښتی، مؤمنان چه ولی دروغ وائی بلکه) خامخا په تحقیق ډیر پاتی شوی یئ (په دنیا کښی چه هغه لیکلی دی) په کتاب د الله (لوح محفوظ) کښی تر ورځی د بعث پوری پس دغه ده ورځ د بعث (چه تاسی تری منکران وئ) ولیکن تاسی وئ تاسی په دنیا کښی چه د جهل او غفلت له امله (وجی) نه پوهیدئ (د دغی ورځی په وقوع)

تفسیر: یعنی مؤمنان او پرښتی به په دغه وخت کښی د دوی تردید کوی او دوی ته به داسی وائی چه تاسی دروغ او خوشی چتی (بیکاره) خبری کوئ یا په مغالطه کښی لویدلی یئ چه مونږ په برزخ یا په دنیا کښی له یو مساعت څخه زیات نه یو پاتی شوی. تاسی د الله تعالیٰ د علم او د ده د خبر او د لوح محفوظ د لیکنی سره سم د قیامت تر ورځی پوری په دنیا او په برزخ کښی اوسیدلی یئ چه د یوی شیبی (لحظی) په اندازه هم په هغه کښی څه کمی نه دی واقع شوی. نن له هم هغی وعدی سره سم هغه ورځ رارسیدلی ده اوس هغه وګورئ چه تاسی پری نه پوهیدی او نه مو منله که له پخوا څخه مو په دغی ورځی یقین کړی وی او له تیاری سره ورته راغلی وی نو د دغه ځای له لذتونو او مسرتونو څخه به محظوظ او متمتع شوی وی. او د دغو انعامونو او اکرامونو د لیدلو په مقابل کښی به مو داسی ویل چه دغه ورځ په ډیر ځنډ (ایسارتیا) او ډیل راغلی ده او مونږ د دی د راتللو ډیر انتظار او اشتیاق ویستلی دی لکه چه مؤمنان ئی هم داسی ګڼی.

#### فَيُوْمَرِدٍ لاَينَفَعُ الذِينَ طَلَنُوا مَعْذِرَتُهُ وَولاهُ وَيُسْتَعْتَبُونَ ١

پس په دغی ورځی کښی به نه رسوی ګټه (فائده) هغو کسانو ته چه ظلم کړی دی دوی (په ځانونو خپلو په کفر سره) عذر د دوی او نه به دوی وبللی شی راضی کولو د الله ته (یا به نه له دوی نه معذرت غوښتلی کیږی).

اتلمااوحي(٢١) الروم(٣٠)

تفسیر: یعنی نه به کوم معقول عذر وړاندی کولی شی چه د دوی په کار ورشی او نه به دوی ته داسی ویل کیږی ښه ده اوس د توبی او اطاعت په ذریعه د الله تعالیٰ خوښی او رضا حاصله کړئ ! ځکه چه د هغو وخت تیر شوی دی. او اوس پرته (علاوه) له دی نه چه د دایمی سزا رېړونه (تکلیفونه) وګالئ(برداشت کړئ) بل هیڅ یوه چاره او مخلص نه دی پاتی

#### وَكَقَدُ خَرَبْنَالِلنَّاسِ فِي هٰذَاالْقُرُالِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ وَلَيِنَ جِئْتَهُمُ بِاليَّةِ لَيَقُولَنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُ وَ النَّ انْتُوْ إِلَّا مُبْطِلُونَ ۞

او خامخا په تحقیق بیان کړی دی مونږ دپاره د خلقو په دغه قرآن کښی له هر قسم مثال (چه مفید واقع کیږی دوی ته) او (قسم دی ای محمده!) که راوړی ته دوی ته کوم آیت د قدرت نو خامخا وبه وائی هرومرو (خامخا) هغه کسان چه کافران شوی دی (عناداً) چه نه یئ تاسی (ای محمده! او مؤمنانو!) مګر (دروغجنان) باطل ویونکی

تفسیر: یعنی په دغه وخت کښی به ډیر افسوس او ارمان کوی مگر نن چه د الله تعالیٰ د خوښی، رضا او لقاء حاصلولو وخت او موقع ده او عظیم الشان قرآن دوی ته داسی عجیب مثالونه او دلیلونه بیان او راز راز (قسم قسم) خبری ورته کوی او په هره ممکنه طریقه سره ئی په خپل خیر او شر پوهوی خو سره له هغه هم دوی په هغو باندی خپل ځان نه پوهوی او نه د هغو هیڅ یو پند او خبره اوری. څومره مهم او عالی آیتونه چه دوی ته واوروئ یا ډیر لوی اوصاف او څرګند (ښکاره) معجزات ورښکاره کړئ نو دوی د هغو په اوریدلو او لیدلو داسی وائی چه تاسی رسول الله او مسلمین ګردو (ټولو) لاسونه سره یو کړی دی او دغه دروغ مو(العیاذ بالله) له خپله ځانه جوړ کړی دی، یو تن مو څو آیتونه جوړوی او درلولی ئی او نور د هغه تصدیق کوئ یو جادو او کوډی کوی او نور دغه ته تیار ولاړ دی چه په هغه ایمان راوړی، په دغه ډول (طریقه) مو ګردو (ټولو) سره یو ټړون کړی دی او یوه اتحادیه مو سره جوړه کړی ده او غواړئ چه په دغه چل سره خپل مذهب او مسلک خپور(خور) کړئ.

#### كَنْالِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَى قُلُوبِ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ<sup>®</sup>

هم دا رنګه (لکه چه مهر لګولی دی) مهر لګوی الله په زړونو د هغو کسانو چه نه پوهیږی (او نه د پوهی غوښتنه کوی) تفسیر: یعنی هغه انسان چه نه پوهیږی او نه د پوهیدلو دپاره زیار(محنت) او کوشش کوی او د ضعیت ضد او عناد له سببه خامخا د هری خبری تردید او انکار ته هم تیار ولاړ وی نو د دغه وضعیت دوام ورو ورو په تدریجی توګه (طریقه) د ده زړه کلکوی او د شرک، شک، تردید او انکار مهر پری لګوی او بالاخر د ډیر ضد او عناد له سببه د ده زړه دومره سخت شی چه د حق د منلو قوت او استعداد پکښی بیخی پاتی نشی. (العیاذ بالله)

#### فَاصِٰبِرُ إِنَّ وَعُمَالِلهِ حَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَنَّكَ الَّذِينَ لَا يُوْقِنُونَ ٥

پس صبر کوه (ای محمده! په ضرر د دوی) بیشکه چه وعده (د نصرت) د الله حقه ده او نه دی پورته کوی ته هغه کسان چه یقین نه راوړی (په آخرت)

تفسیر: یعنی کله چه د دغو بدبختانو د ضد، عناد، او تکرار احوال او مقدار تر دغو درجو پوری ورسیدل نو ته د دوی له دغه شرارت، بغاوت، او طغیان څخه مه خپه کیږه! بلکه د پیغمبری په صبر، تحمل او حلم سره ورنه تیریږه! او په خپل دعوت، تبلیغ، پند او نصیحت کښی مشغول او لګیا اوسه! هغه د فتحی او نصرت وعده چه له تاسره رب العزت کړی ده، هغه په یقینی ډول (طریقه) کامله او پوره کیدونکی ده او په هغه کښی د یوی ذری په اندازه هم څه تفاوت او تخلف واقع کیدی نشی. ته په خپل کار تل تینګ اوسه! دغه بد عقیده او بی یقینه خلق د یوی ذری په اندازه هم تا له خپله ځایه څخه نشی خوځولی.

(تمت سورة الروم بعون الله الحي القيوم فله الحمد والمنة اولا و آخرا وظاهرا وباطنا)

«سورة لقمٰن مكية الا الايات ٢٧ و ٢٨ و ٢٩ فمدنية وهي اربع وثلاثون آية و اربع ركوعات رقم تلاوتها (٣١) و تسلسلها حسب النزول (٧٧) نزلت بعد سورة الصافات)

«د لقمن سورت مکی دی پرته له ۲۷، ۲۸، ۲۹ آیتونو نه چه مدنی دی (۳۱) آیتونه او (۱) رکوع لری»

«په تلاوت کښی (۳۱) په نزول کښی (۷۷) سورت دی وروسته د الصافات د سورت څخه نازل شوی دی»

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحِيْرِ اللهِ الرَّحِيْرِ اللهِ الرَّحِيْرِ اللهِ الرَّحِيْرِ اللهِ الرَّحِيْرِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### ٱڵڐ۞ۧؾڵؙڬٳڸٛڬٳڰڹڔٳڷۘڮؽۅ۫ۿٮؙؽؽۊۜۯڂۘؠڎؙؙؙٙٛٛٛڲڷؠؙڬۺڹؽڹٛ ٳڰڹؽؙؽؽؿؿۿٷٛؽٳڟڟۅۼٙٷؿؙٷؙٷٳڵڗٛڮۏۼٙۅۿؙۄ۫ڔٳڵٳڿۯۊۿؠؙ ؿٷۊڹؙٷٛ۞ؙؙ۠ٛۅڵڸٟڬٷڸۿٮؙڰؾۺؿڗؖؾؚۿؚۄؙۅٲۅڵڸٟڲۿؙٵؙڷٮ۠ڣؙڮٷؽ۞

دا آیتونه د کتاب حکمت لرونکی (محکم قرآن) دی. په داسی حال کښی چه هدایت او رحمت دی دپاره د نیکو کارانو هغه کسان چه قائموی (سم ادا کوی سره له تولو حقوقو) لمونځ او ورکوی دوی (واجب) زکوه او دوی په آخرت باندی هم دوی یقین کوی (چه خامخا راځی په حقه سره) دغه (ستایلی شوی کسان) په سمه لیاره دی له (طرفه) د رب د دوی او دغه «کسان» هم دوی په مراد رسیدلی دی.

تفسیر: دغه کتاب خاص د نیکانو دپاره د رحمت او هدایت پنگه (سرمایه) ده محکه چه هم دغه خلق ورنه کته (فائده) اخلی که نه نو په نفس نصیحت او پوهولو کښی ذکر د جن او انس په حق کښی شکاره هدایت او رحمت دی. د «سورة البقرة» په اوله رکوع کښی د دغه مقدس تفسیر په شپږم او اووم مخکښی هم داسی نور آیتونه هم تیر شوی دی او د «هم المفلحون» دوه ترجمی شوی دی دلته دی هم هغه بیا وکتل شی!

#### وَمِنَ النَّاسِ مَنُ يَيْفُتُرِى لَهُوَ الْحَرِيْثِ الْيُضِلَّ عَنْ سَبِيْلِ الله بِغَيْرِعِلُو ﴿ وَيَتَخِنَ هَا هُزُو ۗ الْوِلَاكَ لَهُوُعَذَاكِ مُّهِمُنُ ۖ

او (ځینی) له خلقو څخه هغه څوک دی چه پیری، اخلی عبثی خبری (اړوونکی له حق څخه) دپاره د دی چه وښویوی (خلق) له لاری د الله نه بی له علمه (په عاقبت د فعل خپل) او چه ونیسی دا (لاره یا آیتونه) په ټوکو مسخرو، دغه (کسان) شته دوی ته عذاب سپکوونکی.

تفسیر: د مفلحینو نیکبختانو په مقابل کښی دلته د هغو بدبختانو ذکر دی چه د خپل جهالت او نادانی او آخری خاتمی ته د نه کتلو له امله (وجی) ئی قرآن کریم پری ایښی په لوبو، لهوو

اتلمااوحی(۲۱) لقمان(۳۱)

لعبو یا په نورو واهیاتو او خرافاتو کښی مستغرق دی غواړی چه نور هم په هم داسی مشغولیتو او ساعت تیریو کښی مشغول او لګیا او د الله تعالیٰ له دین او یاد څخه غافل او بی پروا کړی او د الله تعالیٰ یاد تری هیر کړی او په دینی خبرو پوری خاندی او پری مسخری او ملنډی وهی. حضرت حسن رضی الله تعالیٰ عنه د «لهو الحدیث» په متعلق وائی «کل ما شغلک عن عبادة الله وذکره من السمر والاضاحیک والخرافات والغناء ونحوها (روح المعانی) یعنی لهو الحدیث هر هغه شی دی چه د الله تعالیٰ له عبادت او له یاد څخه لری کوونکی وی، مثلاً فضولی قصی ویل، چتی (بیکاره) د خندا او توکو خبری چتی (بیکاره)

په روایتونو کښی راغلی دی چه نضر بن حارث چه د کفارو له مشرانو څخه ؤ کله چه به د تجارت دپاره پارس ته تلو نو له هغه ځای به ئی د عجمو باچایانو قصی او د تواریخو کتابونه له خپله ځانه سره راوړل او قریشو ته به ئی ویل چه محمد صلی الله علیه وسلم تاسی ته د عاد او ثمود قصی آوروی راځئ چه زه تاسی ته د رستم او د اسفندیار او د آریانا د باچایانو قصی واوروم. ځینو خلقو هغه قصی ښی او په زړه پوری ګڼلی او ورته به متوجه کیدل، هغه یوه سندرغاړی وینځه هم پیرودلی (اخیستلی) وه کله چه ده ولیدل چه د کوم سړی زړه نرم او اسلام ته لږ څه متمایل شوی دی نو هغه به ئی د هغی سندرغاړی کړه لیږه او ورته ویل به ئی چه دغه ته ښه ډوډی او د څښلو شیان ورکوه او ښی بدلی ورته اوروه! بیا به ئی دغه سړی ته ویل چه کوره دغه میلی او چرچی له هغه څخه ډیری ښی او بهتری دی چه محمد صلی الله علیه وسلم دی هغه لوری ته بولی چه لمونځ کوه! روژی نیسه! ځان دی په شهادت ورسوه! نو په دغه باندی دا آیتونه نازل شول.

تنبیه: د دغه آیت شان نزول اگر که خاص دی مگر د الفاظو د عمومیت له وجی ئی حکم عام دی. هغه لهو (شغل) چه د اسلامی دین مخنی د خلقو اړوونکی وی یا د اړولو له موجباتو څخه وی ممنوع او حرام بلکه کفر دی او هغه شیان چه د ضروری شرعی احکامو څخه انسان ستنوی (منع کوی) یا د معصیت سبب گرځی گناه او معصیت دی هو! هغه لهو چه د کوم واجب امر مانع نه وی او کوم شرعی غرض او مصلحت په هغه کښی نه وی هغه مباح دی. لیکن د لایعنی والی له سببه خلاف الاولیٰ دی. آس مخغلول، غشی او نوری نښی ویشتل یا د زوجینو ملاعبت چه په شرعی حدودو کښی وی څرنګه چه په معتد به شرعی اغراضو او مصالحو مشتمل دی نو ځکه د باطل لهو څخه مستثنی گرځول شوی دی. پاتی شوه د غناء او سماع مسئله، ښائی د هغو تفصیلات دی په شریف کښی حدیث موجود دی. البته نفس الغنا تر یوی درجی پوری مباح گڼل شوی ده خو د شریف کښی حدیث موجود دی. البته نفس الغنا تر یوی درجی پوری مباح گڼل شوی ده خو د هغی قیود او شرطونه دی هم په کتابونو کښی ولوستل شی. د «روح المعانی» صاحب د دی آیت لاندی د غناء او سماع د مسئلی تحقیق په زیات تفصیل سره لیکلی دی. هلته دی وکتل شی!.

#### ۅٙٳۮٙٳؿؙؾؙڸ؏ٙؽٷٳڮؿؙٵۅٙڵؽؙۺؾؙڵؚڽؚڒٳػٲؽڵۮؙڝۜؠٛۼۿٵػٲۜۜ ڣٞٲڎ۠ڹؽٷۊ۫ڒٵڣؘۺؚڗ۫ٷؠۼؽٵٮٟٳڸؠٛۅٟ<sup>۞</sup>

او کله چه ولوستل شی په ده باندی آیتونه (د قرآن) زمون و نو و گرځوی تری مخ حال دا چه متکبر غاړه غړونکی وی داسی چه گواکی له سره ئی نه دی اوریدلی (دا آیتونه) گواکی په دواړو غوږونو د ده کښی دروند والی، کونوالی دی پس زیری، خبر ورکړه ته هغه ته په عذاب دردناک سره.

تفسير: يعنى د غرور او تكبر له سببه نه غواړى چه زموند آيتونه واورى بلكه د هغه په مقابل كښى بيخى ځان كون اچوى.

### إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوُ اوَعِلُوا الصَّلِحٰتِ لَهُمُ جَنَّتُ النَّعِيْمِ فِ خِلدِيْنَ فِي النَّعِيْمِ فِ خِلدِيْنَ فِي النَّعِيْمِ فَا النَّعِيْمِ فِي النَّعِيْمِ فَي النَّعِيمُ النَّهِ فَي النَّعِيمُ فَي النَّعِيمُ النَّعِيمُ فَي النَّعِيمُ فَي النَّعِيمُ فِي النَّعِيمُ النَّعِيمُ النَّعِيمُ فَي النَّعِيمُ النَّاعِيمُ النَّامِ النَّعِيمُ النَّعِيمُ النَّعِيمُ النَّعُلِيمُ النَّعِيمُ النَّامِ النَّامُ النَّهُ النَّعُلِيمُ النَّعِلِيمُ النَّامِ النَّهُ النَّعِيمُ النَّعِيمُ النَّعِيمُ النَّعِيمُ النَّعِيمُ النَّعِيمُ النَّعِيمُ النَّعِيمُ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّهُ الْعِيمُ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَّامِ النَ

بیشکه هغه کسان چه ایمان راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) شته دوی لره جنتونه د نعمتونو (د هستوګنی له پاره) حال دا چه تل به وی دوی په دغو (جنتونو) کښی (دغه وعده کړی ده) وعده د الله حقه، رښتیا او هم دی دی ښه غالب قوی (د احکامو په انفاذ) ښه حکمت لرونکی (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی)

تفسیر: یعنی هیخ یو قوت دی د وعدی له سر ته رسولو څخه نشی ستنولی (منع کولی) او نه له چا سره بی موقعه وعده کوی.

#### خَلَقَ السَّمْوْتِ بِغَيْرِعَمَدٍ تَرُونُهُا

پیدا کړی دی (الله) آسمانونه بی له ستنو چه وینځ تاسی هغه

تفسیر: د دغه (د عمد د) لفظ تفسیر د «رعد» د سورت په اوله کښی تیر شو هلته دی وکتل

شى .

#### وَٱلْقِي فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ آنُ تَكِيدُ بِكُوْ

او غورځولی (پیدا کړی ئی دی) په ځمکه کښی غرونه دپاره د دی چه ونه خوځیږی دا ځمکه پر تاسی

تفسیر: یعنی د محمکی د انتظام او استقرار له پاره خورا (ډیر) لوی او درانه غرونه پری درولی شوی دی چه د سمندر له موجونو یا د سختی هوا له جتکو یا د نورو طبیعیه ؤ اسبابو له اثره ونه لرزیږی او یوی خوا ته مائله نشی. د «نحل» د سورت په اوله کښی دغه مضمون پخوا له دی نه تیر شوی دی. باقی د غرونو د پیدا کیدلو مصلحت یوازی پر هم دغومره حکمت چندانی محدود او منحصر نه دی نور داسی ډیر فواید او حکمتونه هم پکښی مضمر او موجود دی چه هغه گرد (تول) پاک الله ته معلوم او سکاره دی.

#### وَبَكَ فِيهُامِنَ كُلِّ دَاثَةً وَانْزَلْنَامِنَ السَّمَاءِمَاءً فَانْبُتُنَا فِيهُامِنُ كُلِّ زَوْجٍ كَرِيُوٍ<sup>©</sup>

او وئی شیندل (خواره واره ئی کړل) په دغه ځمکه کښی له هر قسم خوځیدونکو ساکښو (جاندارو) څخه او نازلی کړی دی مونږ له «طرفه» د آسمانه اوبه پس زرغونه کړی دی مونږ په دغه (ځمکه) کښی له هر هر قسمه ګیاه ښی (خاصی جوړی).

تفسیر: یعنی هر قسم سایسته، سکلی، گتوری او نفیسی ونی ئی په محمکه کسی زرغونی کړی دی د «الشعراء» د سورت په شروع کسی په هم دغه مضمون یو بل آیت هم تیر شوی دی هلته دی وکوت شی!

#### هٰۮَاخَلَقُ اللهِ فَأَرُّوْنِ مَاذَاخَلَقَ الَّذِينَ مِنُ دُوْنِهِ ۚ بَلِ الظّٰلِمُوْنَ فِي ضَلْلِ ثَمِينٍ ۚ

اتلمااوحی(۲۱) لقمان(۳۱)

دغه (ټول مذکوره شیان) مخلوق د الله دی پس وښیځ (ای مشرکانو!) ماته هغه شی چه پیدا کړی دی هغو «بتانو» بی له الله نه بلکه دغه ظالمان مشرکان په گمراهی ښکاره کښی دی

تفسیر: کله چه د هغو مخلوق نشئ راښوولی نو په کوم مخ او خوله هغوی د الله تعالیٰ شریکان کرځوئ ؟ او د معبودیت وړ (لائق) او مستحق ئی بولئ؟ معبود خو داسی یو جامع الصفات ذات کیدی شی چه د هغه په واک (اختیار) او قدرت کښی پیدا کول، وژل، روزی رسول او نور کرد(ټول) شیان وی مگر دلته دوی د پیدا کولو او د نورو افعالو یوه ذره اختیار هم نه لری مگر دغه ظالمان د فکر، ذکر، غور او دقت سره هیڅ علاقه او ارتباط نه لری په توره تیاره کښی پراته دی او حیران او سرګردانه ګرځی. وروسته له دی نه د شرک او عصیان د تقبیح دپاره د حضرت لقمان نصایح نقلوی چه دی د الله تعالیٰ له طرفه په دغو شیانو پوهیدلی وو او هغه ئی خپل زوی ته د پند او نصیحت په ډول (طریقه) بیان کړی دی.

#### وَلَقَدُ الْتُبْنَالُقُمُنَ الْحِكُمَةَ آنِ الشَّكُو بِللْعِ وَمَنْ تَيْشُكُرُ فَالنَّمَا يَشَكُرُ اللَّهُ عَل لِنَفْسِهِ ۚ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللهَ غَنِيُّ حَمِيْكُ ۞

او خامخا یه تحقیق ورکړی ؤ مونږ لقمان ته حکمت (عقل، علم او ویلی ؤ مونږ ده ته) چه شکر کوه الله ته او هر چا چه شکر وکړ پس بیشکه هم دا خبره ده چه شکر کوی دپاره (د ښیګنی «فائدی») د ځان خپل او هر څوک چه کافر شو پس بیشکه الله غنی ډیر بی پروا د ګردو محامدو څښتن (خاوند) دی.

تفسیر: د زیاترو علماؤ رایه داسی ده چه حضرت لقمان نبی نه ؤ، هو! یو پاک او متقی انسان ؤ چه الله تعالیٰ ورته اعلیٰ درجه عقل، فهم، متانت او پوهه ورکړی وه، ده د خپل عقل او پوهی په قوت داسی خبری ځان ته کشفی او څرګندی (شکاره) کړی وی چه د انبیاؤ له احکامو او هدایاتو سره موافقی وی. د ده د عقل او پوهی نصایح او د حکمت خبری په خلقو کښی له قدیم الایامه معروفی او مشهوری وی. رب العزت د هغه یوه برخه دغه ده چه په خپل عظیم الشان قرآن کښی هم نقلوی او د ده مرتبه لا زیاتوی. ښائی له دی نه مطلب دا وی چه د شرک، کفر او عصیان قباحت هم هغسی چه د انسانی فطرت په شهادت او د انبیاء الله له وحی ثابت دی د دنیا د غورو او منتخبو عاقلاتو او فاضلاتو مفکوره او مقوله هم د هغه تائید او تصدیق کوی، پس کفار ولی د توحید څخه بیزاره او کفر او شرک ئی ځان ته غوره او اختیار کړی دی ؟ او د

اتلمااوحي(٢١) لقمان(٣١)

دوی دغه وضعیت که ښکاره گمراهی نه دی نو بل څه شی دی ؟

تنبیه: حضرت لقمان د کوم ځای اوسیدونکی وو ؟ او په کومه زمانه کښی ئی ژوندون درلود (لرلو)؟ د دغو خبرو پوره او کامل تعین نشی کیدی د زیاترو دا قول دی چه دی حبشی ؤ او د حضرت داود علیه السلام په زمانه کښی ئی ژوند کاوه د ده په نسبت ډیری قصی او اقوال په نورو تفاسیرو کښی نقل کړی شوی دی فالله اعلم بصحتها.

و وَمَنْ يَشَكُرُ وَالْمَالِكُ الْمُلْوَالِهُ فَي او هر چا چه شكر وكړ پس بيشكه هم دا خبره ده چه شكر كوى دپاره د ښيكتى (فائدى) د ځان خپل او هر څوك چه كافر شو پس بيشكه چه الله غنى ډير بى پروا د گردو (ټولو) محامدو څښتن (خاوند) دى) يعنى پر دغه لوى احسان او نورو احساناتو ښائى چه د حقيقى منعم شكر اداء او د ده حق پيژندل ضرورى وگڼل شى. ليكن دغه خبره دى واضحه وى چه د دغه حق پيژندلو او شكر ايستلو څخه الله تعالىٰ ته هيڅ يوه فائده نه رسيږى هو! هغومره گټه (فائده) او نفعه چه رسيږى په خپله هم دغه عارف او شاكر ته رسيږى چه په دنيا كښى ډير انعام او اكرام او په آخرت كښى اجر، ثواب او ښه مقام ئى ور په برخه كيږى. كه دوى ناشكرى او كفران كوى نو خپل ځان ته تاوان رسوى الله تعالىٰ داسى شكر گزاريو ته هيڅ ضرورت او احتياج نه لرى د الله تعالىٰ په حمد او ثناء كښى د دنيا ټول مخلوقات د حال په ژبه مشغول او لګيا دى. او په فرض محال كه كوم حامد او ثنا ويونكى له سره هم نه وى خو بيا هم پاك الله د خپل جامع الصفات او منبع الكمالات والى په بناء په خپله محمود دى او د چا د حمد او شكر كولو يا نه كولو څخه د ده په كمالاتو كښى د يوى ذرى په اندازه هم څه پاتى او كمى نه پيښيږى.

#### وَإِذْ قَالَ لْقُلْنُ لِابْنِهِ وَهُوَيَعِظُهُ لِبُنَيَّ لَاثَّتُمِ لِهُ بِاللَّهِ

او یاد کره (ای محمده! هغه وخت) چه وویل لقمان زوی خپل ته حال دا چه ده پند ورکاوه ده ته ای زوی ګوټیه زما مه شریک کوه له الله سره

تفسیر: دا نه ده معلومه چه د ده زوی مشرک و که موحد، که مشرک و خو ښکاره ده چه ده ته ئی سمه لاره ښوولی ده او غوښت ئی چه د هدایت په لاره لاړ شی. او که موحد و نو په دغه سره ئی د ده لا استحکام او مضبوطتیا په توحید غوښتله او د ټینګ اوسیدلو په غرض ئی ورته دغسی وصیت کړی دی.

#### اِتَّ الشِّرُكِ لَظُلُوْ عَظِيُوْ

بیشکه چه شرک خامخا ظلم دی ډیر لوی.

اتلماأوحي(٢١) لقمان(٣١)

تفسیر: له دی نه به بله بی انصافی څه وی چه عاجز مخلوق ته د مختار خالق درجه ورکړی شی ؟ او له دی نه به زیات حماقت او ظلم په خپل ځان بل څه وی چه له اشرف المخلوقات والی سره سره د ډیرو خسیسو او سپکو شیانو په مقابل کښی د خپل عبودیت سر ښکته کړی ؟ لا حول ولاقوة الا بالله العظیم

#### وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيُةِ حَلَتُهُ أُمُّهُ وَهُنَاعَلَى وَهُنِي وَفِصْلُهُ فِي عَامَيْنِ إَنِ اشْكُرْلِي وَلِوَالِرَيْكُ إِلَى الْمَصِيرُ

او وصیت، امر کړی دی مونږ انسان ته له مور او پلار خپل سره (په نیکی کولو ځکه چه په نس کښی) ګرځاوه ده لره مور د ده په سستی سره له پاسه د بلی سستی او بیلول د ده دی (له تی نه) په (پوره کیدلو د) دوو کلونو کښی (او ورته ویلی دی مونږ داسی) چه شکر کوه! ماته او مور پلار خپل ته خاص بیا ماته دی راتله (ستاسو ای انسانانو!)

تفسیر: یعنی د مور حق له پلار نه هم زیات دی ځکه چه مور تر نجو میاشتو پوری دی په خپله گیده کنی گرځوی بیا د حمل له وضعی نه وروسته تر دوؤ کلونو پوری تی ورته ورکوی او د ده د تربیی او پاللو په ضمن کنی راز راز(قسم قسم) تکالیف او ربرونه (زحمتونه) گالی (برداشت کوی) او زحمتونه او تکالیف په ځان اخلی او خپله آرامی او هوسائی (راحت) تری جاروی (قربانوی) نو ضروری ده چه هر انسان دومبی د الله تعالیٰ او بیا د خپل مور او پلار حقوق په مخصوص دول (طریقه) سره وپیژنی او په ځای ئی کړی. یعنی د الله تعالیٰ عبادت وکړئ! او د مور او پلار په خدمت او اطاعت کنی له توان سره سم بوخت اوسئ! او له سره تری غاړه مه غړوئ! خو تر هنی پوری چه د الله تعالیٰ معصیت ته مفضی نشی ځکه چه د الله تعالیٰ عاد حق په دوی مقدم دی او د ده په حضور کنی تاسی او دوی گرد (تول) سره حاضریوئ نو ښائی چه انسان دی په خپل زړه کښی ښه فکر او غور وکړی چه په کوم مخ او خوله به دی له پاک الله سره مخامخ کیږی.

تنبیه: د تی نه بیلولو موده چه دلته دوه کاله بیان شوی ده د غالب عادت او اکثریت په ملحوظ ده، زمونږ امام اعظم ابوحنیفه رحمة الله علیه چه د تی ورکولو زیاتره موده دوه نیم کاله بولی له ده سره به بل کوم دلیل وی د نورو جمهورو یه نزد هم هغه دوه کاله ده والله اعلم.

#### وَإِنَّ جَهَلَ كَعَلَّ آنَ تُتُثُولِكَ إِنَّ مَالَيْسَ لَكَ يِهِ عِلْمُ فَلَاتُطِعُهُمَا

#### وَصَاحِبُهُمَا فِي اللُّ نَيَامَعُرُوفًا وَّا اتَّبِعُ سَبِيلَ مَن أَنَابَ إِلَّى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

او که کوشش و کړی دا مور او پلار په تا په دی چه شریک کړی ته له ماسره هغه شی چه نه وی تاته په هغه سره څه علم، پوهه نو اطاعت مه کوه د دی دواړو او ملګرتیا کوه له دوی سره په دنیا کښی ښه غوره (ملګرتیا له شرعی سمه) او متابعت کوه په دین کښی د لاری د هغه چا چه بیرته راګرځیدلی دی ماته (په توحید سره)

تفسیو: حضرت شاه صاحب لیکی چه «شریک ورسره مه پیدا کوه هغه شی چی تاته نه دی معلوم! یعنی په شبهه کښی ئی هم مه منه! او که په یقین سره پری پوهیږی خو له سره ئی مه منه!» د دین په خلاف د مور او پلار وینا مه منه! هو! په دنیوی معاملاتو کښی له هغوی سره نیکی او ښه سلوک کوه! په هم دغه مضمون یو بل آیت هم د «العنکبوت» په سورت کښی تیر شوی دی د هغه تفسیر دی هلته ولوستل شی! د انبیاؤ او مخلصو بندګانو په لیاره درومه! او د دین په خلاف د خپل مور او پلار تقلید او اطاعت مه کوه!

#### تُورِاكَ مُرْجِعُكُمْ فَأُنَدِّنَاكُمْ بِمَاكُثُتُمُ تَعْمَكُونَ@

بیا (خاص) ماته راتله ستاسی دی ( د ټولو په قیامت کښی د حساب دپاره) پس خبر به کړم زه تاسی په هغو عملونو چه وی تاسی چه کول به تاسی (په دنیا کښی له خیر او شر نه)

تفسیر: یعنی وروسته له دی نه چه د الله تعالی دربار ته ورسیدی نو اولاد او والدینو او نورو گردو (تولو) ته به دغه خبره معلومه او څرگنده (ښکاره) شی چه کوم یو متجاوز او مقصر ؤ؟ تنبیه: له «ووصینا الانسان» څخه تر دی ځای پوری د الله تعالیٰ کلام دی دومبی خپل زوی ته د لقمان وصیت ؤ او وروسته هم له «یابنی انها ان تک» څخه د هم دغه وصیت سلسله ده. په منځ کښی الله تعالیٰ له خپلی خوا یو ضروری تنبیه وکړه یعنی شرک دومره سخت او قبیح شی دی تر دی چه که مور او پلار خپل اولاد پری مجبور کړی خو بیا ئی هم څوک نشی غوره کولی. حضرت شاه صاحب لیکی «لقمان خپل زوی ته د مور او پلار حق نه ؤ ورښوولی چه د ده غرض پکښی معلومیده ، الله تعالیٰ د توحید له نصیحت څخه وروسته او له نورو نصایحو څخه مخکښی د مور او پلار حق بیان کړ چه وروسته د مور او پلار حق دی. پلار د الله مور او پلار حق بیان کړ چه وروسته د مور او پلار حق دی. پلار د الله

تعالیٰ حق او الله تعالیٰ د پلار حق بیان کړ باقی د نبی یا مرشد یا هادی حق هم د الله تعالیٰ د حق په دوی دغه راز (قسم) د الله تعالیٰ نائبان دی» (موضح په لړ تغیر سره) نو وویل لقمان خپل زوی ته داسی

#### ؽڹۢؿۜٳڷۿٵۧٳڹؾڬڡؚؿؙؙڡۜٵڶڂڹؖڐؚڡؚڽۜٷڂۯۮڸڣؘؾڬٛؽڹ٥ٛڡڬۯڐٟٲۅؙڣ ٵۺۜؠؗۏڝؚٵۅؙڣٲڒۯۻؽٲڝؚڹۿٵڟڎٳؿٵٮؖڎۘڵڟؚؽڡؙٛڂؚؠؙؽؖ

ای زوی گوټیه زما بیشکه دا (د بدی او نیکی خصلت) که کوم شی وی په قدر د دانی له اوری څخه پس وی دا دانه په کومی تیږی (ګټی) کښی یا وی په اسمانونو کښی یا په ځمکی کښی (چه هیڅوک پری خبر نه وی) نو رابه ئی وړی الله (حساب کتاب ته) بیشکه الله ښه باریک لیدونکی ښه خبردار دی.

تفسیر: یعنی کوم شی یا کوم خصلت بنه وی یا بد که د اوری په اندازه وړوکی هم وی او فرض لی کړی چه په کومی لوی غنی تیږی (گتی) کښی یا د آسمانونو د پاسه یا د ځمکی په تیارو کښی ایښودل شوی وی هغه هم له الله تعالی څخه پټ نشی پاتی کیدی، هر کله چه وخت راشی هغه به له هم هغه ځایه هر چیری چه اراده وکړی راحاضر کړی نو ځکه هر انسان ته لاژمه او ضروری ده چه دغه خبری دی تر نظر لائدی ونیسی هر هغه کار چه په زرهاؤ پردو کښی دننه هم وشی هغه الله تعالیٰ ته حاضر او دی ورته ناظر دی لکه چه نیکی یا بدی چه په هر څومره پټ ځای کښی وکړی شی د هغی اثر ضرور څرګندیدونکی (ښکاره کیدونکی) دی او اهل النظر هغه بی تکلفه محسوسولی شی.

#### يْبُنَى ٓ اَقِمِ الصَّلْوةَ وَأَمْرُ بِالْمُعُرُونِ وَانْهُ عَنِ الْمُنْكُرِ

ای زوی گوتیه زما قائموه (سم ودروه سره له تولو حقوقو) لمونځ او امر کوه (خلقو ته) په نیکی او منع کوه خلق له بدی نه

تفسیر: یعنی ته پخپله هم د الله تعالیٰ پر توحید او بندگئ قایم اوسه! او هم نورو ته نصیحت کوه چه خبری زده کری، او له بدو او خرابو خبرو څخه ځان وساتی!

#### وَاصْبِرُعَلَى مَا اَصَابِكَ النَّ ذلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ اللَّهِ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ اللَّهِ

او صبر کوه په هغی سختئ چه رسیږی تاته (بالخاصه په امر او نهی کښی) بیشکه دغه (مذکوره نصائح) له مهمو مقصودی کارونو څخه دی.

تفسیر: یعنی په دنیا کښی هر هغه سختی، کړاوونه او تکلیفونه چه درېیښیږی چه هغه اغلباً د امر بالمعروف او نهی عن المنکر په سلسله کښی وی نو هغه په تحمل او اولوالعزمی سره په ځان وګاله (برداشت کړه)! او له سختیو او تکلیفونو څخه له سره مه ویریږه! ځکه چه له دغو شیانو څخه د کلمة الله د اعلاء په مقابل کښی ویریدل د زړورو او د عزم د خاوندانو کار نه دی.

#### وَلِانُصَعِّرُخَدُكَ لِلنَّاسِ

او مه گرځوه مخ خپل خلقو ته (له ډيره کبره بلکه گوره دوی ته په تواضع سره)

تفسیر: یعنی په تکبر او غرور سره مه کوره! خلق خوار، سپک او حقیر مه کته! د متکبرانو په شان خبری اتری مه کوه! بلکه په رون تندی، او په خندا، خوښی او خوشالی له خلقو سره غییه!

#### وَلاَ تَمُشِ فِي الْرُضِ مَرَحًا إِنَّ اللهَ لَا يُعِبُ كُلُّ عُنْمَالٍ فَخُورٍ فَ

او مه کوه تک په ځمکه کښې په ناز او نخرو!، بیشکه الله نه خوښوی هر کبر کوونکي فخر کوونکي په «خلقو»

تفسیر: یعنی په غرور، تکبر، لوئی او لاپو د سری څه قدر او عزت نه زیاتیږی بلکه د دی په عکس ذلیل، حقیر او سپک ښکاری که څوک مخامخ څه ورته ونه وائی، پسی شا خو خلق ورپسی ډیر بد وائی او سپک ئی گڼی.

### وَاقُصِدُ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُصُ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ اَنْكُوَالْاَصُواتِ لَصَوْتِكَ إِنَّ اَنْكُوَالْاَصُواتِ لَصَوْتُ الْخَيِيرُةُ

او میانه رو اوسه! په تګ خپل کښي (یعني مه ډیر ګړندې او مه ډیر ورو ځه)

اتلمااوحی(۲۱) لقمان(۳۱)

او ورو کړه غږ خپل بيشکه چه ډير بد د ټولو غږونو خامخا غږ د خرو دی.

تفسیر: یعنی تواضع، متانت، اعتدال او متوسط وضعیت ځان ته غوره او اختیار کړه. بی له ضرورت نه خبری مه کوه! د خبرو په وخت کښی بی له ضرورت نه چغی مه وهه! که په لوړ(اوچت) غږ سره غږیدل څه کمال وی نو د خره غږ ته به خلقو ډیر اهمیت ورکاوه حال دا چه څه وخت چه خر هنګیږی هغه په غوږونو ډیر کریهه او بد لګیږی. ډیر ځله د انسان په زوره غږیدلو کښی هم داسی بی نظمی او بی ترتیبی پیښیږی. (ربط) د لقمان کلام تر دی ځای پوری تمام شو. وروسته له دی نه بیا د اصل مضمون ته عود کړی شوی دی. یعنی د الله تعالیٰ عظمت، جلال، احسان او انعام راپه یادوی او د توحید او نورو فضائلو لوری ته مو متوجه کوی.

#### ٱلَّهُ تَرَوْا أَنَّ اللهَ سَحَّرَلَكُوْتَا فِي السَّمُوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاسْبَغَ عَكَيْكُوْنِعَهُ ظَاهِرَةً وَّبَاطِنَةً \*

آیا نه وینی تاسی (ای انسانانو) چه بیشکه الله مسخر کړی په کار اچولی دی تاسی ته هر هغه څه چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه څه چی په ځمکه کښی دی او پوره کړی دی (الله) په تاسی نعمتونه خپل (هم) په ښکاره او (هم) په پټه

تفسیو: یعنی د آسمان او ځمکی کرد (تول) مخلوقات ستاسی په کارونو کښی لګیا دی نو بیا تاسی ولی د هغه په کار نه لګیا کیږئ. او پوره کړی دی الله په تاسی نعمتونه خپل هم ښکاره هم په پته ښکاره نعمتونه هغه دی چه په حواسو سره ئی ادراک کیږی یا بلا تکلفه په فهم او پوهه کښی راتلی شی، پټ نعمتونه هغه دی چه په عقل فکر، غور او دقت سره موندل کیږی. یا به له ظاهری ځنی مادی او معاشی او له باطنی ځنی روحانی او معادی نعمتونه مراد وی ګواکی د رسول ارسال، د کتاب نازلول، د نیکی توفیق ورکول ګرد (تول) په باطنی نعمتونو کښی شامل دی.

#### وَمِنَ النَّاسِ مَنُ يُّجَادِلُ فِ اللهِ بِغَيْرِعِلْمِ وَلَاهُدًى وَلِاكِمْ لِهُ اللهِ مِنْ يُرِعِ

او (ځینی) له خلقو هغه څوک دی چه جګړه کوی په (حق د) الله کښی بی له پوهی (د توحید څخه) او بی له (لاری د) هدایت او بی له کتاب روښان څخه

اتلمااوحی(۲۱) لقمان(۳۱)

تفسیر: یعنی له داسی ظاهرو او باهرو نعمتونو او احسانونو سره سره ځینی خلق خپلی سترګی پتوی، د الله تعالیٰ په وحدانیت کښی یا د ده په شیونو او صفاتو کښی یا په احکامو او شرایعو کښی مباحثی او جگړی کوی او تش په بی سندو جگړو کښی سره نښلی، نه کوم علمی او عقلی اصول له هغوی سره شته، او نه د کوم برحق هادی څه هدایت او نه د کوم مستند او روښان کتاب حواله له خپله ځانه سره لری، تش د خپلو پلرونو او نیکونو ړوند تقلید له هغوی سره شته چه ذکر ئی په راتلونکی آیت کښی راځی.

تنبیه: شیخ الهند قلس الله سره العزیز د دغه آیت ترجمه داسی کړی ده. «او په خلقو کښی داسی هم شته چی جگړی کوی د الله په خبره کښی نه پوهه لری او نه بصیرت او نه روښان کتاب» او له دغی ترجمی څخه داسی معلومیږی چه غالباً محقق مترجم رحمة الله علیه له «علم» څخه په عقلی ډول (طریقه) «پوهیلل» مراد کړی دی. او له «هدی» څخه ئی یو قسم خاص بصیرت مراد دی چه د ذوق له سلامتی، وجدان، ممارست، عقل او فکر څخه نشئت مومی. مطلب ئی داسی شو چه دغه خلق نه معمولی پوهه لری او نه د وجدانی بصیرت خاوندان دی، او نه روښان کتاب یعنی نه نقلی دلیل لری. دغه معنی ډیره لطیفه او ښه ده مونږ د دی آیت لپاره کړی شوی دی.

# وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ التَّبِعُوا مَا آنُزُلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَثَبِعُ مَا وَجَدُنَا عَلَيْهِ النَّا عَنَا لُوا بَلُ نَثَبِعُ مَا وَجَدُنَا عَلَيْهِ النَّاءَ فَا الْوَلُوكَانَ الشَّيْطُنُ يَدُعُونُهُمُ اللَّعَذَابِ السَّعِيُرِ ﴿

او کله چه وویل شی دوی ته چه متابعت وکړئ په صدق سره د هغه (قرآن) چه نازل کړی دی الله نو وائی دوی نه! بلکه متابعت کوو د هغه شی چه موندلی وو مونږ په هغه شی پلرونه خپل (نو وائی الله) آیا (متابعت کوی دوی د پلرونو) اګر که وی شیطان داسی چه بولی دوی (یا پلرونه د دوی) په طرف د عذاب د دوزخ (بلکه متابعت دی نه کوی).

تفسیر: یعنی که شیطان ستاسی پلرونه او نیکه گان د دوزخ په طرف بیولی وی بیا هم تاسی په هم هغلته هم هغلته غورځوئ ؟ غورځوئ ؟

#### وَمَنْ يُسُلِوُ وَجُهَةَ إِلَى اللهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُ وَقِ الْوُثْفَيْ "

اتلماأوحي(٢١) لقمان(٣١)

او هر څوک چه وسپاری مخ (ځان) خپل الله ته (او پری تفویض او توکل وکړی) حال دا چه دی نیکوکار وی نو په تحقیق ده منګولی خښی کړی دی په کړی مضبوطی باندی

تفسیر: یعنی هر هغه چا چه په اخلاص سره د نیکی لاره غوره او اختیاره کړه او خپل ځان ئی الله تعالیٰ ته وسپاره نو وپوهیږه چه خپل لاس ئی په ډیری مضبوطی او کلکی کړئ لګولی دی او ځان ئی پری تینګ کړی دی تر هغه وخته پوری چه ده دغه کړئ تینګه نیولی وی نو له سره نه ښائی چه د لویدو کومه اندیښنه ورته پیدا شی

#### وَالِّي اللهُ وَعَاقِبَهُ الْأُمُورِ ۞

#### او خاص الله ته دی عاقبت خاتمه د (ټولو) کارونو

تفسير: يعنى هر هغه چه دغه كرئ مضبوطه ونيوله بالاخره د هم دغى كرئ او سند په وسيله د الله تعالىٰ دربار او ديدار ته رسيږى او ياك الله د ده آخره خاتمه او انجام ښه كوى.

#### وَمَنَ كَفَرَ فَلَا يَحُزُنُكَ كُفُرُهُ إِلَيْنَامَرُحِعُهُمُ فَنُنَبِّ مُّهُمُ بِمَا عَمِلُوا ﴿ إِنَّ اللهَ عَلِيُو ٰ إِذَاتِ الصُّدُونِ

او هر څوک چی کافر شو پس نه دی خپه کوی تا (ای محمده!) کفر د ده «ځکه چی» خاص مونږ ته دی بیا راتله د دوی په قیامت کښی پس خبر به کړو مونږ دوی په هغو اعمالو چی کړی ئی دی بیشکه چی الله ښه عالم دی په هغو خبرو چی په سینو (د دوی) کښی دی.

تفسیر: یعنی تاسی خپله علاقه له پاک الله سره تینګه او مضبوطه ولرئ! د هیچا د تکذیب او انکار پروا له سره مه کوئ! د منکرینو بیرته راتګ او رجوع هرومرو (خامخا) زمونډ په لوری ده په دغه وخت کښی به د دوی ټول عملونه بی له کموالی او زیاتوالی د دوی په مخکښی ایښوول کیږی او هیڅوک به خپل هیڅ یو جرم له پاک الله څخه نشی پتولی ځکه چی الله تعالیٰ د زړونو په پتو خبرو او مخفی اعمالو هم خبر دی او هغه ګرد (تول) به دوی ته ور وړاندی کړی.

### 'مُتِّعُهُمْ قِلْيُلَانُةَ نَضُطَرُّهُ مُ اللهُ عَذَابِ غِلَيْظٍ®

نفع به ورکړو مونږ دوی ته (په دنیا کښی) لږ شانی بیا راولو دوی په ډیره ناچاری عاجزی سره په طرف د عذاب سخت (د دوزخ)

تفسیر: یعنی د لږو ورځو عیش، عشرت، بی فکری او بیغمی ده کله چی د دوی دغه نیته او مهلت ختم شی نو خورا ډیری سختی سزا ته به راښکودل شی او هیڅ به د دوی له واکه (اختیاره) نه وی پوره چی چیری وتښتی یا پټ شی

#### وَلَيِنَ سَأَلْتَهُوُمِّنَ خَلَقَ التَّمَاوِتِ وَالْرَضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ بِلَافِيلُ أَكْثَرُهُ وَلَا يَعْلَمُونَ ۞

او قسم دی که وپوښتی ته دغه (کفار) چی چا پیدا کړی دی دغه آسمانونه او ځمکه نو خامخا وبه وائی دوی هرومرو (خامخا) چی الله (کله چی مقر شول دوی نو ای محمده!) ووایه ټوله ثناء خاص الله لره ده، بلکه زیاتره د دوی نه پوهیږی.

تفسیر: یعنی الحمد لله دغومره خو په خپلو ژبو اعتراف کوی چی د آسمانونو او د ځمکی پیدا کول بی له الله تعالیٰ نه د بل هیچا کار نشی کیدی نو بیا اوس کوم قسم خوبی پاتی شوه چی د ده په پاک ذات کښی نه وی موجوده؟ آیا د دغو عظیم الشان شیانو پیدا کول او بیا ئی په یو مضبوط او تینګ نظام په کار اچول بی له اعلیٰ درجی علم او حکمت، زور او قوت امکان لری ؟ نو هرومرو (خامخا) د «خالق السموات والارض» په ذات کښی د تولو کمالاتو د موجودیت منل لاژمیږی او دغه هم د ده د قدرت یوه نمونه ده چی تاسی غوندی مجرمینو او منکرینو باندی هم د خپل عظمت او قدرت اقرار او اعتراف کوی چی له دغه اقرار څخه وروسته تاسی ملزم ګڼل کیږئ یعنی کله چی ستاسی په نزد هم خالق یوازی هم هغه الله دی نو بیا ولی نور شیان مو خپل معبودان ګرځوئ ؟ خبره خو صافه او سمه ده خو سره له هغه ډیر کسان پری نو بیوهیږی او دلته چی رسیږی بند پاتی کیږی.

#### بِلهِ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَالْرَرُضِ إِنَّ اللهَ هُوَالْغَنِيُّ الْحَيْدُ الْحَيْدُ الْحَيْدُ الْعَالَ اللهَ

خاص الله له پاره دی هر هغه څه چی په آسمانونو کښی دی او په ځمکه

اتلمااوحی(۲۱) لقمان(۳۱)

کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکاً خلقاً عبیداً) بیشکه چی الله هم دی دی غنی بی پرواه ډیره ثنا ورته ویلی شوی ده

تفسیر: یعنی هم هغسی چی د آسمانونو او د ځمکی پیدا کوونکی الله تعالیٰ دی هم داسی تول هغه شیان چی په آسمانونو او ځمکه کښی دی تول بلا استثنا بی د بل چا له اشتراکه د الله تعالیٰ مخلوق او مملوک دی. او تماماً د الله تعالیٰ محتاج دی او بالعکس پاک الله هیچا ته اړ (مجبور) او محتاج نه دی. ځکه چی د وجود او د وجود د توابعو یعنی د ګردو (ټولو) کمالی صفاتو مخزن او منبع د ده ذات دی. د ده هیڅ یو کمال د بل چا څخه مستفاد نه دی. دی بالذات د ټولو عزتونو او محاسنو او ښیګنو (فائدو) مالک دی نو بیا به دی بل چا ته ولی محتاج او اړ (مجبور) وی؟ او د چا به څه پروا لری ؟

#### ۅؘۘڵٷٙٳٙٮۜٛؠۜٵڣۣٳڵۯۻؚڡۣؿۺؘۼڗۊۭٵڨؙڵٳۿ۠ۊٞٳڷؠۘۘۘۘٷۯؽؠؙڰ۠؋ڝؽؘؠؘڡؙۑ؋ ڛۘؠؙۼڎؙٲۼؙۅٟڟٵٮؘڣؚۮػػؚڶٟؠ۠ػٳڛٝٵۺؗڋٳػٳۺڮۼۯؚؽؙڔؘٛٛٛٛٛۘۼؚۘڮؽۿؚۯ۞

او که چیری هغه څه چی په ځمکه کښی دی له ونو څخه (هغه ټول) قلمونه شی او (سیاهی شی محیط) بحر مرسته (مدد) وکړی له ده سره پس له (تمامیدلو د اوبو) د ده او اوه (نور) بحرونه نو خلاص به نشی کلمات د الله بیشکه چی الله دی ښه غالب قوی (د احکامو په انفاذ) ښه حکمت والا (چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی)

تفسیر: یعنی که د دنیا له گردو (تولو) ونو ځنی قلمونه جوړ کړی شی او دغه اووه موجوده ترخه بحرونه (سمندرونه) سیاهی (مرکب) تیار کړل شی او بیا د هم دغو سمندرونو په شان اووه نور سمندرونه هم د ده د کار د کومک او معاونت لپاره پیدا کړل شی او فرض ئی کړئ چی د تول عالم انسانان له خپل قدرت او قوت سره سم هم په لیکلو لاسونه پوری کړی خو سره له دغه هم د الله تعالیٰ د کلمو د لیکلو د عهدی څخه دغه تول نشی وتلی او د الله تعالیٰ د کمالاتو او جلال، عظمت او قدرت له اظهار څخه گرد (تول) سره عاجز او ناتوان پاتی شی، د لیکونکو عمرونه به تمام شی، قلمونه به په ډیرو لیکلو وسولیږی او مات شی، سیاهی به له ډیرو لیکلو څخه خلاصه شی، خو سره له دی به هم د الله تعالیٰ تعریف، توصیف محامد، محاسن او ثناء به ختم نشی. رستیا خبره خو هم دا ده چی محدود او متناهی قوتونه به څرنگه د الله تعالیٰ لامحدود او غیر متناهی صفات قید او ضبط کړی شی؟ اللهم لا احصی ثناء علیک انت کما اثنیت علی نفسک.!

#### مَاخَلْقُكُهُ وَلِالْبَعْثُكُمُ الدِّلْكَنَفْسِ وَاحِدَةٍ

نه دی پیدا کول ستاسی او نه بیا ژوندی راپاخول ستاسی مگر داسی دی لکه پیدا کول او ژوندی کول د یوه نفس

تفسیر: یعنی د تول جهان پیدا کول او د یوه انسان پیدا کول دواړه پاک الله ته یو شان سهل او آسان دی نه په دغه کښی څه سختی ورته پیښیږی په یوه «کن» سره هر شی ته چی اراده وکړی هم هغه کیږی بلکه د «کن» د لفظ په ویلو پوری هم څه موقوف نه دی مګر مقصد د دغه د «کن» د لفظ له تعبیر څخه محض زمونږ افهام او تفهیم مقصود او د مستمعینو د پوهولو لپاره یو عنوان دی. په واقع کښی د دی سره سم چی الله تعالیٰ اراده وکړی هم هغه مطلوبه شی سم د لاسه موجودیږی.

#### إِنَّ اللهُ سَمِيعٌ بَصِيْرٌ ﴿

بیشکه چی الله دی ښه اوریدونکی (د ټولو اقوالو) ښه لیدونکی (د ټولو احوالو).

تفسیر: یعنی څرنګه چی د یوه غږ آوریدل، یا د یو شی لیدل یا په یو وخت کښی د تول جهان د شیونو لیدل الله تعالیٰ ته یو شان او برابر دی، هم داسی د یوه سړی وژل او ژوندی کول او د گرد (ټول) جهان د ټولو موجوداتو وژل او ژوندی کول الله تعالیٰ ته برابر او مساوی دی او د الله جلاله د قدرت په مقابل کښی یو شان دی، بیا له دوهم ځلی ژوندی راپاڅولو څخه وروسته په یوه وخت کښی د ټولو لومړنیو او وروستنیو د پخوانیو او اوسنیو د ګردو (ټولو) اعمالو د یوی یوی ذری لیدل او سنجول (غور کول)، او حساب او کتاب ئی سره پری کول هم ده ته ډیر سهل او آسان دی او ورته دغه اعمال هیڅ قسم سختی او جنجال نه پیښوی ځکه چی الله تعالیٰ زمونږ گرد (ټول) اقوال اوری، او ټول افعال مو وینی او هیڅ یوه پټه او ښکاره خبره او حال تری پټ نه دی

ٱلْمُتَوَانَّ اللهَ يُولِجُ الَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارِ فِي اللَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي الَّيْلِ وَسَخَرَ الشَّهُ مَسَ وَالْقَمَرُ كُلُّ يَعْبُرِ فِي إِلَى اَجَلِ مُسَتَّمَى اتلماأوحي(٢١) لقمان(٣١)

آیا نه وینی (ته ای مخاطبه بلکه وینی ئی) چی بیشکه الله ننباسی شپه (په کامل قدرت خپل سره) په ورځ کښی او کامل قدرت خپل سره) په ورځ کښی او مسخر کړی په کار اچولی ئی دی تاسی ته لمر او سپوږمی هر یو (له دغو دواړو نه لکه نور سیارات) روان دی (په آسمان خپل کښی) تر ټاکلی (مقرر کړی) مودی پوری

تفسیر: د «مقرر وخت» څخه مراد قیامت دی، یا له لمر او سپوږمی څخه د هر یوه دوره ده ځکه چی د یوی دوری د پوره کیدلو څخه وروسته ګواکی دوی بیا له سره خپله دوره او تګ شروع کوی.

#### وَّاَنَّ اللهُ بِمَاتَعُمَـُلُوْنَ خَمِيُرُ®

او بیشکه الله په هر هغه څه چې تاسي ئي کوئ ښه خبر دي.

تفسیر: یعنی د الله تعالی هغه قوت او قدرت ته چی له شپی څخه ورځ او له ورځی څخه شپه جوړوی او د لمر او سپوږمی په شان له خورا ډیرو لویو کراتو څخه د ادنا مزدورانو په شان کار اخلی له مرګ نه وروسته ستاسی بیا ژوندی راپاڅول څه اشکال لری؟ او کله چی دی له هر لوی او وړوکی عمل څخه پوره واقف او ښه عالم دی نو بیا په حساب او کتاب کښی به الله تعالیٰ ته شکال او سختی ورپیښه شی.

### ذلك بِأَنَّ اللهَ هُوَالْحَقُّ وَآنَّ مَا بَدُعُوْنَ مِنْ دُونِهِ الْبَاطِلُ ﴿ وَآنَ اللهَ هُوَالْعَلِيُّ الكِّبَبُرُ ﴿

دغه (شامل معرفت کامل قدرت) له دی سببه دی چی بیشکه الله هم دی حق دی او بیشکه هغه (بتان) چی بولی (عبادت ئی کوی) دوی بی له دغه (الله هغه نه) حق نه دی او بیشکه الله هم دی ښه پورته ډیر لوی دی

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ دغه عظیمه شئون او قاهره صفات ځکه ذکر کړل شول څو آوریدونکی وپوهیږی چی د یوه الله تعالیٰ منل او د هم هغه واحد لاشریک عبادت کول هم هغه سمه لیاره ده. له دی نه خلاف هر څه چی وویل شی یا وکړل شی باطل او دروغ دی. یا به ئی دا مطلب وی اتلهااوحی(۲۱) لقمان(۳۱)

چی د الله تعالیٰ موجود بالذات او واجب الوجودتوب چی له ﴿ ذَٰلِكَابِلْآ اللهَ هُوَالِحَقُ ﴾ څخه فهمیږی او د نورو باطل او هالک الذات توب له هغو سره دا خبره لاژمه ده چی یواځی هم هغه الله تعالیٰ ته دغه شئون او صفات ثابت دی نیا هغه ذات ته چی دغه شئون او صفات ثابت دی نو هم هغه د الوهیت او معبودیت وړ (لائق) او مستحق دی نو د بنده انتهائی عجز او تذلل چی د هغه نوم عبادت دی خاص هم هغه ته ښائی چی ډیر پورته عظیمالقدرت او په هر چا غالب دی.

#### ٱڵۄ۫ؾۯٲؾٞٲڶڡؙٛڵڰؘۼۘڔؙؽ؋ۣٲڶؠؘۘڂۛڔڹڹؚۼؠٙؾؚٳٮڵ؈ؚڸؽڔۘؽڋؙۄؚۨڽؽ ٵؽؾ؋ٳؾ؋ۣڎ۫ڶٳػڵٳؾٟؾڴڸۜڝؘۘۘڋٳۺٛڴۅٛڕٟ۞

آیا نه وینی ته چې بیشکه (د۱) بیړی (جهاز) تګ کوی په بحر کښی په نعمت (فضل) د الله دپاره د دی چی وښیی تاسی ته له دلائلو «قدرت» د ده، بیشکه په دغی (بیړی او بحر) کښی خامخا ډیر دلائل (د قدرت) دی دپاره د هر ډیر صابر ډیر شاکر (په آفتونو او نعمتونو).

تفسیر: یعنی جهازونه او بیری ډیر ثقیل او درانه بارونه وړی او د الله تعالیٰ په قدرت، فضل او مرحمت څرنګه د سمندر موجونه (څپی) سره څیروی او پکښی ځی؟ یعنی د دغه بحری سفر په احوالو او حوادثو کښی له غور کولو څخه انسان ته د صبر او شکر ډیر مواقع په لاس ورځی. کله چی طوفان (څپان) پورته شی او جهاز د طوفان په څپو کښی ګیر شی او له هری خوا له لویو پیښو او حوادثو سره مخامخ شی نو دغه وخت د لوی صبر او تحمل وخت او کار دی. او کله چی الله تعالیٰ دوی د مرګ او ژوند له دغه کشمکش او ربړونو (تکلیفونو) څخه صحیح او سالم وباسی نو حتمی او ضروری ده چی د الله تعالیٰ د دغه احسان او مرحمت شکر ادا کړی!

#### وَإِذَ اغْشِيَهُمُ مِّوْجُ كَالظُّلُلِ دَعُوااللهَ مُغْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ هُ فَكَتَا خَلْهُ مُورِ إِلَى الْبَرِّ فَمِنْهُ مُ مُّقْتَصِكُ \*

او کله چی لاندی کړی دغه (کفار) یو موج لکه وریځی نو بولی دوی الله په داسی حال کښی چی خالص کوونکی وی دوی خاص الله ته (د) دین خپل، پس کله چی نجات ورکړی دوی ته الله طرف د وچی ته نو ځینی د دوی ولاړ وی په (هم هغی) لاری سمی

تفسیر: پاس نی په دلائلو او شواهدو سره دغه خبره ښودلی وه چی د یوه خدای منل صحیح دی او د دی عقیدی او مفکوری په خلاف نوری ګردی (ټولی) خبری دروغی او غلطی دی. دلته ئی دغه راوښودل چی د طوفانی موجونو او څپو (چپو) له ویری ډیر سخت او غلیظ مشرک هم په ډیر اخلاص او عقیدی سره د الله تعالیٰ په دربار کښی دعاء او استغفار کوی او تری خپل نجات او حیات غواړی نو معلوم شو چی د انسان ضمیر او د فطرت اصلی غږ هم دغه دی او باقی تول جعلی، ساختگی، موهوم او چتی (بیکاره) شیان دی.

پس هر کله چی پاک الله دوی له طوفان (غپان) نه روغ رمت وچی ته راوباسی نو ډیر لږ کسان داسی دی چی د اعتدال او توسط په لاره قایم پاتی کیږی، که نه زیاتره څنگه چی له بحر څخه د باندی پل کیږدی بیرته په خپلو هم هغو شرارتونو لاس پوری کوی. شیخ الهند رحمة الله د (فمنهم مقتصد) ترجمه داسی کړی ده «نو ځینی وی له دوی څخه په منځنی حال باندی» حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی هغه حال چی د خوف په وخت کښی ؤ اوس هغه حالت په هیڅ یوه کښی نشته مګر هغه وضعیت بیخی تری هیر شوی هم نه دی. داسی کسان هم ډیر لږ دی. که نه زیاتره د قدرت له معاونته منکریږی او د خپل نجات او خلاصون راز راز (قسم قسم) تدبیرونه لتوی یا له کوم ارواح یا نورو ځنی استمداد غواړی.

#### وَمَايَجُكُ مُ بِالْلِتِنَا إِلَاكُلُّ خَتَارِكَفُورٍ ۞

او انکار نه کوی له دلائلو د قدرت زمونږ مګر هر هغه چی ډیر عهد ماتوونکی غدار زیات ناشکره وی

تفسیر: یعنی اوس لږه شیبه (لحظه) پخوا ئی د طوفان له خوف او ویری څخه کوم قول او قرار چی له الله تعالیٰ سره تړلی ؤ هغه بیخی غلط او دروغ ثابت شو، څو ورځی ئی هم د ده د هغه انعام او احسان حق ونه مانه او دومره ژر د قدرت له دلائلو ځنی منکر شو.

#### ۗ يَاكِبُهَا النَّاسُ اتَّقُوُ ارَتَّكُوُ وَاخْشُوْ اِيُومًا لَا يَجُزِيُ وَالْكُ عَنْ قَلْهِ هِ وَلَامُوْلُودٌ هُوجَا زِعَنْ قَالِهِ هِ شَيْئًا

ای خلقو! وویریږئ تاسی (ټول له عذابه) د رب خپل او وویریږئ تاسی له هغی ورځی چی نه به شی دفع کولی عذاب هیڅ پلار له زوی خپل او نه هیڅ زوی (داسی وی) چی هغه دفع کوونکی شی له پلار خپل څخه کوم شی (څه عذاب)

اتلمااوحی(۲۱) لقمان(۳۱)

تفسیو: د طوفان په وخت کښی د جهاز مسافران سخت پریشان، وارخطا وی او له هر انسان سره یوازی د خپل ځان د خلاصون فکر او اندیښنه وی، خو سره له هغه هم مور او پلار له خپلو اولادو، او اولاد له خپل مور او پلار څخه بیخی غافل او بی پروا نه وی. او هر یو د بل د نجات او خلاصی او مرستی (مدد) په فکر او چرت (خیال) کښی وی بلکه ډیر کله د والدینو شفقت غواړی چی هر راز (قسم) زحمت او مصیبت په خپل ځان واخلی چی خپل اولاد له هغه مصیبت څخه وژغوری (وساتی). لیکن د دی په عکس یوه داسی ویروونکی او هولناکه ورځ راتلونکی ده چی په هغی کښی به له هر طرفه هم دغه د «نفسی! نفسی!» غږ راپورته کیږی. نه اولاد او نه والدین بلکه هیڅوک به داسی یو ایثار او شفقت ونشی کړی چی د بل لږ څه مصیبت په ځان واخلی خو څوک واخلی او بالفرض که دی وغواړی چی د خپل کوم عزیز لږ څه زحمت په ځان واخلی خو څوک د ده دغی غوښتنی او مطالبی ته څه اهمیت او قیمت نه ورکوی. نو په هر انسان لاژم دی چی لا له اوسه د هغی ورځی په فکر او اندیښنه کښی واوسی! او د هغی لپاره توښه برابره کړی! او زیار (کوشش) وکړی څو د الله تعالیٰ له قهر او غضب څخه مامون او مصون پاتی شی که نن دوی د سمندر له طوفانه روغ رمټ ووتل نو سبا خو دوی د حشر له ډګر ځنی په هیڅ صورت نشی وتلی.

#### رِلَ وَعُدَاللهِ حَقٌّ فَلَا تَعُزُّنَّكُو الْحَيْوَةُ الدُّنيَا "وَلا يَغُرَّنِّكُمُ بِاللهِ الْعَرُورُ@

بیشکه وعده د الله رښتیا ده (د بعث، د حساب، د جزا وعده) پس نه دی غره کوی تاسی خامخا دغه ژوندون لږ خسیس! او نه دی غره کوی خامخا تاسی په (عفو او کرم د) الله هیڅ غره کوونکی

تفسیر: یعنی هغه ورځ یقیناً او قطعاً راتلونکی ده. او دغه د پاک الله داسی قاطعه او نافذه وعده ده چی له سره په هغی کښی هیڅ لاندی باندی او وړاندی او وروسته والی نشی راتلی نو نه ښائی چی تاسی د دنیا په دغو غو ورځو باغ او بهار، عیش او عشرت، زرق او برق او رونق تیروځئ که نه تل به هم داسی له عقبیٰ څخه بی برخی او ناامیده پاتی شئ او داسی ئی مه کنئ چی هر غوک چی دلته په آرام وی نو بی له ایمان او صالح عمل څخه هلته به هم په آرامی او هوسائی (راحت) کښی وی. د تګ شیطان له مکر او فریب او اغواء څخه تل هوښیار او ویښ اوسئ! چی شیطان مو د الله تعالیٰ په نامه هم غولوی او داسی درته وائی څه خانه! بیغمه خپلی چرچی او مزی کوه! پاک الله غفور او رحیم دی ښه په گناهونو او خطاؤ ځان موړ کړه! او له سره تر پایه په دغه ډنډ کښی ځان ډوب کړه کله چی زوړ او سپین ډیری شوی نو بیا یو ځلی له دغو ګردو (تولو) څخه توبه وباسه! پاک الله به دی وبښی. که ستا په تقدیر کښی جنت لیکلی وی نو هر څومره ګناهونه چی هم وکړی بالاخر به جنت ته ځی که په تقدیر کښی دی دوزخ لیکلی شوی

اتلهااوحي(٢١) لقمان(٣١)

وی نو په هیڅ ډول (طریقه) ته خپل ځان له دوزخه نشی خلاصولی نو بیا د څه لپاره په دنیا کښی چړچی او مزی نه کوی ؟

#### ٳؾٛۜٳٮڵۘؗۿۘۜۜۼٮؙؙۮٷۼڵٷٳڵۺٵۼ؋ٷؽؙڹٙڒۣڷٳڷۼؽؙؿٛٷٙڲۼؙڬۄؙۘۘؗڡٵڣ ٵڷۯۯؙػٳڡڔٝۅؘڡٵؾۮڔؽؙڹڡ۫ۺ۠؆ٵۮٳػۺؚٛڣۼۘڐٵڂۅؘڡٵؾۮڔؽ ڹڡؙۺؙؠٲؚؾٙٲۯۻۣٮۛؠٷڝ۠ٳؾٳۺڮۼڸؽ۬ۅ۠ٛڿؚؠؽ۫ۯ۠ڞٛ

بیشکه الله خاص هم ده څخه دی علم (د قیام) د قیامت او نازلوی الله باران (او د نزول په وخت ئی هم علم لری) او معلوم دی الله ته هغه شی چی په ارحامو (د میندو په نسونو) کښی وی (نرتوب او ښځه توب ئی) او نه پوهیږی هیڅ نفس چی په کوی سبا، او نه پوهیږی هیڅ نفس چی په کومه ځمکه کښی به مری بیشکه الله دی ښه عالم (په دغو شیانو او نورو ټولو اقوالو) ښه خبردار (په ټولو احوالو) دی.

تفسیر: یعنی قبامت هرومرو (خامخا) راتلونکی دی. د دی علم یوازی له الله تعالیٰ سره دی دغه نه ده معلومه چې دغه دنيوي لويه کارخانه به کله ويجاړه او دړې وړې کيږي ؟ انسانان په دنیوی عیش او عشرت، سائست او مؤقتی تازگئ نازیږی او یکسی مزی او چرچی کوی آیا دوی يه دغه نه يوهيږي چې دغه دنيا په دې چې فاني ده في الحال هم دغه دنيا او هم ئې ټول اسباب او وسایل د الله تعالیٰ په واک (اختیار) او قدرت کښی دی د ځمکی تول رونق او مادی برکت چی ستاسی د خوښی خوشالی مدار دی په آسمانی باران موقوف دی که دوه دری کاله باران ونشی نو له هر طرفه به خاوری او دوړی يورته کيږی، نه به د ژوندانه څه سامان پاتي شي او نه به د راحت څه اسباب. بیا تعجب دی چې انسان د دنیا په زینت، ښائست او سینګار ولي غولیږی؟ او هغه لوی ذات د څه لپاره هیروی؟ چې د خپل رحمت په باران سره ئې ورته ښائست او سمسورتیا او رونق مرحمت کړی دی. چاته څه معلومه ده چې په دنیا کښې په د ده د دنیوی عیش او عشرت برخه څومره وی؟ ډیر خلق زیات کوشش کوی او زیار (محنت) کوی او له ډيرو رېړونو (تکليفونو) له ګاللو (برداشت کولو) څخه مری ليکن په خپل ژوند کښې يې له سره هوسائی (خوشالی) او آرام نه په برخه کیږی. بالعکس ځینو نورو ته بی له ربړ (تکلیف) او زيار (محنت) څخه دولت او راحت ور په برخه کيږی د دغسي حالاتو او واقعاتو له ليدلو سره سره هم هر هغه انسان چی په دینی او دنیوی معاملاتو کښی د الله تعالیٰ په تقدیر اعتماد او اطمینان لری، یه دینی او دنیوی امورو کښی لږ څه هم یه جداوجهد او سعی او کوشش کښی

اتلهااوحي(٢١) لقمان(٣١)

قصور او لنډون نه کوی او سره له دی چې په تقدير يوره ډاډ او قناعت لری په رياضت او مجاهدت کښي هم لږ څه مساهلت نه کوي هغه پوهيږي چې انسان لره تدبير په کار دي ځکه چې ښه تقدير عموماً د هم دغه کامياب تدبير په ترڅ کښې څرګنديږي (ښکاره کيږي) دغه علم یه واقع یوازی او یوازی الله تعالیٰ ته حاصل دی چی زموندِ تقدیر به څرنګه وی؟ او زموندِ له لاسه به صحیح تدبیر ظاهریوی که نه؟ که موند د هم دغی معاملی رعایت به دینی امورو کسی لا به ښه شان سره وکړو نو د شيطان د چل او فريب په لومه او دام کښې به له سره ونه نښلو بيشکه چی جنت او دوزخ هر ځای چی زمونږ په برخه کیږی هغه د تقدیر په اساس دی او د هغه علم له یاک الله سره دی مګر عموماً د ښو او د بدو د تقدیر څیری د ښو یا د بدو تدبیرونو په آئینه کښي لیدلي کیږي نو ځکه مونږ د تقدیر په حواله او اساس تدبیر نشو پریښودي ځکه چې دغه خبره خو هیچا ته نه ده معلومه چی د الله تعالیٰ یه علم کښی کوم یو سړی سعید یا شقی، جنتی یا دوزخی، غنی یا فقیر یا نور دی؟ نو ظاهری عمل او تدبیر داسی یو شی دی چی د هغه له لیدلو څخه عادتاً مونږ ته د تقدیر له نوعیت نه لږ څه معلومات راحاصلیږی که نه د دغی خبری حقیقی علم خو یوازی له الله تعالیٰ سره دی چی د ښځی په ګیده کښی هلک دی که جینئ ؟ او وروسته له ځیږیدلو څخه به د هغه عمر څومره وی ؟ روزی به ئی ارته وی که تنګه ؟ سعید دی که شقی ؟ د هم دی په طرف ئی په ﴿ وَيَعْلَوْمُ أَفِي الْأَنْحَامِ ﴾ کښی اشاره کړی ده، یاتی شوه د شیطان دغه تکی او برکی چی فی الحال خو یه دنیا کسی چرچی او مزی کوه! بیا وروسته توبه وباسه! او ښه سړی شه! د دی ځواب ئی په ﴿ وَمَاتَكَدْمِیْ نَفُسٌ مَّلَاَٱكُلِیبُ مَدًّا ﴾ الآیة ـ کښي ورکړی دی يعني هيڅوک په دی باندی نه دی خبر چَي دی به سبا څه کوی ؟ او د څه کولو له پاره آيا دی به ژوندی پاتي کيږي که نه ؟ او کله به مري ؟ او چيرې به مري ؟ نو بیا دی به یه کوم اعتبار او اعتماد سره د نن ورځی د بدی تدارک سبا هرومرو (خامخا) وکړی شي او د توبي توفيق به ضرور ومومي په دغو شيانو او نورو ګردو (ټولو) امورو يواځي عليم او خبير الله تعالىٰ ښه يوه او خبر دی.

تنبیه: په یاد ئی ولرئ! چی مغیبات یا به د احکامو له جنسه وی یا به د اکوانو له جنسه وی. بیا غیبی اکوان زمانی وی یا مکانی او زمانی د ماضی، مستقبل او حال په اعتبار په دری ډوله (قسمه) ویشل شوی دی له دغو څخه د غیبی احکامو کلی حکم رسول الله صلی الله علیه وسلم ته ورکړی شوی دی و کلایگلورئل فیلیه آکااللا مین الرات علیه وسلم ته او ۲۲) جزء چی د هغه د جزئیاتو تفصیل او تبویب د امت اذکیاؤ کړی دی او د غیبیه و اکوانو د کلیاتو او د اصولو علم الله تعالی د خپل محان له پاره خاص کړی دی هو! د هغو په منتشره ؤ جزئیاتو ئی ډیرو خلقو ته سم له هغو قوتونو او استعدادونو اطلاع ورکړی ده او رسول الله صلی الله علیه وسلم ته هم له دی نه داسی ډیره وافره او عظیم الشانه برخه ور رسیدلی ده چی اندازه ئی بیخی نشی کیدی. خو سره له دی هم د غیبیه ؤ اکوانو کلی علم له رب العزت سره مخصوص دی په دغه آیت کښی چی دا پنځه شیان مذکور دی په احادیثو کښی ئی دغو ته

«مفاتیح الغیب» ویل شوی دی چی د هغو کلی علم پرته (علاوه) له الله محخه بل هیچا ته نشته. په حقیقت کښی په دغو پنځو شیانو کښی د غیبیه ؤ اکوانو ټولو انواعو ته اشاره وشوه. په «بای ارض تموت» کښی مکانیه غیوب په 🎄 مَّاذَاکْلِیْکُعَدًّا 💸 کښی د مستقبله زمانیه ؤ غیوب او په 🦫 مَافِىالْاَرْحَامِ 🕻 کښی د حالیه زمانیه ؤ غیوب او په «ینزل الغیث» کښی غالباً په ماضیه زمانیه و غیوب تنبیه ده . یعنی کله چی باران راځی او ووریږی معلومیږی لیکن دغه خبره هیچا ته نه ده معلومه چی پخوا له باران څخه څرنګه اسباب او وسایل سره راغوند شوی دی چې د هغو په اثر، پوره په هم هغې ټاکلي (مقرر کړي) نیټې او ځای او موقع کښې په هم هغه مقدار او اندازه باران وشو. مور خپل ووړ کې په خپله ګیډه کښې ګرځوی مګر په دی باندی نه پوهیږی چی دغه د دی په ګیډه کښی هلک دی که جینځ ؟ انسان غواړی چی په راتلونکو حالاتو ځان یوه کړی مګر په دی نه یوهیږی چی دی به پخپله سبا څه کار وکړی؟ او د ده مرګ چیری واقع کیږی ؟ له دغه جهل، ناپوهی او بیچاره کی سره د تعجب ځای دی چی په دنیوی ژوندون مفتون او مین کیږی او خپل حقیقی خالق او هغه لویه ورځ بیخی هیروی او له یاده ئی وباسی کله ئی چی د الله تعالیٰ لوی دربار ته په راښکودلو سره حاضروی. په هر حال د دغو پنځو شیانو له ذکر کولو سره یه ټولو غیبیه و اکوانو د کلی علم یه طرف اشاره کول دی او حصر نه دی مقصود. او اغلباً په ذکر کښی به د دغو پنځو شیانو تخصیص د دی له امله (وجی) شوی وی چی کوم سائل به د هم دغو پنځو شیانو په نسبت سوال کړی وی چی د هغه په ځواب کښی هم دغه آیت نازل شوی دی. لکه چی یه حدیث کښی راغلی دی. د علم الغیب یه نسبت یخوا له دی نه په سورت «الاتعام» او اوس په سورت «النمل» کښی هم څینی نور معلومات لیکلی شوی دى هلته دى وكتل شى.

#### «تمت سورة لقمان بمنه و كرمه»

«سورة السجدة مكية الا من آية (١٦) الى غاية آية (٢٠) فمدنية وهى ثلاثون آية وثلاثة ركوعات»

« رقم تلاوتها (۳۲) تسلسلها حسب النزول (۷۵) نزلت بعد سورة «المؤمنون» «د السجدة سورت مكى دى. پرته (علاوه) له (۱٦) آيت څخه تر آخر د (۲۰) آيت چى مدنى دى (٣٠) آيتونه او (٣) ركوع گانى لرى»

«په تلاوت کښی (۳۲) او په نزول کښی (۷۵) سورت دی وروسته د «المؤمنون» له سورت څخه نازل شوی دی»

#### بِهُ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ ٥

اتلمااوحي(٢١) السجدة (٣٢)

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### الْعِ أَن أَن أَلِي الْكِتْبِ لَارَيْبِ فِيهُ وَمِن رَّبِ الْعَلَمِينَ ٥

نازلیدل د (دغه) کتاب (قرآن) چی نشته هیڅ شک په دغه کښی له (جانبه) د رب د عالمیانو دی

تفسیر: بی شکه دغه مقدس کتاب رب العالمین نازل کړی. په دغه کښی نه څه شک شته او نه شبهه. او نه د فریب او تیرویستلو ځای دی. لیکن کفار دا خبره نه منی چی راغلی دی دا قرآن له طرفه د الله تعالیٰ.

#### اَمُ يَقُولُونَ افَتَرْبِهُ بَلُ هُوَ الْحَقُّ مِنْ تَرَبِّكَ لِتُنْذِرَ قُومًا شَا اَتْهُمُ مِّنْ تَذِيْرِ مِِّنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُمُ يَهُتَدُونَ ۞

آیا وائی (دغه کفار) له خپله ځانه ئی جوړ کړی دی دا (قرآن محمد داسی نه دی) بلکه هم دغه (قرآن) حق دی (نازل شوی دی) له جانبه د رب ستا چی ویروی ته (په قرآن سره) هغه قوم چی نه دی راغلی دوی ته هیڅ ویروونکی پخوا له تانه (تر اسمعیل علیه السلام پوری) دپاره د دی چی سمه لاره ومومی دوی (په سبب د ویرولو ستا).

تفسیر: یعنی د هغه کتاب په باب کښی چی اعجاز او حقانیت ئی دومره ښکاره او واضح دی چی د هیڅ شک او شبهی ځای پکښی نشته آیا د هغه په نسبت کفار داسی اظهار کوی چی رسول الله دغه قرآن له خپله ځانه جوړ کړی دی او معاذالله د لویو دروغو نسبت پاک الله ته کوی و نو دغه د دوی انتهائی لجاجت، ګستاخی او سپین سترګی ده چی په داسی واضح او روښانه بیان کښی هم له خپله ځانه شبهی پیدا کوی. که دوی لږ څه غور او انصاف کولی نو دوی ته به معلومه شوی وی چی په رښتیا سره دغه کتاب د پاک الله له طرفه راغلی دی او ته کوشش کوی چی د هغه په وسیله یو داسی قوم ویښ او هوښیار او په سمه لاره ئی راولی چی له څو پیړیو راپه دیخوا په دوی کښی ویښوونکی نبی نه دی مبعوث شوی دغه خبره د غور او فکر کولو وړ (لائق) ده چه انسان له خپله ځانه داسی یو شی جوړوی او خلقو ته ئی وړاندی کوی چی د هغه مثل یا قوی غوښتنه په محیط او ماحول کښی موجوده وی په دغسی یو ملک کښی د داسی یوی غتی خبری له خولی څخه ویستل چی د خلقو د سل هاؤ کلونو د مسخ شوی ذهنیت او مذاق څخه

اتلماأوحي(٢١) السجدة(٣٢)

غلطه او بیخی مخالفه وی او د هغی د قبول ډیره ادنیٰ قوه او استعداد هم ظاهراً په هغو کښی نه وی د کوم پوه او عاقل انسان کار له سره نشی کیدی هو! که د الله تعالیٰ قاهره قدرت کوم انسان په دغسی یو سخت او مشکل کار مامور کړی هغه بیله خبره ده . پس نبی الامی صلی الله علیه وسلم چی د نورو خلقو په نسبت د ده د عقل په زیاتوالی او پوخوالی باندی هغه کسان هم قایل دی چی (معاذالله) ده ته ئی مفتری ویل که کومه خبره ئی له خپله ځانه جوړوله او خلقو ته ئی اوروله نو یقینا ، داسی خبری به ئی راوړی وی چی هغه به له عربی فضا سره مطابقی او له عمومی جذباتو سره به موافقی او د هغی امثال او اشباه به د دوی په شاو خوا کښی زیاتی موندلی کیدلی هم دغه خبره یو پوه او انصاف خوښوونکی انسان متیقن کولی شی چی بیشکه محمد صلی الله علیه وسلم په خپله خوښه دغسی یو لوی او مهم کار ته اقدام نه دی کړی او نه هغه کلام چی ده راوړی دی د ده تصنیف دی.

#### ٱللهُ الَّذِي خَكَنَ السَّمَا فِ وَالْكَرْضَ وَمَابَيْنَهُمَ افِي سُِّتَةِ اَبَّامِرِ ثُمِّرًا سُتَواى عَلَى الْعَرْشِ فَيُسَالِهِ عَلَى الْعَرْشِ فَيُسَالِهِ الْعَرْشِ فَيَالِمُ الْعَرْشِ فَيَالِ

الله هغه (مطلق قادر) دی چی پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه او هر هغه چی په منځ د دغو دواړو کښی دی په (مقدار د) شپږو ورځو کښی بیا استوا ئی وکړه په عرش باندی (هم هغسی چی لائقه وه له شانه د الله سره نو ایمان راوړی یری)،

تفسیر: د «استواء» بیان د «الاعراف» په (۷) رکوع کښی تیر شوی دی هلته دی بیا ولوستل شی!

### مَالَكُوْمِنَ دُونِهٖمِنُ قَرِلِيَّ وَلَاشَفِيْعِ أَفَلَاتَتَنَكَّرُونَ ©

نشته تاسی لره (ای کفارو) غیر له الله هیڅ دوست او نه شفاعت کوونکی (چی عذاب درڅخه دفع کړی)، آیا پس نه اخلئ پند (په دغه وعظ)

تفسیر: یعنی غور او فکر نه کوئ! د الله تعالیٰ د پیغام او د ده د رسول صلی الله علیه وسلم د دروغجنولو څخه وروسته به تاسی چیری ځئ ؟ په ګردو (تولو) آسمانونو او ځمکه کښی له فرشه تر عرشه پوری د الله تعالیٰ حکومت دی. که ونیولی شوئ نو بی د هغه د اجازی او رضاء به مو هیڅ څوک څه حمایت او سپارښت ونشی کړی او نه به داسی کوم حامی او سپارښت کوونکی اتلمااوحي(٢١) السجدة(٣٢)

ومومئ! او الله تعالیٰ داسی مطلق قادر دی چی

### يُكَبِّرُ الْأَمْرَمِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْرَضِ ثُوَّ يَعُرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ

تدبیر کوی (او نازلوی) امر کار له آسمانه ځمکی ته (تر ورځی د قیامت پوری) بیا بیرته خیژی هغه کار ده ته په هغی ورځی کښی چی ده اندازه د هغی (ورځی) زر کاله له هغو «دنیوی وختونو» چی ئی شمیرئ تاسی،

تفسير: د لويو كارونو او خورا (ډيرو) مهمو انتظاماتو له پاره حكم له عرش عظيم څخه مقرر او نازلیږی ټول حسی، معنوی، ظاهری او باطنی اسباب له اسمانونو او ځمکی څخه راجمع کیږی بیا د هغه یه انصرام (سر ته رسولو) کښي مشغول او لګیا کیږی بالاخر هغه کار او انتظام د الله تعالیٰ یه مشیت او حکمت تر مودو یوری جاری باتی کیږی، بیا له یوی اوږدی زمانی څخه وروسته پای (آخر) ته رسیږی په دغه وخت کښی د الله تعالیٰ له خوا بل ډول (طریقه) حکم نازليږي. لکه چې د لويو لويو انبياؤ اثر تر پيړيو پيړيو پورې پاتې دی، يا په کوم لوی قوم کښي سرداري او مشرتوب تر نسلونو نسلونو يوري جاري وي. هغه زر کاله د الله تعالیٰ په نزد يوه ورځ ده (موضح په لږ تغير) مجاهد رحمة الله عليه وائي چې «الله تعالىٰ د زرو كلونو انتظامونه او تدبیرونه پرښتو ته القا کوی او دغه موده د ده په نزد یوه ورځ ده، بیا هر کله چی پرښتی هغه یای (آخر) ته ورسوی او تری خلاصی ومومی بیا د نورو راتلونکو زرو کلونو انتظامونه هغوی ته القاء کوی هم دغه سلسله به تر قیامت پوری تسلسل او دوام لری» محینی مفسرین د دغه آیت مطلب داسی بیانوی چی «د الله تعالیٰ حکم د آسمانونو له یاسه تر ځمکی یوری رسیږی بیا هر هغه کاروائی چی د هغه یه متعلق دلته کیږی هغه د اعمالو یه دفتر کښی د درج کیدلو له پاره پاس خیژی چی د دنیا د آسمان په محدب واقع دی. او له ځمکی څخه د هغه ځای فاصله د انسان په متوسط تګ سره د يو زر کاله لياره ده چې د الله تعاليٰ په نزد هغه د يوى ورځي لياره ټاكلي (مقرر كړي) شوى ده. مسافه خو هم دغومره ده دغه خو بيله خبره ده چې پرښته هغه په يوه ګړې کښې وهي، يا له دې نه هم په لږه موده کښې وررسيږي.» ځينې نور مفسرین داسی معنی کوی «د کوم کار د کولو اراده چی پاک الله وکړی د هغه د مادیو او اسبابو سلسله زر کاله پخوا شروع کوی بیا هغه له بالغه حکمت سره سم په مختلفو ادوارو کښی تیریږی او مختلف ادوار او صورتونه ځان ته اختیاروی او ورو ورو د خپل کمال انتها ته رسیږی یه دغه وخت کښي کومي نتیجي او آثار چې له هغه څخه څرګندیږي (ښکاره کیږي) د ربوبیت دربار ته د وړاندی کیدلو له یاره پورته کیږی» د ځینو نورو په نزد له «یوم» ځنی «یوم

اتلمااوحي(٢١) السجدة(٣٢)

القیامت» مراد دی. یعنی الله تعالیٰ له آسمانونو څخه نیولی تر ځمکی پوری د ټولی دنیا او مافیها انتظام کوی، بیا یو داسی وخت هم راتلونکی دی چی دغه ګرده (ټوله) قصه به پای (آخر) ته ورسیږی او د ګردو (ټولو) شیانو رجوع به پاک الله ته وشی او ټول به د خپلی وروستی فیصلی لپاره الله تعالیٰ ته وړاندی شی چی هغه ته د قیامت ورځ ویل کیږی. د قیامت یوه ورځ د زرو کلونو په اندازه ده. په هر حال ځینو «فی یوم» له «یدبر» سره او ځینو له «یعرج» سره متعلق کړی دی او ځینو د «تنازع الفعلین» په صورت منلی دی. والله اعلم.

#### ذلك علوُ الْعَيْبِ وَالشَّهَ ادْةِ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْثُ

هم دی (خالق او د امورو مدبر) عالم دی په هر پټ او ښکاره ښه غالب قوی دی (په تقدير) ښه مهربان دی (په فرمان وړونکو باندی)

تفسیر: یعنی د داسی اعلیٰ او عظیم الشان انتظام او تدبیر قایمول د هغه پاک ذات کار دی چی په هر یو پت او کاره شی علیم او خبیر دی او ډیر زبردست او نهایت مهربان دی.

# الذي يُ آحُسَنَ كُلُّ شَي خَلَقَهُ وَبَدَ آخَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِيْرِنَ ثُمْ جَعَلَ الذِي أَنْ الْمِنْ الدِينَ ثَمْ جَعَلَ مَنْ اللهِ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مَا مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُلْمُ مِنْ مِنْ اللهِ مِنْ المِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِيْ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ ال

هغه الله چه ښایسته کړی ئی دی هر شی چی پیدا کړی ئی دی هغه (هر موجود بالخاصه انسان) او شروع کړی ئی دی پیدایښت د انسان (یعنی آدم) له ختی څخه بیا ئی پیدا کړ نسل اولاد د ده له خلاصی له اوبو ضعیفو حقیرو څخه بیا ئی برابر کړ (قالب د) هغه او پو (داخل) ئی کړ په دغه (قالب) کښی له روح خپل څخه (چی مخلوق د ده دی)

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ د انسان نسل او اولاد له خلاصی له اوبو ضعیفو حقیرو شخه چی د خورا دیرو غذاگانو عصاره او خلاصه ده بیا ئی برابر کر قالب د هغه یعنی شکل، صورت او اعضاء ئی موزون او متناسب خلق او موجود کړی دی. او پو، داخل، ئی کړ په دغه قالب کښی روح خپل حضرت شاه صاحب لیکی چی «ګرد (ټول) مخلوقات د ده مال دی مګر هر چاته ئی چی دیر پت او عزت ورکړی دی هغه ئی خپل بللی دی لکه چی وائی ﴿ اِنْ عِبَادِیُ لَیْسُ لَکُ عَلَیْهِ مُسْلَطُنُ ﴾ حال دا چی تول د الله تعالیٰ بندگان دی لکه چی الله تعالیٰ ویلی دی ﴿ اِنْ کُنُ مُنْ فِالتَمَاوْتِ وَالْرُضِ اِلَالِی اِللَّهِ وَاللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اللَّه

اتلمااوحي(٢١) السجدة(٣٢)

دی او یواځی له خاورو اوبو، او نورو څخه نه دی جوړ شوی که نه د الله تعالیٰ د روح څخه که هغه مطلب واخیست شی لکه چی د انسانی روح څخه مطلب اخیست شوی دی نو ښائی چی دغه روح په کوم بدن کښی وی که په بدن وی، ترکیب راځی، حال دا چی د ترکیب له وجود څخه حدوث پیدا کیږی او د الله تعالیٰ پاک او منزه ذات او صفات له دغو شیانو څخه پاک او منزه دی (موضح په لږ تغیر سره).

# وَجَعَلَ لَكُوُ السَّمْعَ وَالْكِبُصَارَ وَالْأَفِيدَةُ ۚ قِلِيْلًامَّا تَشْكُرُونَ ۞

او وئی گرځول (در ئی کړل) تاسی ته (ای د آدم اولاده) غوږونه او سترګی (چی پری اورئ! او وینځ)! او زړونه (چی عقل او فکر پری کوئ) خو سره د دغو نعمتونو بیخی لږ شکر کوئ تاسی!

تفسیر: د دغو نعمتونو شکر دا ؤ چی پخپلو ستر کو مو د ده تکوینی آیتونه په غور سره کتلی وی او په خپلو وی او پخپلو وی او پخپلو غوږونو مو د ده تنزیلی آیتونه په پوره توجه او شوق سره آوریدلی وی. او په خپلو زړونو سره مو د دغو دواړو په پوهیدلو او غور او فکر کولو کښی پوره کوشش او زیار (محنت) ایستلی وی. او وروسته له پوهیدلو مو پری عمل کړی وی مګر تاسی خلق ډیر لږ شکر ادا یکوئ.

## وَقَالُوْٓاءَ إِذَاضَلَلْنَافِي الْاَرْضِ ءَ إِنَّا لَـفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ هُ بَلُ هُمُو بِلِقَاءِ رَبِّهِ مُكْفِرُونَ ۞

او وائی (منکران د بعث) آیا کله چی ورک شو موند په ځمکه کښی (چی خاوری شو) آیا بیشکه موند خامخا په نوی پیدایښت کښی یو ؟ (بلکه نه یو، نو الله وائی نه ده داسی چی دوی وائی) بلکه دوی له ملاقات د رب خپل څخه منکران دی (چی په قیامت باندی ایمان نه راوړی).

تفسیر: یعنی په دغه خبره ئی غور او فکر ونه کړ چی پاک الله دوی اول له خاورو څخه پیدا کړی دی او په خلاف د هغه ئی د شبهو په پیدا کولو شروع وکړ چی آیا له دی نه وروسته چی زمونږ جسم له خاورو سره ګډوډ شی بیا به څرنګه مونږ ژوندی راپاڅول کیږو. دغه خو تشه یوه شبهه او استبعاد نه دی بلکه په صاف ډول (طریقه) سره دغه خلق له بعث بعد الموت څخه منکر شوی دی.

# قُلُ يَتَوَفَّكُ وْمَّلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِّلَ بِكُونُ قَوْ إِلَّى رَبِّكُو تُرْجَعُونَ أَلَّ

ووایه (ای محمده! دوی ته) قبض کوی ارواح ستاسی پرښته د مرګ (عزرائیل) هغه چی مقرره شوی ده په تاسی (دپاره د قبض د ارواحو) بیا به رب خپل ته بیرته بوتلل شع (پس له مرګ نه د حساب دپاره)

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی تاسی خپل ځان یوازی بدن او جسد ګڼئ چی له خاورو سره ګډوډ او خاوری کیږی داسی نه ده. تاسی په حقیقت کښی روح یئ چی هغه پرښتی له خپله ځانه سره وړی او بیخی نه فنا کیږی! (موضح).

# وَلَوْتَرَى إِذِ الْمُحُرِمُونَ نَاكِسُوا النَّوْسِمُ عِنْدَرَيِّمُ رَبَّنَا اَبْصَرُنَا وَلَوْتَرَى الْمُعْدَا فَارْعِمُ مَالِمُنَا النَّامُوقِوْدُونَ

او که ووینی ته (ای محمده!) کله چی دغه کافران ښکته اچوونکی به وی د سرونو خپلو په نزد د رب خپل (په ورځ د قیامت کښی له ذلت ندامت او خجالت نه او وائی به) ای ربه زمونږ ولیده مونږ او واوریده مونږ «وعده ستا او تصدیق د رسولانو» پس بیرته بوزه مونږ «دنیا ته له پاره د دی» چی و کړو ښه عمل بیشکه چی مونږ یقین کوونکی یو (نو وبه ګوری ته یو سخت بد کار او دغه وینا به دوی ته له سره څه ګټه (فائده) نه رسوی.)

تفسیر: یعنی زموندِ غودِونه او سترگی، خلاصی شوی، د رسول الله په هغو خبرو چی ویلی ئی دی زموندِ یعنی زموندِ غودِهیدو چی زموندِ یعنی دی زموندِ یقین راغی او دغه گرد (تول) شیان مو په خپلو سترگو سره ولیدل او ښه وپوهیدو چی یواځی ایس مو یواځی ایس مو یو ځلی بیا دنیا ته ولیږه او ومو گوره چی موندِ څرنگه ښه عملونه کوو.

## ۅؘڵۅؙۺؚؽؙٮ۬ٚٲڵٳؾؽٮؘٵڴڷؘڣؘڛۿڶٮۿٳۅؘڵڮؽؘڂڨٞٳڷڡؘۜۅؙڶڡؚڹۨؽ ڒؘػؙڬؿۜجؘۿؾؙۄؘؚڝؘٳۼؚؾٞڐۅؘٳڶٮٚٳڛٳۻؙؠۼؽڹ۞

او که اراده کړی وی مونږ نو خامخا ورکړی به ؤ مونږ هر نفس ته (په دنيا

کښی) هدایت د هغه ولیکن مقرره شوی ده دغه وینا (حکم) له ما چی خامخا ډک به کړم هرومرو (خامخا) دوزخ (له کفارو نه) له پیریانو او انسانانو ټولو څخه.

# فَذُ وَقُوْا بِمَا نَسِيُتُمُ لِقَاءَ يَوْمِكُو لِمِنَ أَلِثَانَسِينَكُمُ وَذُو َقُوَاعَذَابَ الْخُلُدِيَا كُنْتُوْتِعَمْلُوْنَ®

پس و څکئ تاسی (دا عذاب) په سبب د دی چی هیر کړی ؤ تاسی ملاقات د ورځی ستاسی چی دا دی بیشکه چی مونږ به هم هیر کړو تاسی او و څکی تاسی عذاب دائمی په سبب د هغه (کفر او تکذیب) چی وی تاسی چی کاوه به مو (په دنیا کښی)

تفسیر: یعنی مونو هم تاسی هیر کړی ئی، یعنی هیڅکله به په رحمت سره نه یادول کیږئ. وروسته له دی نه د مجرمینو په مقابل کښی د مؤمنانو حال او مآل بیانوی.

## ٳؾٚؠٵؽٷؙڡۣڹؙڔٵؽؾؚٵڷۮؚؽڹٳۮؘٲۮؙػۯۉٳؠۿٵڂڗؖۉٵڛؙڿۧۮٵۊڛٮۼٛٷٳؠؚۼٮؙڡؚۯؠؚٚۿۣۅ۫

# وَهُولَا يَسُتَكُيرُونَ فَأَنْتَكِانَى جُنُوبُهُو عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدُعُونَ

#### رَبَّهُ مُخُوفًا قَطِلَعًا قَ مِبَّا رَنَمَ فَاهُو ُنُيْفِقُونَ ®

بیشکه هم دا خبره ده چی ایمان راوړی په آیتونو زمونږ هغه کسان کله چی پند ورکړی شی دوی ته په دغو (آیتونو) نو پریوځی په داسی حال کښی چی سجده «عبادت» کوونکی وی الله ته او تسبیح وائی سره له ثناء د رب خپل او دوی تکبر لوئی نه کوی (له عبادت نه) لری کیږی ډډی د دوی له ځایونو د خوب (دپاره د تهجد) بولی دوی رب خپل (پټ له خلقو نه) له ویری (د قهره د الله نه) او له طمعی (د رحمت د ده نه) او ځینی له هغو مالونو چی ورکړی دی مونږ دوی ته لګوی (ئی په لاره د الله کښی)

تفسیر: یعنی په خوف او خشیت او خشوع او خضوع په سجده لویږی، په ژبه سره د الله تعالیٰ تسبیح او تحمید اداء کوی او په زړه کښی د کبر، غرور، لوئی، ځانمنی (غرور) داسی خبری نه ګرځوی چی د الله د آیتونو په مقابل کښی د تیتیدلو څخه مانع وی. له خوږو خوبونو او پستو بسترو څخه پورته کیږی او د پاک الله په حضور کښی دریږی. له دی نه مراد د تهجد لمونځ دی لکه چی په صحیح حدیث کښی راغلی دی.

او ځینو تری د سبا او د عشا د لمانځه یا د مغرب او د عشا د لمانځه په منځ کښی کوم نفلونه چی کیږی هغه مراد کړی دی. ګواکی په الفاظو کښی د دی خبری د ځائیدلو ځای هم شته. لیکن قوی هم هغه لومړی تفسیر دی. والله اعلم.

حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «له الله تعالیٰ محنی هیله (امید) او طمع لرل او ویریدل بد نه دی اعم له دی نه چی په دنیوی امورو کښی وی یا په اخروی کښی. که په دغه مقصد کوم بنده عبادت کوی نو مقبول دی. هو! که د بل کوم موجود د خوف یا رجاء له سببه بندگی وکړی نو هغه ریاء ده له سره نه قبلیږی».

## فَلاتَعْلَكُونَفُسٌ مَّا الْخَفِي لَهُمُ مِتْنَ قُثْرٌ فِي اَعُيُنِ جَزَآ أَبُمَا كَانُوا يَعْلُونَ @

پس نه دی معلوم هیڅ نفس ته (نه پرښتی او نه نبی ته) هغه شی چی پټ کړی شوی دی دوی ته له یخوالی د سترګو نه دپاره د جزاء د هغه عمل چی وو دوی چی کاوه به ئی (پټ)

تفسیر: یعنی شرنگه چی د شپو په تیارو کښی له خلقو شخه په پته دوی بی ریا عبادت کړی دی د هغه په بدل کښی الله تعالیٰ هغه نعمتونه چی پټ ساتلی دی او د هغو پوره کیفیت هیچا ته نه دی معلوم دوی ته ورکوی چی د هغو د لیدلو شخه د دوی سترگی روښانه کیږی. په حدیث کښی راغلی دی چی ما خپلو نیکو بندگانو له په جنت کښی دوه شیان پټ ساتلی دی چی د هغو مثال نه سترگو لیدلی دی او نه د هغه تعریف غوږونو آوریدلی دی او نه د کوم انسان په نړه کښی گرځیدلی دی.

**تنبیه:** سرسید او نورو د دغه حدیث په اساس په جنت کښی له جسمانی نعمتونو څخه انکار کړی دی د دوی په ځواب کښی د (مولینا شبیر احمد) یو مضمون د «هدیه سنیه» تر عنوان لاندی چاپ دی ښائی چی هغه دی ولوست شی.

#### اَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِنًا كَمَنَ كَانَ فَاسِقًا لَاسَيْتَوَنَ©َ

آیا پس هغه څوک چی وی مؤمن لکه هغه څوک دی چی وی هغه فاسق نه دی برابری (دا دواړه ډلی)

تفسیر: یعنی که د یوه ایماندار او د یوه بی ایمانه آخره خاتمه او انجام یو شانته شی نو وپوهیدئ چی (العیاذ بالله) د الله تعالیٰ په دربار کښی توره تیاره ده.

# ۘٵ؆ٵڷڒؚؿؙڹٵڡۘٮؙؙٷؙٳۅۼٙٷٳٳڵڞڸڂؾؚۏؘڵۿؙڂڔؘڿۨؿ۠ؿٳڵؠٵٚۏؽڹ۠ۯ۠ڵؖٳؙ ڽؚؠٵػٳڹٛٷٳؽۼۘڴۅ۫ڹ®

هر څه هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) پس شته دوی لره جنتونه د هستوګنی په طریقه د میلمستیا په سبب د هغو عملونو چی وو دوی چی کول به ئی (په دنیا کښی).

تفسير: يعنى د الله تعالىٰ په فضل به د دوى صالح عمل د جنت د ميلمستيا سبب گرځى.

وَامَّا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَا وَٰهُمُ النَّارُ كُلَّمَا اَرَادُوۤ النَّيْخُرُجُوا مِنُهَا اَعِيدُ وَافِيُهَا وَقِيْلَ لَهُوۡدُوۡوُٓ وَاعۡدَابَ التّارِالَّذِى كُنْتُوْرِهٖ تُكَذِّبُونَ ۞ اتلمااوحي(٢١) السجدة(٣٢)

او هر څه هغه کسان چی فاسقان شوی دی پس ځای د هستوګنی د دوی اور (د دوزخ) دی (هر کله چی اراده وکړی دوی د دی چی راوځی له دغه اوره نو بیرته به غورځول کیږی دوی په دغه اور کښی او ویل کیږی به دوی ته (د اهانت په ډول (طریقه)) وڅکئ تاسی عذاب د اور «د دوزخ» هغه عذاب چی وئ تاسی چی د هغه به مو تکذیب کاوه (په دنیا کښی او باور مو پری نه کاوه).

تفسیر: یعنی کله کله چی د اور شغلی دوزخیان د دروازی په لوری وغورځوی په دغه وخت کښی ښائی دوی د تښتیللو په فکر کښی ولویږی نو پرښتی به له هغه ځای څخه دوی په ټیل وهلو سره بیرته بیائی او دوی ته به وائی چیری ځئ ؟ هغه شی مو چی دروغ باله او باور مو پری نه کاوه اوس د هغه خوند او مزه و څکئ (اللهم اعذنی من النار واجرنی من غضبک).

# وَكَنُكِ يُقَنَّهُ مُّرِّنَ الْعَنَابِ الْكَدُّنْ دُونَ الْعَنَابِ الْكَدُّنْ دُونَ الْعَنَابِ الْأَكْبِ لَعَلَامُ مُرِيرُجِعُونَ الْعَنَابِ الْأَكْبَرِلْعَلَامُ مُرِيرُجِعُونَ الْعَنَابِ

او خامخا وبه څکوو مونږ هرومرو (خامخا) په دوی باندی له هغه عذاب نژدی (په دنیا کښی) لږ له عذاب لوی نه (چی د آخرت دی) دپاره د دی چی دوی وګرځی (له کفر نه اسلام ته).

تفسیر: یعنی د آخرت د لوی عذاب څخه پخوا په دنیا کښی لږ څه کمه درجه عذاب پری نازلؤو څو هغه کسان چی د رجوع توفیق ور په برخه وی له الله تعالیٰ څخه وویریږی او الله تعالیٰ ته رجوع وکړی. کمه درجه عذاب هم دغه دنیوی مصائب دی لکه ناروغی، قحطی، قتل، قید، د مال او د اولاد او د نورو تباهی او نور.

# وَمَنُ اَظُكُو مِسَّنُ دُكِّرَ بِاللَّتِ رَبِّهِ ثُوَّا اَعْرَضَ عَنْهَا أَنَّا مِنَ الْمُجْرِمِ بُنِي مُنْتَقِبُونَ ﴿

او څوک دی ډير ظالم له هغه چا چې يند ورکړ شي په آيتونو د رب خپل

اتلمااوحي(٢١) السجدة (٣٢)

(قرآن) بیا مخ و گرځوی تری (فکر او غور ونه کړی پکښی او وروسته له پوهیدلو تری بیرته و گرځی بلکه له دی نه ډیر ظالم نشته) بیشکه چی مونږ له دغو مجرمانو څخه انتقام اخیستونکی یو (په عذاب سره)

تفسیو: کله چی موند له ټولو ګنهګارانو او ظالمانو او مجرمانو محخه انتقام او بدل اخیستونکی یو نو دغه ډیر ظالم به څرنګه نجات تری وموندلی شی ؟ له دی نه وروسته رسول الله صلی الله علیه وسلم ته تسلی ورکوی چی ته د دوی له ظلم او اعراض څخه مه خپه کیږه! پخوا مو موسیٰ علیه السلام ته هم کتاب ورکړی ؤ چی په هغه سره بنی اسرائیلو هدایت وموند او د ده په تابعانو کښی لوی لوی دینی پیشوایان او آمامان تیر شول تاته هم بیشکه د الله تعالیٰ له طرفه دغه عظیم الشان کتاب درکړی شوی دی چی ډیر خلق به پری لار ومومی او له بنی اسرائیلو څخه به زیات ستا په امت کښی لوی لوی امامان او پیشوایان پیدا شی. پاتی شوه د منکرانو فیصله هغه به پخپله پاک الله کوی.

#### وَلَقَدُ التَيْنَامُوسَى الْكِتْبَ فَلَا تَكُنُ فِي مِرْيَةٍ مِّنُ لِقَالِهِ وَجَعَلُناهُ هُدًى لِبَنِي السَرَاءِيل شَ

او خامخا په تحقیق ورکړی وو مونږ موسیٰ ته کتاب (د تورات لکه چی تاته مو ای محمده قرآن درکړی دی) پس مه کیږه ته! په شک کښی له ملاقاته د دغه (موسیٰ) او ګرځولی وو مونږ تورات یا موسیٰ هدایت دپاره د بنی اسرائیلو (اولاده د یعقوب)

تفسیر: ﴿ فَلَا تَكُنُ فَيْ مِرْيَةً مِنْ لِقَالِم ﴾ په منځ کښی معترضه جمله ده یعنی بیشکه او بی شبهی موسیٰ علیه السلام ته کتاب ورکړی شوی ؤ او تاته هم داسی کتاب درکړی شوی دی چی په دغه کښی هیڅ قسم چل او فریب او پلمه (تدبیر) نشته یا ئی د موسیٰ علیه السلام د ذکر په نسبت وویل چی تاسی له موسیٰ علیه السلام سره د معراج په شپه کښی ولیدل هغه واقعی او حقیقی ملاقات ؤ او په هغه کښی هیڅ قسم چل، تیرایستل، سترګی پتول او نور شک او شبهه نه

# وَجَعَلْنَا مِنْهُمُ آبِيَّةً يَّهُدُونَ بِأَمْرِنَالَتَاصَبُرُوا الله

او کرځولی ؤ مونږ ځینې له دوی نه امامان چې لاره به ئې ښووله (خلقو ته)

#### په حکم زمونږ کله چې صبر وکړ دوی (په دين خپل)

تفسیر: یعنی د دنیا په سختیو او د منکرانو په ظلم او تیریو ئی صبر و کړ او خپل دین ئی تینګ وساته

# وَ كَانُوْا بِالْلِتِنَا يُؤْقِنُونَ @

او وو دوی چی په آیتونو زمونږ (چی له انبیاؤ الله سره ؤ) یقین به ئی کاوه.

تفسیر: یعنی مسلمانان دی د الله تعالیٰ په وعدو یقین او باور ولری او په سختیو دی صبر وکړی او پخپلو کارونو کښی دی ثابت او قائم اوسی نو له دوی سره به پاک الله هم داسی معامله وکړی لکه چی وشوه او ښه وشوه.

# إِنَّ رَبَّكَ هُوَيَفُصِلُ بَيْنَهُ مُ يَوْمَ الْقِيمَةِ فِيمُا كَانُوْ اوْيُهِ يَغُتَلِفُوْنَ @

او بیشکه رب ستا هم دی به فیصله (حکم) کوی په منځ د دوی کښی په ورځ د قیامت کښی په هغه شی کښی چی وو دوی په دغه شی کښی (په دغه دنیا کښی چی سره) اختلاف به ئی کاوه.

تفسیر: یعنی د اهل الحق او منکرانو په منځ کښی قاطعه فیصله او عملی پریکړه به د قیامت په ورځ وشی هو! په دنیا کښی هم ډیر مثالونه داسی ښوول شوی دی چی انسان د هغو له لیدلو څخه پوهه او عبرت حاصلولی شی آیا د عاد او د ثمود د تباه او ویجاړ شوی کلی او کنډوالی او مخروبی نښی دغو منکرانو نه دی لیدلی ؟ چی په هغو د شام او د مکی د سفر په وخت کښی مسافرین او عابرین تل تبریږی آیا د دوی د هلاکولو او تباهی قصی ئی نه دی آوریدلی ؟. د تعجب ځای دی چی د دغو شیانو د لیدلو او آوریدلو نه وروسته هم دوی متنبه نشول او د نجات او فلاح لاره ئی ونه لیدله.

ٱۅؙۘڵۄؙؽۿۮؚڵۿؙۄؙڲۄٛٳۿڷڴؽٵڡؚؽؙۼؠٛڶؚۿؚۄ۫ۄۺۜٵڷڠۘۯؙۏڹؽۺٛۏڹ ڣؙؙڡڛڶڮڹۿؚؠؙٵڹۜڣ۬ڎڵڮڵٳڽؾٵڣڵڵؽٮؠ۫ٮۼٷڹ۞ٲۅؘڵۄؙؽڔۘۉٳ ٵ؆ؙۺؙۅٛؿؙٵڵؠؙٵٚٵؙؚڶٵڵڒۯۻٵڵؙ۫ۻؙۯڹڣڹؙڿ۫ۯڿؙڽ؋ڒۯڠٵ اتلمااوحي(٢١) السجدة (٣٢)

آیا (لاره د عبرت) نه ده ښوولی دغو (مکیانو) ته (دی خبری) چی څومره هلاک کړی دی مونږ پخوا له دوی نه له اهل د زمانو چی تل تیریږی (دغه کفار) په (ورانو) کورونو د دوی، بیشکه په دغه (هلاکولو د پخوانیو) کښی خامخا لوی دلائل د قدرت دی آیا پس نه اوری دوی (د عبرت په غوږونو) آیا نه وینی دوی چی بیشکه مونږ بهوو (ویالی د) اوبو طرف د ځمکی وچی ته (چی ګیاه پکښی نه وی) پس راوباسو مونږ په هغو سره کښت (فصل)

تفسیر: یعنی بهوو موند د نهرونو، ویالو او د سیندونو اوبه یا د باران اوبه. نو آیا نه وینی دوی دا چی بیشکه موند راوکادو اوبه ځمکی وچی ته چی ګیاه پکښی نه وی له «الارض الجرز» څخه هغه وچه توره ځمکه مراد ده چی له نباتاتو څخه تشه او خالی وی ځینی تری خاص د مصر ځمکی مصداق او مراد ګرځوی او له «نسوق الماء» څخه د نیل د سیند اوبه مرادوی ولی دی تخصیص ته هیڅ ضرورت نشته کما نبه علیه ابن کثیر رحمه الله.

# تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَامُهُمْ وَآنَفُسُهُمْ أَفَكُ لِيُبْعِرُونَ ۞

چی خوری له دغه کښته (فصله) چارپایان د دوی (واښه، پاڼی) او نفسونه د دوی (دانه او میوه) آیا پس نه وینی (نښی د قدرت د ده)

تفسیر: یعنی ښائی چی دغه نښی ئی کتلی او د الله تعالیٰ په کامل قدرت، حکمت او رحمت قائل شوی وی او ښه پوه شوی وی چی دی هم داسی د مړی په لاش کښی هم بیا روح ننباسی او دغه «بعث بعد الموت» ده ته څه اشکال او سختی نه لری او هم ښائی چی د الله تعالیٰ په نعمتونو ئی د زړه له کومی شکر ویستلی وی.

#### وَيَقُولُونَ مَنَى هِذَا الْفَتُولِانَ كُنْتُوطِيقِينَ@

او وائی (کفار) کله به وی دغه فتح (فیصله) که چیری یئ تاسی رښتینی (په دغه فتحه کښی)

تفسیر: پخوا ئی ویلی وو چی د دوی فیصله به د قیامت په ورځ کیږی. د ده په نسبت به منکرینو داسی ویل چی ته پرله پسی قیامت قیامت وائی. که ته رښتینی ئی نو راوښیه چی هغه ورځ به کله راځی؟. مطلب دا دی چی دغه خو تش ډارول او چتی (بیکاره) انذار دی قیامت او

-----نور هیڅ شی نشته

اتلمااوحي(٢١)

## قُلْ يَوْمَ الْفَتْحِ لَا يَنْفَعُ الَّذِينَ كَفَهُ وَ إِينَانَهُمْ وَلَاهُمُ يُنْظَرُونَ ٠

ووایه (ای محمده! دوی ته) چی په ورځ د فتح (قیامت) کښی هیڅ نفع به ونه رسوی هغو کسانو ته چی کافران شوی دی ایمان راوړل د دوی (په دغه ورځ کښی) او نه به دوی ته مهلت ورکړ شی او نه به دوی ته انتظار وکړ شی.

تفسیو: یعنی اوس وخت دی چی د الله تعالیٰ او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په خبرو یقین او باور و کړئ او د هغی ورځی د تاسف او تحسر او له عذابه ځان وژغورئ (وساتئ)! او ورته بیخی آماده او تیار شئ! وروسته له هغه چی قیامت شی بیا ایمان او باور له سره نه پکاریږی او نه به په سزا کښی څه تاخیر تخفیف او مهلت وی او نه به مجرم ته داسی کومه موقع او فرصت ورکاوه کیږی چی په هغه کښی دی د خپلو اعمالو تعدیل او اصلاح وکړی او بیا خپل حساب او کتاب ته حاضر شی. نو د دغه وخت فرصت او مهلت غنیمت وګنئ! او په تکذیب او استهزاء خپل وخت مه ضائع کوئ! هغه ساعت چی راتلونکی دی یقیناً او قطعاً راځی او له سره پکښی هیڅ ډیل، تعطیل او تاخیر نشته نو داسی پوښتنی او وینا بیخی فضولی او بیکاره دی چی هغه ورځ به کله راځی؟ او څه وخت به دغه فیصله صادریږی؟

#### <u>ۼؘٲۼڔڞؘۼڹۿٷۅٲڶؾڟؚۯٳڷۿٷؗؗؗؗؗۺؙؾڟؚۯۏؽؖ</u>

پس مخ وگرځوه! له دوی نه او منتظر اوسه (د الله نصرت ته) بیشکه دوی هم منتظر دی (د غلبی په تا)

تفسیر: یعنی هغه کسان چی داسی بی فکره او بی حسه دی چی د انتهائی مجرموالی او د سزا د و (لائق) گر گیدلو سره سره د فیصلی د ورځی او د سزا د صدور په نسبت توکی او مسخری کوی او ورپوری خاندی نو له دوی څخه څرنګه داسی هیله (امید) او توقع کیدی شی چی گوندی دوی په سمه لاره راشی نو تاسی د خپل تبلیغ او د دعوت د فریضی په اداء کولو کښی مصروف او لګیاء اوسئ! او د دوی له زیات فکر او خیال څخه بیخی بی پروا شئ! او هغوی پخپل سر پریددی! او د دوی د هلاکیدلو او تباهی په انتظار کښی اوسئ! لکه چی هغوی هم پخپل زعم او اتکل (معاذالله) ستاسی د تباهی او خرابی په انتظار کښی دی (وهذا قبل الامو بقتالهم).

(تمت سورة السجدة ولله الحمد والمنة)

اتلمااوحی(۲۱) الاحزاب(۳۳)

(سورة الاحزاب مدنية وهی ثلاث وسبعون آية وتسع ركوعات)
(رقم تلاوتها (٣٣) تسلسلها حسب النزول (٩٠) نزلت بعد سورة «آل عمران»
د الاحزاب) سورت مدنى دى (٧٣) آيت (٩) ركوع لرى په تلاوت كښى (٣٣) او په «نزول
كښى (٩٠) سورت دى وروسته د آل عمران د سورت څخه نازل شوى دى

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم، په نامه د الله چې ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

# ؽٳؽۜۿٵڵؿؚٙؿؙٳؿۜۊٵٮڵ٥ۘٷڵۯؿؙڟؚۼٵڰڬڣڔؽؽۘٷٲڶٮؙٛڹٛڣۊؿؽؗٵٝ؈ۜٵڶڰػٵؽ ۼڸؽؠٵؙۘۘڲؽؙؠٵ۫ڡٚٷٵؿؚؠۼؗؗڡٵؽٷڂؽٳؽڮ؈ڽؙڗٮۑؚڮ؞ٳڽٵٮڵ٥ػٲؽؠؠٵ تَعۡکُوۡؽڿٙؽڒؙٳ<sup>۞</sup>ۊۜؿۅڴڵٛػؘڰٳڵڵ؋ٷڰڣڸؠٳٮڵٷٷڮؽڴ۞

ای نبی (محمده!) وویریږه (تل) له الله څخه او مه منه (حکم) د کافرانو او (نه) د منافقانو، بیشکه چی الله دی سه عالم پر هر شی سه حکمت والا. او متابعت کوه! (ای محمده!) د هغه (حکم) چی درلیږل کیږی تاته له جانبه د رب ستا بیشکه چی الله دی پر هغو کارونو چی کوئ ئی تاسی سه خبردار او توکل وکړه په الله (او وروسپاره کارونه خپل)، او کافی بس دی الله کار جوړوونکی (ستا).

تفسیر: یعنی هم هغسی چی تر نن پوری معمول ؤ وروسته له دی نه هم تل له یوه خدای څخه ویریږه! او د کافرانو او منافقانو خبره له سره مه منه! که دغه گرد (ټول) سره یو ځای شی او خپل لاسونه سره یو کړی او راز راز (قسم قسم) پلمی(تدبیرونه) او حیلی هم جوړی کړی او تاسی ته د دروغو مطالبات او د تکی مشوری در وړاندی کړی او وغواړی چی خپل طرف ته دی متمایل کړی نو تاسی قطعاً او اصلاً د هغوی پروا مه کوئ! او بی د الله تعالیٰ څخه د بل هیچا څخه خوف او اندیښنه مه کوه! او د هم هغه یوه خدای خبره منه، او د هغه په دربار کښی خپله غاړه ږده! اګر که ګرد (ټول) مخلوق سره یو ځای شی او تاته راشی. د الله تعالیٰ د احکامو په خلاف د هیچا خبرو ته غوږ مه ږده! الله تعالیٰ پر ګردو (ټولو) احوالو ښه پوهیدونکی دی. الله تعالیٰ په هر وخت کښی هر حکم چی درکوی په نهایت حکمت او مصلحت او خبرداری سره ئی

در کوی او په هغه کښی ستا اصلی خیر او ښیکټه (فائده) ده . کله چی ته د الله تعالیٰ پر احکامو تک و کړی! او د ده پر لوی ذات توکل او اعتماد ولری! نو دی به ستا ګرد (ټول) امور پخپل فضل او مرحمت او قدرت سره جوړ کړی . یواځی د الله تعالیٰ ذات د توکل او اعتماد وړ (لائق) دی . هر څوک چی قلباً ، خالصاً ، او مخلصاً په ده پوری خپل ځان وټړی ، نو دی به په بل چا یا بلی خوا ته له سره خپل زړه نشی تړلی . هو! که دی د دوو زړونو خاوند وی نو طبیعی ده چی هغه بل زړه به ئی بلی خوا ته درومی لیکن د هر یوه انسان په تتر (سینه) کښی فقط هم دغه یو زړه وی . حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی « کفار غواړی چی د ده زړه نرم او خپل لوری ته ئی متمایل کړی او منافقان په خپل چال او چل درزده کولو پسی لویدلی دی او رسول الله یواځی پر الله تعالیٰ باندی اعتماد او توکل کوی چی له هغه ځنی زیات علیم او خبیر بل څوک نه دی .»

# مَاجَعَلَ اللهُ لِرَجُلِ مِّنَ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِةٌ وَمَاجَعَلَ اَزُوَاجَكُوُ الِّنُ تُطْهِرُوْنَ مِنْهُنَّ اُمَّهٰ تِكُؤَّ وَمَاجَعَلَ اَدْعِيَاۤ ءَكُوْ اَبْنَاۤ ءَكُوْ لٰلِكُوْ قَوْلُكُوْ بِاَفْوَاهِكُوْ وَاللهُ يَقُوْلُ الْحَقَّ وَهُوَ يَهْدِى السَّبِيْلُ®

نه دی پیدا کری الله دپاره د هیخ سری دوه زړونه په دننه د ده کښی او نه دی گرځولی (الله) ښځی ستاسی هغه چی ظهار کوئ تاسی له هغو څخه میندی ستاسی او نه دی گرځولی (الله) هغه په زامنو بلل شویو ستاسی (واقعی) زامن ستاسی دغه (دری مذکوره خبری چتی (بیکاره)) خبری ستاسی دی په خولو ستاسی (چی هیڅ حقیقت نه لری) او الله وائی حقه (رښتیا خبره) او هم دغه الله ښیی لیاره (سمه صافه حقه)

تفسیر: یعنی شنگه چی انسان په تتر (سینه) کښی دوه زړونه نه لری هم داسی په حقیقت کښی یو انسان دوه میندی یا دوه پلرونه هم نه لری. د جاهلیت په زمانه کښی به که کوم سړی خپله ښځه مور وبلله نو پخپل گرد (تول) عمر کښی به له هغی سره نه یو ځای کیده گواکی دوی به داسی گڼل چی په هم دغه لفظ سره هغه ښځه د ده د حقیقی مور په شان و گرځیده که چاته به ئی د خپل زوی یا د لور نسبت کاوه نو هغه به ئی واقعاً خپل اولاد گاڼه او د پلارتوب او زوی توب گرد (تول) احکام به پر هغو مترتب کیدل عظیم الشان قرآن د دغه مصنوعی او لفظی تعلق له حقیقی او فطری تعلق ځنی د جلا (جدا) کولو لپاره د دغو رسومو او مفروضاتو په ډیر تشدید او تهدید سره تردید وکړ او دغه ئی ښکاره کړه چی که څوک خپلی ښځی ته مور ووائی

یه دغه تش ویلو سره هغه د ده واقعی مور نه ګرځی که نه د دغی خبری له منلو څخه دا لازمیږی چې دغه سړې د دوو ښځو له ګیډو څخه پیدا شوې دې یوه هغه چې دې لي زیږولي دې او دوهمه دغه چې دې ورته مور وائي، په دغه صورت سره که څوک زید خپل زوې وبولي نو د زید یو پلار خو لا له پخوا څخه موجود وو چې دې د هغه له نطفي څخه پیدا شوی دې نو آیا د واقعیت له مخی دغه خبره ومنله شی چی زید د دوو پلرونو څخه بیل بیل پیدا شوی دی لکه چی داسی نه ده نو د حقیقی مور ؤ پلار او اولاد احکام پر دوی باندی نشی جاری کیدی لکه چی خپلی ښځی ته د مور ویلو حکم د (تحریم) په سورت کښی راځی او د متبنی (زوی بللو) حکم وروسته له دى نه راځى له دغو دواړو خبرو سره ئى دغه دريمه خبره د تمهيد او تشريح په ډول(طريقه) هم واوروله چی داسی ډیری خبری له ژبی او خولی څخه راوځی چی په واقع کښی حقیقت او واقعیت نه لری لکه چی کوم غیر مستقل مزاج یا دوه رگه انسان یا کوم قوی الحفظ او قوی القلب سړی يا داسې چا ته چې په يوه وخت کښې د دوو مختلفو شيانو په طرف متوجه کيدې شي داسي وائي چې دې د دوو زړونو خاوند دې حال دا چې که څوک ئي ټټر ورڅيرې کړې او وئی گوری نو هغه به ضرور هم هغه یو زړه لری. هم داسی پر خپلی مور سربیره (علاوه) بله ښځه مور بلل، یا برسیره (سوا) پر پلار بل کوم سړی پلار نیول، یا له خپل زوی څخه پرته (علاوه) بل کوم هلک ته خپل زوی ویل په واقع کښی په دغو ګردو (ټولو) کښی قطعاً هغه نسبت نه ثابتیږی چی زمونږ د ژبی له ویلو څخه پرته (علاوه) د قدرت په قوت قائم شوی دی نو ځکه نه ښائي چې د حقیقي او مصنوعي تعلقاتو په منځ کښې ګډون او خلط وکړي شي.

#### ادُعُوهُمُ لِابَابِهِمُ هُوَاتَسُطُعِنُكَ اللهِ \*

وبولئ تاسی دغه (ادعیاء) پلرونو د دوی ته دغه (نسبت د دوی پلرونو د دوی ته) ډیر برابر (او غوره) دی په نزد د الله

تفسیو: یعنی ښه او د انصاف خبره خو دا ده چی د هر سړی نسبت د ده حقیقی پلار ته وکړ شی که کوم سړی کوم هلک خپل زوی وبولی (متبنی ئی وګرځی) نو هغه د ده حقیقی پلار نشی کیدی. که هم داسی د شفقت او محبت له مخی کوم سړی کوم هلک مجازاً په زوی توب سره ونیسی یا کوم وړوکی یو سړی ته پلار ووائی هغه بیله خبره ده. الغرض نه ښائی چی په نسبی تعلقاتو او د هغه په احکامو کښی د دغسی شیانو له امله (وجی) څه التباس او اشتباه واقع شی. د اسلام په ابتدا کښی رسول الله صلی الله علیه وسلم زید بن حارثه آزاد کړ او خپل متبنی ئی وګرځاوه ، لکه چی سم له دستوره به خلقو هغه ته «زید بن محمد صلی الله علیه وسلم» ویل، کله چی دغه آیات نازل شول ګردو (ټولو) خلقو زید بن حارثه ورته ویل.

# فَانَ لَّوْتَعُكُمُوْاَابَا ءَهُمُ فَاخُوَانْكُوْرِ فِي الدِّيْنِ وَمَوَالِيُكُوْرُوكَيْسَ عَلَيْكُوْ جُنَاحٌ فِيْمَا اَخْطَانُتُوبِهِ وَلِكِنَ مَّاتَعُتَدَتْ قُلُونِكُمْ وَكَانَ اللهُ غَفُورًا تَحِيْمًا ۞

پس که نه پیژنئ تاسی (ای مؤمنانو!) پلرونه د دوی پس دوی ورونه ستاسی دی په دین کښی او دوستان ستاسی دی (په دین کښی) او نشته پر تاسی (هیڅ) ګناه په هغه شی کښی چی خطا شوی یئ تاسی پکښی (لکه چی وایئ زید بن محمد) ولیکن شته ګناه په هغه شی کښی چی قصد ئی و کړی زړونه ستاسی او دی الله ښه بښونکی د (خطیاتو) ډیر رحم لرونکی (د اجر او ثواب په انعام سره)

تفسیر: یعنی که ئی پلار نه وی معلوم نو په هر حال ستاسی ورور او دینی ملگری خو دی. نو په هم دغو القابو سره ئی یادوئ! لکه چی نبی کریم صلی الله علیه وسلم زید بن حارث ته ویل «انت اخونا ومولانا » که په هیره یا ناپوهی یا غلطی سره ئی وویل چی فلاتی د فلاتی زوی نو دغه معاف دی د خطاء او نسیان گناه په هیڅ شی کښی نشته. په دغه کښی هم که الله تعالیٰ اراده وکړی نو بښی ئی.

# ٱلنَّبِيُّ ٱوْلِى بِالْمُؤْمِنِيُنَ مِنَ اَنْفُسِهِمُ وَاَزْوَاجُهُ اُمَّهٰتُهُمُّ وَاوُلُواالْاَرْعَامِر بَعْضُهُ مُ اَوْلِى بِبَعْضِ فِي كِتْبِ اللهِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُهْجِرِيْنَ الْاَلَانَ تَفْعَلُوْ َ الِلَ اَوْلِيَ إِكْرُمَّعُزُوفًا كَانَ ذَلِكَ فِي الكِتْبِ مَسْطُورًا ۞

(محمد د الله) نبی ډیر وړ (لائق) دی له مؤمنانو سره له نفسونو د دوی (د احکامو په انجام) او ښځی د دغه (نبی الله) میندی د دوی دی (تعظیماً او تحریماً) او خاوندان د خپلوی ځینی د دوی ډیر وړ (لائق) دی پر ځینو نورو (په میراث کښی) په کتاب (حکم) د الله کښی له مؤمنینو (انصارو) او له مهاجرینو مګر خو دا چی وکړئ (پخپل ژوند کښی) له دوستانو خپلو سره څه احسان (یا ورته وصیت وکړئ په دریمه یا لږ له هغی) دی دغه (میراث په ایمان او په هجرت) په کتاب (قرآن یا لوح محفوظ) کښی لیکلی شوی

تفسیر: که په غور سره ولیدل شي د مؤمن ایمان د هغه لوی نور یوه شعاع ده چې د نبوت له

لمر څخه خوريږي. د نبوت لمر حضرت محمد صلى الله عليه وسلم دى. نو په دى اعتبار كه مؤمن «من حیث هو مومن» د خپل ځان د حقیقت پوهیدلو لپاره په فکری حرکت شروع وکړی نو له خپل ایمانی شتوالی څخه پخوا ښائی چې د رسول الله صلي الله علیه وسلم معرفت ځان ته حاصل کړی نو په دغه اعتبار ویلی شو چې د رسول الله صلی الله علیه وسلم مسعود وجود زمونږ له وجوده هم زیات راته نژدی دی. که د دغه روحانی تعلق به بناء وویل شی چی د مؤمنانو یه حق کښی رسول الله صلى الله عليه وسلم د پلار په شان دى بلكه له پلار څخه هم په مراتبو ډير زيات دى نو دغه به بیخی په ځای او صحیح وی. لکه چی د ابو داؤد په سنن کښی د «انما انا لکم بمنزلة الوالله الحديث او د ابي بن كعب او نورو به قرائتونو كني د (النبي اولي بالمؤمنين) آیت او د «وهواب لهم» جمله دا حقیقت څرګندوی (ښکاره کوی) که د پلار په تعلق کښی فکر وکړئ نو د هغه حاصل هم دا راوځی چې د زوی جسماني وجود د بلار له جسمه راوتلي دی او د بلار طبیعی شفقت او تربیت له نورو څخه زیات دی لیکن آیا د رسول الله صلی الله علیه وسلم تعلق د ده له امت سره له دی نه لږ دی ؟ يقيناً د محمدی امت ايماني او روحاني موجودیت د رسول الله صلی الله علیه وسلم د لوی روحانیت یوه بلوشه او د هغه سیوری دی. او هغه شفقت او تربیت چی د نبی صلی الله علیه وسلم څخه څرګند (ښکاره) شوی دی د مور او یلار له طرفه لا څه بلکه په ټولو مخلوقاتو کښي د هغه نمونه نشي موندلي. د پلار په ذریعه الله تعالیٰ موند ته د دنیا دغه عارضی حیات راکری دی لیکن د نبی صلی الله علیه وسلم یه برکت موندٍ ته ابدی او دائمی حیات راحاصلیدی. نبی کریم صلی الله علیه وسلم زموندِ یه نسبت داسی شفقت، مرحمت، خیر غوښتل، او همدردی کړی ده چې مونو ئې د خیلو ځانونو لپاره نشو کولی نو ځکه رسول الله صلی الله علیه وسلم زمونږ په مال او په ځان او نورو شیانو کښی د تصرف هغه حق لری چی یه دنیا کښی نور هیچا ته دغه حق نه دی حاصل. حضرت شاه صاحب لیکی چی «نبی د الله نائب(بمعنی رسول) دی، یخپل ځان او مال زمونږ دومره تصرفات او اختیارات نشی چلیدی څومره چی د نبی تصرفات په مونږ چلیږی مونږ ته دغه نه ده روا چی خپل ځان په سره لمبه او اور کښي واچوو که نبي صلي الله عليه وسلم دغه حکم صادر کړي نو بيا فرض کيږي. د هم دغو حقایقو یه ملحوظ به احادیثو کښی راغلی دی « هیڅ یو له تاسی نشی مؤمن کیدی څو د ده په نزد زه له پلار او ځوی او نورو ګردو (ټولو) انسانانو بلکه د ده له خپله ځان څخه هم ډير زيات ګران او محبوب نه شم.» (وازواجه املهتهم، او ښځی د نبی ميندی د دوی دی) یعنی ستاسی دینی میندی دی به تعظیم او احترام او به ځینو نورو احکامو کښی چی د هغوی لپاره د شریعت له مخ ثابت شوی وی نه به تولو احکامو کښی ﴿ وَاوْلُواالْكِمَامِر ﴾ او خاوندانو د خپلوی ځینی د دوی ډیر لائق دی په ځینو نورو الخ) یعنی له رسول الله سره دوی خپل وطن بریشی دی او له خپلو دوستانو او خپلوانو ځنی بیل شوی دی. رسول الله صلی الله علیه وسلم د مهاجرینو او د منوری مدینی د انصارو په منځ کښی د دوو تنو په منځ کښې دينې اخوت او اسلامي ورورې تړلې وه . وروسته له دې چې د مهاجرينو نور خپلوان

مسلمانان شول نو دلته ئی داسی وویل چی د قدرتی خپلوی رعایت په دغه مؤاخات ړومبی او مقدم دی ښائی چی ښه دی ښائی چی ښه سلوک او احسان دی له هغو ملګرو څخه هم منع نه شی.

﴿ كَانَ ذَلِكَ فِالكِنْيِ مُسُطُورًا ﴾ دى دغه ميراث او وصيت په كتاب قرآن لوح محفوظ كښى ليكلى شوى) يعنى په قرآن كښى دغه حكم د تل لپاره جارى او نافذ دى يا به په تورات كښى هم وى. يا به له كتاب څخه لوح محفوظ مراد وى.

# وَاذْ أَخَذُنَامِنَ النَّبِيِّنَ مِينَا قَهُو وَمِنْكَ وَمِنْ نُوْمِ وَالْرَهِيمُ وَالْرَهِيمُ وَالْمِنْكُ وَمِنْ نُوْمِ وَالْرَهِيمُ وَمُوسَى وَعِيْسَى ابْنِ مَرْيَعٌ وَاخَذُ نَامِنْهُ وَمِيْنَا قَاغِلِيُظًا فَ

او یاد کړه (ای محمده!) کله چی واخیست مونږ له (ټولو) انبیاؤ څخه عهد د دوی (په الست کښی چی هم دی پخپله دوی عبادت کوی او هم دی نور زما عبادت ته رابولی) او (بالخاصه) له تانه او له نوح او (له) ابراهیم او (له) موسیٰ او (له) عیسیٰ زوی د مریمی نه (چی عبادت د الله کوئ) او واخیست مونږ له دغو (ټولو انبیاؤ) څخه (په قسم سره) عهد محکم.

تفسیر: یعنی دغه قول او قرار چی یو به د بل تائید او تصدیق کوی او د دین په قائمولو او د الله تعالیٰ د پیغام په رسولو کښی به له سره هیڅ قسم نقص او قصور نه کوی په «آل عمران» کښی د دغه میثاق ذکر تیر شوی دی. حضرت شاه صاحب لیکی «پاس ئی د رسول په حق کښی ویلی وو چی په مؤمنانو د دوی له ځانونو څخه زیات تصرف کولی شی. دلته دی ته اشاره ده چی دغه درجه انبیاؤ ته ځکه وررسیدلی ده چی په دوی محنت مسؤلیت او ذمه واری هم له گردو (ټولو) څخه زیات دی. یواځی له ټولو خلقو سره مقابله او له هیچا څخه هیڅ ډول (طریقه) خوف او رجاء نه لرل» پرته (علاوه) له انبیاؤ نه د بل چا له لاسه پوره ده؟ د دغو پنځو رسولانو نومونه چی دلته په خصوصیت سره یاد شوی دی اولوالعزم بلل کیږی د دوی هدایت او لیار ښوونی تر زرهاؤ کلونو پاتی دی او تر څو چی دنیا ودانه ده پاتی به وی. له دوی ځنی لیار ښوونی تر زرهاؤ کلونو پاتی دی او تر څو چی دنیا ودانه ده پاتی به وی. له دوی ځنی ډومبی ئی زمونږ د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم نوم واخیست حال دا چی د ده ظهور په عالم شهادت کښی له ګردو (ټولو) څخه وروسته شوی دی مگر په درجه کښی له ګردو (ټولو) څخه وړاندی دی. او د ده وجود هم په عالم غیب کښی له ټولو څخه مقدم دی لکه چی په حدیث کښی راغلی دی.

### لِيَنْكُلُ الصِّيرِقِينَ عَنْ صِدُقِهِمْ وَاعَدَّ لِلْكُفِرِينَ عَلَابًا إِلَيْمًا خُ

دپاره د دی چی وپوښتی (الله) له صادقانو څخه له صدق (رښتيا) د دوی او (الله) تيار کړی دی دپاره د کافرانو عذاب دردناک

تفسیر: یعنی له قول او اقرار سره مطابق د انبیاؤ پر ژبه ئی خپل احکام خلقو ته ورسول او د حجت اتمام ئی وفرمایه بیا به له هر یوه مخخه بیلی بیلی پوښتنی کوی څو د صادقینو پر صداقت قائم پاتی کیدل ښکاره شی او منکرینو ته د صدق پر انکار سزا ورکړه شی وروسته له دی نه د «احزاب) د جنګ واقعه یادوی چی د رښتین رسول الله صلی الله علیه وسلم او د رښتینو مؤمنینو په مقابل کښی د دروغجنانو منافقانو او د منکرانو څه حال احوال شو ؟ او د دوی د ظاهری ثمراتو او نتائجو ذکر کوی.

# ۗ يَاكِيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوااذُكُوُوانِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُوُ اذْجَاءَتُكُو ُجُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ رِيْعًا وَجُنُودً الْمُرْتَرَوْهَا وَكَانَ اللهُ عَاتَعُلُونَ بَصِيْرًا ۞

ای هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) یاد کړئ تاسی نعمت د الله پر تاسی کله چی په (غزوه د احزاب کښی) راغللی تاسی ته لښکری (د کفارو) امر یعنی راولیږو مو پر دوئ باد او داسی فوځونه (د ملائکو) چی (هیڅ) نه لیدلی تاسی دوی (یعنی د پرښتو فوځونه چی د کفارو په زړونو کښی به ئی رعب او ویره غورځوله) او دی الله پر هغو (کارونو) چی کوئ ئی تاسی ښه لیدونکی

تفسیو: د هجرت په څلورم او پنځم کال کښی د بنی نضیرو یهودان له منوری مدینی څخه وویستل شول چی ذکر ئی د «الحشر» په سورت کښی راځی دغه فراری یهودان کور په کور او قوم په قوم وګرځیدل او هغوی ئی د اسلام او مسلمینو په خلاف ولمسول او ګرد (ټول) ئی د مسلمانانو په خلاف جنک ته مستعد او تیار کړل. او د بنی فزاره او غطفان او د عربو د نورو قبائلو د متحده ؤ طاقتونو هجوم او حمله پر منوره مدینه باندی بریالیان او کامیاب شول. تقریباً دولس زره سره او کره لښکر سره له پوره وسلو، سامان، تجهیزاتو او لوازمو د فتح او ظفر په نشو کښی مست ورتوی شول د «بنی قریظه ؤ) د یهودانو یوه تینګه او کلکه کلا د مدینی منوری په شرقی جانب کښی وه . دوی پخوا له دی نه له مسلمانانو سره معاهده تړلی وه . بالاخر دوی د نضیری یهودانو په ترغیب او ترهیب هغه معاهده ماته کړه او د متعارضینو د امداد او معاونت له پاره د مسلمانانو په خلاف ودریدل د مسلمانانو عمومی جمعیت تول دری زره تنه ؤ

چی په هغه کښی يو لوی تعداد دغابازان منافقان ؤ چی د تکليف او سختی په وخت کښی به ئی د دروغو بهانی او پلمی (تدبيرونه) جوړولی او د جنګ له ميدانه به ئی ورو ورو خپل ځانونه ايستل رسول الله صلی الله عليه وسلم په دغه مورد کښی له مسلمانانو سره مشوره وکړه بالاخر د پارسی سلمان رضی الله تعالیٰ عنه په مشوره د ښار په اطرافو کښی په هغو ځايونو کښی چی د کفارو د تعرض او د حملی انديښنه وه خندقونه وکنستل شو د سختی يخنی وقت ؤ غله هم ډيره قيمته او ډيره لږه پيدا کيده د لوړی له سببه صحابه ؤ رضی الله تعالیٰ عنهم او پخپله رسول الله مبارک هم پر خپلو ګيدو تيږی (ګټی) تړلی وی مګر سره له هغه د الله تعالیٰ په عشق او مينه کښی کرد (ټول) مست او بيخوده وو. او دغه ګرد (ټول) د خپلو سرونو ځنی تير صحيح کښی ک د خندق اسلامی مجاهدان او د دی لوی قوماندان سيد الانس والجان په دغی سختی ځمکی کښی د خندق په کنستلو کښی په يوه حيرت پيدا کوونکی مجاهدت او د ميرانی (بهادری) په همت او غيرت مشغول وو. مجاهدين پر دغی سختی ځمکی کښی په کودال وهلو مشغول او لګيا وو او په خپلو منځونو کښی په ئی په ډير جوش او خووش سره داسی ويل.

(نحن الذين بايعوا محمداً على الجهاد مابقينا ابدا)

بالمقابل زموند د لوى سردار حضرت محمد رسول الله سيدالابرار او افضل الاخيار له طرفه به چى هغوى هم بالذات د خندق به كنستلو كښى مشغول وو د دوى ځواب داسى ويلى كيده (اللهم لا عيش الا عيش الآخرة فاغفر للانصار والمهاجرة)

کله چی خندق تیار شو نو اسلامی مجاهدین د متعارضینو په مقابل کښی په خپلو سنګرونو او مورچو کښي تينګ ودريدل تقريباً تر پنځه ويشتو ورځو يورې دواړه فوځونه سره مخامخ براته وو او د دغو دواړو قواوو په منځ کښې خندق حائل ؤ سره له دې چې د کفارو تعداد ډير زيات وو خو د دوی له لاسه ونشو چې له خندقه تیر او پر ښار عمومي هجوم او پرغل (حمله) راوړی. مگر له لری ځنی به ئی غشی ویشتل او کله کله به د فریقینو مخصوص زلمیان د مبارزی په ډګر کښي هم سره وتل. او يو له بله سره به ئي لاس او پښي پستول د مشرکينو او د بني قريظه وو ٠ د يهودانو په منځ کښې مسلمين د محصورينو د جمعيت حيثيت درلود (لرلو) خو سره له هغه دوی ټولی ښځی او ووړکی د ښار په مضبوطو او محفوظو انګړونو کښی خوندی کړل او دوی یخپله یه ډیر شجاعت او استقامت سره د ښار یه محافظت او مدافعت کښی مؤاظبت او مراقبت كاوه. بالاخره د نعيم ابن مسعودالاشجعي رضي الله تعالىٰ عنه د يوه عاقلاته او لطيف تدبير يه اثر د مشركينو او د بني قريظه وو د يهودانو په منځ كښي اختلاف او مشاجره واقع شوه. له بل طرفه د کفارو په زړونو کښي د الله تعالیٰ د غیر مرئي فوځونو له لورې ویړه او رغب وغورځاوه شو په هم دغه ضمن په يوه شپه کښې يوه سخته ويروونکې سيلې راوالوته چې د هغې په اثر د دوی ټولی خیمی او کیږدی وشلیدلی او له ځمکی څخه وشکولی شوی او ډیری لری ولویدلی. د دوی کرد (ټول) څاروی او حیوانات توری شول اورونه ئی مړه او دیګونه او لوښی ئی په بل مخ نسکور او گرد (بول) سره مات او گدود شول شکی به به داسی شدت او حدت سره الوتلی چی

د دوی سترگی او خولی پوزی او غوږونه تری ډک پک شول. بالجمله د دغه سخت طوفان او ډیری زوروری سیلی په اثر د کفارو په دغه عظیم الشان لښکر کښی چی تر ۲٤٠٠٠ تنو ځلمیانو پوری رسیدل یو راز (قسم) ګډوډی او بینظمی او پریشانی ښکاره شوه او بالاخر د ډیری یخنی او تیاری او دوډو او غبار له سببه ګرد (ټول) سره تار په تار او د ابوسفیان د طبل الرحیل د غږیدلو په اثر چی دی بیا د کفارو د دغه عظیم الشان لښکر لوی سر افسر و ټول په تیښته او فرار مجبور شول او ګرد (ټول) خائب خاسر بی د مرام له نیله بی هیله (بیطمعی) او ناامیده بیرته ستانه (واپس) شول و که کانه انه وائی د سخت برودت او سختو لوږو په وخت کښی د داسی خدیق کنستل او د دغوم و دښمنانو په مقابل کښی په میرانه (بهادری) سره تینګ ودریدل داسی خندق کنستل او د دغوم و دښمنانو په مقابل کښی په میرانه (بهادری) سره تینګ ودریدل داسی

ته د «احزاب» یا د «خندق» جنگ وائی د سخت برودت او سختو لوږو په وخت کښی د داسی خندق کنستل او د دغومره دښمنانو په مقابل کښی په میرانه (بهادری) سره ټینګ ودریدل داسی اوضاع او حالات ؤ چی د منافقانو د زړونو پتی خبری ئی څرګندی (ښکاره) کړی او د مؤمنینو ثبات او استقامت په ښه شان سره تثبیت شو په هم دغه جنګ کښی رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل چی وروسته له دی نه به بیا کفار پر مونږ تعرض او یرغل (حمله) نه کوی بلکه بالعکس مونږ به پر هغو هجوم وروړو لکه چی هم داسی هم وشول.

### إذْجَاءُوُكُوْسِنَ فَوْقِكُوومِنَ اسْفَلَ مِنْكُوْ

(یاد کړی) کله چې راغللي (لښکری د کفارو) تاسی ته له پاسه (جانبه) د تاسي او له ښکته (جانبه) د تاسي

تفسیر: یعنی د منوری مدینی په شرقی جانب چی جګ (وچت) دی او له غربی جانبه چی ښکته دی

# وَإِذْ زَاغَتِ الْأَبْصَارُو بَكَعَتِ الْقُلُوبُ الْعَنَاجِرَوَتَظُنُّونَ بِاللَّهِ النَّطْنُونَا ٥

او کله چی کړی خړی شوی سترګی (له ډیری ویری) او ورسیدل زړونه چنغړکو (بیخونو د مریو) ته «له ډیره خوفه» او ګمانونه وکړل تاسو پر الله راز راز (قسم قسم) ګمانونه

تفسیر: یعنی له ډیره دهشته او حیرته سترکی رډی بدی پاتی شوی او د خلقو اشکال او بنی والوتی د دوستی او خپلوی مدعیانو به ځانونه پتول او له سترکو ځنی به ئی ځان کوښی (جدا) کاوه. او ورسیدل زړونه چنغرکو بیخونو د مریو ته یعنی له ډیر خوف او هراسه زړونه لړزیدل او داسی په زور او شدت سره له خپله ځایه غورځیدل لکه چی د ستونی له لیاری د باندی راوتل. او

گمانونه و کړل تاسو پر الله تعالیٰ راز راز (قسم قسم) گمانونه یعنی یو به په یو شی پوهیده ، او بل به بل شی اتکلاوه . مسلمانانو به داسی گنل چی دا ځلی یو بل قسم سخت امتحان راباندی راغلی دی و گورو چی مونږ ته په دغه آزموینه کښی څه راپیښیږی ؟ ناقص الایمان کسانو به داسی گڼل چی اوس له دغی پیښی څخه زمونږ ژوندی وتل سخت او مشکل دی د منافقینو له احواله خو له سره پوښتنه مه کوئ چی هغوی په څه حال کښی وو ؟ د منافقینو مقولی وروسته راځی.

#### هُنَالِكَ ابْتُكِي الْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلْوَازِلْزَالَاشِدِيُكَا @

په دغه وخت کښی وازمویلی شول مؤمنان (له منافقانو څخه) او وخوځولی شول په خوځولو سختو سره (له ډیری ویری)

تفسیو: رسول الله صلی الله علیه وسلم حضرت حذیفة رضی الله تعالیٰ عنه ولیږه څو د دښمن صحیح احوال راوړی د دغی واقعی مفصله قصه دی په حدیث کښی ولوستله شی څو د دغه تردد او تذبذب او اندیښنی د کیفیت اندازه تری وشی دلته د هغی د ترجمی ګنجایش نشته.

### ۅٙٳۮٙؽڠؙۅٛڶؙٲؠؙڹ۬ڣڠؙۅؙؽۅٙٲڷۮؚؽؽ؈۬ٛڠؙۘۏٛڽؚۿؚۣڡٞ؆ۧۯڞؙ؆ٲۅؘۘٛعۮڹٛٲ ٵٮؾؙۿؙۅؘڒڛؙۅٛڶؙڎؘٳڰڒۼٛۯؙۅٛڒٳ۞

او ( یاد کړه هغه وخت) کله چی وویل (ابن ابی ابن قیشر او نورو) منافقانو او (وویل) هغو کسانو چی په زړونو د دوی کښی مرض (د نفاق) و چه نه ده وعده کړی له مونږ سره الله او رسول د دغه (الله په فتح د شام یمن، پارس) مګر په غرور تیرایستلو سره

تفسیر: ځینو منافقینو به داسی ویل چی محمد صلی الله علیه وسلم به داسی دعوی کولی چی زما دین تر مشرقه او مغربه خور او منشوریږی او د روم، پارس او صنعا بنگلی او مانی ماته راکړی شوی دی حال دا چی اوس مسلمانان د اودس د تجدید لپاره هم له خپلو سنگرونو څخه نشی وتلی هغه وعدی چیری لاړی ؟ حضرت شاه صاحب فرمائی «مسلمانانو ته سائی چی اوس هم د ناامیدی په وخت کښی د بی ایمانی خبری ونه کړی!»

#### وَإِذْ قَالَتُ طَاإِنَفَةٌ مِّنْهُمُ لِأَهْلَ يَتْرُبَ

او کله چی وویل یوی طائفی له دغو (منافقانو) چی ای اهل د یثربه (مدینی)

تفسیو: «یثرب» د طیبی مدینی قدیمی نوم و کله چی رسول الله صلی الله علیه وسلم دغه محای ته تشریف راود د یثرب نوم به «مدینة النبی» سره تبدیل شو.

# ڵۯؙڡؙڡۜٵڡٙڵڴؙڎؚٵۯڿؚۼؙٷٵٷڝؙؾٵڎ۬ؽؙڣڔؽؙؿ۠ڡؚٞؠؙٛۿؙٵڷڹؚٛؽؽۘۿؙٷڷۏڹٳؖۜ ؠؙؽؙٷؾڹٵۼۅؙڒڠ۠ٷ؆ۿؽؠۼۅؙڒۼٵ۫ڶؿؙڔؽؽؙۏڹٳڵڒڣڒٳڒٳ۞

نشته ځای (د هستوګنی) تاسی ته پس بیرته وګرځی او اذن (د بیرته تللو) غواړی یو فریق ډله له دوی له نبی وائی (بنو حارثه او بنو سلمه) چی بیشکه کورونه زمونږ تش پراته دی (له سړیو) حال دا چی نه دی تش پراته کورونه د دوی نه لری اراده دوی (په دغه تګ سره) مګر د تیښتی (له جنګه).

تفسیر: یعنی گرد (ټول) عرب زمونږ دښمنان شول او زمونږ لپاره هیچیری د توقف او د هستوګنی ځای پاتی نشو ټول له اسلامی لښکرو جلا (جدا) او خپلو کورونو ته لاړ شی! رسول الله صلی الله علیه وسلم سره د اسلامی مجاهدینو د باندی ولاړ وو او د ښار د مضبوطو او محفوظو انگړونو په مزید تأمین او تحکیم او په هغو کښی د ښځو او وړوکو په خوندی کولو او ځای په ځایولو کښی مشغول ؤ په دغه وخت کښی به دغو منافقینو داسی پلمی (تدبیرونه) او بهانی سره کولی چی زمونږ کورونه د باندی په ډاګ ډېر میدان کښی پراته دی مونږ له دی نه ویریږو نه چی غله زمونږ په کورونو ولویږی او زمونږ ګرد (ټول) مال او شته به تالا او لوټ یوسی. دغه محض د دروغو بهانی او پلمی (تدبیرونه) وی او له داسی خبرو څخه د دوی مقصود دا و چی په کوم چل او فریب سره خپل ځان د جنګ له میدانه وباسی لکه چی هومره سریو چی له حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم څخه اجازه وغوښتله دوی هغو ګردو (ټولو) ته اجازه ورکړه او د مرخصینو د تکثیر او تزئید هیڅ پروا ئی ونه کړه ، له ځینو روایتو څخه داسی معلومیږی چی مرخصینو د تکثیر او تزئید هیڅ پروا ئی ونه کړه ، له ځینو روایتو څخه داسی معلومیږی چی فقط دری سوه قدسیه نفوس له دوی سره باقی پاتی شول.

# وَلُودُ وْخِلَتْ عَلَيْهِمْ مِّنْ أَقْطَارِهَا تُعَرِّسُ إِنُوا الْفِتْنَةَ لَانْتُوهَا وَمَا تَلَبَّتُو إِبِهَا إِلَايَسِيْرُا

او که راننه ایستی شی پر دوی (دغه کفار په مدینه کښی او تری چاپیر شی) له اطرافو د دغی (مدینی) بیا طلب وکړ شی تری فتنه (شرک یا له مسلمانانو سره جنګ) نو خامخا رابه شی دوی هغی (فتنی) ته او ځنډ (ایسارتیا) به ونه کړی په دغی (قبول د فتنی) کښی مګر لږ

تفسیو: یعنی منافقان د دروغو حیلی او بهانی جوړوی، فرض ئی کړئ که دغه کسان په ښار کښی هم وی او کوم یو دښمن د دی خوا یا د هغی خوا راشی یا پر دوی ورتوی شی او له دوی وغه داسی یوه مطالبه وکړی چی د اسلام دغه دین پریږدئ چی تاسی ظاهراً هغه منلی دی یا ورته وویل شی چی راځئ چی له مسلمانانو سره وجنګیږو نو دوی سم د لاسه د جنګ او فتنی او فساد اچولو لپاره ولاړ او تیاریږی او په دغه وخت کښی د دوی دغه مکر او فریب او دروغ په ښکاره ډول (طریقه) سره ظاهریږی، ځکه چی علی الفور دوی د کفارو د هغو مطالباتو د تعمیل لپاره خپلی ملاوی تړی او د دوی مرستی (مدد) او تائید ته چټ پټ ودریږی، نه به د خپلو کورونو د خالی کیدو او بی سر پرستی او د ساتلو عذر وړاندی کوی او نه د هغو د غلا او لوتیدلو او په تاراج تللو څخه څه اندیښنه کوی ماسوا له هغه توقفه چی په دغو مذاکراتو او د وسلی په اخیستلو کښی واقع شوی دی بلا توقف علی الفور د مسلمانانو د جنګ لپاره دوی حاضریږی او اخیستلو کښی واقع شوی دی بلا توقف علی الفور د مسلمانانو د جنګ لپاره دوی حاضریږی او د اسلام د دغی ظاهری دعوی څخه هم لاس اخلی او بی له کومی معطلی او ډیل سریعاً د جنګ د اسلام د دغی ظاهری دعوی څخه هم لاس اخلی او بی له کومی معطلی او ډیل سریعاً د جنګ

# وَلَقَنُكَانُوْاعَاهَدُوااللهُ مِنْ قَبُلُ لَا يُولُوْنَ الْالْدُبَارِ وَكَانَ عَهُدُ اللهِ مَسْئُولًا ۞

او خامخا په تحقیق وو دوی چی وعده ئی کړی وه له الله سره پخوا له دی نه چی وبه نه گرځوی (په جنګ کښی) شاوی خپلی (او نه به تښتی)، او دی عهد د الله یوښتیدلی شوی (په قیامت کښی له وفاء کولو سره).

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چی « وروسته د احد له جنګه منافقانو اقرار کړی وو چی بیا به مونډ داسی یو حرکت ونه کړو» د دغه مخالفت پوښتنه به الله تعالیٰ له دوی ځنی وکړی چی ستاسی هغه قول او اقرار چیری لاړ ؟ یعنی بنو حارثه او بنو سلمه د احد په غزوه کښی هم له لیاری څخه بیرته ګرځیدلی وو او بیا پښیمان شول او له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره ئی عهد وکړ چی بیا به له جنګه نه تښتو دغه دی چی دوی اوس بیا هم هغسی

وكړل.

# قُلُ لَّنَ يَنفَعَكُمُ الْفِهَ ارُانُ فَرَرْتُهُ مِن الْمَوْتِ آوِ الْقَتْلِ وَإِذًا لَا لَكُونِ الْوَالْقَتْلِ وَإِذًا لَا تَعْمُونَ الْاقِلِيلُانَ

ووایه (ای محمده دوی ته) چی له سره به نفعه نه رسوی تاسی ته تیښته که چیری وتښتئ تاسی له مرګه یا له قتله او کله چی وتښتیدئ نو ژوندی به پاتی نه کړی شځ مګر لږ (مدت)

تفسیر: یعنی د هر چا په قسمت کښی چی مرګ دی هغه هیچیری په تښتیدلو سره له مرګه ځان نشی ژغورلی (بچ کولی) د الله تعالیٰ قضاء هر چیری انسان ته رسیږی او که اوس مرګ ستاسی لپاره نه وی مقدر نو له میدانه څخه تښتیدل بیکاره دی آیا دوی د جنګ په میدان کښی تول وژل کیږی ؟ او فرض ئی کړئ که د جنګ له میدانه وتښتئ نو بیا به له مرګه مامون یئ ؟ آیا دغه مامونیت به تر څو پوری وی ؟ بالاخر مرګ خو راتلونکی دی که اوس رانشی. نو څه موده وروسته خو خامخا راتلونکی دی که اوس راسه ؟

# قُلُمَنُ ذَاالَّذِي يَعُصِّمُكُوْمِنَ اللهِ إِنَّ الرَّادَيِكُوْسُوَءًا اَوْارَادَ يِكُوْرَحْمَةً وَلا يَجِدُونَ لَهُمُّ مِّنَ دُونِ اللهِ وَلِيَّا وَلاَنْصِيْرًا<sup>®</sup>

ووایه (ای محمده! دوی ته) څوک دی هغه (ذات) چی وساتی تاسی له (عذابه) د الله که چیری اراده وفرمائی الله په تاسی باندی د بدی (هزیمت) یا اراده وفرمائی په تاسی باندی د رحمت، نصرت او نه به مومی دوی خپلو ځانونو ته بی له الله کوم دوست (نافع) او نه کوم مدد کار (دافع د ضرر).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ اراده هیڅ یو زور او طاقت نشی کرځولی نه کومه حیله او تدبیر د هغه په مقابل کښی کار کولی شی انسان ته لاژم دی چی پر پاک الله توکل وکړی او په هر حالت د الله تعالیٰ د مرضی غوښتونکی وی که نه د دنیا نیکی یا بدی، سختی یا نرمی خو یقیناً رسیدونکی دی نو بیا د الله تعالیٰ د احکامو په تعمیل او د ده په لیار کښی به ولی انسان خوف، ویره او ډار له خپله ځانه ښکاره کړی. او په لاژمه وخت کښی ولی ځان تری بیل او لری

کړی او په لوی لاس خپل عاقبت خراب کړی او له تکلیفه څخه هم خپل محان خلاص نشی کړئ تاسو خو د عربو له مخالفت څخه ویریږئ او دغه فکر او اندیښنه له تاسو سره نشته که الله تعالیٰ حکم وکړی مسلمانان تاسو علیالفور وژنی.

# قَلْ يَعُلَوُ اللهُ الْمُعَرِّقِينَ مِنْكُمُ وَالْقَالِلِينَ لِإِخْوَانِهِمْ هَلْمَّ الدِّنْا َ قَلْ يَعْلَمُ اللهُ الْمُعَرِّقِينَ مِنْكُمُ وَالْقَالِلِينَ لِإِخْوَانِهِمْ هَلُمَّ الدِينَا عَلَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

په تحقیق ښه معلوم دی الله ته منع کوونکی (له جهاده) له تاسی او ویونکی وروڼو خپلو ته (چی) راشئ زمونږ په لوری (چی آرام او هوسائی(راحت) وکړئ) او نه راځی دوی جنګ ته مګر لږ (کله نا کله)

تفسیر: یعنی د خودنی، ریاء او ظاهرداری له سببه یا له شرم او ننگ او د نورو په ترهیب او ترغیب که ترغیب کله کله د جنگ میدان ته راځی او د نورو حقیقی مجاهدینو په څنگ کښی ودریږی، که نه عموماً دوی پخپلو کورونو کښی او په خپل عیش او عشرت، مزو او چرچو کښی مشغولیږی او خپلو نورو عزیزانو او خپلوانو ته چی صادق مسلمانان دی هم وائی چی جهاد ته مه ځی ! او دوی جهاد ته له ځی ! او

#### اشِعّةً عَلَيْكُونًا

#### بخیلان دی (په اعانت له تاسی سره او انفاق) پر تاسی

تفسیر: یعنی د مسلمانانو د امداد او معاونت څخه ځان ساتی او د دوی له هر قسم همدردی او خیر غوښتلو او خیر رسولو ځنی بخل کوی، هو که د غنیمت مواقع راشی نو د ډیر حرص او طمع لامله (له وجی) غواړی چی بل هیچا ته دی هیڅ شی ورنه کړه شی او دغه ګرد (ټول) مال او غنیمت دی یواځی زمونډ برخه شی او په هم دغه امید او هیله (طمع) ځینی په جنګونو کښی هم حسب الظاهر شرکت کوی.

# فَإِذَاجَاءً الْخَوْثُ رَايْتَهُمْ يَنْظُرُونَ الدِّك تَدُوثُ اعْيُنْهُمْ كَالَّذِي يُغْشَى

# عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَإِذَاذَهَبَ الْخَوْثُ سَلَقُوكُمْ بِالسِّنَةِ حِدَادِ آشِكَةٌ عَلَى الْخَيْرِ

پس کله چی راشی ویره (د دسمن) نو وبه وینی ته دوی گوری به دوی تاته (ترهور) چی چاپیر به چورلی (گاتی د) سترگو د دوی په شان د هغه انسان چی بیهوشی راوستلی شوی وی پر هغه له (وجه د سکراتو د) مرگه پس بیا کله چی لاړه شی دغه ویره (او تول شی غنائم) نو ضرر دررسوی دوی تاسی ته په ژبو تیرو سره په دغه حال چی بخیلان (حارصان) وی په خیر (او لاس اچوی یر غنیمت)

تفسیر: یعنی د سختی او تنگسی په وخت کښی د رفاقت څخه ځانونه بیرته واپس کوی او له دیری ویری ئی ساه راخیژی وروسته له بری او فتح راځی او له خپله ځانه خبری جوړوی او خپل شجاعت او میړانه (بهادری) ښکاروی او له ډیر حرص او طمع د غنیمت پر اموالو پرمخی نسکور لویږی. یا ئی دا مطلب چی د اسلام او مسلمانانو پر خلاف په طعنو او تشنیعو کښی خوله سپری او ژبه کوی.

### ٱولَيِّكَ لَمُ نُغُمِنُوا فَأَحْبَطَ اللهُ أَعْمَالَهُ مُوكَانَ ذَالِكَ عَلَى اللهِ بَسِبُرًا®

دغه (کسان د جنګ ګیدړان او د ولجي زمریان) ایمان ئی نه دی راوړی (په اخلاص سره) پس خراب (باطل) کړل الله عملونه د دوی او دی دغه (ابطال د اعمالو) پر الله آسان

تفسیر: یعنی تر خو پر الله تعالیٰ او رسول الله ایمان رانه و پی د دوی هیخ یو عمل نشی مقبول واقع کیدی. حضرت شاه صاحب لیکی « کوم ځای کښی چی د حبط الاعمال ذکر دی نو فرمائی چی الله تعالیٰ ته آسانه ده یعنی ظاهراً د الله تعالیٰ عدل او احسان ته کتلی دغه امر صعب او مشکل راښکاری چی غرنګه به پاک الله د چا محنت او اجر ضایع کوی ؟ لیکن دغه کار ځکه سخت او مشکل نه دی چی پخپله په هم هغه عمل کښی داسی یو نقص او خرابی پته وی، چی په هیڅ صورت هغه عمل پری نه صحیح او نه درست کیږی لکه «د بی ایمان عمل» چی ایمان ورته شرط او روح ئی دی او هر عمل بی له هغه مر او بی نتیجی دی نو څرنګه به قبلیږی. کافر هومره محنت چی وکړی او ربړونه (تکلیفونه) وګالی (برداشت کړی) ګرد (ټول) ئی ابته (خراب) او بیکاره ځی.

#### يَعْسَبُونَ الْكَفْزَابَ لَوْبَيْهُ هَبُوا وَإِنْ يَانِ الْكَفْزَابُ بَوَدُّوا

## كُوْ أَنَّهُ مُ بَادُونَ فِي الْرَعْوَابِ بَسْأَلُونَ عَنْ أَنْبَالِكُونَ

گمان کوی «دغه منافقان» پر لښکرو (د کفارو) چی نه دی تللی (بیرته په ماتی) او که چیرته بیا راشی لښکر د (کفارو جنګ ته) نو دوست ګڼی (منافقان) دا چی کاشکی دوی اوسیدونکی وی په (لریو کلیو د) اعرابو کښی (له ښاره) چی پوښتنی به ئی کولی (له لری) له (احوالو) خبرو ستاسی.

تفسیر: یعنی د کفارو لښکری ناکامه بیرته لاړی لیکن دغه ویریدونکی منافقان لا تراوسه هم نه دی متیقن چی هغوی ماتی موندلی ده او فرض ئی کړئ که د کفارو افواج بیا بیرته وګرځی او پر مسلمانانو حمله او یرغل وکړی نو د دوی هم دغه هیله (امید) او تمنا وه که وروسته له دی نه د جنګ تر ختمه پوری بیخی په ښار کښی هم ونه اوسیږی او چیرته کوم کلی ته ولاړ شی او هم هلته لری ناست ننداری وکړی او له تلونکیو او راتلونکیو څخه پوښتنی وکړی چی مسلمانان څه حال لری ؟ او د جنګ نخچه (نقشه) او وضعیت څرنګه دی ؟

# ۅٙڰٷٵٮٛٷٳڣؚڲڎؘڗٵڨؾڵٷٙٳٳڰڗۊڸؽڰڴ<sup>ٙ</sup>

او که چیری وی (دغه منافقان) په تاسی کښی نو جنګ به ئی نه وو کړی دوی مګر لږ «دپاره د ریاء»

تفسیر: یعنی د خولی پر خبرو کښی ستاسی خیر غوښتنه په ظاهری ډول (طریقه) سره ښکاره کوی او په جنګ کښی زیات کار نه کوی او تش د مجبوریت او ضرورت لامله (له وجی) چی نوم ئی وشی په جنګ کښی شرکت کوی.

### ڵڡۜٙڎؙڰٵؽڶػؙڎٟ؈ٛٚۯڛٛۅڸٳٮڵۄٳۺۅ؋ٞ۠۠۠۠۠۠۠۠۠ٚڝۜٮؘؽؘڎٞ۠ڵؚؠؽؗڰٵؽؠۯڿٛۅٳ ٳٮڵ؋ۅؘٲؽؠؙۅ۫ؖؗؗؗؠٳڵڒڿۯۅؘۮڴۯٳٮڵ؋ۘڮؿ۫ؽؙڗ۠<sup>۞</sup>

خامخا په تحقیق دی تاسی ته (ای ویریدونکیو) په (کار د) رسول الله کښی اقتداء غوره نیکه دپاره د هغه چا چی وی دی چی ډاریږی د الله (او امید لری د رضاء او د لقاء ئی) او (د ثواب د نعمتونو د) ورځی وروستنی (د

#### قيامت) او يادوى الله ډير (هم په خوله هم په زړه هم په راحت هم په زحمت)

تفسیر: یعنی رسول الله ته و گورئ ! چی په دغو سختیو او مصاعبو کښی څرنگه ثبات او استقلال لری حال دا چی له گردو (ټولو) ځنی د زیاتی اندیښنی او فکر زور پر دوی لویږی مگر امکان نه لری چی لږ څه د دوی په استقلال او استقامت کښی تزلزل او فتور واقع شی هغه خلق چی د الله تعالیٰ د رضاء او لقاء هیله من (امیدوار) او د آخرت د ثواب د حصول امیدوار دی او په کثرت سره د الله تعالیٰ په ذکر او یاد کښی مشغول دی د هغوی له پاره د رسول الله ذات ډیر ښه اسوه او خورا (ډیر) ښه نمونه ده ښائی چی دوی په عباداتو، معاملاتو ماکولاتو، مشروباتو، ملبوساتو، حرکاتو، سکناتو، الاتو، ادواتو، معارباتو، جود، سخا، صبر، تحمل بلکه په هر حرکت او سکون او ناسته او ولاړه کښی د دغه جامع الصفات، منبعالبرکات ذات د قدم پر نقش حرکت و کړی ! او په همت او شجاعت او استقلال او استقامت او ثبات او حیات کښی د دوی د عمل د طرز متابعت کوی ! او په ښه شان سره ئی زده کړی !

# وَلَتَكَارَا الْمُؤْمِنُونَ الْرَحْزَابَ قَالُواهِ لَا الْمَاوَعَدَ نَااللهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَازَا دَهُو الآرائيمَا فَاقَتَسُلِيمًا اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَازَا دَهُو الآرائيمَا فَاقَتَسُلِيمًا اللهُ

او کله چی ولیدلی مؤمنانو لښکری (د کفارو) نو وویل (مؤمنانو) دا هغه دی چی وعده کړی ده له مونږ سره الله او رسول د دغه (الله د نصرت) او رښتیا ویلی ؤ الله او رسول د دغه (الله په وعده کښی) او زیات نه کړ دغو (لښکرو د کفارو) مؤمنانو ته مګر ایمان او تسلیم (احکامو د الله ته)

تفسیر: یعنی کله چی پخو مسلمانانو ولیدل چی د کفارو افواج سره یو محای شوی دی او له خلورو خواؤ خخه پر موند راتوئیدی نو د دی په محای چی متردد، مذبذب یا وارخطا شی د دوی د وفاداری، اطاعت شعاری په جذباتو کښی تزئید واقع شو او د دوی یقین او باور د الله تعالیٰ او د رسول الله پر وعدو لا زیات شو. او دوی به داسی ویل چی دغه خو هم هغه منظره ده چی د هغه خبر الله تعالیٰ او رسول الله پخوا له دی نه ورکړی وو. او د ده په متعلق د الله تعالیٰ وعده لا له پخوا څخه شوی وه لکه چی د (البقرة) د سورت په (۲۱) رکوع ۲۱۶ آیت کښی ئی فرمائلی دی واتون مَرْمَوْمُ مُرْمُ مُرُمُ مُرُمُ مُرُمُ مُرُمُ وَ اَلَامُ مُرُمُ مُرَمُ وَ اَلَامِ وَ اِلْمُ وَ اَلَامُ وَ اَلَامُ وَ اَلَامُ وَ اَلَامِ وَ اِلْمُ وَ اَلَامِ وَ اِلْمُ وَ اَلَامِ وَ اِلْمُ وَ اِلْمُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَ اللهُ وَا اللهُ وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

# مِنَ الْمُؤُمِنِيُنَ رِجَالٌ صَكَ قُوامَاعًا هَدُوااللهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُمُ مَّنُ قَضَى عَبُهُ وَمِنْهُ وُمِنَ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدُّوْ اللهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُمُ

ځینی له مؤمنانو څخه (داسی) سړی دی چی رښتیا کړی ئی ده هغه خبره چی عهد کړی ؤ دوی له الله سره په هغه باندی (چی ثبات، استقامت فی القتال دی) پس ځینی له دوی هغه دی چی تر سره ئی کړ نذر خپل «چی مړ شو یا شهید» او ځینی له دوی هغه دی چی انتظار کوی (دغه مرګ یا شهادت ته) او بدل ئی نه کړ (عهد خپل یوه ذره هم) په بدلولو سره

فائده: په حدیث کښی نبی کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم طلحة رضی الله تعالیٰ عنه ته وفرمایل 
هفدا ممن قضی نحبه دغه له هغو کسانو محخه دی چی خپله ذمه واری ئی پای (آخر) ته 
رسولی ده » کواکی دی ئی په حیات کښی شهید درولی دی. دی هغه اعظم مجاهد دی چی د 
«احد» په غزا کښی ئی د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حفاظت کښی د کفارو له غشو مخخه 
په خپل وجود سره مدافعه فرمایله او په دغه ضمن کښی ئی لاس هم د خیر الناس مخخه جار 
(قربان) شو رضی الله تعالیٰ عنه وارضاه.

# لِيجُزِيَ اللهُ الصَّدِقِيْنَ بِصِدُقِهِمُ وَيُعَدِّبُ الْمُنْفِقِيُّنَ إِنَّ شَاءَ اَوُ يَتُوُبُ عَلَيْهِمُ إِنَّ اللهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿

دپاره د دی چی جزاء ورکړی الله رښتینو ته په (سبب د) رښتینی د دوی او په عذاب به کړی منافقان که اراده وفرمائی (د تعذیب ئی) یا رجوع په رحمت سره وکړی پر دوی (چی ایمان راوړی) بیشکه چی الله دی ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیر: یعنی هغو ته چی په خپل عهد باندی تینگ ولاړ ؤ او په خپل قول او اقرار کښی رښتین پاتی شوی دی پر دغه د رښتیا تینگ پاتی کیدلو بدل به وررسیږی بد عهد او دغابازانو منافقانو ته که اراده وفرمائی د توبی توفیق ور په برخه کوی او معافوی ئی او دغه د الله تعالیٰ له مهربانی څخه بعید نه دی.

# وَرَدَّاللَّهُ الَّذِينَ كَفَنُّ وَابِغَيْظِهِمْ لَمْ بِتَالُو اخْيُراً

او بیرته وشرل الله (له مدینی نه) هغه کسان چی کافران شوی وو (په ماتی بی له جنگه) سره له قهره خپله (ډک زړونه) چی وئی نه موند هیڅ خیر (بری پر مؤمنانو)،

تفسیو: یعنی د کفارو افواجو سره له ذلت او ناکامی به دغه حال کښی چی سره تاوونه او پیچونه ئی خوړل او له ډیره قهره او غصی څخه به ئی غاښونه چیچل د جنګ میدان ئی پریښود او بیرته خائب او خاسر خپلو کورونو ته لاړل هو! د عمرو بن عبدود په شان د کفارو ډیر نومیالی (نوموړی) سور چی خلقو به ده ته د یو زرو سورو په شان اهمیت ورکاوه په دغه جنګ کښی د سیدنا علی کرم الله وجهه په توره ووژل شو مشرکینو وغوښته چی مونږ تاسی ته لس زره دیناره درکوو خو د عمرو بن عبدود مړی مونږ ته راکړی ! رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل چی «راځئ په ډیره خوښی سره خپل مړی یوسئ او پیسی دی هم ستاسی وی ولی چی مونږ د مړی د پیسو خوړونکی نه یو»

#### وكفى اللهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِتَالَ وَكَانَ اللهُ قُويًّا عَزِيْزًا اللهُ قُويًّا عَزِيْزًا اللهُ

او کفایت و کر الله مؤمنانو ته د جنګ کولو (په امداد د پرښتو) او دی الله قوی ښه زورور (په انفاذ د احکامو) ډیر زبردست (په هر چا او په هر شی)

تفسیو: یعنی له مسلمانانو سره د عمومی جنگ او جگری وار ونه رسید، الله تعالیٰ په خپل قدرت سره دیره سخته سیلی پر دوی مسلطه کره او د پرښتو لښکر ئی ورولیږه، او داسی آثار ئی پیدا کړل چی کفار په خپل سر وارخطاء او پریشان شول او فرار ئی پر قرار اختیار کړ د پاک الله د زورور او زبردست قوت په مقابل کښی څوک ودریدی شی ؟

## وَانْزُكَ الَّذِيْنَ ظَاهَرُوُهُمُ مِنَ آهَلِ الْكِتْبِ مِنْ صَيَاصِيُهِمُ وَقَذَ نَ رِفَ قُلُوبِهِمُ الرُّعُبَ فَرِيقًا تَقَتُلُونَ وَتَالْبِرُونَ فَرِيقًا الْ

او راکوز کړل (الله) هغه کسان چی کومک ئی کړی ؤ له دغو (ډلو د احزابو) سره له اهل د کتابه (چی بنی قریظه ؤ) له کلاګانو د دوی او وغورځوله (الله) په زړونو د دوی کښی ویره (د رسول الله او د مؤمنانو) یوه ډله ووژله تاسی او بندی کوله به تاسی بله ډله.

تفسیر: دغه د بنی قریظه و یهودان دی چی د منوری مدینی په شرقی جانب کښی د دوی یوه تبنگه او مضبوطه کلا وه او دوی لا له پخوا له مسلمانانو سره د روغی معاهده درلوده (لرله) لیکن دغه د احزابو په جنگ کښی (دحیی بن اخطب) په اغوا او لمسونه دوی هغه گرد (ټول) معاهدات نقض کړل او د مشرکینو په امداد ودریدل له دوی ځنی ځینو کسانو پر مسلمانی ښځی هم حمله کړی وه چی د دوی د حملی جواب حضرت بی بی صفیه رضی الله تعالیٰ عنها په ډیر شجاعت سره ورکړی و کله چی د قریشو کفار عاجز او ناچاره شول او بیرته لاړل نو بنی قریظه په خپلو تینګو او مضبوط کلاو کښی ننوتل او دروازی ئی کلکی وتړلی کله چی حضرت نبی حضرت جبرئیل علیه وسلم د احزابو له جنګه فارغ شو او په غسل او نورو تطهیراتو مشغول و حضرت جبرئیل علیه السلام پر څهره هم د دوړو او غبار آثار وو او وی ویل یا رسول الله! تاسی له خپل ځانه وسلی ایسته کړی دی حال دا چی پر بنی تریظه و دی حمله وکړه شی! فوراً منادی وشوه چی «د بنی قریظه و عهد ماتوونکیو یهودیانو باندی د یرغل (حملی) وروړلو حکم دی!» نو اسلامی افواجو په منتهی سرعت او شطارت (جلتی) سره د دوی کلاوی تر محاصری لائدی ونیولی دغه محاصره تر څلیرویشتو یا پنځه ویشتو ورځو وه ، بالاخر محصورین ناطاقته شوه او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حضور د پیغامونو په وه، بالاخر محصورین ناطاقته شوه او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حضور د پیغامونو په

لیږلو ئی شروع وکړه بالاخر د دوی له طرفه دغه خبره ومنله شوه چی «مونږ له خپلو کلاؤ څخه د باندی راوځوو او د «اوس» د قبیلی مشر حضرت سعد بن معاذ رضی الله تعالیٰ عنه خپل منځګړی حکم او منصف دروو ځکه چې هغه د دوی حلیف ؤ هر هغه فیصله چې سعد زمونړ په نسبت صادره کری موندِ ئی منو» د دوی دغه خبره رسول الله صلی الله علیه وسلم هم ومنله لنده ئی دا چی حضرت سعد تشریف راوړ د یوه مسلم حکم په حیثیت ئی فیصلی و کړه چی «د بنی قریظه ؤ ګرد (ټول) جنګی زلمیان دی ووژلی شی ! او ښځی او وړوکی دی ټول د مریتوب په قید کښی ونیولی شی ! او د دوی د داسی بد عهدی سزا هم داسی وه او دغه فیصله بیخی د مسلم او منلی شوی آسمانی کتاب (توریت) د احکامو سره موافقه وه. لکه چی د توریت په کتاب د استثناء په (۲۰) اصحاح (۱۰) آیت کښی مسطور دی «کله چی پر کوم ښار د حملی په قصد ورځئ نو ړومبي هغوی ته د روغي پيغام وليږي ! که هغوی له تاسي سره روغه وکړه او تاسی ته ئی دروازی برانستلی نو هومره خلق چی هلته موجود دی هغه به گرد (تول) ستاسی مریان کیږی لیکن که هغوی له تاسی سره روغه ونه کړه نو هغوی محصور کړئ او کله چی ستاسی الله تاسی ته پر هغوی بری او فتح درکره او هغوی ستاسی په قبضه کښی راغلل نو د دوی تول نارینه سره ووژنی ! باقی ووړکی، ښځی او ساکښان (جاندار) او نور شیان هومره چی په هغه ښار کښي موجود وی هغه ګرد (ټول) تاسي ته غنيمت دی » سم له دغې فيصلي سره څو سوه زلمی یهودان ووژل شول او څو سوه ښځی او ووړکی قیدیان شول او د دوی پر املاکو او اموالو مسلمانانو قبضه وكره.

# وَٱوۡرَتَكُوۡ اِرۡضَهُمۡ وَدِيَارَهُ مُو اَمُوالَهُمُ وَالْضَّالَةُ تَطُوُّهَا وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَكُمُ قَدِيۡرُا ۞

او په میراث ئی درکړه تاسی ته ځمکه د دوی او کورونه د دوی او مالونه د دوی او مالونه د دوی او مالونه د دوی او هغه ځمکه چی نه وه پایمال کړی تاسی هغه (په ځغلولو د آسونو سره) او دی الله پر هر څیز باندی (چی اراده وفرمائی) ښه قادر (چی ځینی ئی فتح د امصار دی په لاسونو د ابرارو)

تفسیو: دغه محمکه چی منوری مدینی ته نژدی ده په لاس ورغله رسول الله صلی الله علیه وسلم هغه پر مهاجرینو باندی تقسیم کړه او په دغه سره د دوی د معاش وسیله پیدا شوه او د دوی د ژوندون بار د انصارو له اوږو څخه لری شو. له نورو ځمکو څخه مراد د خیبر ځمکی دی چی له دغی واقعی څخه دوه کاله وروسته د مسلمانانو په لاس ورکړی شوی او په هغو سره د نبوی اصحاب آرام او هوسا (خوشاله) شول. محینی وائی چی بله محمکه معظمه مکه ده محینی تری د

پارس او روم محمکی مرادوی چی وروسته له رسول الله صلی الله علیه وسلم د راشده و خلفاؤ رضی الله تعالیٰ عنهم په لاس مفتوح شوی. محینی وائی تر قیامت پوری هومره محمکی چی د مسلمانانو به لاس فتح کیږی هغه کردی (ټولی) به دی کښی شاملی دی والله اعلم.

# يَايَهُا النَّبِيُّ قُلُ لِآزُوَا جِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُودُنَ الْحَيْوةَ الدُّنْيَا وَزِيْنَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتِّعُكُنَّ وَالْسَرِّحُكُنَّ سَرَاحًا جَبِيلًا ۞ وَإِنْ كُنْتُنَّ تَرُدُنَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالسَّارَ الْاضِرَةَ فِإِنَّ اللهَ اَعَلَى الْمُحُسِنْتِ مِنْكُنَّ اَجْرًا عَظِيمًا ۞

ای نبی ووایه ته ښځو خپلو ته که چیری یئ تاسی چی غواړی هم دغه ژوندون لږ خسیس او ښایست رونق د هغه پس راشئ چی څه فایده درورسوم (د متعه طلاق درکړم) تاسی ته او خوشی کړم تاسی په خوشی کولو نیکو سره او که یئ تاسی چی اراده لرئ د الله او د رسول د دغه (الله) او د کور د آخرت (او د نعمتونو د جنت) پس بیشکه الله تیار کړی دی دپاره د نیکی کوونکیو (ښځو) له تاسی نه اجر ډیر لوی (ثواب زیات په جنت کښی)

تفسیر: د رسول الله مطهراتو ازواجو کله چی ولیدل تول خلق ماړه او هوسا (خوشاله) شول نو وی غوښتل چی ښائی زمونږ د ژوندون وسائل هم په ښه صورت سره شی! نو له دوی څخه ځینو بیبیانو له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره په دغه مورد کښی خبری اتری وکړی او تری وی غوښتل چی زمونږ د مزیدو نفقو او سامانونو تهیه وفرمائی! څو مونږ هم لکه د نورو مسلمانانو په شان په عیش سره ژوندون وکړی شو. پر رسول الله صلی الله علیه وسلم دغه خبره شاقه تیره شوه او قسم ئی یاد کړ چی تر یوی میاشتی پوری به د هیڅ یوی بیبی کره نه ورځی، مسجد ته قریب په یوی پاسنی کوته (مشربه) کښی دیره شو صحابه له دغه وضعیت څخه مضطرب شول. حضرت ابوبکر رضی الله تعالیٰ عنه او عمر رضی الله تعالیٰ عنه په دغه فکر کښی ولویدل چی په څه ډول (طریقه) سره دغه جگړه له منځه لری شی له دوی سره زیاته اندیښنه د دوی د لونو بیبی عایشه رضی الله تعالیٰ عنها وه چی هغوی رسول الله صلی الله علیه وسلم له خپلو ځانونو خپه او غمجن نه کړی او بالوسیله خپل دین او دنیا دواړه له لاسه ور نه کړی. دوی دواړه پر هغوی دواړو په قهر شول او په خپلو خطاؤ ئی وپوهولی بیا د رسول الله صلی کړی. دوی دواړه په حضور مشرف شول او له هغوی سره ئی د انس او د بیتکلفی څه خبری او اتری کوکړی څو د رسول الله صلی الله علیه وله مبارک طبیعت لړ څه خوښ او منشرح شو. بالاخره یوه میاشت وروسته دغه د تخییر آیت نازل شو یعنی خپلو ښځو ته په صافو الفاظو سره ووایه چی له میاشت وروسته دغه د تخییر آیت نازل شو یعنی خپلو ښځو ته په صافو الفاظو سره ووایه چی له

دوو خبرو محنی ښائی دوی یوه خبره ځان ته غوره او اختیاره کړی که دوی دنیوی عیش او عشرت او د امیرانو یه شان ژوندون غواړی نو دوی ته ووایه چی زما او ستاسی ژوندون سره سخت او مشکل دی او نه سره جوړیږو نو راځئ چې زه تاسي ته څه یعني د جامو هغه جوړه چې مطلقاتو ته ورکوله کیږی درکړم او په ډیر ښه صورت سره مو مرخصي کړم یعنی په شرعي طریقه سره تاسی ته طلاق درکرم او که د الله تعالیٰ او د رسول الله خوښی او د آخرت د اعلیٰ مراتبو طالبات یئ نو د رسول الله صلی الله علیه وسلم سره د یاتی کیدلو له سببه به هغه دررسیږی هره هغه بی پی چی د رسول الله صلی الله علیه وسلم کره یخپله خوښه او زړه یاتی کیږی او یه صلاحیت سره ژوندون کوی د الله تعالیٰ له طرفه هغی ته خورا (ډیر) لوی اجر تیار کړی شوی دی له دغه ځنی به نور څه ښه شی وی چې په جنت کښې له ګردو (ټولو) ځنې په اعلیٰ او ارفع مقام كښى له سيدالاتام عليه افضل الصلوة والسلام سره اوسيږى ! د دغه آيت له نزوله وروسته رسول الله صلى الله عليه وسلم كور ته تشريف يووړ او ړومبي ئى د الله تعالىٰ دغه حكم بيهي عایشی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها ته واوراوه دی د الله او د رسول الله مرضی ځان ته غوره کړه وروسته له هغه نورو ګردو (تولو) ازواجو هم داسي وکړه او د دنيا د عيش او عشرت تصور ئي له خپلو زړونو څخه وویست. د رسول الله صلی الله علیه وسلم په کورونو کښی به همیشه اختیاری فقر او فاقه موجوده وه څه شي چې دوی کره راتله سم د لاسه به په مصرف رسيده بيا به ئي په قرض او پور خپل حیات تیروه پر هم دغسی ژوندون مطهرات ازواج راضی ؤ او دغه ئی چی فرمایلی دی «هر هغه چی پر نیکی دی هغه ته به لوی ثواب وی» د رسول الله صلی الله علیه وسلم ازواج تول سره نیک و ﴿ وَالْكَيِّبَاتُولِكَيْتِينَ ﴾ مكر الله تعالیٰ په قرآن كښی صاف بشارت چاته نه ورکوی تر څو ئي بندګان بي خوفه نشي او تل په خپل حسن الخاتمه يسي سعي وکړي او هم دغه ښه ده وروسته هغو ښځو ته خطاب دی چې د نبي معیت ئې اختیار کړی دی چې د دوی درجی د هغه نسبت له وجی ډیری لوړی (اوچتی) دی نو ښائی چی د دوی اخلاقی او روحانی حیات هم پر هغه معیار وی چی د هغه رفیع مقام سره مناسب دی ځکه چی علاوه د دوی بر ذاتی عظمت دوی امهات المؤمنین دی او بر میندو د اولادو زیاته ذمه واری عائدیږی او لازم دی چې د دوی اعمال او اخلاق د امت لپاره حسنه اسوه وګرځي.

# لنِسَاءَ النَّبِيِّ مَنُ يَانَتِ مِنْكُنَّ بِهَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُنْطَعَفُ لَهَا الْعَنَابُ ضِعُفَيُنِ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيُرًا ﴿ لَهَا الْعَالِمُ اللهِ يَسِيُرًا

ای ښځو د نبی هر خوک چی راشی له تاسی په یوه کار ناکاره ښکاره (چی دغه عصیان دی له رسول الله نه) نو دوچنده به کړ شی هغی ته عذاب په دوچند (د عذاب د نورو ښځو) او دی دغه (دوچندی د عذاب) پر الله آسان

تفسیو: د لویانو غلطی هم لویه وی که بالفرض له تاسی ځنی له کومی یوی د بد اخلاقی کوم فعل صادر شی نو هغه سزا چی نورو ته پر هغه عمل ورکوله کیږی د هغه دوچنده تاسو ته درکوله کیږی او دا کار الله تعالیٰ ته آسان دی یعنی ستاسی وجاهت او د زوجیت نسبت د الله تعالیٰ د عقوبت څخه له سره څه ممانعت نشی کولی.

# وَمَنَ يَقَنْتُ مِنْكُنَ بِلهِ وَرَسُولِهِ وَتَعَمَّلُ صَالِعًا تُؤْتِهَا اَجْرَهَا مَرَّتَيْنِ وَاعْتَدُنَالَهَارِنُ قَاكِرِيْمًا ۞

او هر څوک چه (تل) اطاعت وکړی له تاسی الله او رسول د دغه (الله) ته او عمل کوی د نیکیو نو ور به کړو مونږ هغی (ښځی) ته اجر د هغی دوه کرته (دوه مثله د ثواب د نورو ښځو) او تیار کړی دی مونږ هغی ته رزق روزی نیکه (زیاته په جنت کښی)

تفسیو: یعنی پر نیکی او اطاعت هغومره اجر چی نورو ته وررسیږی د هغه دوچنده تاسی ته دررسیږی او مزید پر هغه یوه خاصه روزی او عزت به هم درعطاء کیږی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «له دغی لویی درجی سره لازمه ده چه د نیکی ثواب دوچنده او د بدی عذاب هم دوچنده وی» پخپله رسول الله صلی الله علیه وسلم ته ئی فرمایلی دی ش اِذَالاَدَةُمَّكُوْمُعَالَّيْهِةً وَفَعَالِّيْهِةً مَعَالِّيْهِةً مَالْمَالِيّ ﴾ جزء ه ۱ (اسراء (۸) رکوع) ۷۵ آیت

### ينسَآء النَّبِيّ لَسُتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ النِّسَآء

ای ښځو د نبی نه یځ تاسی لکه یو ټولګی (په شان د بل ټولګی د محمدی امت) له ښځو

تفسیر: یعنی ستاسی حیثیت او مرتبه د عامو شعو په شان نه ده ځکه چی تاسی د الله تعالیٰ له جانبه د سیدالمرسلین صلی الله علیه وسلم د زوجیت دپاره انتخاب او غوره شوی یئ او تاسی ئی امهات المؤمنین گرځولی یئ نو که د تقویٰ او طهارت ډیره ښه نمونه شئ لکه چه له تاسی څخه هم دغه صفات او ستاینه متوقعه ده نو د هغه وزن به د الله جل جلاله په دربار کښی ډیر زیات وی او که بالفرض کوم بد حرکت له تاسی څخه څرګند (ښکاره) شی نو په هم هغه تناسب سره د هغه سزا به هم زیاته درنه وی او ډیر زیات قبیح گڼلی کیږی. الغرض که د فضائلو خوا وی یا د رذائلو خوا په دواړو کښی ستاسی وضعیت (طور طریقه) له نورو عامو مؤمناتو څخه جلا (جدا) او ممتاز دی.

# إنِ اتَّقَيْثُنَّ فَلَاتَخُضَعُنَ بِالْقَوُلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ

#### مَرَضٌ وَقُلْنَ قُوْلًامِّعُرُونًا ﴿

نو که چیری پرهیزگاری کوله تاسی پس مه کوئ نرمی په ویلو کښی پس (که پسته خبره تاسی وکړه) نو په طمع کښی به پریوځی هغه څوک چه په زړه کښی ئی رنځ وی (د نفاق یا د فجور) او ووایئ تاسی خبره ښه (ځیږه).

تفسیو: یعنی که تقوی او د الله جل جلاله ویره پخپلو زړونو کښی لرئ! نو له پردیو سړیو سره چی خبری اتری کوئ چی د هغه ضرورت خصوصاً امهاتالمؤمنین ته علی الاکثر پیښیږی په پستی او زړه وړونکی لهجی سره ئی مه کوئ! بلاشبهه د ښځو په خبرو کښی قدرت په طبیعی ډول (طریقه) سره یو طبیعی پوستوالی ـ نزاکت او لطافت ایښی دی لیکن د پاکو مطهراتو ـ متقیاتو ښځو شان او صفت ښائی داسی وی چه حتی المقدور د اجانبو سریو سره د ضروری خبرو کولو په وخت کښی لړ شانی په تکلیف سره داسی خبری او اتری او لهجه اختیار کړی چه په کښی لړ څه خشونت او ضبط النفس څرګند (ښکاره) شی او د کوم یوه بد باطن قلبی میلان خپل طرف ته جذب او کش نه کړی امهاتالمؤمنین ته د دوی د لوړ (اوچت) مقام په لحاظ په هسی مواردو کښی لا احتیاط لاژم دی څو کوم روحانی مریض او د زړه رنځور خپل عاقبت تباه او برباد ونه کرځوی. حضرت شاه صاحب لیکی «دغه ئی یو ادب وروښود چی که له کوم نارینه سره خبری کوی نو ښائی چه داسی ئی وکړی لکه چه میندی له خپلو ځامنو سره خبری کوی او کومه خبره چی کوی ښائی هغه هم معروفه او معقوله وی».

#### وَقَرْنَ فِي بُبُوْتِكُنَّ وَلَاتَكَرُّجْنَ تَكَبُوحَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَٰل

او قرار ونیسئ (ای شځو!) په کورونو خپلو کښی او مه شکاروئ (ښایست خپل بیګانه سړیو ته) په شان د اظهار (او ښائست) د جاهلیت (د ښځو) ډومبنیو.

تفسیر: یعنی پخوا له اسلامه د جاهلیت په زمانه کښی به ښځی بی پردی ګرځیدی او د خپل بدن او د لباس ډول ښائست او د سینګار مظاهره او ښودنه به ئی په علانیه صورت سره کوله د دغی بداخلاقی او بیحیائی وضعیت د مقدس اسلام په نزد منفور او مهجور وګرځاوه شو او ښځو ته ئی صاف او پاک حکم صادر کړ چی دوی دی پخپلو کورونو کښی هستوګنه وکړی! او د جاهلیت د زمانی په شانی دی د باندی نه وځی او نه دی د خپل حسن جمال ـ ډول او سینګار نمایش او ښودنه کوی! د امهاتالمؤمنین فرض به په دغه معامله کښی د نورو په نسبت لا زیات مؤکد وی لکه چه د هم نمایک په تفسیر کښی ولیکله شوه ـ باقی د کوم

شرعی یا ضروری یا طبیعی احتیاج او ضرورت په بناء بی زینت او زیب په مبتذلو ـ او غیر قابل الاعتناء لباسونو کښی د ستر او پردی د مراعاتو سره د دوی احیاناً د باندی وتل مشروط په دی چه د ماحول په اعتبار د فتنی او فساد مظنه نه وی بلاشبهه د دی اجازت له نصوصو څخه مستفاد دی بالخاصه د مطهراتو ازواجو په حق کښی د هغه ممانعت نه دی ثابت ـ بلکه د متعددو واقعاتو څخه د دغی خبری ثبوت هم په لاس راځی لیکن د شارع له ارشاداتو څنی بالبداهه دغه ظاهریږی چه شریعت هغه نه خوښوی او په هر تقدیر هم داسی حکم صادر دی چه خامخا دی یوه مسلمانه خپل کور کښی کینی او د خپل کور زینت او سینگار دی جوړ او برابر کړی او د خپل د باندی وتلو څخه دی شیطان ته د کتلو او ستر گو غورځولو موقع ور نه کړی د دی مسئلی تفصیل زمونږ د «شرعی حجاب» په رساله کښی شته پاتی شوه د ستر مسئله یعنی ښځی خپل کوم اعضاء د نارینه ؤ په مخ کښی ښکارولی شی؟ او خپل کوم اعضاء دی پټ کړی او کشف ئی ناجائز دی؟ د دی تفصیل د «النور» په سورت کښی لیکلی شوی دی.

تنبیه: کوم احکام چه په دغو آیتونو کښی مذکور دی د ګردو (ټولو) ښځو دپاره دی د مطهراتو ازواجو په حق کښی کله چه د دی تأکید او اهتمام زیات ضرورت و نو ځکه په الفاظو سره دوی په خصوصیت سره مخاطبی ګرځولی شوی دی زما په نزد له ﴿ یُشِیّادَالْیَایِّ مَنْیَاتُ مِنْلُنَ پِهَاْمِشَاوَ مُبَیِّنَدَةٍ ﴾ څخه تر ﴿ لَمُثَنَّکاْمَو بِیْ الْسَالُو ﴾ پوری د دغو احکامو تمهید وو په تمهید

#### وَآقِمْنَ الصَّلْوَةَ وَالْتِينَ الزَّكُوةَ وَآطِعْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ

او سم دروئ لمونځ (چه د بدني عباداتو اصل دی) او ورکوئ زکوٰة (چه د مالي عباداتو اصل دی) او (تل) اطاعت کوئ د الله او د رسول د دغه (الله).

تفسیر: یعنی له نورو څخه زیات تاسی د دغو شیانو اهتمام وکړئ! ځکه چه تاسی له نبی سره اقرب او د امت دیاره نمونه یئ!

#### إِتَّمَا يُرِينُ اللَّهُ لِيُنْ هِبَ عَنْكُو الرِّجْسَ آهُلَ الْبَيْتِ وَيُطِهِّرَكُو تَطْهِيرًا ﴿

بیشکه هم دا خبره ده چه اراده لری الله د دی چه لری کړی له تاسی ګناه ای اهل البیت (کورنی د محمد رسول الله) او چه پاک کړی تاسی (له ګناه) په پاکوالی.

**تفسیر:** د الله تعالیٰ اراده هم دا ده چه د نبی صلی الله علیه وسلم پر کورنی باندی د دغو احکامو تعمیل په ښه شان سره وکړی او دوی ښه صاف او پاک وګرځوی او سم د دوی له رتبی سرہ دوی ته داسی قلبی صفائی او اخلاقی پاکی عطاءِ وفرمائی چه په هغی سرہ دوی له نورو څخه فائقی او ممتازی وی (چه د هغی په لوری ئی په ﴿ وَيُطَهِّرَكُو ﴾ کښی د ﴿ تَطْهِيرًا ﴾ په تزئيد سره اشاره فرمایلی ده) دغه تطهیر او د رجس اذهاب هُم هغسی نه دی لکه ُچه د وْضوء په آیت کښی ﴿ وَلِكِنْ يُرِيُكُ لِيُطَفِّى كُوْ وَلِيُدَوِّنَهُمَتَهُ عَلَيْكُوْ ﴾ د المائدة (٢) ركوع ٦ آيت يا د «بدر» په قصه كُسَى به ﴿ لِيُطَلِّمَرُكُوْمِهُ وَيُدُومِ عَنُكُومِ مِلْ الشَّيْطِينِ ﴾ د الانفال (٢) ركوع ١١ آيت دا ترى مراد شوى دى بلکه دلته لهُ تطهیر څخه د تهذیب النفس ـ تصفیةالقلب او تزکیةالباطن هغه اعلیٰ مرتبه مراد ده چه اكملو اولياؤ الله ته حاصله وى او د هغى له حصول څخه وروسته اګر كه دوى د انبياء الله په شان معصوم نه ګرځی هو! محفوظ ویلی کیږی لکه چه د ﴿ بُرِیْدُاللَّهُ لِیُدُهِبٌ ﴾ الآیة \_ فرمایل او د (اراد الله) نه فرمایل پخپله د دغی خبری دلیل دی چه د اهل البیت دپاره عصمت نه دی ثابت. تنبیه: په نظمالقرآن کښي تدبر کونکيو ته د يوي لمحي دپاره هم په دغه خبره کښي هيڅ شک او شبهه نشی واقع کیدی چه دلته د اهل البیت په مدلول کښی یقیناً مطهرات ازواج داخل دی ځکه چه د دغه آیت څخه ړومبی او وروستی په ټوله رکوع کښی ډیر خطابات له هم هغو سره شوى دى. او د «بيوت» نسبت هم پخوا په ﴿ وَقُرْنَ فِيَنِيُوكِكُنَّ ﴾ او وروسته په ﴿ وَاذْكُرْنَ مَايْتُلْ 🐉 🚀 کښی د هم دوی په طرف کړی شوی دی. علاوه پر دی په قرآن کښی عموماً دغه لفظ په هم دغه سیاق مستعمل شوی دی. د حضرت ابراهیم علیه السلام ښځی بیږی ساری رضی الله تعالىٰ عنها ته د خطاب كولو په وخت پرښتى ويلى ؤ ﴿ أَتَعْجَيْنَ مِنَ ٱمْرِاللَّهِ رَمْمَتُ اللَّهِ وَبَرْتَكُ عَلَيْكُمْ ٱللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُمُ ٱللَّهُ اللَّهُ اللّ د هود (۷) رکوع ۷۳ آیت د بیت نسبت مطلقی ښځی په طُرف سره له دی نه چه د نکاح له قیده وتلی هم ده مګر د عدت د مدت د تیرولو دپاره هم لا د خپل خاوند كره ناسته ده په دغه آيت كښى كړى شوى دى ﴿ لَا عُزْجُوهُنَّ مِنَ يُؤْتِونَّ ﴾ (الطلاق اول ركوع ١ آيت

دی نه چه د نکاح له فیده وتلی هم ده مکر د عدت د مدت د تیرولو دپاره هم لا د خپل خاوند
کره ناسته ده په دغه آیت کښی کړی شوی دی ﴿ لَاَوْجُوْفُنَ مِنْ بُیْرُتِقِیَ ﴾ (الطلاق اول رکوع ۱ آیت
۲۸ جزی) د حضرت یوسف علیه السلام په قصه کښی هم د بیت نسبت د بی بی زلیخا رضی الله
تعالیٰ عنها په طرف کړی شوی دی. ﴿ وَرَاوَدَتُهُ الرَّقُ فُوَنُ بُیْرُتِهَا ﴾ (یوسف (۳) رکوع) ۲۳ آیت په هر
حال په «اهل البیت» کښی دلته د ازواجو دخول یقینی دی بلکه د آیت خطاب ډومبی له هغو
سره دی لیکن کله چه اولاد او زوم هم پخپل ځای په اهل البیت (کوروالاؤ) کښی شامل دی لکه له

خمینو حیثیتونو دوی د دی لفظ لا زیات استحقاق لری لکه چه د احمد د مسند په یوه روایت کښی د «حق» له لفظ څخه ظاهریږی ځکه د رسول الله صلی الله علیه وسلم له جانبه حضرات فاطمه ـ علی ـ حسن او حسین رضی الله تعالیٰ عنهم ته په یوه څادر کښی ځای ورکول او د دوی په نسبت «اللهم هوًولا آء اهل بیتی» او نور فرمایل او د حضرت بیبی فاطمی رضی الله تعالیٰ عنها د کور له قریبه د تیریدلو په وخت کښی د الصلوة اهل البیت پرییالالهٔ ایدی ویکولو په الربیت پرییالالهٔ ایدی ویکولو به الربیت پرییالالهٔ ایدی ویکولو دیاه و اگر که د دی آیت نزول ظاهراً د ازواجو په حق کښی دی او له هم هغو سره تخاطب کیږی مگر دغه حضرات هم په طریق الاولیٰ سره په کښی شامل او د دغه لقب مستحق او د تطهیر د فضیلت اهل دی. باقی کله چه مطهرات ازواج د قرآنی خطاب دومبنی مخاطبان دی نو ځکه د دوی په نسبت دی اظهار او تصریح ته ضرورت نه دی پاتی. والله اعلم بالصواب.

#### وَاذُكُرُنَ مَايُتُلِ فِي بُيُورِتكُنَّ مِنَ الْبِتِ اللهِ وَالْحِكْمَةِ ۗ إِنَّ اللهَ كَانَ لَطِيْفًا خَبِيرًا ﴿

او یادوئ تاسی هغه چه لوستی کیږی په کورونو ستاسی کښی له آیتونو د الله (چه قرآن دی) او له حکمته (حدیث رسول) بیشکه چه الله دی ښه عالم الاسرار ښه خبردار

تفسیر: یعنی په قرآن او سنت کښی کومی خبری چه د الله تعالیٰ پر احکامو او د پوهی پر مطالبو شاملی دی هغه زده او یادی کړئ! او نورو ته ئی هم ورښیځ! او د الله تعالیٰ د عظیم احسان شکر اداء کړځ! چه تاسو ته ئی په داسی متبرکو کورونو کښی ځای درکړی دی چه د حکمتونو خزانه او د هدایاتو سرچینه ده.

د الله تعالیٰ په آیتونو کښی ډیر دقیق اسرار او د قدرت د علاماتو زیات رموزات دی هغه الله جل جلاله پر دی ښه پوهیږی چه کوم یو سړی د دی امانت د پورته کولو اهل دی؟ هم هغه په خپل لطف او مهربانی سره محمد صلی الله علیه وسلم په وحی او تاسی ئی د ده په زوجیت سره غوره کړی یئ ځکه چه الله تعالیٰ د هر چا د احوالو او استعدادو څخه علیم او خبیر دی او هیڅ یو کار بی له حکمته او تدبیره او تناسبه او تعلقه او ارتباطه نه کوی.

#### إِنَّ الْمُسُلِمِينَ وَالْمُسُلِمَةِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَةِ

### وَالْقَنِيتِينَ وَالْقَنِتْتِ وَالصَّدِقِينَ وَالصَّدِتْتِ وَالصَّبِرِينَ وَالصَّبِرَتِ

بیشکه چه مسلمانان سری او مسلمانانی شئی او مؤمنان سری او مؤمنانی شئی او اطاعت کوونکی سری او اطاعت کوونکی شئی او رشتین سری او رشتینی شئی او صبر کوونکی سری او صبر کوونکی شئی.

تفسیر: یعنی تکالیف پر محان اخیستونکی سختی او ربرونه (تکلیفونه) پر محان گالونکی (برداشت کونکی)، د شریعت پر احکامو قائم او تینگ پاتی کیدونکی.

#### والخشعين والخشعب

او ویریدونکی عاجزی کوونکی سړی او ویریدونکی عاجزی کوونکی شځی.

تفسیر: یعنی د تواضع او د عاجزی او د انکسار غوره کوونکی یا په خشوع سره د لمانځه ادا. کوونکی.

#### وَالْمُتَصَيِّقِيْنَوَالْمُتَصَيِّقْتِ وَالصَّأْبِمِيْنَ وَالطَّبِمْتِ وَالْحَفِظِيْنَ فُرُوْجَهُمُ وَالْحَفِظْتِ وَاللَّ كِرِيْنَ اللهَ كَثِيرًا وَّ اللَّ كِرْتِ آعَدَّاللهُ لَهُمُ مَّغَفِرَةً وَآجُرًا عَظِيهًا ۞

او خیرات کوونکی سری او خیرات کوونکی شعّی او روژه نیوونکی سری او روژه نیوونکی سری او روژه نیوونکی سری او روژه نیوونکی شعّی او حفاظت کوونکی سری عّای د شهوت خپل (له شعّو) او دکر کوونکی سری الله اره (یه ذکر کوونکی شعّی (الله لره په ذکر ډیر) تیار کړی دی الله دغو (لسو واړو جامع الطاعاتو سریو او شعّو ته) مغفرت او اجر ډیر لوی (جنت).

تفسیر: ځینو مطهراتو ازواجو ویلی وه چه په قرآن شریف کښی ډیر ځایونه د نارینه ؤ ذکر شته مگر د ښځو ذکر هیچیری نشته او ځینو نورو صالحانو ښځو ته داسی خیال پیدا شو چه په سابقه ؤ آیتونو کښی د ازواج النبی تذکار وشو خو د نورو ښځو په نسبت هیڅ کومه تذکره ونشوه ـ نو په دغه تناسب دغه آیت نازل شو څو ټولی سره متسلی شی چه که نارینه وی یا ښځه

د هیچا محنت او زحمت د الله تعالیٰ په نزد نه ضایع کیږی، هم هغسی چه نارینه ؤ ته د روحانی او اخلاقی ترقی د حاصلولو ذرایع او وسایل شته ښځو ته هم دغه میدان خلاص دی دغه ئی د اناثیه ؤ طبقی د اطمینان او تسلی دپاره وفرمایل که نه هر هغه احکام چه په قرآن کښی د نارینه ؤ دپاره فرمایلی شوی دی هم هغه عموماً پر ښځو هم عائدیږی او د بیل نوم اخیستلو دپاره هیڅ ضرورت نه دی پاتی، هو! په دوی پوری نور خصوصی احکام بیل بیان کړی شوی دی.

# وَمَاكَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَامُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ آمُرًا اَنَ يَكُونَ لَهُ وُرَسُولُهُ آمُرًا اَنَ يَكُونَ لَهُ وُ الْخِيرَةُ وُمِنَ آمُرِهِمْ وْمَنَ يَعْضِ اللهَ وَرَسُولُهُ فَقَتَلُ ضَلَا يَبِينَا اللهِ وَرَسُولُهُ فَقَتَلُ ضَلَا يَبِينَا اللهِ وَاللهِ وَمَنْ اللهِ وَرَسُولُهُ فَقَتَلُ ضَلَا يَبِينَا اللهِ وَمِنْ اللهِ وَرَسُولُهُ فَقَتَلُ اللهِ وَاللهُ وَمِنْ اللهِ وَاللهُ وَمِنْ اللهِ وَاللهُ وَلَهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وا

او نه دی (روا) هیڅ مؤمن سړی او نه هیڅ مؤمنی ښځی ته کله چه حکم وکړی الله او رسول د دغه (الله) په یو امر کار کښی دا چه وی دوی ته اختیار له امره کاره خپله (په خلاف د امر د الله او د رسول) هیڅ او هر څوک چه اطاعت نه کوی د الله او د رسول د دغه (الله) پس په تحقیق ګمراه شو په ګمراهی ښکاره سره.

تفسیو: حضرت بی بی زینب رضی الله تعالیٰ عنها بنت امیمة بنت عبدالمطلب د رسول الله صلی الله علیه وسلم د ترور لور چه د قریشو له ډیری لوئی کورنی څخه وه رسول الله صلی الله علیه وسلم وغوښت چه د هغی نکاح حضرت زید رضی الله تعالیٰ عنه بن حارثه سره وتړی دغه زید هم اصلاً د عربو له شرفاؤ څخه ؤ ۔ خو کوم ظالم په وړوکوالی دی تښتولی او د مریی په عنوان ئی د معظمی مکی په بازار کښی پلورلی (خرڅ کړی) ؤ بیا دغه زید رضی الله تعالیٰ عنه د حضرت بی بی خدیجة الکبریٰ رضی الله تعالیٰ عنها له طرفه په بیع سره واخیست شو چه څو موده وروسته بی صاحبی دغه خپل مریی رسول الله صلی الله علیه وسلم ته وباښه کله چه زید رضی الله تعالیٰ عنه لوی او هښیار شو او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په ملکرتوب د شام په یوه تجارتی سفر کښی تلو څه وخت چه زید رضی الله تعالیٰ عنه د خپل کور او کلی له څنګه تیریده دلته ئی د خپلو اقاربو او خپلوانو پوښتنه او پلتنه (تحقیق) وکړه ۔ څو د زید رضی الله تعالیٰ عنه پلار ۔ خپلو اقاربو او خپلوانو پوښتنه او پلتنه (تحقیق) وکړه ۔ څو د زید رضی الله تعالیٰ عنه پلار ۔ تره او ورور د رسول الله صلی الله علیه وسلم په خدمت کښی حاضر شول او داسی غوښتنه ئی تری وکړه چی «د زید معاوضه له مونډ ځنی واخلئ! او پر مونډ ئی وسپارئ!» رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل چه د معاوضی هیڅ ضرورت نشته که زید پخپلی رضا او خوښی له تاسی سره ځی سل کرته دی لاړ شی! زما له خوا ورته هیڅ ممانعت نشته کله چه هغوی له زید څخه دغه پوښتنه سل کرته دی لاړ شی! زما له خوا ورته هیڅ ممانعت نشته کله چه هغوی له زید څخه دغه پوښتنه

وکړه زید وویل «چه زه له محمد صلی الله علیه وسلم څخه بل هیچیری نه ځم ځکه چه دوی له ما سره ډير ښه سلوک کوی او له مور او پلار څخه مي ښه ساتي.» په دغه تقريب رسول الله صلي الله علیه وسلم دی آزاد کړ او خپل زوی ئی وباله ـ لکه چه خلقو د هغی زمانی د رواج سره سم ده ته زيد بن محمد ويل. تر هغه پوري چه دغه آيت نازل شو ﴿ اَدْعُوْهُمُو لِاَبَالِهِمُ هُوَ اَتَّمَاطُونَا اللهِ ﴾ دلته به د زید بن محمد صلی الله علیه وسلم په ځای خلقو زید بن حارثه باله کله چه سم د قرآن له حکمه سره د ده له نامه څخه د دغه عظیم نسبت شرف بیل کړی شوی ؤ ښائی د دغه د تلافی دپاره د ټولو اصحابو له مجمع څخه یواځی هم ده ته دغه شرف وروبخښلی شو چه نوم ئى تصريحاً به قرآن كريم كښى وارد شو لكه چه وروسته راځى ﴿ فَلَمَّا قَطْيَرَنُّيْرُمُّهُمْ وَطُوًّا ﴾ یه هر حال کله چه د حضرت زینب رضی الله تعالیٰ عنها د کورنی حیثیت ډیر لوړ (اوچت) ؤ او زید رضی اللہ تعالیٰ عنه بن حارثه ظاهراً د مریتوب یه داغ داغلی شوی ؤ نو ځکه نه پخپله بیپی زینبه رضی الله تعالیٰ عنها او نه د دی ورور یه دغه خوښ او رضاء و چی د دی نكاح له زيد سره وتړله شي ليكن د الله تعالىٰ او د رسول الله صلى الله عليه وسلم منظور داسي ؤ چه داسی موهوم تفریقات او امتیازات د دی د نکاح یه لاره کښی نه ښائی چه حائل شی نو ځکه رسول الله مبارک ير بيپي زينب رضي الله تعاليٰ عنها او د دې پر ورور زور غورځاوه څو هغوی بر دغه نکاح راضی شول ـ یه دغه وخت کښی دا آیت نازل شو او دغه خلقو خپله خوښی او مرضى د الله جل جلاله او د رسول الله صلى الله عليه وسلم تر خوښى او مرضى جار او قربان کرله او د بیبی زینبی رضی الله تعالیٰ عنها نکاح له حضرت زید رضی الله تعالیٰ عنه بن حارثه سره وترله شوه.

وَاذْتَقُوْلُ لِلَّذِي َانْعَوَاللهُ عَلَيْهِ وَانْعَمَّتَ عَلَيْهِ اَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتَّقِ اللهَ وَتُغْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبْدِيْهِ وَتَغْشَى النَّاسَ وَاللهُ احَقُّ اَنْ تَغْشُهُ فَلَمَّا قَطْمَى زَيْدُ مِّنْهُ اوَطَرًا زَوَّجُنْكَ هَالِكُ لا يُؤْنَ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ حَرَجٌ فِي اَزُواجِ ادْعِيمَ إِبْهِمُ إِذَا فَضَوْ امِنْهُنَّ وَطَرًا وَكَانَ اَمْرُ اللهِ مَفْعُولًا

او (یاد کره ای محمده!) کله چه وویل تا هغه (زید) ته چی انعام کړی ؤ الله پر هغه (په آزادولو سره) چی

وساته ته په ځان ښځه د تا (زینب بنت جحش) او وویریږه له الله (په طلاق) حال دا چی پټوله (ای محمده!) تا په زړه خپل کښی هغه خبره چی الله ښکاره کوونکی ؤ د هغی (چی زوجة النبی کیدل د زینب دی) او ویریدی ته له خلقو او الله ډیر لایق دی د دی چه وویریږی ته له ده نه کله چی تمام کړ زید له دغی (زینب) څخه خپل غرض (او طلاقه ئی کړه او عدت ئی تیر شو) نو په نکاح درکړه مونږ تاته دغه (زینب) دپاره د دی چی نه وی پر مؤمنانو سختی (او وبال) په (نکاح کولو د) ښځو د ادعیاؤ د دوی کله چی تمام کړی (دغه ادعیاء) له دوی نه غرض (خپل چی طلاقی ئی کړی او عدت ئی تیر شی) او دی امر حکم د الله کیدونکی هرومرو (خامخا).

تفسير: يعنى حضرت زيد رضى الله تعالىٰ عنه حضرت بيبي زينب رضى الله تعالىٰ عنها ته طلاق ورکر او د دی عدت هم تیر شو او اوس زید رضی الله تعالیٰ عنه له بیبی زینبی رضی الله تعالیٰ عنها سره هیڅ غرض او تعلق نه لری. کله چې بې یې زینب رضي الله تعالیٰ عنها د زید رضي الله تعالیٰ عنه په نکاح کښی ورغله نو زید بن حارثه رضی الله تعالیٰ عنه د دغی میرمنی په نظر کښی خوار او حقیر شکاریده، د دی طبیعت او مزاج به له هغه سره نه لګیده او یخپلو منځو کښي ئي له هم دی سببه موافقت نه کاوه همیشه د دغو دواړو په منځ کښی به جنګ او جګړه نښتی وه. نو زید رضی الله تعالیٰ عنه به د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حضور کښی حاضریده او خپل دغه شکایت به ئی وروړاندی کاوه او هم داسی به ئی ویل چی زه دغه خپله ښځه خوشی کوم ځکه چی زما ګذران ورسره نه کیږی او شپی می ورسره نه تیریږی ـ خو رسول الله صلی الله علیه وسلم به تل دی منع کاوه او د صبر او استقامت توصیی به ئی ورته کولی او ورته به ئی ویل چه هغی زما له خاطره او د الله او د رسول په حکم د خپلی منشا. او خوښی په خلاف له تاسره خپله نکاح وتړله نو که ته ئی اوس خوشی کړی نو دغه طلاق به هم هغی او هم د هغی نورو عزیزانو او خپلوانو ته د بل ذلت او سپکوالی په منزله وی نو ځکه له الله څخه وویریږه! او په وړوکو وړوکو خبرو دغسی خبری ته اقدام مه کوه او څو دی له وسه کیږی ګذران کوه ! او شپی او ورځی دی ورسره په ښه شان تیروه! کله چه په هیڅ ډول (طریقه) د دوی دواړو په منځ کښی موافقت رانغی او تل به د دوی په منځ کښی جنګ او جګړی نښتی وی ـ او په شپه او ورځ کښی به د دوی د مناقشی مرافعی رسول الله صلی الله علیه وسلم ته رسیدی نو ممکن دی چه د رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم یہ زرہ کسی به دغی خبری خطور کړی وی که زید لاعلاجه شی او مجبوراً خپله ښځه خوشي کړی نو د بیبې زینبي تسلی او اطمینان بې له دی نه په بل شي نه کیږي څو چه زه خپله نکاح ورسره ونه تړم لیکن د جاهلانو او منافقانو له بد ویلو څخه په اندیښنه کښي ؤ چه دوی به داسی وائی چه «محمد د خپل زوی ښځه په نکاح واخیسته» حال دا چه دغه خبره دوی ته لا له پخوا څخه معلومه وه ـ چه د الله جل جلاله په نزد متبنی په هیڅ یوه خبره کښی د

زوی حکم نه لری.

له بل جانبه د الله تعالیٰ اراده په دی سره تللی وه چه دغه د جهالت خیال او مفکوره هم د خپل رسول په وسیله په عملی طور سره لری او ورکه کړی څو مسلمانانو ته په مستقبل کښی له داسی مسائلو ځنی هیڅ قسم تکلیف او زحمت ورپیښ نشی ـ او د هیڅ توحش او استنکاف مورد ورپاتی نه وی. نو الله تعالیٰ خپل رسول ته اطلاع ورکړه چه «زه بی بی زینب ستا په نکاح کښی درکوونکی یم» ولی ئی درکوم؟ دغه پخپله د پاک قرآن دغه الفاظ ﴿ لِکَالْاَیْمُونَ عَلَيْهُ الْمُونَیْنَ حَرِّمُ اَلَاَیْمُونَ مَرَّمُ اَلَاَیْمُونَ مَرِ اَلَّالَاَیْمُونَ مَرَ اَلَا اِللهِ اللهِ اللهِ عنی

غرض له دغی نکاح څخه دا دی چه د نورو له زړه څخه دغه د جاهلیت خیال بیخی محو او معدوم شی او د دغی باطلی مفکوری بیخی قلع او قمع وکړه شی او وروسته له دی نه بل هیڅ قسم تنګسه او ممانعت په دغه معامله کښي ياتي نشي. او ښائي چه د هم دغه حکمت په اساس به ړومبي د بېړيي زينبي رضي الله تعالیٰ عنها نکاح حکماً زيد رضي الله تعالیٰ عنه سره تړلي شوی وی ځکه چه دغه خبره یاک الله ته معلومه وه چه دغه نکاح به تر ډیر مدت پوری نه پاتی کیږی. څو مهمه مصالح و چه د هغوی حصول پر دغه عقد پوری معلق و. الحاصل نبی الکریم علیه افضل الصلوة والتسليم د خپل دغه شخصي خيال او د دغه آسماني يخوا ويلو له اظهاره د عوامو د طعن او د تشنیع لامله (له وجی) شرمیده او له دی نه به ئی هم حیا کوله چه زید ته د طلاق مشوره ورکړی لیکن د الله تعالیٰ خبره هرومرو (خامخا) رښتیا کیدونکی ده او حتمی او ضروری ؤ چه د الله تعالى دغه تكويني او تشريعي حكم نافذ او تعميل شي بالاخره زيد رضي الله تعالى عنه بیپی زینبی رضی اللہ تعالیٰ عنها ته طلاق ورکړ ۔ او عدت ئی تیر شو وروسته اللہ تعالیٰ د بیپی زينبي رضي الله تعالىٰ عنها نكاح زموند له رسول الله صلى الله عليه وسلم سره وترله. له دغه تقرير څخه معلوم شو کوم شي چه د رسول الله صلى الله عليه وسلم په زړه کښې يټ و هغه هم دا د نكاح يخوا ويل او د هغه خيال ؤ چه د هم دغه اظهار يخپله الله تعالىٰ وفرمايه لكه چه د ﴿ زَوَّجُنَّكُهَا ﴾ له لفظ څخه ظاهر دی او ويره له دغی خبری څخه وه چه نه چه ځينی خلق به پر دُغه خبره بدګمانی یا بد ویل وکړی او خپله آخره خاتمه او عاقبت به خراب او ویجاړ وګرځوی یا به یه خپله ګمراهی کښی لا ترقی وکړی څرنګه چه د مهمه ؤ شرعیه ؤ مصالحو یه مقابل کښی دغسی تذبذب او تردد هم د رسول الله صلی الله علیه وسلم له رفیع شان څخه نازل ؤ نو د «حسنات الابرار سيئات المقربين» له قاعدى سره سم هغه به عتاب لرونكى لهجى سره دروند او ثقیل ښکاره کړی شوی دی لکه چه عموماً د انبیاؤ علیهم السلام د زلاتو په ذکر کښی شویدی. تنبیه: دغه مو چه ولیکل الله تعالیٰ د بهیمی زینبی رضی الله تعالیٰ عنها د نکاح خبر له رسول الله سره پخوا له دی نه ورکړی ؤ ـ دغه روايات په فتح الباری د «الاحزاب» د سورت په تفسير کښي موجود دی یاتی شوی هغه چتی (بیکاره) او بی موردی قصی او خبری چه حاطباللیل مفسرین او مؤرخین او بالخاصه ارویایی مستشرقینو به دغه مقام کښی لیکلی دی او زمونږ ځینی متجدد زلميان هم هغه د خپلي پوهي د نموني پشان بيانوي د هغو يه نسبت حافظ ابن حجر رحمة الله

عليه داسى ليكى «الاينبغى التشاغل بها» او ابن كثير رحمة الله عليه ليكى

#### «احببنا ان نضرب عنها صفحاً لعدم صحتها فلانوردها».

#### مَاكَانَعَكَ النَّبِيِّ مِنْ حَرَةٍ فِيْمَافَرَضَ اللهُ لَهُ سُتَةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلُوْامِنُ ثَبُلُ وَكَانَ آمُواللهِ فَدَرًا لَمَّقُدُ وَرَاقٌ إِلَّذِينَ يُبَلِغُونَ رِسْلَتِ اللهِ وَيَغْشُونَهُ وَلاَ يَخْشُونَ آحَلَا اللهَ لَا اللهَ عَكَفَى بِاللهِ حَسِيبًا ۞

نشته پر نبی هیخ قدر سختی (او وبال) په هغه کار (د نکاح د زینبی) کښی چه مقرره کړی وه الله ده ته طریقه مقرره کړی ده الله په هغو (انبیاؤ) چه تیر شوی دی ډومبی له دی نه، او دی امر حکم د الله یو حکم مقرر کړی شوی (په قطع او جزم سره) هغه (انبیاء) چه رسوی پیغامونه د الله (امتیانو خپلو ته) او ویریږی له دغه (الله) او نه ویریری د بل هیچا مګر یواځی له الله او کافی (بس) دی الله ښه حساب کوونکی (د بندګانو).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ حکم قاطع او نافذ دی کومه خبره چه د ده له جانبه طی او صادر شوی وی هغه هرومرو (خامخا) کیدونکی ده. بیا نبی صلی الله علیه وسلم ته په داسی کولو کښی هیڅ مضایقه نشته چه په شریعت کښی روا درولی شوی ده. انبیاء او رسولان د الله تعالیٰ په پیغام رسولو کښی له ماسواء الله د بل هیچا څخه نه دی ویریدلی لکه چه تا هم خپل د دغه پیغام په رسولو کښی تر نن ورځی پوری د هیڅ شی پروا نه ده کړی ـ او نه د چا د ویلو او اورولو له تصوره لږ څه متأثر شوی ئی نو بیا د دی نکاح په معامله کښی به ولی څه ممانعت واقع شئ حضرت داؤد علیه السلام یو سل ښځی درلودی (لرلی) ـ هم داسی حضرت سلیمان علیه السلام هم د ازدواج په کثرت کښی مشهور دی. سفهاء او ناپوهان هغه الزام چه پر تاسی اړوی د سابقینو انبیاؤ په سوانح کښی له دی نه زیات د هغه اشباه او نظائر شته ـ لهذا تاسی ته نه ښائی چه دغو سفاهتی او جهالتی تنقیداتو ته وگورئ! وروسته دغه راښیی چه حضرت زید بن حارثه رضی الله تعالیٰ عنه چه هغه تاسی د خپل زوی په ځای بللی ؤ ستاسی واقعی زوی خو نه دی گرځیدلی چه تعالیٰ عنه څه بلکه د هغه د مطلقی ښځی سره به تاسی نکاح نشی تړلی ـ او یو زید رضی الله تعالیٰ عنه څه بلکه تاسی له نورو نارینه ؤ ځنی هم د هیڅ یو سړی پلار نه ئی څکه چه ستاسی له اولادی ځنی خو یا هغه هلکان ؤ چه په وړوکوالی کښی مړه شول ـ او ځینی د دغه آیت د نزول په وخت کښی یا هغه هلکان ؤ چه په وړوکوالی کښی مړه شول ـ او ځینی د دغه آیت د نزول په وخت کښی

بیخی نه و پیدا شوی یا خو جونی وی چه د هغوی له منځه د سیدتنا حضرت فاطمة الزهرا رضی الله تعالیٰ عنها اولاده په دنیا کښی منتشره او خوره شوه.

#### مَا كَانَ هُحَمَّدُ الْإَلَاحَدِ مِّنُ رِّجَالِكُمْ وَلَكِنُ تَسُولُ اللهِ

نه دی محمد صلی الله علیه وسلم (حقیقی) پلار د هیڅ یو تن له سړیو ستاسی ولیکن رسول د الله دی (خلقو ته په شان د معنوی پلار)

تفسیر: یعنی هیڅوک د ده زوی مه ګڼځ! هو! محمد صلی الله علیه وسلم د پاک الله رسول دی نو په دغه حساب سره ګرد (ټول) د ده روحانی زامن دی لکه چه د ﴿ اَللَّهِیُ اَوَّلْیَالْلُتُوْمِنِیْنَ مِنَ اَنْشِیهِمُ ﴾ په تفسیر کښی ولیکل شو.

#### وَخَاتَهُ النَّبِيِّنُّ وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْ عَلِيْمًا ﴿

او مهر د (ټولو) انبياؤ دی (چه پس له دی نه بل نبی نه دی). او دی الله پر هر څيز ښه عالم

تفسیر: د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په تشریف راوړلو سره د انبیاؤ پر سلسله د اختتام مهر ولګید ۔ اوس به هیچا ته نبوت نه ورکاوه کیږی ۔ پس هر چاته چی نبوت رسیدلی دی نو له هم دی جهته د دوی د نبوت دوره له ګردو (تولو) انبیاؤ څخه وروسته ایښی شوی ده چی د قیامت تر قیام پوری به اوږدوالی لری حضرت مسیح علیه السلام به هم په آخره کښی د محمد صلی الله علیه وسلم د یوه امتی په شان او حیثیت راځی او د عیسوی د نبوت او رسالت عمل به په هغه وخت کښی جاری نه وی لکه چی نن ورځ هم د ګردو (تولو) انبیاؤ ادیان پخپلو علیونو کښی موجود شته مګر په شپرو جهاتو کښی یواځی د محمدی نبوت جاری او ساری دی په عایونو کښی مراغلی دی که نن موسی علیه السلام د ځمکی پر سر ژوندی وی نو هغه ته به هم ماسوا یزما له متابعته بله چاره نه وه بلکه د ځینو محققینو په نزد پخوانی انبیا یه هم پخپلو ماسوا یزما له متابعته بله چاره نه وه بلکه د ځینو محققینو په نزد پخوانی انبیا یه هم پخپلو کښی سپوږمی او ستوری د لمر له رڼا (رنړا) څخه مستفید کیږی حال دا چی په دغه وخت کښی لمر له سره په سترګو نه راځی هم هغسی چه د رڼا (رنړا) ګرد (تول) مراتب په عالم الاسباب کښی پر لمر تمامیږی هم داسی د نبوت او رسالت ګرد (تول) مراتب او د کمالاتو تولی سلسلی هم په محمدی روح ختمیږی، په دغه لحاظ سره ویلی شو چی محمد صلی الله علیه وسلم د رتبی او زمانی او له هر حیثیته خاتم النبیین دی او هر چا ته چه نبوت وررسیدلی دی، د دوی د مهر زمانی او له هر حیثیته خاتم النبیین دی او هر چا ته چه نبوت وررسیدلی دی، د دوی د مهر

لګولو څخه وروسته وررسیدلی دی. والله اعلم بالصواب.

تنبیه: د نبوت د ختم په متعلق له قرآنه ـ حدیث ـ د امت اجماع څخه په سلهاؤ دلایل محینو معاصرو عالمانو راتول کړی دی او تری مستقل کتابونه ئی لیکلی دی چه د هغو له کتلو څخه لړ څه تردد او اشتباه نه پاتی کیږی چه د دغی عقیدی منکر قطعاً کافر او له اسلامی ملت څخه خارج دی او دی الله پر هر څیز ښه عالم یعنی هم دغه الله تعالیٰ پر دغه باندی هم علیم او خبیر دی چه د رسالت یا د نبوت ختم په کوم ځای کښی کیښود شی.

### يَايَتُهَا الَّذِينَ الْمَنُوااذُكُورُواالله وَذِكْرًا كَيْثِيرًا ﴿ وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَّآصِيلًا ﴿

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) یادوئ الله په یادولو ډیرو سره او تسبیح وایئ (لمونځ کوئ) ده ته په صبا او په بیګا کښی.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ دومره لوی احسان فرمایلی دی چه داسی عظیمالشان رسول او د انبیاؤ سردار محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم ئی ستاسی د هدایت دپاره لیولی دی نو پر دغه د ده شکر اداء کړی! او له سره حقیقی منعم مه هیروئ! په ناستی او ولاړی ـ په تللو او راتللو ـ په شپه او ورځ ـ په صبا او بیګا په ګردو (ټولو) اوقاتو او حالاتو او محلاتو کښی د الله تعالیٰ په ذکر او فکر کښی لګیا اوسئ!

# هُوَالَّذِي يُصِلِّى عَلَيْكُهُ وَمَلَلْمِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُهُ مِِنَّ الظُّلُمٰتِ الْطُلْمَٰتِ النَّالُوُمُ مِن النَّكُومِ النَّالُومُ مِن النَّالُومُ النَّلُومُ مِن النَّالُومُ مِن النَّالُومُ مِن النَّالُومُ مِن النَّلُومُ مِن النَّالُومُ مِن النَّالِي النَّالُومُ مِن النَّوالُومُ مِن النَّالُومُ مِن النَّلُومُ مِن النَّالُومُ مِن النَّالُومُ مِن النَّالِي النَّذُومُ مِن النَّالُومُ مِن النَّالُومُ مِن النَّذِي مِن النَّالِي النَّذُومُ مِن النَّالُومُ مِن النَّالِي النَّذُومُ مِن النَّالِي النَّذُومُ مِن النَّالِي النَّذُومُ مِن النَّالِي النَّذُومُ مِن النَّالِي النَّذِي مِن النَّالِي النَّالِي النَّذُومُ مِن النَّالِي النَّذِي مِن النَّالِي النَّالِي النَّذِي مِن النَّالِي النَّلِي النَّالِي اللِي النَّالِي النَّالِي

دی هغه (الله) دی چی رحمت (نازلوی) پر تاسی او پرښتی د دغه (الله هم مغفرت درته غواړی) دپاره د دی چی وباسی (الله) تاسی له تیارو (د کفره) رڼا (رنړا) ته (د اسلام) او دی (الله) پر مؤمنانو ډیر رحم والا.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ د زیات ذکر او په کثرت سره د یادولو نتیجه داسی کیږی چه الله تعالیٰ هغه خپل رحمت پر تاسی نازلوی چه د پرښتو په وسیله ئی لیږی ـ هم دغه رحمت او برکت دی چه ستاسی لاس ئی نیولی دی او د جهالت او ضلالت له تیارو څخه ئی ایستلی ئی او د علم ـ پوهی او تقویٰ د رڼا (رنړا) په طرف ئی لاره درښوولی او بیولی ئی یئ که د الله تعالیٰ خاصه مهربانی پر ایمان لرونکیو نه وی نو د ایمان دولت به دوی ته له کومه ځایه ورعطاء کیده؟ او

غرنګه به هغه له دوی سره محفوظ پاتی کیده؟ د الله تعالیٰ په لطف او مهربانی مؤمنین د رشد او هدایت ـ او ایمان او احسان په طریقو کښی ترقی کوی دغه خو د دوی دنیوی حال دی د دوی د اخروی اعزازو او اکرامو ذکر وروسته راځی.

#### تَحِيَّتُهُمْ يَوْمَرِيكُقُونَهُ سَلْقُ ۗ وَالْمَكَ لَهُمْ آجُوا كَرِيبًا ۞

(د الله) پیشکش دوی ته په هغی ورځی چه ملاقات وکړی دوی له دغه (الله) سره سلام دی او تیار کړی دی (الله) دوی ته اجر ډیر لوی (جنت).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ به پر دوی سلام لیزی او پرښتی به هم پری سلام اچوی او بیا ورنژدی کیږی مؤمنین به هم پخپلو منځونو کښی د سلامونو هم داسی مبادله او تعارف کوی لکه چه په دنیا کښی ئی سره کوی.

#### ؽؘٲؿؙۿٵڵڷڹؚؿؙٳ؆ٵۯڛٛڵڹڮۺٵۿؚٮٞڵۊٞڡؙٛؠۺۣٞڔٞٳۊۜڹؘڹؚؽؙڔٳ<sup>ۿ</sup>

ای نبی بیشکه موند لیدلی مو ئی ته شاهد (په هغه چا چه ورلیدلی شوی ئی) او زیری ورکوونکی (په نعیم سره مؤمنانو ته) او ویروونکی (له جحیم څخه کافرانو ته).

تفسیر: یعنی حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم تاسی ته د الله تعالی توحید درزده کوی او تاسو گردو (تولو) ته سمه صافه لاره درښیی هر هغه شی چه وائی په زړه او په عمل سره پری شاهدی ورکوی او په محشر کښی به هم د امت په نسبت شاهدی لولی چه د الله تعالیٰ پیغام کوم یوه سړی تر کومی اندازی پوری منلی دی؟ (او زیری ورکوونکی دی مؤمنانو ته په نعیم سره او ویروونکی دی منکرانو ته له جحیم څخه) یعنی غاړه ایښودونکی او فرمان منونکی ته په ثواب سره زیری ورکوی غاړه غړوونکی او نافرمانان په عذاب سره ویروی.

#### وَدَ اعِيًا إِلَى اللهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرُاكُ

او بلونکی (د خلقو عبادت د) الله ته په اذن حکم د دی (الله) او ډيوه روښانه کوونکی. تفسیو: پخوا ئی فرمایلی و چی د الله تعالیٰ رحمت مؤمنین له تیارو محخه وباسی او رڼا (رنړا) ته ئی راولی دلته دغه راښیی چه هغه رڼا (رنړا) د دغی ډیوی محخه منتشره شوی ده . ښائی د ډیوی لفظ په دغه محای کښی په هغی معنی سره وی چی د «نوح» په سورت کښی داسی فرمایلی شوی دی ﴿ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فَیْهِی تُورًا وَجَعَلَ الشّمُسُ سِرَاجًا ﴾ ۔ الله تعالیٰ سپوږمی رڼا (رنړا) او لمر ئی ډیوه کرځولی ده الله عنی تاسی د نبوت او د هدایت هغه لمر ئی چه ستاسی د طلوع محخه وروسته بلی کومی رڼا (رنړا) ته هیڅ ضرورت نه دی پاتی او نوری ګردی (تولی) رڼاګانی (رنړاکانی) په دغه اعظم نور کښی محو او مدغم شوی دی.

## وَكَبَيْرِ الْمُؤْمِنِيْنَ بِأَنَّ لَهُمْ مِّنَ اللهِ فَضْلًا كَبِيْرُا®

او زیری و کړه په مؤمنانو په دی چه بیشکه شته دوی ته له (طرفه د) الله فضل ډیر لوی (حنت).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ په دنیا او عقبیٰ کښی دغه محمدی امت ته د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په طفیل پر نورو ټولو اممو لویوالی او لوړوالی (اوچت والی) ورعطا فرمایلی دی.

#### وَلَانُطِعِ الْكَلِفِي بَنَ وَالْمُنْفِقِتِينَ وَدَعُ اَذَٰهُمُ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ وَكَفَىٰ بِاللهِ وَكِيْلُا۞

او مه منه (حکم) د کافرانو او منافقانو (چی مخالف له شریعته وی) او پریږده ضرر د دوی (په انتقام اخیستلو کښی) او توکل وکړه پر الله، او کافی (بس) دی الله وکیل (کار جوړوونکی).

تفسیر: یعنی کله چه الله تعالیٰ تاسی ته داسی کمالات او داسی غوره او منتخبه جماعت عنایت فرمایلی دی نو تاسی حسب المعمول د دعوت او اصلاح او تبلیغ فرائض په پوره قوت او مستعدی سره اداء کوئ! او پر هغه حکم چی الله تعالیٰ تاسی ته در کړی د هغه په ویلو او کولو کښی د هیڅ یوه کافر او منافق او د نورو د چتی (بیکاره) ویلو خیال او پروا مه کوئ! (ودع أذاهم الآیة ـ او پریوده ضرر د دوی په انتقام اخیستلو کښی او توکل وکړه پر الله او کافی (بس) دی الله وکیل) یعنی که دغه اشقیاء تاسی په ژبه او عمل وځوروی نو تاسی د دوی هیڅ پروا مه کوئ! او د هغوی خبرو ته بیخی غوږ مه پدئ! او پر پاک الله توکل او اعتماد وکرئ! هغه به

پخپل قدرت او رحمت سره گرد (ټول) کارونه جوړوی د مجرمینو لار ښوونه یا د دوی په سزا رسونه دغه ټول د هم ده د قدرت په لاس کښی دی تاسی ته هیڅ ضرورت نه دی پاتی چه په دغه فکر او اندیښنه کښی خپل ځان وکړوئ! د دوی مطلب خو هم داسی دی څو تاسی د دوی له طعنو او تشنیعو او نورو تعدیباتو څخه وویریږی! او د خپل دغه دعوت او تبلیغ له فریضی څخه مخ واړوی! که په فرض المحال سره تاسی هم داسی وکړئ نو گواکی د دوی مطلب مو پوره کړ او د هغوی خبرو ته مو غوړ کیښود. (العیاذبالله).

#### 

ای هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) کله چی په نکاح واخلی مؤمنی ښځی بیا طلاقی کړی تاسو دوی پخوا له دی نه چی مس (صحیحه خلوت) وکړی له دوی سره پس نشته تاسی ته پر دغو مطلقاتو هیڅ شمیر (د ورځو) چه شمیری به تاسو هغه، نو ورکړئ دوی ته څه فائده او خوشی کړئ دوی په خوشی کولو ښو سره.

تفسیر: یعنی هغه سری چه خپلی سِعْی ته پخوا له جماع یا صحیح خلوت شخه طلاق ورکړی که د دی دپاره ئی مهر تاکلی (مقرر کړی) وی نو نیمائی مهر ئی پری اوړی که نه لړ شه فایده ورورسوی یعنی سم له عرف او خپل حیثیت سره یوه جوړه جامه دی ورکړی او په ښه صورت سره دی خوشی او مرخصه کړی ـ او که ښځه په دغه صورت وغواړی چه له بل چا سره خپله نکاح وتړی نو عدت پری نشته زمونړ د حنفیانو په نزد صحیحه خلوت هم د جماع حکم لری د دغی خبری تفصیلات دی په فقهیه ؤ کتابونو کښی ولوستل شی دغه مسئله ئی دلته د رسول الله صلی الله علیه وسلم د مطهراتو ازواجو په ذکر کښی بیان وفرمایله چه د هغه سلسله له لری ځای شخه دوام لری په منځ کښی شو په روایاتو کښی راغلی دی چه رسول الله صلی الله علیه وسلم له یوی ښځی سره نکاح وتړله ـ کله چه هغی ته ورنژدی کیده نو دغی ښځی وویل چه زه له تا شوی ښځی سره نکاح وتړله ـ کله چه هغی ته ورنژدی کیده نو دغی ښځی وویل چه زه له تا شوده کړی نو په دغه نسبت دا آیت نازل شو او خطاب ئی ایمان لرونکو ته وفرمایه شو معلوم شی چه دغه حکم په رسول الله علیه وسلم پوری شه خصوصیت نه لری بلکه پر کردو

(ټولو) مسلمانانو هم دغه حکم شته سم له دغه سره رسول الله مبارک هغی ښځی ته جوړه ورکړه او مرخصه ئی کړه مګر دغی ښځی په ټول عمر کښی پر خپل دغه محرومیت ژړل.

يَايَهُا النَّبِيُّ اِنَّا اَحُلَانَا لَكَ اَزُوَاجِكَ الْتِيُّ الْتِيْ اَنْجُورَهُنَّ وَمَامَلَكَتُ يَمِينُكَ مِثَا اَفَاءَ اللهُ عَلَيْكَ وَبَنْتِ عَبِّكَ وَبَنْتِ عَبِّكَ وَبَنْتِ عَبِّكَ وَبَنْتِ عَبِّكَ وَبَنْتِ عَبِّكَ وَبَنْتِ عَلَيْكَ وَبَنْتِ عَبِّكَ وَبَنْتِ عَلَيْكَ وَبَنْتِ عَلِيْكَ وَبَنْتِ عَلَيْكَ وَبَنْتِ عَلَيْكَ وَبَنْتِ عَلَيْكَ وَبَنْتِ عَلَيْكَ وَبَنْتِ عَلَيْكَ وَبَنْتُ وَمَنَا عَلَيْكَ وَبَنْ اللهُ وَمَنْ اللهُ عَنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا مَلِكَتُ اَيْمَانُهُ مُ لِللّهُ لِللّهِ اللّهُ اللهُ اللهُ وَمَا مَلِكَتُ اَيْمَانُهُ مُ لِللّهُ اللهُ عَفُورًا لِيَحِيمًا ﴿ وَمَا مَلِكُ اللّهُ مَا مَلِكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

ای نبی بیشکه مونبر حلالی کړی مو دی تاته ښځی ستا هغه ښځی چی ورکړی دی تا دوی ته مهرونه د دوی او هغه ښځی چه مالک شوی دی (د هغو) ښی لاس ستا له هغو (وینځو) چی راګرځولی دی الله په تا (له کفارو) او لوڼی د عمی (ترور) ستا او لوڼی د ماما (نیایی) ستا او لوڼی د خاله (توړی) ستا هغه ښځی چی هجرت ئی کړی دی له تا سره او هغه ښځه مومنه چی وبښی نفس خپل نبی ته (بی له مهره) که اراده وکړی نبی د دی چی په نکاح واخلی (بی مهره) دغه (ښځه) خالصه (جایزه ده) تاته غیر له نورو مومنانو په تحقیق معلوم دی مونبر ته هغه (حکم) چه مقرر کړی دی مونبر پر دوی باندی په حق د ښځو د دوی او د هغو وینځو چی مالکان دی (د هغو) ښی لاسونه د دوی دپاره د دی چی نه وی پر تا باندی هیڅ دی جرج سختی، او دی الله ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی له هغو وینځو چی په غنیمت او نورو کښی ستاسی په لاس درشی او ستا هغه ښځی چه د دوی مهر دی ورکړی دی یعنی چه اوس ستاسی په نکاح کښی دی که قریشی وی یا له مهاجراتو څخه وی یا نه وی ټولی تاسی ته حلالی دی له دوی ځنی هیڅ یوه د دی وړ او قابله نه

ده چی خوشی کړی شی، د تره \_ د ترور \_ د ماما \_ او د توړی لوڼی یعنی له قریشیانو ځنی چی د مور یا د پلار له جانبه د تا قربت داری وی د هجرت په شرط حلالی دی او تاسی له هغوی سره نکاح کولی شی او هره ښځه چه خپل ځان نبی ته وبښی یعنی بی له مهره وغواړی چه په نکاح کښی ئی راشی هغه هم حلاله ده \_ که تاسی داسی په نکاح راوړل خوښوی! دغه اجازت مخصوص رسول الله صلی الله علیه وسلم ته دی اګر که دوی پر دغه اجازت نه دی عمل کړی (کما فی الفتح) ښائی له و ان آرادالئوئ څخه مرجوحه اباحت ګڼلی شوی وی. په هر حال نورو مسلمانانو ته هغه حکم دی چی معلوم شوی دی و آن تَبْتَغُوْابِاتُوالِحُمُ هی الآیة \_ (النساء نورو مسلمانانو ته هغه حکم دی چی معلوم شوی دی و تاکیلی (مقرر) شوی نو په دغه صورت (٤) رکوع) یعنی بی له مهره نکاح نه کیږی که د عقد په وخت کښی د هغه ذکر شوی وی او که وروسته له هغه تاکلی (مقرر) شوی وی یا هیڅ نه وی تاکلی (مقرر) شوی نو په دغه صورت که وروسته له هغه تاکلی (مقرر) شوی وی یا هیڅ نه وی تاکلی (مقرر) شوی نو په دغه صورت که مهرالمثل یعنی هغه مهر چه د دی په اقاربو او خپلوانو کښی معمول او مروج وی واجبیږی له رسول مهرالمثل یعنی هغه مهر چه د دی په اقاربو او خپلوانو کښی معمول او مروج وی واجبیږی له رسول ته نه د دی خبری اجازه ده چه له څلورو ښځو څخه زیاتی ښځی واخلی او نه دا چه کومه ښځه به له مهره په نکاح راولی.

تنبیه: رسول الله صلی الله علیه وسلم تر پنځه ویشتو کلونو پوری چه دوی د ځلمیتوب جوش او خروش او د خوند او نشاط وخت وو محض په تجرد ئي ژوندون کاوه ـ بيا د دوی د اقرباؤ او خپلوانو په اصرار او د حضرت بي حديجة الكبرى رضي الله تعالى عنها په غوستني چه د ځواني وخت ئی تیر شوی وو او دوه ځلی کونډه شوی وه له هغی سره ئی عقد وفرمایه ـ تر دری پنځوس کلونو یوری د دوی ژوندون په یوره سکون او اطمینان له دغی متقیی او عفیفی ښځی سره تير شو دا هم دغه زمانه وه چې دوی به له ګردو (ټولو) مخلوقاتو څخه جلا (جدا) په سمڅو او کندو کښې د واحد الله تعالیٰ په عبادت ـ رياضت کښې مشغول او لګيا و او د الله جل جلاله دغی بختوری بندی بیبی خدیجة رضی الله تعالیٰ عنها به دوی ته د ژوندون تول ضروریات تهیه او تیارول او د الله تعالیٰ په عبادت او د دوی د قلبی سکون په حصول کښی به ئی له دوی سره یوره مرسته (مدد) او اعانت کاوه. د ژوندانه په دغې اوږدې زماني کښې چه د نورو خلقو لپاره د نفسانی جذباتو د انتهائی شدت او حدت زمانه وی د دوی حیات به ډیر سکون او اطمینان سره تیر شو تر دی چه خورا ډیر معاند او له حده زیات کوم یو متعصب دښمن هم یو حرف، یوه نقطه هم د دوی د رسولانه عصمت او خارق العادت اتفاء او عفت یز خلاف نشی نقلولی او واضح دی وی چه دا د هغه اکمل البشر د سیرت ذکر دی چه دوی یخپله د خپل حق یه نسبت داسی فرمایلی دی «هغه جسمانی قوت چه ماته عطاء کړی شوی دی د اهل الجنت د څلویښتو نارینه ؤ اندازه دی » چه د یوه جنتی قوت د سلو تنو سریو په اندازه جسمانی قوت ورعطاء کړی وه او بيشكه چه د دنيا د اكمل البشر تمام روحاني او جسماني قوتونه ښائي چه يه هم داسي اعليٰ او اکمله اندازه وی. په دغه حساب که فرضاً څلور زره بیبیانی د دوی په نکاح کښی راغلی وی نو د دوی د قوت به اعتبار به هم دغه درجه کښی شمیر کیدی شوی لکه چه یو نارینه له یوی ښځی

سره نکاح وکړی. لیکن الله اکبر! د دغه شدید ریاضت او ضبط النفس په نسبت څه وویلی شي چه دوی د خپل عمر تر دری پنځوسم کال يوری په هم هغه تجرد يا زهد په حالت کښي ژوندون وکړ بیا د بیبی خدیجی رضی الله تعالیٰ عنها د وفات څخه وروسته د خپل څان جاروونکی وفادار ملگری له لور حضرت بے ہی عایشی صدیقی رضی اللہ تعالیٰ عنها سرہ ئی خیل عقد وتارہ \_ ماسواء له عایشی صدیقی اته کوندی بیبیانی هم د دوی به نکاح کښی ورغلی دی چه د دوی له وفات څخه وروسته نهه واړه موجودي وي چه د دوي اسماء دا دي (١) حضرت بي يي عايشه صديقه رضی الله تعالیٰ عنها (۲) حضرت بی بی حفصه رضی الله تعالیٰ عنها (۳) حضرت بی بی سوده رضی الله تعالىٰ عنها (٤) حضرت بي بي ام سلمه رضى الله تعالىٰ عنها (٥) حضرت بي بي زينب رضى الله تعالیٰ عنها (۱) حضرت بے ہی ام حبیبه رضی الله تعالیٰ عنها (۷) حضرت جویریه رضی الله تعالیٰ عنها (٨) حضرت بي بي صفيه رضى الله تعالىٰ عنها (١) حضرت بي بي ميمونه رضى الله تعالىٰ عنهن وارضاهن دغه وروستني دري بيبياني قريشياني نه دي د دنيا له گردو (تولو) ځني بيمثاله انسان چه د خپل فطری قوتونو په لحاظ اقلاً د څلورو زرو ښځو مستحق وی که دی له څلورو زرو ښځو څخه یواځی تر نهو ښځو اکتفا<sub>ء</sub> وکړی نو آیا کوم یو انصاف پسنده سړی پر دوی د ازواجو د کثرت الزام لګولي شي؟ بيا کله چه مونږ ګورو چې له يوه جانبه د دوی عمر له دری ينځوسم كاله متجاوز شوى وى او سره له عظيم الشانو فتوحاتو يوه ورځ هم په مړه ګيډه ئى ډوډی نه وی خوړلی ـ هر شی چه ئی په لاس ورتله د الله تعالیٰ په لاره کښی به ئی صرفول په اختیاری فقر او فاقه کښی به ئی پر خپله ګیډه تیږی (ګټی) تړلی. په څو څو میاشتو کښی به ئي د مطهراتو ازواجو له كورو لوكي نه يورته كيده او اور به يه كښي نه بليده . على الاكثر د دوی ژوندون به یه اوبو او یه کهجورو ؤ برله پسی به ئی روژی نیولی څو متوالی ورځی به ئی په روژه سره تیرولی او له سره به ئی افطار نه فرمایه ـ د شپی له مخی به هم د الله تعالیٰ یه عبادت کښي ولاړ وو تر دی چه د دوی پښي به پړسيدي ـ او د ټولو خلقو زړه به يرې سوځيده ـ د عیش او طرب سامان لا چیری بلکه دوی خپلو تولو بیبیانو ته داسی فرمایلی ؤ «زما هره هغه ښځه چې د اخرت ژوندون خوښوي له ما سره دې پاتي شي او هره هغه چه دنيوي ژوندون خوښوی مرخصه دی شي !» سره له دغو حالاتو که بيا هم په غور او دقت سره وکتل شي د ټولو مطهراتو ازواجو حقوق به ئی په داسی اکملی او احسنی طریقی سره ادا فرمایل چه د هغه له تحمل او عهدی څخه به ډیر زورور او خورا (ډیر) طاقتور سړی هم نشی وتلی. او د جنګ په ډګر کښی به د ډيرو لښکرو په مقابل کښې څه وخت چې ډير شجاع او جنګيالي سړی به هم له ډګره د باندی ووت دوی به لکه یو لوی غر یه ډیر شجاعت او حماست سره د اعداؤ الله یه مخ کښی تينك ولار وو او يه لور (اوچت) غر سره به ني داسي فرمايل «الي عبادالله! انا رسول الله!» او «انا النبي لا كذب انا ابن عبدالمطلب» د بيبيانو به تعلقاتو او د عبوديت به واجباتو او د رسالت په فرائضو کښې د يوې ذري په اندازه هم له دوي ځنې څه فرق او تويير نه ليده کيده او نه په کوم سخت او ډير ريروونکي (تکليفونکي) کار کښې د يوې شپېې له مخې هم له دوې

تحنى ضعف او تعجب احساس كيده ـ دغه خارق العادت احوال د اهل البصيرت يه نزد له معجزى څخه کم نه دی هم هغسي چه د دوی هلکتوب او ځلميتوب يوه معجزه وه د دوی زوړتوب هم یوه معجزه ده. رښتیا خبره خو هم دا ده چه الله تعالیٰ د دوی د پاک ژوندون په هره یوه دوره کښي د عفيفو او متقي اشخاصو دياره څه نموني ايښي دی چې د انساني ژوندون په هره شعبه کښی دوی ته عملاً هم لار ښوونه وکړی شی د مطهراتو ازواجو په دغه اسمی زیادت باندی د مخالفانو کوم تنقید او اعتراض دی هم هغه دغه مرحومه امت ته د دغی خبری وسیله ګرځیدلی ده چه د رسول الله صلى الله عليه وسلم نارينه او ښځى اتباع كوونكى د هغو حكمو او نمونو څخه بي تكلفه واقف شي چه مخصوصاً به باطني احوالو او كورني ژوندون سره تعلق لري. گواكي د ازواجو په کثرت کښي يو لوي مصلحت هم دغه دي چه د کورني معاشرت او نسواني مسائلو په متعلق د رسول الله صلی الله علیه وسلم احکام او د دوی د حسنه اسوه اشاعت په کافی حد سره بی تکلفه وکړی شی او هم د مختلفو قبائلو او طبقاتو د ښځو اوسیدل د رسول الله صلی الله علیه وسلم یه خدمت کښی هغو قبائلو او طبقاتو ته د دوی د زوموالی او دامادی شرف حاصل شو او یه دغه صورت سره د دوی وحشت او نفرت هم لږ شو او د خپلو دغو قومی ښځو په وسیله کله چه هغوی د رسول الله صلی الله علیه وسلم له تقویٰ \_ عفت \_ شفقت \_ رأفت ښه اخلاق \_ ښو معاملو \_ ښې سجيبې او نورو صفاتو څخه خبريدل نو د هغو لامله (له وجي) د دوې شوق او رغبت د اسلامیت یه طرف زیادت مونده ـ او بالوسیله د شیطانی شکوکو او اوهامو ازاله یه ښه طریقه سره كيده \_ او يه دغه صورت سره د الله تعالىٰ د عشاقو او د رسول الله صلى الله عليه وسلم د محان جاروونکیو او د دنیا د هادیانو هغه عظیم الشان جمیعت تیار شو چی له هغوی تحنی زیات یرهیزگار او عفیف او شریف بل کوم جماعت (ماسوا له انبیاؤ الله محخه) تر آسمان لاندی له سره نه مونده کیږی او د هغو تهیه او تیاریدل د کومی بدی سجیی او بد ژوندون سړی په تربیت کښي مشکل او محال ؤ.

تُرْجِيُ مَنْ تَشَاءُمِنُهُنَّ وَتُعُوِى الْيُكَمِّنُ تَشَاءُومَ الْتُعَيِّتُ الْمُوَمِنَ الْتُعَيِّتُ الْمُكَمِّنُ اللَّهُ وَمَنِ الْتُعَيِّتُ اللَّهُ وَمَنَ الْتُعَيِّتُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُكَامُنُ اللَّهُ اللَّهُ يَعُلَمُ مَا وَلاَ يَعُلَمُ اللَّهُ يَعُلَمُ مَا وَلاَ يَعُلَمُ اللَّهُ يَعُلَمُ مَا فِي اللَّهُ وَلِيمًا وَلِيمًا وَلِيمًا هِ

بیرته کوی هر هغه ښځه چه غواړی ته له دغو ښځو خپلو او رانزدی کوی ځان ته هره هغه ښځه (خپله) چې غواړی ته (له دغو ښځو خپلو) او هغه چې بیا

ئی وغواړی له هغو (ښځو خپلو) چی لری کړی دی پس نشته هیڅ ګناه پر تا باندی دغه (تفویض د کلی واک (اختیار) د ښځو خپلو) تاته ډیر نژدی دی چی یخی او روښانه شی سترګی د دوی (او خوشالی شی) او نه به غمجنی کیږی او راضی (خوشالیږی) دوی په هغه شی چی ورکوی ته دوی ته ټولی د دوی، او الله ته معلوم دی هر هغه څه چی په زړونو ستاسی کښی دی (له رغبت او کراهیت د ښځو) او دی الله ښه عالم ډیر تحمل والا.

تفسیر: یعنی د «واهبة النفس» به متعلق اختیار لری چه قبلوی ئی او که ئی نه قبلوی ـ او د موجوده ؤ ښځو څخه دی مختار ئی چی کومه ئی ساتی او کومی یوی ته ئی طلاق ورکوی او هم د هغو ښځو په نسبت چه ياتي شي ير تاسي قسم ( وار ـ نوبت) نه دې واجب چه خامخا يوه یوه شپه له هری یوی سره به اوسیږی د هری یوی په نسبت چی زړه مو غواړی وړاندی وروسته هم کولي شي او له هري يوي څخه مو چي ځان بيل کړي وي بيا د هغي د بيرته اخيستلو اختيار هم لری ۔ سره له دی چه دغه حقوق او اختیارات دوی ته ورکړی شوی ؤ مگر دوی په خپل ټول عمر كښي له دغو اختياراتو څخه كار وانخيست. په معاملاتو كښي لي دومره زيات له عدل او مساوات څخه کار اخیست او د هغه مراعات به ئی کاوه چه ډیر لوی او محتاط سړی به هم هغسی نشی کولی ـ خو سره له دی نه که د دوی قلبی میلان د چا یه لوری بی اختیاره کیده ـ نو داسی به نی فرمایل «اللهم هذا قسمی فیما املک فلا تلمنی فیما تملک ولااملک ای الله! دغه زما تقسیم دی یه هغو شیانو کښی چی ځما یه واک (قبضه) او اختیار کښی دی او یر هغه خیز کښی چی یواځی ستا یه اختیار دی او ځما یه اختیار کښی نه دی مه می ملامتوه » ښائىي په ﴿ وَاللَّهُ يَعُلُومُمَا فِي تُعُلُومُ اللَّهُ عَلَيْمًا عَلِيمًا ﴾ كښى د هم دغه په لورى اشاره وی حضرت ُشاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چه «که کوم سړی څو ښځی لری نو یر ده واجب دی چی یه وار او نوبت سره دی له گردو (ټولو) سره واوسیږی مگر پر رسول الله صلی الله علیه وسلم دغه وار او نوبت نه ؤ واجب او د دی لامله (له وجی) چی ښځی هغه خپل حق ونه ګڼی او هر څه چه دوی ته وررسیږی پر هم هغه دی خوښي او راضي اوسي او قبول دی کړی که نه هره ورځ به شور ما شور ـ جنګ ـ جنجال جاری او په دینی مهماتو کښی به خلل واقع کیده او د ازواجو نظر به هم له دنیا لری کیده او بیخی د هم هغه اخروی اصلی مقصد یه طرف به متوجه كيده \_ او يه دغو غمونو او انديښنو كښي به سره نه اخته كيده مګر رسول الله صلى الله عليه وسلم د خپل طرف یه دغه قسم نوبت او وار کښي هیڅ فرق او توپیر (فرق) نه فرمایه ـ او د هری یوی په وار کښی به له هم هغی سره د شپی اوسیدل. یواځی حضرت بی پی سوده رضی الله تعالیٰ عنها کله چه د دی عمر زیات شو خپل نوبت ئی حضرت بیپی عائشی صدیقی ته وروباښه».

#### لَا يَعِلُ لَكَ النِّسَاءُ مِنْ بَعُدُ وَلَا آنُ تَبَكَّ لَ بِهِنَّ

#### مِنْ أَزُواجٍ وَلَوْ أَعْجَبُكَ حُسنُهُنَّ

نه دی حلالی تاته ښځی پس له دغو (نهو ښځو چه اوس دی په نکاح دی) او نه دغه (درته روا دی) چه بدل کړی په دوی له نورو ښځو اګر که تعجب درولی تاته ښائست د هغو نورو هم.

تفسیر: یعنی هومره اقسام ئی چه په ﴿ اِنَّااَحُلَدُنَا اَکَارُواَجَکَالْتِیَّ ﴾ کښی فرمایلی دی له هغو څخه زیاتی نه دی حلالی. او څه چی موجودی دی د هغو بدلول نه دی حلال یعنی دغه چی له دوی ځنی کومه یوه د دی لامله (له وجی) خوشی کړی چی د هغی په ځای بله کومه یوه راولی ـ له حضرت بیبی عائشی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها او ام سلمی رضی الله تعالیٰ عنها څخه روایت دی چه دغه ممانعت په اخر کښی موقوف شو مګر واقعه دا ده چی رسول الله صلی الله علیه وسلم وروسته له دی نه نه کومه بله نکاح وفرمایله او نه ئی په دغو موجوده ؤ ښځو خپلو کښی په کومی یوی کښی تبدیل وفرمایه د دوی د وفات تر وخته پوری دغه ګردی (ټولی) ازواجی موجودی وی.

#### إلاماملكت يوينك

مگر «خو روا دی درته» هغه وینځی چی مالک وی ښی لاس د تا «دوی ته»

تفسیو: یعنی وینځه ـ کنیزک ـ د رسول الله مبارک دوه ښځی مشهوری دی یوه «ماریة القبطیة چه د دی له نسه حضرت ابراهیم متولد او په هلکتوب کښی وفات شو ـ دوهمه ریحانه رضی الله تعالیٰ عنهما

#### وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْ

او دی الله په هر څيز باندی (د اعمالو ستاسي) ښه ساتونکي.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ درته گوری چه په کوم یوه د احکامو او حدودو پابندی کوی؟ او پر کوم یوه ئی نه کوی نو ښائی چه انسان د هر کار د کولو په وخت کښی هم دغه خبره تر نظر لاندی ونیسی.

#### يَايَهُا الَّذِينَ الْمَنْوَالِا تَدْخُلُوا بُيُوْتَ النَّبِيِّ

#### ٳڰٚٲڽؙؿؙٷؙۮٙؽڵڴؙۄؙٳڵڟڡٵٟڡڔۼٙؽڒڹڟؚڔؽؽٳڹٮٛۿۅڵڮؽٳۮؚٵ ۮؙۼؿڗؙؙڞؙؙٷۮڂ۠ڵٷٳ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) مه ننوځئ کورونو د نبی ته مګر (هغه وختی ننوځئ چی اذن وکړی شی تاسی ته (خوړلو د) طعام ته په دغه حال کښی چه نه اوسی منتظر پخلی د هغه ته ولیکن کله چه وبلل شئ تاسی پس ننوځئ.

تفسیر: یعنی بی له حکمه او اجازی په دعوت کښی مه ځئ! څو تاسی ئی نه یئ غوښتی پخپل سر چیری مه درومئ که نه هلته به په انتظار کښی ناست پاتی کیږئ او د هغه کورنی د کارونو په اجرا کښی مانع ګرځئ او د حرج عوامل به پیدا کوئ!

#### فإذاطعِمُثُونُ فَانْتَشِرُوا وَلَامُسْتَالْشِينَ لِعَدِيثِ ۗ

پس کله چی طعام وخورئ نو خواره شئ (نور ځنډ (تاخیر) مه کوئ هلته) او مه کینځ آرام نیوونکی دپاره د خبرو (یو له بل سره)

تفسیر: یعنی څه وخت چی له ډوډی څخه فارغ شوئ نو ښائی د خپلو کورونو په طرف بیرته ولاړ شغ! ځکه چی د هملته کیناستلو او مجلس جوړولو څخه هغی کوربه ته تکلیف او حرج واقع کیږی. دغه خبری اګر که د نبی الله صلی الله علیه وسلم د کورونو په متعلق فرمایلی شوی دی ځکه چه د شان نزول تعلق له هغه سره دی مګر تری د یوه عمومی ادب ښوونه مقصود ده چی بی له غوښتنی د چا کره تلل ـ یا د کوم میلمه سره مل شوی په طفیلی حیثیت د چا کره ننوتل ـ یا پخوا له ډوډی هم داسی خوشی چتی (بیکاره) هلته پنډیدل ـ او خبری اتری کول ـ یا وروسته د ډوډی له فراغه هلته کیناستل او مجلس او ساعت تیری کول نه دی په کار.

#### إِنَّ ذَٰ لِكُوۡكَانَ بُؤُذِى النَّبِيُّ فَيَسُتَحُى مِنْكُوۡ وَاللهُ لَابَيْتُحُى مِنَ الْحَقِّ

بیشکه دغه (ننوتل کیناستل خبری کول) دی داسی کار چی تکلیف رسوی نبی ته پس حیا کوی (نبی) له تاسی (چی وباسی تاسی) او الله حیا نه کوی له (ویلو د خبری) حقی.

تفسیو: یعنی نبی الله صلی الله علیه وسلم د شرم او حیا له وجی پر خپل ځان ربر (زحمت) او تکلیف اخلی ۔ او د خاطر او لحاظ لامله (له وجی) په صافو الفاظو سره دغو میلمنو ته نه وائی چه ځئ! خپلو ځایونو ته لاړ شئ! چی ماته تکلیف او اذیت پیښیږی دا خو د نبی الله صلی الله علیه وسلم د اخلاقو او د مروتو وضعیت دی مگر ستاسی له تأدیب او اصلاح څخه هیڅ شی پاک الله نشی منع کولی او الله تعالیٰ هرومرو (خامخا) د خپل رسول صلی الله علیه وسلم په ژبه تاسی ته خپل احکام اعلام او درښکاره وی.

#### ۅٙٳۮٳڛٵڷؙؾؙؠؙۅ۫ۿؙؾؘڡؾٵٵڣؽٷۿؿڝڽ۫ٷۯٳ؞ؚڿٳڽ۪ ۮٳڮؙڎؙٳڟۿۯڸٟڨؙڵۉڮؚؠؙٛٷؿؙڵۅؠؚۺ

او کله چه غواړئ تاسی له دغو (مطهراتو ازواجو) څخه د کوم متاع کار کوم څیز پس غواړئ هغه له دوی نه د باندی د پردی دغه (غوښتل د باندی د پردی) د تاسی ډیر پاک ساتونکی دی د زړونو ستاسی او (ډیر پاک ساتونکی دی) د زړونو د دوی،

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «په دغه سره الله تعالی مسلمانانو ته ادب بوولی دی. کله چی دوی به د ډوډی دپاره د رسول الله صلی الله علیه وسلم کره ورتلل نو وروسته له ډوډی ځنی به هملته کښیناستل او په خپلو خبرو اترو به مشغولیدل حال دا چه د رسول الله صلی الله علیه وسلم د هوسائی (آرام) او استراحت ځای به هم هغه ؤ. مگر دوی له شرمه او حیأ دوی ته نه ویل چی ځئ پاڅئ! نو ځکه پاک الله دوی ته وفرمایل ـ او په دغه آیت کښی د پردی حکم صادر شو چی نارینه دی د رسول الله صلی الله علیه وسلم له ازواجو سره مخامخ نشی. که کوم شی غواړی ښائی چی د پردی له شا ئی وغواړی. په دغه کښی د جانبینو زړه صاف او پاک پاتی کیږی او د شیطانی وساوسو استیصال په عمل راځی».

#### وَمَاكَانَ لَكُوْ اَنَ تُؤَذُو السَّوْلَ اللهِ وَلَا اَنْ تَنْكِخُواَ اَزُواجَهُ مِنَ بَعْدِ ﴾ اَبَدًا اِنَّ ذٰلِكُوْكَانَ عِنْدَاللهِ عَظِيْمًا ﴿

او نه ده روا تاسی ته دا چی تکلیف (او ضرر) ورسوئ رسول د الله ته او نه ده (روا تاسی ته) دا چی په نکاح واخلئ ښځی د ده پس له وفات (یا

طلاق) د ده هیڅکله بیشکه دغه (ایذاء د رسول او د ازواجو نکاح ئی) ده په نزد د الله (ګناه) ډیره لویه

تفسير: يعنى د كفارو او منافقينو هر څه چې زړه ئې غواړي چتې (بيكاره) او فضول دي ووائي او پخپلو هم دغو رېړولو (تکليفولو) او ايذاء رسولو کښي دې مشغول اوسي! مؤمنينو ته چې د ډيرو دلايلو او براهينو په رڼا (رنړا) د رسول الله صلي الله عليه وسلم انتهائي صداقت ـ امانت \_ عفت \_ طهارت ظاهر او څرګند (ښکاره) شوی دی \_ دغه خبره لائقه او مناسبه نه ده چه د رسول الله صلى الله عليه وسلم يه حيات يا ممات كښي داسي كومه خبره وكړي يا ئي ووائي چې دوی دی د ډیری ضعیفي درجي ایذا یاو خفګان سبب وګرځې په مونږ او ټولو مؤمنانو لاژم دى چه د خپل دغه محبوب او مقدس رسول د عظمت شان تل ترتله رعایت و کړو او همیشه فهم او دقت وکړو چه په غفلت او تساهل سره هم کوم داسي تکليف ورکوونکي حرکت له مونږ ځنې صادر نشي چه د هغه لامله (له وجي) د دنيا او آخرت په زيان او خساره اخته او ککړ شو له دغه تکلیف ورکوونکو حرکاتو څخه یوه ډیره سخته او لویه ګناه دغه ده چه کوم سړی د دوی د مطهراتو او ازواجو سره وروسته د دوی له وفاته خپله نکاح وتړی. یا د داسی نالاتقی ارادی اظهار د رسول الله په حيات کښي وکړي. ظاهر دي چه د مطهراتو ازواجو مخصوص عظمت د رسول الله صلی الله علیه وسلم د تعلق له سببه موجود او قائم شوی دی. او دوی له روحانی حیثیته د ټولو مؤمنینو محترمی میندی تاکلی (مقرر) شوی دی. آیا وروسته له دی نه چه د کوم امتی د نکاح یه عقد کښي راشي د دوی هغه عزت او احترام کماحقه ملحوظ یاتي کیدی شي؟ وروسته له دوی نه کله چی دوی په کورنی جنجالو او جګړو کښی ولویږی نو د تعلیم او تلقین او دینی احکامو د تبلیغ هغه اعلیٰ غرض او مقصود څرنګه په اطمینان او آزادی سره تکمیل او پوره کولی شی چه د هغه دیاره فی الحقیقت قدرت دوی د رسول الله صلی الله علیه وسلم د زوجیت دیاره غوره کری دی ـ او آیا کوم یه انتهائی درجه سره بی حیاء او بیحسه او بی شعوره انسان به هم باور كولى شي چه له سيدالبشر امام المتقين او د خلق العظيم له مظهر سره كومي بي سي صاحبي چه خپل عمر تیر کړی وی هغه به د یوی شپی له مخی هم بی د دوی له کوره یه بل ځای کښی اوسیدی شی؟ او هلته قلبی سکون او مسرت هم حاصلولی شی؟ یا د هغه هیله (ارزو) او امید یه خپل زړه کښې ګرځولي شي؟ خصوصاً څه وخت چه دغه خبره معلومه شوی هم وی چې دوی له هغو منتخبؤ او غورو خواتینو څخه دی چه د دوی په مخ کښی د دنیا او آخرت دواړه لیاری وروړاندی کړلی شوی مګر هغوی په خپل ذوق او خوښی سره د دنیا پر عیش، خوښی او عشرت د رسول الله صلى الله عليه وسلم صحبت او خدمت او د آخرت عظمت ته ترجيح او اهميت وركړ. او د آخرت د لیاری د اختیارولو اعلان ئی وکړ. لکه چه تاریخ راښیی چی د رسول الله صلی الله عليه وسلم له وفاته وروسته دغو مطهراتو ازواجو او جنتي مقدساتو خواتينو يه څه عديمالنظير زهد ـ ورع ـ تقویٰ ـ صبر او توکل سره د الله تعالیٰ یه عبادت او خپلو معنوی اولادهؤ یه هدایت

کښی مشاغلت او د اسلامی احکامو په نشر او اشاعت او په دینی خدمت کښی مواظبت کاوه او خپل گرد (ټول) اوقات ئی په هم دغو مهماتو کښی صرف او وقف کړل او هیڅ یوی له دوی ځنی په سهو او خطأ سره هم دنیوی لذایذو او مشاغلو ته نه دی کتلی او څرنګه داسی کوم خیال به د دوی په زړه کښی تیریده؟ حال دا چی الله تعالیٰ د دوی په نسبت داسی لطف او مرحمت فرمایلی ؤ په یُرییدالله ایدوی او په دغه سره ئی د دوی د تزکیی او د تطهیر د کفالت بشارت ورکړی وو. (فرضی الله عنهن! وارضاهن و جعلناممن یعظمهن حق تعظیمهن، فوق مانعظم امهاتنا التی ولدتنا. آمین، د دغی مسئلی نهایت محققانه بحث د حضرت مولانا محمد قاسم نانوتوی قدس سره د آمین، د حیات په کتاب کښی شته.

### إِنْ تُبُكُ وُاشَيْئًا اوَتَغُفُونُهُ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْئًا وَيَغُفُونُهُ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْئًا ﴿

که چیری ښکاره کړئ کوم شی (تاسی په خوله) یا ئی پټ وساتئ (په زړونو کښی) پس بیشکه الله دی پر هر څیز (د اعمالو ستاسی) ښه عالم.

**تفسیر:** یعنی مه په ژبه سره دغسی خبری کوئ او مه په زړه کښی داسی وسوسی ته لیاره ورکوئ! ځکه د الله تعالیٰ په نزد ظاهر او باطن او نور ګرد (ټول) یو شان عیان دی او هیڅ یو شی له ده ځنی پټ نه دی او دی پر ګردو (ټولو) اخبارو او اسرارو علیم او خبردار دی.

### ڵٳۻؙڹٵڂؘۼڲڣۣؾ؋ٛٵڹٵۧؠٟڣۣؾٙۅڵۘٲؠؙڬٵؠٟڣؾٙۅڵٙٳڂۅٳڹڣؾٙۅؘڵٳٲڹڹٵۧ؞ٳڂۘۅٳڹڣۣؾ ۅٙڵٵؠٛڹٵ؞ٳڹڿٳڹڣۣؾؘۅؘڵٳڛ۬ٵؠۣڣؾؘۅڵٳڡٵڡػػڎؙٳڹؠٵڣؙؾ۫

نشته ګناه پر دغو ښځو په (مخامخ کیدلو د) پلرونو د دوی کښی او نه په ځامنو د دوی کښی او نه په وروڼو د دوی کښی او نه په ځامنو د وروڼو د دوی کښی او نشته (ګناه پر دغو ښځو په مخامخ کیدلو د) ځامنو د خویندو د دوی کښی او نه په ښځو د دوی (یعنی په ښځو د نورو مؤمنانو) او نه په هغو (وینځو) چه مالکان وی ښی لاسونه د دغو (ښځو لره).

تفسیر: پاس د مطهراتو ازواجو سره د نارینه و مخامخ کیدلو ممانعت وشو. اوس دغه ښوولی کیږی چی دوی سره د دوی د محارمو مخامخ کیدل ممنوع نه دی. په دغه مورد کښی کوم عمومی حکم چی د عمومو مستوراتو په نسبت د «النور» په سورت کښی تیر شو هم هغسی د

مطهراتو ازواجو په نسبت هم حکم دی. د ﴿ وَلاَيْتَمْ اَبِهِنَّ وَلَامْاَمُلَكُتُ اَيْمَالُهُنَّ ﴾ کومه تشریح چی مونږ هلته په (۱۰) رکوع کښی کړی ده هغه دی دلته بیا ولوسته شی.

# وَاتَّقِتْ يُنَاللهُ أِنَّ اللهُ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْعٌ شَهِيْكًا@

او وويريدئ (اى سَحُو) له الله! بيشكه الله دى پر هر شى باندى سه شاهد عالم.

تفسیر: یعنی د پردی کوم احکام چه بیان شوی دی او هغه استشناء چه په کښی کړی شوی چه هغه په په په کښی کړی شوی چه هغه په پوره ډول (طریقه) سره ملحوظ ولرئ او لږ څه هم په هغه کښی وړاندی وروسته لاندی باندی ونه کړئ ! او په ظاهر او باطن کښی ښائی چه د الله تعالیٰ د احکامو او د حدودو رعایت وکړی! ځکه چه له الله تعالیٰ څخه ستاسی هیڅ شی نه دی پت ﴿ یَعُلُوْخَآلِنَةَ ٱلْاَمْیُونُ وَمَاتُحُفِی الصَّدُونُ ﴾

#### اِتَّاللَّهُ وَمَلَيْكَتَهُ يُصَنُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَايَهُا الَّذِيْنَ الْمَنُوا صَنُّواعَكَيْهِ وَسَلِّمُوْ اسَيْلِهُا ۞

بیشکه الله او پرښتی د الله درود وائی (رحمت لیږی) پر نبی باندی ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) درود ووایئ پر هغه (نبی) باندی او سلام (پری) ووایئ په سلام ویلو سره.

تفسیر: د «صلوة علی النبی» مطلب دا دی د نبی ثناء له تعظیم ـ رحمت او عطوفت سره \_ بیا د هر یوه په طرف چه صلوة منسوب وی سم د هغه د شان او مرتبی سره کومه ثناء \_ تعظیم \_ رحمت او عطوفت چی وړ او لایق وی هم هغه به تری مرادوه شی. لکه چی وایی پلار پر زوی \_ زوی پر پلار او ورور پر ورور مهربان دی یا هر یو له بل سره مینه او محبت کوی نو ظاهر دی د پلار کوم قسم محبت او مهربانی چی پر زوی ده د زوی هغه قسم مینه او محبت پر خپل پلار نه دی او د ورور له ورور سره هم هغسی نشته بلکه د دغو دواړو د مینی نوعیت بل شان دی ـ هم داسی دلته ئی هم قیاس و کړئ او و پوهیږئ! الله تعالیٰ هم پر نبی صلوة لیږی یعنی په رحمت او شفقت سره د ده ثناء \_ اعزاز او اکرام کوی پرښتی هم پری سلام لیږی مگر د هر یوه صلوة رحمت \_ تکریم او تعظیم سم د ده د شان، مقام او مرتبی سره دی. وروسته له دی نه پر مؤمنانو حکم دی چی تاسی هم پر نبی صلی الله علیه وسلم صلوة او رحمت ولیږئ! ښائی د دوی حیثیت له دغو دواړو څخه بیخی جلا (جدا) او علیٰحده وی. علماؤ فرمایلی دی چی د الله حیثیت له دغو دواړو څخه بیخی جلا (جدا) او علیٰحده وی. علماؤ فرمایلی دی چی د الله

تعالیٰ صلوٰة رحمت لیږل دی او د پرښتو صلوٰة استغفار دی او د مؤمنینو صلوٰة دعاء ده. په حدیث کسی راغلی دی کله چی دغه آیت نازل شو صحابه و رضی الله عنهم عرض و کړ یا رسول الله د سلام طریقه خو مونږ ته معلومه شوی ده یعنی چی د لمانځه یه تشهد کښی داسی لوستل كيږى السلام عليك ايها النبي و رحمة الله و بركاته د صلوة طريقه هم مونو ته ارشاد وفرمايع! څو یې مونږ په لمانځه کښې ولولو. رسول الله صلي الله علیه وسلم د دغه درود تلقین دوی ته وفرمايه «اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كماصليتِ على ابراهيم وعلى آل ابراهیم انک حمید مجید ـ اللهم بارک علیٰ محمد وعلیٰ آل محمد کما بارکت على ابراهيم وعلىٰ آل ابراهيم انك حميد مجيد» غرض دا دى چى الله تعالىٰ مؤمنينو ته حکم ورکر چی تاسی هم بر نبی صلوٰۃ (رحمت) ولیدئ نبی دغه راوښود چی ستاسی صلوٰۃ لیدِل دغه دی چی له اللہ جل جلاله ځنی وغواړئ څو هغه زیات له زیات خپل رحمتونه تر ابد الاباد يورى تل ترتله ير نبي صلى الله عليه وسلم نازل وفرمايي! ځکه چې د الله تعالىٰ رحمتونه بيحده او بی نهایته دی، دغه هم د الله تعالیٰ رحمت دی چی بر دغه غوښتنه سره لا نور داسی رحمتونه بر خپل نبی صلی الله علیه وسلم نازل فرمائی چی مونږ د هغو د لیږلو څخه بی د ده د توفیقه عاجز او ناتوانه يو او بيا هغه خپل لطف مونړ ته منسوب وفرمائي چې ګواکي مونږ هغه د ده په حضور کښي وروړاندی کړی دی حال دا چې په واقع کښي رحمت لیږونکې هم هغه واحد ذات جل جلاله دى ولى چى د هيخ بنده له اختياره او قوته دغه كار نه دى پوره چى رسول الله صلى الله عليه وسلم له رتبی سره لایق کومه تحفه او سوغات ده ته وروړاندی کړی شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليكي «له الله تعالىٰ ځيني رحمت غوښتل ير رسول الله صلى الله عليه وسلم او له هغه سره د ده یر خپل خانه باندی هم درود ویل لوی قبولیت لری او یر دوی هم هغسی رحمت نازلیږی چی د دوی له شانه سره مناسب او لایق وی او له یو ځلی غوښتلو څخه لس رحمتونه پر هم هغه غوښتونکي نازليږي اوس د هر چا چې هومره زړه غواړي هغومره رحمت دی ځان ته حاصل کړی»

تنبیه: د صلوة على النبى صلى الله علیه وسلم به متعلق مزید تفصیلات به دغى مختصرى حاشیى كښى نه ځائیږى \_ دغه موضوع دى د احادیثو به شروحو كښى ولوستله شى! په دغه مورد كښى د شیخ شمس الدین سخاوى رحمة الله علیه رساله د «القول البدیع فى الصلوة على الحبیب الشفیع» د ویلو وړ (قابل) ده مونږ د «صحیح مسلم» به شرح كښى د كفایت به اندازه د ده به متعلق څه لیكلى دى. فالحمد لله على ذلك.

#### ٳؾؘٵڲڹؚؽؘؽؽؙٷٛۮؙٷؾٲڵڮۏٙڔۜڛٛٷڵڎؙڵۼڹؘۿؙؙؗؗؗۄؙٳڵڵڎؙؽٵ ٷاڵٳٚڿؚڗۊؚۅؘٲۘۼڰؘڷۿۄؙٞۼؘۮؘٲڴ۪ٲۺؙۣۿؚؽڹٵٛ۞

بیشکه هغه کسان چی ایذا و رسوی الله ته (په و لد او شریک) او (ایذا و رسوی) رسوی) رسول الله (ته په نسبت د سحر ـ شعر ـ جنون) لری کړی دی دوی الله (له رحمته خپله) په دنیا او په آخرت کښی او تیار کړی ئی دی دوی ته عذاب سپکوونکی (د اور د دوزخ).

تفسیو: پاس پر مسلمانانو حکم ؤ چی دوی دی د نبی کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم د ایذای سبب ونه گرځی بلکه د دوی په انتهائی تعظیم او تکریم کښی دی زیار (محنت) او کوښښ وکړی! چی د هغه یو صورت صلوٰة او سلام لیږل دی اوس دغه راښیی چی د رسول الله ایذای رسونکی په دنیا او آخرت کښی ملعون او مطرود او په خورا (ډیر) سخت شرموونکی عذاب اخته او ککریږی. د الله تعالیٰ ایذای دغه ده چی د ده رسول صلی الله علیه وسلم ته شوک شه ربړ (تکلیف) او ایذای ورسوی یا د ده لوی جناب په نسبت نالایقی خبری وکړی.

# وَالَّذِيْنَ يُؤُذُونَ الْمُؤْمِنِيُنَ وَالْمُؤْمِنَٰتِ بِغَيْرِمَا اكْتَسَبُوافَقَدِ الْحَمَّلُوابُهُمَّا نَاقِ الْمُؤْمِنِينَا ﴿ الْحَمَّلُوابُهُمَّا نَاقِ الْمُثَامِّينَا ﴿ الْحَمَّلُو الْمُهَا نَاقِ الْمُثَامِّينَا ﴿ الْحَمَّلُو الْمُعَالِمُ الْمُثَامِنَا فَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

او هغه کسان چی ایذا و رسوی مؤمنانو سریو ته او مؤمنانو ښځو ته (په اتهام) په غیر د هغه کار چی کړی ئی وی دوی (یعنی په ناکړی کار) پس په تحقیق باروی دوی پخپل ځان غټ دروغ او ګناه ښکاره (چی د عقوبت موجب دی).

تفسیو: دغه منافقان ؤ چی د رسول الله صلی الله علیه وسلم بد به ئی ویل یا د دوی د مطهراتو ازواجو په نسبت به ئی د دروغو خبری اتری لکه چی د «النور» په سورت کښی مسطوری دی کولی. وروسته له دی نه د ځینو هغو ایذاؤ د انسداد په نسبت ځینی ښوونی کړی شوی دی چی د دغو منافقینو له خوا به ځینی مسلمانانو ښځو ته رسیدی ـ په روایاتو کښی مذکور دی کله به چی مسلمانی ښځی خپلو ضروریاتو ته د باندی تللی نو بدکاره منافقان به دوی ته په پتونی کښی ناست ؤ او د دوی د اذیت او پریشانی اسباب به یی ورپیښوه کله چی دغه منافقین به ونیول شول نو د پوښتنی په ځواب کښی به ئی داسی ویل چی مونډ په دی باندی نه وو خبر چی دغه اصیله او حره ښځه ده مونډ به داسی ګڼل چی ګوندی وینځه اوامه ده نو ځکه مو وچیړله.

### يَآيُّهُا النَّبِيُّ قُلُ لِإِزْ وَاجِكَ وَبَنْتِكَ وَنِسَاءَ الْمُؤْمِنِيْنَ يُدُنِيْنَ

#### عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيْيِهِنَّ

ای نبی ووایه ښځو ته دی او لوڼو ته دی. او ښځو (د نورو) مؤمنانو ته چه خواره دی کاندی پر ټولو ځانونو خپلو له ټکریو (څادرونو) پړونو خپلو څخه

تفسیر: یعنی وروسته د تول بدن له پتولو څخه د تکری (څادر) څه برخه پر سر او څه برخه ئی له سر ځنی راښکته پر خپله څیره باندی وځمړی. په روایاتو کښی راغلی دی چی وروسته د دی آیت له نزوله مسلمانانو ښځو به خپلی څیری او ګرد (ټول) بدنونه په خپلو ټکریو (څادرونو) سره پتول او بیا به د باندی داسی وتلی چی یواځی به د دوی یوه سترګه ښکاریده چی په هغه سره په لاره تلی شوی. له دی نه معلومه او ثابته شوه چی د فتنی او فساد په وخت کښی ښائی چی آزادی اصیلی ښځی خپله څیره هم پته کړی او وینځی د شدیدهؤ ضروریاتو له سببه پر دغه نه دی مکلفی ځکه چی د دوی په کارو او چارو کښی تکلیف او حرج پیښیږی.

#### ذلك آدُنْ آنُ يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذَيْنُ وَكَانَ اللهُ غَفُوْرًا رَّحِيمًا ١٠

دغه (پټول د بدن) نژدی دی دی ته چې وبه پیژندی شي دوی (چې اصیلي دی) پس ایذا به ونشي رسولي دوی ته (په زعم د وینځو) او دی الله ښه بښونکي (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چی «ښه وپیژندله شی چی وینځه نه ده بلکه بی ده ، د ننگ او ناموس میرمن ده بدبخته او بدناموسه نه ده نیک بخته ده بدذاته نه ده څو بدنیته خلق هغوی ته لاس ونه غځوی او نقاب (بغره) ئی د هغه نښه کیښوده دغه د بهتری حکم دی وروسته ئی وفرمایل چی الله بښوونکی مهربان دی» یعنی که سره له دومره اهتمامه کوم تقصیر پاتی شی نو د الله تعالیٰ له مهربانی نه د بښنی توقع شته. (تکمیل) دغه خو د آزادو ښځو په نسبت انتظام و څو هر څوک دوی وپیژنی او د دوی ربړولو (تکلیفولو) ته زړه ښه نه کړی او بیا د دروغو پلمه (تدبیر) او حیله ورته جوړه نه کړی. وروسته له دی د عمومی ګوتی وروړلو او لاس غځولو په نسبت تهدید او ویرول دی اعم له دی چه له کومی میرمنی سره وی یا له کومی وینځی سره.

## لَمِنُ لَوْ يَنْتَهِ الْمُنْفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمُ مَرَضٌ

قسم دی که منع نشول منافقان (له نفاق څخه) او هغه کسان چې په زړونو د

#### دوی کښی رنځ دی (د زناء کولو له بد کاری خپلی نه)

تفسیر: یعنی پر هغو خلقو چی د بدنظرئ او شهوت پرستئ مرض او کرګ لګیدلی وی

#### وَّالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ

#### او بدی آوازی ګډوونکی په (ښار د) مدينی کښي

**تفسیر:** دغه غالباً یهودان دی یا ممکن دی چه هغه منافقان تری مراد وی چه علیالاکثر به ئی دروغ خبری شائع کولی او د اسلام او د مسلمانانو په خلاف به ئی شائعات او انتشارات کول. او امکان لری چی منافقان تری مراد وی

### ڵٮؙۼ۫ڔ؉ۣٙڮ؉ؚؠؙٛڬۊڒڮۼٛٳۅۯۅؙؽٙڮۏؽؠٵۧٳ؆ۊؘڸؽڵڒڞٛۧڡڵۼؙۏڹؽڹٛ ٲؽؙۿٵؿؙ۫ۊؙڣؙۅٞٳٲڿؚۮؙۅٛٳۅؘڠؙٮؾؚۨڷٷٳؾؘؿؙؿؽڵ۞

نو خامخا به وگمارو مسلط به کړو مونږ خامخا تا پر دوی بیا به همسایه توب ونه کړی (دوی) د تا په دغه (مدینه کښی) مګر لږ وخت رټلی شرټلی شوی هر چیری چی وموندلی شی وبه نیولی شی او وبه وژلی شی په وژلو (د خواری سره)

تفسیر: یعنی که دغه بد سری د خپلو دغو حرکاتو څخه لاس وانخلی نو مونږ به تا پر هغوی مسلط کوو چی په نخو ورځو کښی تاسی هغوی له مدینی منوری څخه د باندی وشړی ـ او هومره ورځی چی دلته اوسیږی د ذلت او مرعوبیت په صفت کښی به پاتی وی لکه چی دغه یهودان ګرد (ټول) وشړل شول ـ او منافقانو به د دغو ویرولو او ډارولو په اثر ښائی خپله رویه بدله کړی وی نو ځکه له سزا څخه ئی نجات وموند.

حضرت شاه صاحب لیکی «هغه خلق چی بدنیت وو \_ او په مدینی منوری کښی به ئی ښځو ته لاس آچاوه او په بدو سترګو به ئی ورته کتل \_ او دروغی خبری به ئی خورولی او پخپلو اوضاعو او حرکاتو سره به ئی د مسلمانانو د ضعف او ماتی او د مخالفانو قوت او قدرت به ئی خلقو ته ښکاره کوؤ دغه ئی هغو ته وفرمایل»

# سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَكُوامِنَ مَّكُو أَمِنُ مَّكُو أَنْ تَجِدَ اللَّهِ تَبُدِيلًا ١٠٠٠ اللهِ تَبُدِيلًا

دا یوه لاره ایسی ده الله لاره په حق د هغو (منافقانو مرجفانو) کښی چی تیر شوی دی پخوا له دی نه او له سره به نه مومی ته لاری د الله ته هیڅ تبدیل تغییر

تفسیر: یعنی عادت الله په هم دی دوام لری هغو کسان چی د انبیاؤ الله په مقابل کښی شرارتونه کوی او فتنه او فساد خوروی هم داسی ذلیل ـ خوار او هلاک کړی. یا دغه مطلب دی چی په پخوانیو کتابونو کښی هم دغه حکم شوی دی چی مفسدان له خپله منځه د باندی وباسئ! لکه چی حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه ئی له توریت څخه نقلوی.

# يَنْ عُلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَاعِنُ مَا اللهِ وَمَا يُنْكُونُ فَرِيبًا ﴿ وَمَا يُدُرِينِكَ لَعَلَى السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ﴿

پوښتنه کوی له تا څخه خلق له قیامت (د راتلو چی کله دی؟) ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه هم دا خبره ده علم د قیامت (خاص) په نزد د الله دی او څه شی پوه کړی ئی ته (په قیام د قیامت؟ یعنی ته تری بیخبره ئی بیا نو ورته ووایه) ښائی چی قیام د قیامت دی نژدی.

تفسیر: \_ اگر که د قیامت د صحیح وخت تعیین الله تعالیٰ هیچا ته نه دی سوولی مگر دلته ئی د هغه د قرب په طرف اشاره فرمایلی ده . په حدیث کښی راغلی دی چی رسول الله صلی الله علیه وسلم خپله د شهادت او وسطی گوتی پورته کړی او ورسره ئی وفرمایل \_ «اناوالساعة کهاتین» زه او قیامت د دغو گوتو په شان یو» یعنی هومره چه وسطی گوته د سبابی په نسبت وړاندی ختلی ده نو زه له قیامت څخه هم دغومره قدر ړومبی راغلی یم \_ قیامت ډیر نژدی او په ما پسی ژر راتلونکی دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی

«ښائی په دغه کښی به هم منافقانو ضد عناد او سر تمبګی ځان ته غوره کړی وی د هغه څیز ځواب چی له ټولی دنیا سره نشته د هم هغه پوښتنه څو څو ځلی وکړی نو هم هغه ئی هم دلته دکر کړ» او ممکن دی چی د هغه په نسبت چی پخوا له دی نه ئی فرمایلی ؤ ﴿ لَقَنَهُوْاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ و

هغه قیامت او آخرت به کله راځی؟ چی ته مو له هغه څخه تل ویروی ـ آخر د هغه صحیح او ټاکلی (مقرر کړی) وخت خو مونږ ته راوښیه!

#### إِنَّ اللهَ لَعَنَ الْكِفِرِيْنَ وَأَعَلَّا لَهُمُ سَعِيْرًا اللهَ

بیشکه الله رتلی دی کافران (منکران د بعث له رحمت خپله) او تیار کړی ئی دی دوی ته سختی لمبی وهونکی اور.

تفسیر: یعنی د دغه لعنت اثر دی چی دوی داسی لاطائل سوالات کوی او د آخری خاتمی او د عاقب او د عاقب او د عاقبت هیخ فکر نه کوی.

#### خلِدِينَ فِيْهَا آبَدًا الكَيْجِدُونَ وَلِيًّا وَلا نَصِيَّرُا فَيَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوْهُهُ وَ فِي النَّارِ

په دغه حال کښی چی همیشه به اوسیږی په دغه اور کښی تل تر تله نه به مومی دوی هیڅ دوست (چی غذاب تری لومی دوی همیشه به اور کړی یاده کړه) هغه ورځ چی چورلولی به شی مخونه د دوی په اور کښی

تفسیر: یعنی پرمخی نسکور غورځولی کیږی او د دوی څیری به په اور کښی لاندی باندی کړی شی.

#### نَيُّوْلُونَ لِلَيْتَنَا أَطَعَنَا اللهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولِا<sub>®</sub>

وائی به دوی ای کاشکی مونږ اطاعت کړی وی مونږ د الله او اطاعت کړی وی مونږ د رسول (د الله).

تفسیو: په دغه وخت به ارمان او افسوس کوی چی کاشکی مونږ په دنیا کښی د الله او د رسول الله پر وینا غوږ ایښی وی او پر هغه مو عمل کړی وی څو له دغه بدی ورځی سره مخامخ شوی نه وی.

#### وَقَالُوُارَبِّنَآ إِنَّا أَطَعُنَا سَادَتَنَا وَكُبُرّاءَنَا فَأَضَلُونَا السِّبيلا

### رَتَّبَنَا التِهِمُ ضِعْفَيُنِ مِنَ الْعَذَابِ وَالْعَنْهُمُ لَعْنَا كَمِي رُاحَ

او وایی دوی ای ربه زمونږ بیشکه مونږ اطاعت کړی و مونږ د مشرانو خپلو او د غتانو خپلو یا د غتانو خپلو یا د غتانو خپلو یا د غتانو خپلو پس ورکه کړه دوی له رحمته خپله رټلو ترټلو لویو سره

تفسیر: دغه به د غیظ او قهر له شدته وائی چی زموند دغو دنیوی سردارانو، مشرانو او مذهبی پیشوایانو وغولولو او تیری ایستلو او په دروغو او فریبو ئی په دغه غم او مصیبت کښی اخته کړو د هم دوی په اغواؤ او لمسون د حق له لاری څخه وښوئیدو او بی لاری شو. نو که اوس مونډ ته سزا راکوله کیږی ښائی دوی ته زمونډ په نسبت دوچنده سزا ورکړه شی. او هغه لعنت او زحمت چی پر مونډ نازلیږی له هغه څخه دی زیات او ډیر پر دوی هم نازل شی. ګواکی د دوی پر دوچنده سزا ورکولو سره د خپل زړه یخول غواړی. په هم دغه مضمون یو بل آیت د «الاعراف» په (٤) رکوع کښی تیر شوی دی هلته د دوی د دغی غوښتنی ځواب هم شته هغه دی هلته بیا ولوست شی.

#### يَآيُهُا الَّذِيْنَ الْمُنُوُّ الاَتَّكُوُّنُوُّا كَالَّذِيْنَ الْدُوْا مُوْلِمِي فَكِرَّالَهُ اللهُ مِثَّاقًا لُوْاً وَكَانَ عِنْدَ اللهِ وَجِيْهًا ۞

ای هغو کسانو چی ایمان یی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) مه کیږئ په شان د هغو کسانو چی ایذاء ئی رسولی وه موسٰی ته پس پاک کړ دغه (موسٰی لره) الله له هغو دروغو چی دوی پری ویل او وو (موسٰی) په نزد د الله کښی وجیه (مخور خاوند د عزت)

تفسیر: یعنی تاسی داسی کوم کار یا خبره مه کوئ چی له هغه نبی علیه السلام ته ایذا و ورسیږی دغه ایذا نبی علیه السلام ته هیڅ زیان او ضرر نشی رسولی ځکه چی دی د الله تعالیٰ په دربار کښی لوی عزت او پت لری او الله جل جلاله به له ده ځنی هغه د اذیت ګردی (ټولی) خبری لری کوی مګر په هغه سره ستاسی آخرت خرابیږی. وګورئ چی د حضرت موسٰی علیه السلام په نسبت خلقو څرنګه د اذیت خبری کولی مګر الله تعالیٰ د موسٰی علیه السلام د وجاهت او مقبولیت له وجی د هغو ټولو ابطال وفرمایه او د موسٰی علیه السلام بیخطائی او بیداغی ئی

ثابته کړه . په روایاتو کښی راغلی دی چی ځینو مفسدینو پر حضرت موسٰی علیه السلام تهمت لگاوه چی حضرت هارون علیه السلام ئی بیدیا ته بیولی او هلته ئی وژلی دی نو الله تعالیٰ په یوه خارقه طریقه سره د هغه تردید وفرمایه او په صحیحینو کښی راغلی دی چی حضرت موسٰی علیه السلام د حیاء له وجی د هغی زمانی د خلقو د رواج او دستور په خلاف به په پټ ځای کښی تل په پټه غسل کاوه . خلقو به ویل چی د دوی په بدن کښی هرومرو (خامخا) څه عیب دی یا د برص داغ لری یا ئی خصیی پرسیدلی دی یوه ورځ موسٰی علیه السلام غسل کاوه او خپل کالی (جامی) ئی ایستلی پر یوی تیږی (گتی) ئی ایښی ؤ هغه تیږه (گته) د دوی له کالیو (جامو) سره وتښتیده حضرت موسٰی علیه السلام بربنډ له اوبو څخه ووت او خپله همسا کی واخیسته او په هغی تیږه (گته) پسی پر منډو شو په دغه وخت کښی تولو خلقو دوی ته کتل او گردو (ټولو) ته دغه حقیقت ورڅرگند (ښکاره) شو چی د دوی مبارک وجود بیخی پاک او بیعیبه دی څه ښه ئی ویلی هر چا چی ویلی دی

ېټ ئي په جامو کړ . د هر چاچي څه عيب وليد

بی عیبو لره ورکړله جامه د بربنډتیا

ځینو مفسرینو لیکلی دی چی قارون یوی ښځی ته څه پیسی ورکړی او ویی لمسوله څو هغه په یوه لویه مجمع کښی چیری چی مولی علیه السلام په موعظه او تذکیر کښی مشغول وی داسی ووائی چی (العیاذ بالله) مولی علیه السلام له ماسره مبتلا دی ـ بالاخر الله تعالیٰ قارون په ځمکه کښی خښ کړ او د هغی ښځی په ژبه ئی د هغه تهمت تردید وکاوه لکه چی د «قصص» په سورت کښی تیر شو،

تنبیه: د موسی علیه السلام بربند مخلیدل په تیږی (گتی) پسی د مجبوریت لامله (له وجی) ؤ ۔ او ښائی دا ئی هم په خیال کښی نه وی گرځیدلی چی دغه تیږه (گته) به برابره هغی لویی مجمعی ته ورځی او هلته به دریږی پاتی شو د تیږی (گتی) دغسی حرکت نو هغه د فوق العادت په ډول (طریقه) وو د عاداتو پر خوارقو مونږ یو مستقل مضمون لیکلی دی د هغو له لوستلو څخه وروسته په دغسی جزئیاتو کښی د بحث او تمحیص ضرورت نه پاتی کیږی. په هر حال له دغی واقعی څخه ظاهریږی چی د الله تعالیٰ له جانبه د انبیاؤ علیهم السلام د پاکی اثبات له جسمانی او روحانی عیوبو څخه تر کومی اندازی پوری منظور دی؟ او په څه اندازه د دغی شیانو په امحاء کښی اهتمام کړی شوی دی؟ څو د خلقو په زړونو کښی د دوی له جانبه د تنفر او استخفاف جنبات پیدا نشی او د قبول الحق په لاره کښی له هیڅ جانبه څه ممانعت ورپیښ نشی.

#### يَايُهُا الَّذِينَ امْنُوااتَّقَوْاالله وَقُولُواقَوْلُاسَدِينًا فَ

# يُصْلِحُ لَكُوْ اَعْمَالَكُوْ وَيَغُفِي لَكُوْ ذُنُونَكُوْ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَسُولِهُ فَقَدُ فَا ذَفَوْرًا عَظِيمًا @

ای هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) وویریږئ له عذاب د الله او ووایئ خبره سمه محکمه رښتیا! چی نیک صالح کړی (الله) تاسی ته عملونه ستاسی او هر چا چی اطاعت وکړ د الله او د رسول د دغه (الله) پس په تحقیق بریالی (کامیاب) شو په بری ډیر لوی سره.

تفسیر: یعنی ای مؤمنانو! له الله تعالیٰ څخه وویریږئ او وپوهیږئ چی سمی خبری کوونکی ته د ډېرو ښو او مقبولو اعمالو توفیق ور په برخه کیږی او ګناهونه او تقصیرات ئی ورمعافیږی. په حقیقت کښی یواځی د الله تعالیٰ او د رسول صلی الله علیه وسلم په اطاعت کښی د حقیقی بری او کامیابی سر او راز پټ دی هر هغه څوک چی دغه لاره غوره کوی په مراد رسیږی.

#### ٳ؆۠ۼؘۘۘۅؘڞ۬ٮؘٵڶٳٚڡؘٵؽةؘۘۼٙٙٙٙڰڶٳڶۺۜؠۏٮؚٷٲڵۯۻۉڶۼؚؖڹٵڶۣڡؘٲڹؽؙڹٛٲڽؙڲ۫ڡؚڷؠؘؠٚٵ ۅؘٳۺؙڡؘؘڨؙڹۄؠ۬ۛؠٵۅؘحؠڵۿٵڷٟڒۺ۬ٵڽؙ۠ٳٮۜٞٷػٳؽڟڵۅٛؗڡٵڿۿۅٛڵڒ۞۫

بیشکه مونږ وړاندی کړ مونږ امانت (ثواب \_ عقاب) پر آسمانونو او پر محمکه او غرونو (کله چی مو پیدا کړ په دوی کښی فهم او نطق) پس منع راوړه دوی له دی چی پورته کړی هغه (د امانت بار) او ویریدل دوی له هغه (امانت) او پورته کړ هغه (د امانت بار) انسان بیشکه چی دغه (انسان) دی ظالم ډیر بی ویری نادان (په عاقبت خپل).

تفسیر: یعنی انسان پر خپل ځان لوی ظلم او ستم وکړ ـ د هغه بار او پیتی په اوږو اخیستلو څخه چی آسمانونو ځمکی او غرونو د خپلی ناتوانی او عجز اظهار وکړ چی پورته کولی ئی نشو دغه ناپوه انسان هغه پر خپلو اوږو واخیست.

ددنیا له واکه نشو اخیستل د امانت

انسان واخیست دغه بیتی یه خپل شا له جهالت

آسمان بار امانت نتوانست كشيد

قرعه فال بنام من ديوانه زدند

حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی پر خپل ځان ونه ویریده ـ او پری ونه پوهیده چی امانت څه شي دي؟ د بل چا څيز په داسي حال کښي ساتل چې خپل خواهش او غوښتنه تري وساتي. په آسمان او ځمکه کښې د دوی څه ذاتي غوښتنه او خواهش نشته او که دی خو هم هغه شي دی چی دوی پری قائم ولاړ دی په انسان کښی غوښتنه يو شان او په خلاف له هغی غوښتنی حکم بل شان دی. نو د دغه بردی څیز یعنی حکم په خلاف د خپل ځان ساتنه ډیر لوی زور غواړی او د هغه انجام او عاقبت دا دی چی منکران پر خپلو گناهونو نیول کیږی او حکم منونکیو ته به قصور معافیږی. اوس هم د بل چا د امانت په نسبت هم دغسی حکم شته که څوک د بل چا امانت عمداً او یه قصد سره ضایع کوی نو بدل (ضمان) ئی یری اوړی که بی اختیاره تری ضایع کیږی نو یری (ضمان) او بدل نشته «موضح» اصلی خبره دا ده چی الله تعالیٰ یه خپل یو خاص امانت کیښودل د مخلوقاتو په کومه نوعه کښي اراده وفرمایله چې که هغه غواړی نو دغه امانت یه خپلی سعی او کسب او د مټ یه قدرت او قوت وساتلی شی بلکی تزئید او ترقی هم ورته ورکړه شي څو په دغه سلسله کښې د الله تعالیٰ د هر قسمو شیونو او صفاتو ظهور وشي مثلاً د هغی نوعی هغه افراد چی هغه امانت به بوره ډول (طریقه) سره محفوظ ساتی او ترقی ورته ورکړی ـ بر هغو انعام او اکرام وکړي. او هر هغه چې په غفلت او شرارت سره هغه ضائع کړي نو هغه ته به سزا ورکړه شي او هغه کسان چې په دغه مورد کښې لږ شان قصور وکړې له هغوی سره د عفوی او د بښلو معامله وکړ شي. زما په خيال دغه امانت د ايمان او د هدايت يو تخم دی چې د بنیادمانو به زړونو کښي شیندلي (نوستلي) او کرلي شوی دی چې هم هغه ته «مابه التكليف» هم ويلى شو «الاايمان لمن الا امانة له» چي د دغه د ساتني او په حفاظت كښي له مداومت څخه د ایمان ونه زرغونیږی ګواکی د بنی آدمیانو قلوب د الله تعالیٰ ځمکه دی چی تخم هم یه هغو کښي یخپله الله شیندلي (کرلي) دی د باران ورولو له یاره ئي د رحمت وریځي هم لیږلی دی چې د هغوی له سینو ځنې د الله تعالیٰ د وحي باران هم وریدلي دی. د هر انسان فریضه دا ده چی د ایمان دغه تخم چی د الله تعالیٰ امانت دی ابته (خراب) او ضائع نه کړی بلکی یه یوره سعی، کوشش، جهد، جد، تردد \_ او تفقد سره د هغه پرورش او یالنه وکړی او ډير زيات دقت دی وکړی څو په سهو، خطا او غلطي هم دغه تخم ونه سوزيږی او ضائع نشي د هم دغه به لورى د حذیفه رضی الله تعالیٰ عنه به دغه حدیث کښی اشاره ده «ان الامانات نزلت من السماء في جذر قلوب الرجال ثم علموا من القرآن ـ الحديث» دغه امانت هماغه د هدایت تخم دی چی د الله تعالیٰ له جانبه د انسانانو به قلوبو کښی خښ کړی شوی دی بیا د قرآن او د سنت د علومو باران بری وشو چه که له هغه څخه بوره ګټه (فائده) او انتفاع واخیستی شی نو د ایمان دغه مبارکه ونه زرغونه کیږی، لوئیږی، وده کوی، غتیږی میوو او ثمرو ته رسیږی او انسان د هغی له خوږو اثمارو څخه متلذذ او متمتع کیږی او د استثمار موقع

ومنيقنت(٢٢) الاحزاب(٣٣)

مومی او که په انتفاع کښی څه قصور او کوتاهی وکړی شی نو په هماغه اندازه د دغی ونی په وده او لوئیدلو کښی نقصان واقع کیږی که بیخی تری غافل کیږی او له سره ورته نه متوجه كيږى نو دغه تخم بيخى خراب ـ ضائع او برباديږى. هم دغه امانت و چې الله تعالىٰ آسمانونو او ځمکې او غرونو ته وروړاندي کړ ـ مګر په هيڅ يوه له هغو کښې دغسې يو قوت او استعداد نه ؤ چې د دغه عظیمه امانت د پورته کولو زور او حوصله ولري او هر یوه له دوی د حال په لسان یا د قال یه بیان د دغه غیر قابل متحمل بار او بیتی له یورته کولو څخه یه ویره سره انكار وكړ او علىٰ رؤس الاشهاد ئي وويل چه زمونږ له عهدي او توانه دغه بار ډير دروند او ثقيل دى او نه ئى شو پورته كولى. ته پخپله فكر او دقت وكړه چه ماسواء له انسانه به بل كوم مخلوق وی چی یخپل کسب او محنت سره د ایمان د دغه تخم حفاظت او پرورش وکړی؟ او د ایمان دغه شجره مشجر او مثمر وګرځولی شی؟ فیالحقیقت د دغه عظیمالشان امانت د حق ادا کول او د یوی یابسی ځمکی څخه چې په هغې کښې د دی د مالک له جانبه تخم شیندلي (کرلي) شوی وی تکه شنه میوه ډاره ونه زرغونول او لویول د هم دغه ظلوم او جهول انسان حصه کیدی شی چی له هغه سره صالحالزراعت ځمکه شنه او په پخپل محنت سعی او تردد سره د الله تعالیٰ قدرت ده ته د کوم شی د زرغونولو او لویولو او په میوو راوستولو قوت او قدرت ورعطاء کړی دی. «ظلوم» د «ظالم» او «جهول» د «جاهل» مبالغه دی. ظالم او جاهل هغه چاته ویلی شی چی بالفعل له عدله او علمه تش وى مكر د هغه استعداد او صلاحيت او د دغو صفاتو د حصول قوه ولری پس هغه مخلوق چی بد الفطرت کښی په علم او عدل سره متصف وی او د یوی شیبی له مخی هم دغه اوصاف له ده څخه نشی بیلیدی مثلاً ملائکة الله یا هغه مخلوقات چه د دغو شیانو صلاحیت له سره نه لری مثلاً آسمان، ځمکه، غر او نور ظاهر دی چه دغه دواړه د الله تعالیٰ د دغه امانت حامل نشى كيدى بيشكه ماسواء له انسانه يوه بله نوعه هم شته چه هغه پيريان دى او يه هغوی کښې فيالجمله د دی د تحمل استعداد موندلي کيږي نو ځکه په ﴿ وَمَاخَلَتُتُ الْمِنَ وَالْإِنْسَ الاليَعْبُادُون ﴾ كښي دغه دواړه سره جمع كړي شوى دى. ليكن د انصاف خبره خو دا ده چه د دی امانت د حق د اداء استعداد په هغوی کښی دومره ضعیف وو چه د حمل الامانت په مقابل کښي دومره د تذکر قابل نه وو او قابل الاعتنا نه ګڼلي کیږي. ګواکي په دغه معامله کښي هغوی هم د انسانانو د تابعانو په شان درولي شي او د دوی د مستقل نوم اخستلو ته څه ضرورت نه دى ياتى. والله تعالى اعلم بالصواب.

# لِيُعَدِّبَ اللهُ الْمُنْفِقِيْنَ وَالْمُنْفِقْتِ وَالْمُشُرِكِيْنَ وَالْمُشُرِكِيْنَ وَالْمُشُرِكِيَ وَيَتُوبَ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنِيْنَ وَكَانَ اللهُ عَفْوُرًا رَّحِيْمًا ﴿

(دغه د امانت غرض د دی دپاره وو) چه عذاب ورکړی الله منافقانو سړيو او

منافقاتو شځو ته او مشرکانو سړيو او مشرکاتو شځو ته او رجوع په رحمت سره وکړی الله پر مؤمنانو سړيو او مؤمناتو شځو، او دی الله ښه بښونکی (د خطياتو) ډير رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسير: زما په خيال که دلته د ﴿ وَيَتُوْبَاللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ معنى په معافولو سره وانه خيسته شى بلکى که پر حال د هغوى د متوجه کيدلو او په مهربانى فرمايلو سره واخيسته شى بهتره ده لکه چه په ﴿ لَقُدُنَّا بَاللهُ عَلَى النَّهِ وَالنَّهُ وَيُنَّ ﴾ کښى اخيست شوى. دغه خو د کاملينو مؤمنينو بيان شو او په ﴿ وَكَانَ اللهُ عَفُورًا لَحِيْمًا ﴾ کښى ئى د قاصرينو او مقصرينو د حال په طرف اشاره وفرمايله.

والله تعالى اعلم لنسأل الله تعالى ان يتوب علينا ويغفرلنا ويثبتنا بالفوز العظيم انه هو الغفور الرحيم جل جلاله وعم نواله واجل شانه واعظم برهاند

#### تمت سورة الاحزاب بعون الله الملك الوهاب فلله الحمد والمنة

سورة سبأ مكية الا آية (٦) فمدنية وهي اربع وخمسون آية وست ركوعات رقمها (٣٤) تسلسلهاحسب النزول (٨ه) نزلت بعد سورة لقمان

د « سبأ » سورت مکی دی پرته (علاوه) له (٦) آیته څخه چی مدنی دی (٥٤) آیتونه او (٦) رکوع لری په نزول کښی (٨٥) او په تلاوت کښی (٣٤) سورت دی وروسته د «لقمان» له سورت څخه نازل شوی دی

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

(شروع کوم) په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# اَلْحَمَّنُ بِلَهِ النَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْحَمَّدُ فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْحَمَّدُ فِي الْخَرِقِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ ()

ټوله ثناء صفت خاص الله لره دی هغه چه خاص هغه ته دی هر هغه «شیان» چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه شیان چی په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکاً خلقاً عبیداً) او خاص هم دغه (الله) لره ده ټوله ثناء صفت په آخرت کښی (لکه چی په دنیا کښی هم دی) او هم دغه (الله)

ښه حکمت والا ښه خبردار دی.

تفسیر: یعنی گرد (ټول) محاسن او محامد او تعریف هغه الله جل جلاله ته دی چه واحد احد دی او په او بی د نورو له شرکته د گردو (ټولو) آسمانونو او د ځمکو د شیانو مالک او خالق دی او په نهایت حکمت او خبرداری سره د دوی انتظام او تدبیر کوی او دغه سلسله ئی چتی (فضول) او بیکاره نه ده پیدا کړی، د داسی حکیم او دانا په نسبت دغه گمان نشی کیدی. ضرور دغه نظام بالاخر پر کومی اعلیٰ نتیجی منتهی کیدونکی دی چه هغه ته آخرت وائی. او څرنگه چه هم دی په دنیا کښی هم یواځی هم دی د ټولو په دنیا کښی یواځی د ټولو تعریفاتو مستحق دی بلکه دلته خو ظاهراً د نورو کسانو هم لږ څه تعریف کیدی شی ځکه چه د تعریفتو مستحق دی بلکه دلته خو ظاهراً د نورو کسانو هم لږ څه تعریف کیدی شی ځکه چه د مخلوق فعل د خالق اشعه او د دوی کمالات د ده د حقیقی کمال پلوشه ده لیکن هلته نور گرد (ټول) وسایط او پردی لری کیږی او هر شی لیدل کیږی. هغه گرد (ټول) د هم ده له طرفه وی نو ځکه صورتاً او معناً او حقیقتاً بلکه له هر حیثیته یواځی د هم هغه مطلق محمود تعریف پاتی کیږی.

# يعُلُهُ مِنَايَلِهُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخُرُهُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَغُرُهُ فِيهَا

معلوم دی (الله ته) هر هغه شی چه ښکته ننوځی په ځمکه کښی او هر هغه شی چه بیرون ړاوځی له دغی (ځمکی) څخه او هر هغه څیز چه راښکته کیږی له آسمانه او هر هغه شی چه پورته خیژی په دغه (آسمان) کښی.

تفسیر: یعنی په آسمان او ځمکه کښی هیڅ یو لوی او وړوکی داسی څیز نشته چه د ده له علم څخه خارج وی هر هغه شی چی په ځمکه کښی ښکته ننوځی مثلاً حشرات \_ خوځندی \_ د نباتاتو تخم \_ د باران اوبه \_ د مړیو اجساد او هر هغه شیان چه له ځمکی څخه د باندی راوځی او بهر کیږی مثلاً زراعت \_ نباتات \_ معنیات او نور او هغه شیان چه د آسمان له جانبه راښکته کیږی لکه باران \_ وحی \_ تقدیر پرښتی او نور او هغه شیان چی پورته خیژی آسمان ته مثلاً روح دعا ی اعمال \_ ملائک او نور پر دغو گردو (تولو) انواعو او جزئیاتو د الله تعالیٰ علم محیط دی.

#### وَهُوَالرَّحِيْمُ الْغَفُورُ

او هم دغه (الله) ډير رحم والا دى (په انعام د اجر او ثواب سره) ښه بښونكى

#### دی (د خطیاتو).

تفسیو: یعنی د دغه گرد (ټول) د ژوندون رونق ـ ښائست د الله تعالیٰ له رحمته او بښنی څخه دی. که د بندګانو د دغی ناشکری او د حق نه پیژندلو په اثر ـ لاس په لاس د دوی په نیونو باندی لاس پوری کیدی نو دغه گرد (ټول) رونق او ښائست به په یوه لمحه کښی ختمیده هر وَلَوَیْوَاخِدُاللهُالتَّاسَ بِهَاکَمَدُوْامَا تَرَكَ عَلَى ظَهُرِهَا مِنْ دَآبَةٍ ﴾ (د فاطر (٤٥) آیت (ه) رکوع (۲۲) جزء)

#### وَقَالَ الَّذِينَ كَفَنُّ وَالْا تَالْتِينُنَا السَّاعَةُ \*

او وائي هغه كسان چه كافران شوى دى چي رابه نشي مونږ ته قيامت.

تفسيو: ولى به قيامت نه راځى؟ د هغه منشأ وروسته راځى ﴿ إِذَامُزِقَتُمْرُكُنَّ مُمَرَّقٍ ۚ إِنَّكُمُ لِغِيُ خَلْقٍ جَدِيْدٍ ﴾

### قُلُ بَلَى وَرِيِّى لَتَالِّتِينَّاكُمْ

ووایه (ای محمده! دوی ته چه ولی به رانشی) بلکه را به شی قسم دی زما په رب خپل چی خامخا رابه شی هرومرو (لاژمأ) دا قیامت تاسی ته.

تفسیر: یعنی هغه معصوم او مقدس انسان چه د ده د صدق او امانت اقرار له نورو گردو (تولو) موجوداتو څخه د ومبی وو اوس له ساطعو او قاطعو براهینو څخه د ده صداقت په پوره ډول (طریقه) سره ښکاره شو. په مؤکد قسم سره د الله تعالیٰ له طرفه خبر ورکوی چه خامخا قیامت راتلونکی دی نو بیا ئی هیڅ علت او سبب نه دی معلوم چی ولی ئی دوی نه منی ـ هو! که کومه محاله خبره یا له حکمت څخه مخالفه کومه خبره ئی کړی وی نو د تردید او انکار ځای به په کښی وو ـ لیکن دغه خو نه محاله ده ـ او نه له حکمت څخه مخالفه ده نو بیا له هغه څخه انکار که ضد او عناد او سرتمبگی (سرکشی) نه ده نو څه ده؟

# عْلِمِ الْغَيْبِ لَابَعُنُرُبُ عَنُهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّلْوَتِ وَلَا فِي الْاَرْضِ وَلَا اَصْغَرُمِنْ ذَلِكَ وَلَا اَكْبَرُ اللَّا فِي كِتَابٍ شَّبِيْنٍ ۖ

(هسی رب) چه عالم دی په غیبو نه پتیږی له ده په اندازه د یوی ذری په آسمانونو کښی او نه په ځمکه کښی او نه وړوکی له هغی ذری او نه لوی (تری) مګر (چه دا ټول لیکلی پراته دی) په کتاب ښکاره (لوح محفوظ) کښی.

تفسیر: یعنی په هم هغه عالمالغیب قسم دی چی د ده له محیط علم څخه د آسمان او د ځمکی هیڅ یو لوی یا وړوکی شی یا یوه ذره یا له ذری څخه وړوکی یو شی هم نه دی پټ او نه هیڅ شی تری غائبیږی. ښائی چی دغه ئی ځکه فرمایلی وی چه د قیامت د وخت تعیین مونږ له سره نشو کولی د هغه علم له هغه چا سره دی چه د هغه له علم څخه هیڅ یو شی خارج نه دی. مونږ ته هم هغومره خبر چی هغه را کړی دی هغه مو بی له زیادته او تنقیصه درورسوه او په دی سره د هغی خبری جواب هم وشو هو وَگَالُوْآلَاَلُوْقُلُالُاَقُلُالُالُوْنُ هُ الآیة ـ یعنی کله چی زمونږ ذرات په ځمکه کښی منتشر شی بیا به څرنګه سره یو ځای کیږی؟ نو دغه ئی راوښوول چی هیڅ یوه ذره هم د الله تعالیٰ له علمه نه ده غائبه او پخوا ئی دغه راښولی وو چی د آسمان او د ځمکی پر هر یوه شی د ده قبضه ده نو بیا به ده ته څه مشکل وی چه ستاسی ګرد (ټول) منتشر ذرات یو ځلی سره راټول کړی.

تنبیه: له ښکاره کتاب څخه «لوح محفوظ» مراد دی چی په هغه کښی هر شی سم د الله تعالیٰ له علمه سره ثبت دی. دا تول ځکه لیکلی پراته دی په کتاب ښکاره لوح محفوظ کښی

## ؚڵؽۘۘڋ۬ڔ۬ؽٵٮۜٞڹؠؙؽؗٵڡۢٮؙٛٷٳۅؘۼؚڡڵۅٵڵڞڸڂؾٝٵۅ۠ڵڸٟڮڵۿۄ۫ۛڡۜۼٝڣ؆ة۠ ۊۜڔڹؗڨؙػؚڔؽڲ۠۞ۅؘٳڰۮؚؽؙؽڛؘۼۅۛڔڨٙٛٳڵؾؚڹٵڡؙۼڿؚڔ۬ؽؽٵۅؙڵڸٟڮ ڵۿؙۮؙؚۼۮٵڹ۠ۺؙٞڗڿڹٟۯڶؚڸؽؙٷ

دپاره د دی چی جزا ورکړی (الله) هغو کسانو ته چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) دغه (نیکوکاران مؤمنان چی دی) شته دوی ته مغفرت بښنه او رزق روزی ښه (د عزت چی جنت دی). او هغه کسان چی سعی کوښښ کوی په (ابطال د) آیتونو (د قرآن) زمونږ په دی حال چی عاجز کوونکی وی د الله په زعم خپل دغه کسان شته دوی ته عذاب له عذابه دردناکه څخه.

تفسیر: یعنی د قیامت راتلل ځکه ضروری دی چی خلقو ته د دوی د نیکی او بدی نتیجه او ثمره ورکړه شی او د الله تعالیٰ د ټولو صفاتو کامل ظهور په عمل راشی.

تنبیه: «هغه کسان چی سعی او کوښښ کوی په باطلولو د آیاتونو د قرآن زمونړ په دی حال چی عاجزونکی الله وی په زعم خپل» مطلب دا دی چی زمونړ د آیاتونو په ابطال او د خلقو په ممانعت کښی د هغو له قبول څخه قولاً او فعلاً زیار (محنت) او کوښښ کوی او د دغه مقصد د په مخ بیولو دپاره ټینګ ولاړ دی ګواکی دوی (العیاذ بالله) داسی غواړی چه الله تعالیٰ عاجز کړی او پړ او مغلوب ئی وګرځوی او داسی ګڼی چه دوی د ده د قدرت په لاس کښی راتلونکی نه دی او هرومرو (خامخا) له ده ځنی خپل ځان بچ کوی.

## وَيَرَى الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْعِلْمَ الَّذِي أَنْزِلَ الْيُكْمِنُ رَّيِّكَ هُوَ الْحَقَّ وَيَهْدِئَ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْدِ ﴿

او (بل دپاره د دی لیکلی پراته دی په لوح محفوظ کښی) چی ووینی هغه کسان چی ورکړی شوی دی دی او سان چی ورکړی شوی دی تاته له (جانبه د) رب ستا هم هغه حق دی او سمه لاره ښیی طرف د لاری (د هغه الله ته چه) ښه زېردست ډیر ثنا ویلی شوی دی.

ورته پخوا برهاناً .

# وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ اهَلَ نَنُ لُكُوْ عَلَى رَجُلِ يُنَبِّعُكُمُ اِذَا مُزِّقَتُمُ كُلُّ مَا اللهِ كَذِبًا المُربِهِ جِنَّةً وَمُنَا اللهِ كَذِبًا اللهِ كَذِبًا المُربِهِ جِنَّةً وَمُنَا اللهِ كَذِبًا اللهِ كَذِبًا اللهِ كَذِبًا اللهِ كَذِبًا اللهِ عَلَى اللهِ كَذِبًا اللهِ عَلَى اللهِ كَذِبًا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ كَذِبًا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

او وائی هغه کسان چی کافران شوی دی آیا (وښیو) دلالت کړو تاسی په یو سړی چی خبر درکوی تاسی ته کله چی ذری ذری کړی شی تاسی په کامل ذره ذره کیدلو سره بیشکه چی تاسی خامخا په پیدایښت نوی کښی یئ. آیا له خپله ځانه تړلی دی (محمد) پر الله باندی دروغ ؟ یا ورپوری لیونتوب دی؟.

تفسیو: د قریشو کفارو د رسول الله صلی الله علیه وسلم په شان کښی دغسی گستاخی او سپین سترگی کوله یعنی راځئ چی مونږ تاسی ته هغه سړی دروښیو چی وائی چه ستاسی دوړی او ذری او بڅرکی به وروسته له مړ کیدلو او پرسیدلو او وراسته کیدلو او خاورو او دوړو کیدلو څخه بیا له خاورو څخه راتولیږی او له تاسو ځنی هم داسی روغ جوړ انسانان پیدا کیږی ـ او بیا به هم داسی ژوندی له قبرونو څخه راپاڅولی کیږئ. ښه نو پر داسی چتی (بیکاره) او مهملو خبرو شوک یقین او باور کولی شی؟ او څرنگه ئی منل امکان لری؟ له دوو حالو څخه خالی نه دی یا خو دغه شخص عمداً په قصد سره پر پاک الله دروغ تړی چی ده داسی خبر راکړی دی که نه لیونی او سودائی دی او دماغ ئی پخپل ځای کښی نه دی. نو ځکه دا هسی اپلتی او چتی (بیکاره) خبری کوی (العیاذ بالله).

### بَلِ الَّذِيْنَ لَانُؤُمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ فِي الْعَذَابِ وَالصَّلْلِ الْبَعِيْدِ ۞

(نو فرمائی الله تردیداً داسی نه دی) بلکه هغه کسان چی ایمان نه راوړی په آخرت په عذاب کښی به وی (په عقبیٰ کښی) او په ګمراهی لوی کښی (لویدلی دی په دنیا کښی)

تفسیر: یعنی نه دروغ دی او نه جنون بلکه خالی دغه خلق پخپله د عقل ـ پوه ـ صدق او صواب له لاری څخه ښوئیدلی دی او له حق او یقین څخه ډیر لری لویدلی دی چی دغسی چتی (بیکاره) خبری کوی او په خپل دغه انکار او تکذیب سره خپل ځان په آفت او عذاب کښی اخته کوی فیالحقیقت دغه ډیر لوی عذاب دی چی د انسان دماغ په دغه اندازه سره خراب او مختل شی چی دی د الله تعالیٰ انبیاؤ ته مفتری ـ مجنون او نور شیان ووائی (العیاذ بالله)

# ٵۘڣؘڬۄؙؾڒۉٳٳڵؠٵ۬ڹؽڹٲؽۑؽڡۣۄ۫ۅؘڡٚٵڂڵڣؘۿۄ۫ڝؚۜڹٳۺۘػٳۧۅٵڵۯۻ ٳڽؙؿؿؙٲۼؙؿٝڡؙؠؚڡؚۿٳڷڒۯڞؘٳۉؙۺؙڡؚٞڟٵؽۿؚۄؙػؚڛؘڡٞٵڝٚٵڶۺۜؠٵٝ؞ٝ

آیا نه ګوری (دا کافران) هغه څیز ته چه په مخ کښی د دوی دی او هغه څیز ته چی وروسته د دوی دی. له آسمانه او له ځمکی (چی دوی په کښی محاط وی) که چیری اراده وفرمایو نو څیری به کړو په دوی ځمکه (او په کښی به ئی ډوب کړو په شان د قارون) یا به وغورځوو پر دوی باندی یوه ټوټه له آسمانه.

تفسیر: آیا دغه خلق پانده شوی دی چه آسمان او ځمکی ته هم نه کوری او خپل اطراف او حوالی او شاؤ خوا ته هم سترگی نه غړوی چی پر موجوداتو خپل عقل او فکر وچلوی ـ پر دغی خبری باندی خو په خپله دوی هم قائلان دی چی د دوی او د کردو (ټولو) علویاتو او سفلیاتو خالق الله دی. بیا ښه آیا هغه الله ته چی د دغو شیانو مالک او خالق دی د دغو شیانو خرابول او ماتول او بیا جوړول هغه ته څه سختی او اشکال لری؟ او هغه ذات ته چی داسی عظیم الشان اجسام جوړولی شی او لائدی باندی او ویجاړولی ئی شی د انسانی جسم تخریب ـ تفکیک او تجزیه او بیا ئی سره ټولول ـ ژوندی کول او پاڅول څه اشکال لری؟ آیا دغه خلق له دی نه نه ویریږی چی د الله تعالیٰ پر ځمکه او تر آسمان لائدی اوسیږی او بیا داسی د بی ادبی او کستاخی خبری کوی او بیځایه خپلی ژبی خوځوی ـ حال دا چی که الله تعالیٰ اراده وفرمائی په یوه رپه کښی به دوی یا په ځمکه خښوی یا به له آسمانه یوه توته پری وغورځوی او دوی به بیخی سپیره او فنا کړی او په هم دغه دنیا کښی به د قیامت یوه وړوکی نمونه دوی ته وښیی.

# ٳؾٙڹٛۮٳڮۘٙڵٳؽ؋ٙڗؚػؙڵۣۘۼؠ۫ؠٟۺؙؚؽؠؙ

بیشکه په دغه (کتلو د پاس او تیټ او خسف او اسقاط) کښی خامخا دلائل (د قدرت) دی دپاره د هر بنده رجوع کوونکی (الله ته)

تفسیر: یعنی هر هغه بنده چی له عقل او انصاف څخه کار واخلی نو د الله تعالیٰ په طرف ئی رجوع کیږی ځکه چی پوه او عاقل انسان ته په علویاتو او سفلیاتو او مافیهما کښی ډیر زیات د قدرت لوئی نښی او دلائل موجود دی د دغه منظم او ډک له حکمته نظام له لیدلو څخه پوهیږی چی هرومرو (خامخا) دغه ګرد (ټول) یوه ورځ خپلی علیا او اکملی نتیجی ته رسیدونکی دی چی د هغه نوم «دارالآخرة» دی کله چی دوی دغه تصور وکړی نو زیات له زیاته خپل مالک او خالق او الله تعالیٰ ته رجوع او میلان کوی او د هغو علوی او سفلی نعماؤ چی ورته رسیږی شکریه ادا یکوی له دغو بندګانو څخه د ځینو تذکره پاک الله داسی فرمائی چی.

# وَلَقَدُ النَّبُنَادَ اوْدَمِنَّا فَضَلَّا لِجِبَالُ آوِّنِي مَعَهُ وَالطَّلِيرَ

او خامخا په تحقیق ورکړی ؤ مونږ داؤد ته له جانبه خپله فضل (لوئی پر نورو، وموفرمایل غرونو ته چی) ای غرونو راو کرځوئ (ښه) غږونه خپل له ده سره (په وخت د تسبیح کښی او له ده سره تسبیح ویل) مرغانو هم.

تفسیو: یعنی الله تعالی حضرت داؤد علیه السلام ته له نبوت سره غیر معمولی سلطنت هم ورعنایت فرمایلی وو حضرت داؤد علیه السلام به کله کله بیدیا او صحرا ته هم ووت او هلته به د الله تعالیٰ په ذکر او یاد مشغولیده او د الله تعالیٰ له خوفه به ئی ژړل او په تسبیح او تهلیل به مشغولیده ـ او په خپل هغه ښه الحان او ښکلی غږ سره به چی ضربالمثل دی د (زبور) په لوستلو مصروفیده د ده د تسبیح او تهلیل د عجیب او غریب تاثیر په سبب به له ده سره غرونو هم تسبیح لوستلی او گرد (ټول) طیور او مرغان په هم د دوی په شاؤ خوا کښی سره ټولیدل او د ده په شان هغوی به هم تسبیح او تهلیل وایه الله تعالیٰ په خپل فضل او کرم ده ته دغه خاصه بزرگی او لوئی ورعطا، فرمایلی وه . که د غرونو له تسبیح څخه د ده د غږ محض عکس العمل (انگی) مراد وی یا هغه عمومی تسبیح مراد وی چی هر شی ئی د خپل حال یا د قال په ژبه سره اداء کوی یا ئی وائی نو د حضرت داؤد علیه السلام د مخصوص فضل او شرف په ذیل کښی سره اداء کوی یا ئی وائی نو د حضرت داؤد علیه السلام د مخصوص فضل او شرف په ذیل کښی به د دغی خبری تذکره بیخی مهمله او بی معنی وی (العیاذ بالله) د «یا جبال اوبی معه» حکم تکوینی دی «امر وفرمایه الله داؤد ته داسی»

#### وَالتَّالَهُ الْحَدِيْدَ فَأَنَ اعْمَلُ سِيغْتٍ وَقَدِّرُ فِي السَّرْدِ

او پسته کړی وه مونږ ده ته اوسپنه چې جوړوه ځغری ارتي اوږدی او اندازه کوه په اوبدلو کښي (چې حلقي ئي سره برابری وی)

تفسیر: د حضرت داؤد علیه السلام به حق کښی ئی اوسپنه لکه موم پسته و کرځوله او ده به بی د اور او د صناعیه ؤ آلاتو له مرستی (مدد) اوسپنه به هر شان سره چی غوښته کږوله او تاووله به ئی او پنډه او نری کوله او له هغی ځنی به ئی ځغری او نور دقیق او نفیس آلات او ادوات جوړول او پلورل (خرڅول) به یی او له هغی څخه به ئی د خپل قوت او معاش وسایل برابرول او

پر اسلامی بیت المال به ئی خپل د اعاشی بار نه غورځاوه. وائی چی کړی لرونکی ځغری ړومبی ځلی د ده له لاسه ایجاد او اختراع وموندله چی ارتی او فراخی وی الله تعالیٰ ده ته امر ورکړ چی فراخی او ارتی ځغری جوړوه! او د هغو حلقی او کړی په ښه نظم او ترتیب سره ونښلوه! چی د خپل لویوالی ـ وړوکوالی او نری والی په اعتبار یو له بل سره هم متناسبی وی.

# وَاعْمَلُوا صَالِكًا إِنِّي بِمَاتَعْمَلُونَ بَصِيُرُ

او عمل کوئ تاسی د نیکیو بیشکه زه چی یم پر هغو کارونو چی کوئ ئی تاسی ښه لیدونکی یم.

تفسیر: یعنی د دغو چارو او صنایعو په مشغولیت کښی د حقیقی منعم له یاده مه غافلیږئ! او تل ترتله په صالحه ؤ اعمالو کښی مشغول اوسئ! او دغه خبره په یاد ولرئ چی الله تعالیٰ ګرد (ټول) اعمال او احوال وینی.

# وَلِسُكِينُونَ الرِّيْءَ عُنُ تُوهَا شَهُرُ وَرُواحُهَا شَهُرُ وَ اسْلَنَالَهُ عَيْنَ الْقِطْرِ

او (مسخر کړی مو ؤ) سلیمان ته باد (د) سبائی (منزل) د هغه (د) یوی میاشتی او (د) بیګائی (منزل) د هغه د یوی میاشتی (لاره) وه او بهولی مو وه د ده دپاره چینه د ویلیو کړیو شویو مسو،

تفسیو: د حضرت سلیمان علیه السلام داسی یو تخت ؤ چی په فضا کښی الوته او دی به ئی له شام څخه یمن ته او له یمن څخه شام ته رساوه الله تعالیٰ د سلیمان دپاره باد تابع او مسخر کړی ؤ نو ځکه د باد وسیله به ئی د یوی میاشتی مسافه (واتن) په نیمه ورځ کښی طی کوله د «انبیاء» او د «نمل» په سورتونو کښی د دی څه بیان تیر شوی دی او وروسته له دی نه د «ص» په سورت کښی ئی هم څه بیان راځی، د ویلیو کړیو شویو مسو د چینی په نسبت وائی چی الله تعالیٰ دغه چینه د یمن په اطرافو کښی بهولی وه چی جناتو به هغه په قالبو او سانچو کښی اچول او تری لوی لوی ظروف (دیگونه ـ لگنونه او نور) به ئی جوړول چه پر هر یوه د هغو کښی د یوه لښکر طعام پخیده او پری خوړول کیده، سلیمان علیه السلام به لمر خاته له «دمشق څخه روانیده د غرمی خوب به ئی د (پارس) په (استخر) کښی کاوه او شپه به ئی زمونږ کابل ته راوړه چی د ده دغه لس ساعته منزل مساوی ؤ له دوه میاشتی منزل سره» (روح

المعانى \_ مدارك)

# وَمِنَ الْجِنِّ مَنُ تَعْمَلُ بَيْنَ يَكَ بُهِ بِإِذُنِ رَبِّةٌ وَمَنْ تَنِزِعُ مِنْهُمُ وَعَنَ الْجِيرِ وَمِن الْجُونِ اللَّعِيرِ وَمِن الْمُونِ الْمُؤْمِنُ عَنَ الِسَعِيرِ وَالْمُؤْمِنُ عَنَ الْمِلْكِعِيرِ وَالْمُؤْمِنُ عَنَ الْمِلْكِعِيرِ وَالْمُؤْمِنُ عَنَ الْمِلْكِيرِ وَاللَّهِ عِيرِ وَالْمُؤْمِنُ عَنَ الْمِلْكِيرِ وَاللَّهُ عِيرُ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمِ الللِّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلِي عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ وَالْمِلْمُ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ وَاللَّهُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عِلْمِ عَلَيْمِ عِلْمُ عَلَيْمِ عِلْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عِلْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عِلْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عِلْمُ عَلَيْمِ عِلْمُ عِلْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَل

او (مسخر کړی مو ؤ ده ته) له پیریانو هغه څوک چی کار به ئی کاوه په مخ د ده کښی، په اذن (حکم) د رب د ده، او هر چا چی به څنګ سرکشی وکړه له دوی له امره حکمه زمونږ (او د سلیمان اطاعت به ئی نه کاوه) نو وبه څکوو مونږ هغه ته (په آخرت کښی) له عذاب د اور.

تفسیر: یعنی ډیر پیریان چی هغه ئی په بل ځای کښی په شیاطینو سره تعبیر فرمایلی دی د معمولی چوپړانو او پنډیانو په شان به په راز راز (قسم قسم) چارو او خدماتو کښی مشغول ؤ ـ د الله تعالیٰ له طرفه دوی ګرد (تول) محکوم شوی ؤ څو سلیمان علیه السلام ته اطاعت وکړی او که لږ څه سرکشی وکړی نو په اور کښی به غورځول کیږی.

# يَعُمَلُونَ لَهُ مَايِثَنَا ءُمِنَ تَعَارِيبَ وَتَمَاشِلُ وَجِفَانِ كَالْجُوابِ وَقُدُورِ لِسِينِ مِ

جوړوه (دغو پیریانو) دغه (سلیمان) ته هر هغه شی چی ده غوښت له هسکو (اوچتو) کلاؤ او تمثالونه او لوی لګنونه په شان د تالاو او (په شان د لویو کلکو) دیګونو پر نغریو پراته.

تفسیر: یعنی لوی لوی مساجد \_ کلاوی \_ محلات به ئی پر پیریانو تعمیر او ودانول \_ او محسمی او تصاویر به ئی پر چیریانو تعمیر او دغه تصاویر نه ؤ محسمی او تصاویر به ئی پر دوی جوړول چی ممکن په هغه شریعت کښی ممنوع درولی شوی دی او د مسو (تتو) لوی لوی داسی لگنونه به ئی جوړول چی لکه لوی تالاو او حوض به ؤ او داسی لوی لوی دیگونه به ئی هم جوړول چی له خیل ځای څخه له سره نه خوځیدل او په هغه خپل ځای کښی ځای په ځای باندی کیدل.

#### اعْمَلُوٓالَ دَاوُدَشُكُرًا وَقِلِيْلٌ مِنْ عِبَادِي التَّنْكُورُ السَّنْكُورُ

(وفرمایل مونږ) عمل کوئ (د نیکیو ـ ای) آل د داؤده! دپاره د شکر، او لږ دی له بندګانو زما شکر ایستونکی (احسان منونکی).

تفسیر: یعنی ای د داؤد کورنی! د دغو عظیمالشانو انعاماتو او احساناتو شکر ادا، کوئ محض په ژبه سره نه بلکه په عمل سره هم داسی کار وکړئ چی له هغو د الله تعالیٰ شکر ایستل مترشح وی. خبره دا ده چه الله تعالیٰ لږ ډیر احسان خو پر هر چا کوی لیکن پوره شکر ایستونکی بندگان ډیر لږ دی کله چی لږ دی نو قدر به ئی زیات کیږی لهٰذا کامل شکر ایستونکی شئ! او خپل قدر او منزلت زیات کړئ! دغه خطاب د داؤد علیه السلام کورنی او تبر ته دی. ځکه علاوه پر نورو مستقلو احساناتو پر داؤد علیه السلام باندی احسان من وجه پر گردو (ټولو) احسان دی. وائی چی داؤد علیه السلام د خپل گردی (ټولی) کورنی دپاره داسی د اوقاتو تقسیم جوړ کړی و چی د هغه په اساس د شپو ورځو په څلیرویشتو ساعتو کښی هیڅ یو وخت داسی نه و چی د ده له کورنی به یو نه یو تن د الله تعالیٰ په عبادت کښی مشغول او لگیا نه وو.

# فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَادَلَهُ وْعَلَى مَوْتِهَ الْادَابَّةُ الْكَرْضَ تَأْكُلُ مِنْ الْمَوْتَ مَادَلُهُ وْعَلَى مَوْتِهَ الْاِدَابَّةُ الْكَرْضِ تَأْكُلُ مِنْسَاتَهُ قَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجِنُّ آنُ لَوْكَانُوا لَكُوْنَ الْعَلَىٰ الْمُؤْمِنُ الْعَلَىٰ الْمُؤْمِنُ الْعَلَىٰ الْمُؤْمِنُ الْعَنْ الْمِالْمُؤْمِنُ الْعَلَىٰ الْمُؤْمِنُ الْعَلَىٰ الْمُؤْمِنُ الْمَعْمِدُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمَعْمِدُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللّ

پس کله چی حکم و کړ مونږ پر سلیمان د موت (او دی مړ ولاړ وو، تکیه پر همسا یو کال) نو هیچا خبر کړی نه ؤ دغه پیریان په مرګ د دغه (سلیمان) مګر چنجی د ځمکی (وینو) چی وئی خوړه همسا د ده پس کله چی ولوید (سلیمان پر ځمکه) نو معلوم شو پیریانو ته دغه که چیری وی چی پوهیدی په (علم د) غیب نو نه به ئی تیراوه (سلامت یو کال) په تکلیف مشقت سپکوونکی کښی.

تفسیر: کله چی حضرت سلیمان علیه السلام پر پیریانو د بیت المقدس په تجدید کښی مشغول او لګیا وو مطلع شو چی زما د موت نیته رانژدی شوی ده نو پر پیریانو ئی د خپل محان دپاره یوه د بلورو داسی مانی جوړه کړه چی د هغی منځنی سطحه له ورا ښکاریده بیا سلیمان علیه السلام په هغی کښی ننووت او دروازی ئی پر ځان پسی وتړلی او لکه چه د دوی عادت وو چی تر څو خو میاشتو یوری به په خلوت کښی د الله تعالیٰ په عبادت کښی مشغول وو بیا په داسی

يو وضعيت د رب العزت په عبادت کښي مشغول شو چې د قومي په حالت ير خپله همسا باندي ئی تکیه لګولی وه کله چی پرښتی د دوی روح هم قبض کړ د دوی مبارک نعش په هم دغه وضعیت ولاړ یاتی ؤ ـ او هیڅوک د دوی پر وفات متحسس نه شول. د دوی د وفات څخه وروسته تر ډير مدت يوري پيريان په هم هغه شان پخپلو تعميريه امورو مشغول وو کله چې تعميرات سم له سلیمانی نقشی سره یای (آخر) ته ورسیدل نو د هغی همسا یه بیخ کښی چی دوی د هغه یر موازنه ولاړ وو د لرګی چنجی (وینه) ولګید او هغه ئی وخوړه او دوی ولید نو دلته د دوی وفات یر ګردو (ټولو) منکشف شو په دغه سره جناتو ته د دوی د غیبي امورو د یوهیدلو حقیقت هم ورښكاره شو ير پيريانو باندي معتقدو انسانانو ته هم دغه خبره څرګنده (ښكاره) شوه كه دغه پیریان پر غیبیه و امورو پوهیدی نو څرنګه په دغه رېړ (زحمت) او تکلیف کښی په بلا موجبه باتي كيدل او لازم وو چې د سليمان عليه السلام ير وفات له مطلع كيدلو سره متصله به ئي له کاره لاس اخیست له دی نه دا هم ظاهره شوه چی د شیاطینو او د نورو تسخیر د حضرت سليمان عليه السلام كسبى كمال نه ؤ بلكه محض د الله تعالىٰ فضل وو چي كه اراده ئي فرمایلی وی نو هغه ئی د ده له تابوت سره هم قائم ایښودی شوی کوم انعامات چی پر حضرت سلیمان علیه السلام د ده په ژوندون کښي کړي شوي وو دغه د هغه تکمیل شو چې وروسته د دوی له موت څخه هم تر یوه ضروری حد یوری جاری کیښود شی. او دغه راښوولی شوی دی چه د انبياوو د شروع كړيو كارو تكميل الله تعالىٰ په څه تدبير سره يوره كوي!. (ربط) تر دی ځای پوری د ځینو منیبانو او شاکرانو بندګانو ذکر وو. وروسته له دی نه د یوه معرض او شکر نه کوونکی قوم (سبإ) ذکر کاوه شی چی د ډیر عیش، رفاهیت او خوشالی او

(ربط) تر دی ځای پوری د ځینو منیبانو او شاکرانو بندګانو ذکر وو، وروسته له دی نه د یوه معرض او شکر نه کوونکی قوم (سبإ) ذکر کاوه شی چی د ډیر عیش، رفاهیت او خوشالی او فارغ البالی څخه وروسته د کفر او ناشکری په سزا کښی تباه کړ شو، دغه قوم د یمن ډیر داسی دولتمن او ذی اقتدار قوم ؤ چی تر سلهاوو کلونو پوری ئی په ډیر ښه جاه او جلال پر هغه مملکت کښی حکومت کاوه له هم دغو ځنی یوه هم هغه ملکه (بلقیس) وه چی د هغی د حاضریدلو ذکر د حضرت سلیمان علیه السلام په دربار کښی په خوا له دی نه د (النمل) په سورت کښی تیر شو ـ ښائی چی دلته وروسته له سلیمان علیه السلام د (سبأ) ذکر په هم دغه تناسب سره هم شوی وی.

# لَقَدُكَانَ لِسَبَافِي مَسْكَنِهِمُ اللهُ تَجَنَّيْنِ عَنْ يَعِيْنٍ وَشِمَالٍهُ

خامخا په تحقیق وه خلقو د سبا ته په ځای د هستوګنی د دوی کښی یوه لویه نښه چی (هغه لویه نښه) دوه باغونه دی له ښی او کیڼ (طرف د مینو د دوی).

تفسیر: یعنی د باغونو دوه طویلی سلسلی په ښی او کیڼ لوری اوږدی تر څو میلو پوری پرتی

وی که دوی پوهیدلی نو د الله تعالیٰ د رحمت او د قدرت هم دغه نښه د ایمان راوړلو او شکر ګزار کیدلو دپاره کافی وه .

# كُلُوْامِنْ يِرْزُقِ رَبِّكُوْ وَاشْكُوُ وَالْهُ لَبُلُدَةٌ كَلِيّبَةٌ وَّسَرَبُّ غَفُورٌ ۞

(وویلی شو دوی ته) خورئ تاسی له رزق روزئ د رب خپل او شکر وباسئ دغه (الله) ته، (دا) بلده ښار دی ډیر پاکیزه او (دغه رب د تاسی) رب دی ډیر بښونکی (د شکر کوونکیو).

تفسیر: ګواکی دغه نښې ئې د حال په ژبه سره ویلي چې د خپل رب له دغو در کړیو شویو نعمتونو څخه متمتع او ګټور شع! او د دغه حقیقی منعم شکریه په ښه شان سره ادا یکړئ! د کفر او عصیان یه اختیارولو سره مه ناشکره کیږئ! یا لکه چه د ځینو اسلافو قول دی چه د انبياؤ يه ژبه به الله تعالىٰ دغه هدايت دوى ته وركړى وى وائى چى ديارلس تنه انبياء د دغه قوم په طرف لیږلی شوی وو ۔ که دغه صحیح وی نو د حضرت مسیح څخه به پخوا دوی راغلی وی او د دوی وارثان به هم وروسته له دوی نه د دغه قوم تر بربادی پوری دوی پوهولی وی والله اعلم. د «ارض القرآن» مصنف د «سبا» د عمارتونو د ذکر یه منځ کښي لیکي چې «د دغو عماراتو یه سلسله کښي يو شي د اوبو بند هم دي چې هغه ته حجازي عرب «سد» او يمني عرب «عرم» وایی. یه عربستان کښی دایمی بهیدونکی سیند نشته ـ اوبه له غرونو څخه بهیږی او د شګو په کوریو کښي وچیږي او بي له دغه چې د زراعت او د نورو په درد وخورې ضائع او ابته (خراب) کیږی. د «سبا» واکدارانو په مختلفو مواقعو او ځایونو کښې د غرونو او بیدیاؤ او خوړونو په منځ کښې لوی لوی بندونه جوړ کړی وو چې په هغو کښې به اوبه دريدلي او حسبالضرورت د زراعت یه کار ورتلی ـ د «سبا» یه مملکت کښی دا شان یه سلهاؤ مختلف بندونه ؤ. په دغو ګردو (ټولو) کښې له ټولو څخه مشهور بند د «سدالمارب» بند وو چې د دوی په دارالسلطنت «مآرب» کښي واقع وو د مآرب د ښار په جنوب کښي په ښي او کيڼ طرف کښي دوه غرونه دی چې په «جبل الابلق» سره مشهور دی د «سبا» کاردارانو د دغو دواړو غرونو یه منځ کښې نژدې په سنه ۱٤٠٠ قبل الهجرت کښې دا «سد المارب» تعمير کړې وو دغه بند نژدی یو سل او پنځوس فیته طویل او پنځوس فیته عریض یو لوی دیوال وو. د دغه بند اكثره برخه اوس نريدلي ده خو بيا يو ثلث برخه يي لا هم باقي ده. يوه ارويائي سياح (ارناد) د هغه بر موجوده و حالاتو یو مضمون به «فرنج ایشیاتک سوسایتی جرنل» کښی لیکلی دی او د هغه موجوده نقشه ئی په خورا (ډير) عمدګی سره تياره کړی ده ير دغه ديوال کښي ځای په ځای داسي کتبات او لیکنې دی چې هغه ګردې (ټولي) لوستلي شوی هم دی د دغه سد په باسنیو او لاندنیو برخو کښي ډیري زیاتي کړکې هم وي چې حسبالضرورت به مفتوح او

ومزیقنت(۲۲) سبا(۳۶)

مسدودی کیدی د «سد» په ښي او کیڼه خوا په مشرق او مغرب کښي دوه لوئي دروازي وي چې د هغو په وسیله به اوبه تقسیمیدی او د ښې او کینې خوا ځمکې یرې اوبه کیدې د اوبو رسول یه دغه انتظام او ترتیب یه دغو شکلنو او سورو ځمکو کښی په ښی او کیڼ په دواړو جوانبو کښي په دريو سوو مربعو ميلو کښي تر سلهاؤ کروهو پورې وني غني ـ باغونه ـ ځنګلونه ـ او د جنت یه شان مناظر تیار شوی و چی یه هغو کښی له هر ډوله (قسمه) میوی ـ دانی او معطری ونی حاصلیدی قرآن الکریم د «جنتان عن یمین و شمال» په ویلو سره د هم دغو باغونو په طرف اشاره فرمائی یونانی مؤرخ (اگاتهرشیدس) چی په ۷۹۱ قبل الهجرت کښی د سبا معاصر و بیان کوی چی سبا د عربو تکه شنه ودانه او خروبه سیمه ده چی یه کښی ډیری ونی او بیشماره میوی دانی پیدا کیږی په هغو ځمکو کښی چې د سیند په دواړو جوانبو کښې پرتې دی ډیری ښکلی او ښایسته ونی ولاړی دی د دغه ملک په داخلي برخه کښې د بخوراتو او د دارچینې او د کجورو او د هندی تمرو او د نورو خورا لوړی او ګڼې ونې او لوی ځنګلونه شته او له دغو ونه څخه ډير زورور او خوندور عطريات او ښي وږمي (بوئي) يورته کيږي د ونو د اقسامو او انواعو د کثرت او تنوع له سبب د دوی د اصنافو او د اجناسو نومونه یادول او د دوی تعریف او پیژندګلوی کول سخت او مشکل دی هغه ښه وږم او معطره هوا چې د دغو ګڼو ځنګلو څخه یورته کیږی هغه د جنت له خوشبوئی او رائحی څخه کمه نه ده او د هغو تعریف په الفاظو سره نشي کیدی هغه اشخاص چی له دغو ځمکو څخه لری له ساحله تیریږی هغوی هم هر کله چی د ساحل له جانبه هوا وچلیږی له دغی خوشبوئی څخه محظوظ او مسروریږی او داسی ښکاری لکه چی ژوندون له اوبو څخه لطف او حظ اخلی او دغه تشبیه هم د ده د لطافت او نزاکت د قوت په مقابل کښي ناقصه ده . (آرتي ميډ روس) چې د سبا د عهد په آخر کښي اوسيده ليکي چې «د سبا باچا ۔ او د دہ ایوان یه «مآرب» کښی دی چی یه یوہ له ونو ځنی ډک او د (ښځو) د عیش او عشرت لوړ (اوچت) ځای کښي واقع دی» الغرض د شینوالي شته والي موړتیا خوړوېتیا - ودانی - هوسائی (آرام) - عیش - عشرت او د هوا اعتدال به سبب «مآرب» د هم دغه کلام مصداق وو ﴿ بَلَدَةٌ طَيِّبَةٌ وَّمَٰتُ عَفُورٌ ﴾ له رب غفور څخه دغه طرف ته اشاره ده چې ته له خپله جانبه شکر گزاره اوسه! که د بشریت به مقتضاء څه نقص او تقصیر یاتی شی نو الله تعالیٰ پر وړوکو وړوکو خبرو دومره سخت نیول نه کوی او په خپلې مهرباني سره ئې معافوي. د ده د نعماؤ شكر «كما كان حقه» د چا له لاسه يوره كيدى شي؟.

# فَاعُرَضُوْافَأَرُسَلُنَاعَلَيْهِمُ سَيْلَ الْعَرِمِ وَبَتَّ لَنَاهُمُ بِعَنَّتَيْهِمُ عَلَيْكُ الْعَرَمِ وَبَتَّ لَنَاهُمُ بِعَنَّتَيْهِمُ عَلَيْكُ الْعَرَمِ وَبَتَّ لَنَاهُمُ بِعَنَّتَيْهِمُ حَمَّاتُ اللهِ عَلَيْكِ وَاللهِ عَلَيْكُ وَاللهُ الْعَرَمِ وَلَيْكُ لِ وَاللهُ الْعَرَامُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الله

پس و کرزیدل (له شکره او له دعوته د انبیاو اهل د سبا) پس ومولیږه پر دوی

ومزیقنت(۲۲) سبا(۳۶)

سیلاو د یوه زورور خوړ او بدل ورکړ مونږ دوی ته په ځای د دوو باغونو د دوی کښی دوه باغونه نور خاوندان د میوو بی مزی ترخو او د ښوره ګزه او یو قدر له بیرو هم خو ډیر لږ

تفسير: يعني پندونه او نصائح ئي په خپلو غوړونو کښي ونه نيول. او د حقيقي منعم له شکر ایستلو څخه ئی مخ واړوه نو بیا مونږ دوی باندی د اوبو عذاب ولیږه او هغه بند ونړیده او هغه ګرد (ټول) باغونه، ځمکې تر خړو اوبو او ختو لاندې ډوب شول او د هغو ښائسته ؤ او خوندورو \_ اعلیٰ \_ نفیسو میوو او ثمراتو په ځای ډیر خراب او ښکته ونی او اغزی او د سوځولو وړ ځنګلونه زرغونه شول. کوم ځای کښې چې راز راز (قسم قسم) انګور (کور) او عدیم المثال خرما، کجور او د نورو ثمراتو اقسام پیدا کیدل او نعماؤ او د ښکلو انواعو څخه ډک او خړوب ـ او په اصنافو د پیداوارو او محاصیلو کښي مملو او ماړوب ؤ اوس ماسواء د هغو بیکاره ونو څخه چې محصولات ئې خراب او ميوې ېې ترخي او بي مزې دې او له يو قسم ښوره ګز څخه یرته (علاوه) چی د هغی یانی سپینی دی ـ او یو قدر له بیرو ځنی خو ډیر لږ او نورو بدرنګو او بد خوندو او بدبویو ونو څخه بل هیڅ شي هلته نه لیده کیږي. دغه ځای ته باغ ویل تش دپاره د مشاکلت دی او د دغه لږ بیرو نوری بیکاره ونی د یاتی کیدلو څخه مطلوب تذکر او یادونه ده څو د هغو پخوانیو په زړه پوري شیونو او ودانیو واقعات له افکارو څخه هیر نشي. دغه واقعه د حضرت مسیح او د حضرت محمد صلی الله علیه وسلم به منځ زمانه کښی واقع شوی ده. د قدیمه و آثارو محققینو په لاس کښې د «ابرهت الاشرم» د زماني یوه لویه کتیبه د سد العرم د بقیه دیوال څخه لویدلی ده چې په هغه د دغه بند د نړیدو پیښه مذکوره ده مګر دغه غالباً د دغی واقعی څخه د وروستنی زمانی قصه ده چی د هغی ذکر په قرآن کښی مذکور دی والله اعلم.

حضرت شاه صاحب لیکی کله چی الله تعالیٰ اراده و کړه چی پر اهل السبا عذاب او بلا نازله شی نو د بیدیا لوئی پندی میی (کور موش) ئی پری مسلطی کړی او دغو د بند په بیخ او تاداو کښی ئی لوی سوری و کینودل چی د هغه په اثر یو ځلی یو لوی سیلاو او څپان تولید شو او هغه بند ئی مات کړ ـ دغه اوبه د عذاب وی نو ځکه پر هره څمکه چی دریدی هغه به ئی له فصل او کر څخه ایسته ـ وائی چی د دی بند د ماتیدلو یوه کاهن په خوا ویل کړی وو چی د هغه په اثر ډیر خلق له هغه وطن څخه د باندی وتلی ؤ ـ او هغه کسان چی هلته پاتی ؤ هغوی ته د هغو ښو او ښکایو باغونو په عوض دغه خرابی او لا یعنی ونی او اغزی وریاتی شول والله تعالیٰ اعلم.

#### ذلك جَزَيْنِهُ وبِمَا كَفَرُوا وهَلُ نُجْزِي إلَّالِكَفُونِ

دغه (عذاب) جزاء ورکړه مونږ دوی ته په سبب د هغه چې کافران شوی ؤ، او

#### آیا جزا ورکوو (یعنی نه ورکوو) مگر نا شکری ته

تفسیر: دغسی لویه سزا لویو ناشکرانو ته ورکوله کیږی له کفر څخه بله ناشکری څه ده؟ د «نمل» په سورت کښی تیر شو ﴿ وَجَدُنُهُوَوَمُهَا لِيَجُدُدُونَ لِلنَّبُسِ مِنْ دُونِ لِللهِ ﴾ جزء ۱۹ (۲ رکوع) ۲۴ آیت ظاهراً دغسی شرک به په دغه قوم کښی وروسته له بلقیس څخه پاتی وی.

# وَجَعَلْنَابَيْنَهُ وُوبَيْنَ الْقُرى الْآيَ بُرِكُنَا فِيهَا قُرى ظَاهِرَةً وَجَعَلْنَا بَيْنَهُ الْمُرَافِيةُ الْمَالِي وَاليَّامُ المِنِيْنَ ﴿ وَقَالَا مُنَامُ الْمِنِيْنَ ﴿ وَقَالَا مُنَامِنِيْنَ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ اللَّهِ فَي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْفَاقًا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّه

او گرځولی وو مونږ په منځ د دی (اهل د سبا) او په منځ د کلیو ښارونه) ښارونو هغو کښی کلی (ښارونه) ښکاره او په اندازه کړی وو مونږ په هغو کښی منازل (د تګ او راتګ) (ومو فرمایل چی) ځی راځی په دغو کلیو (ښارو) کښی د شپی او د ورځی په امان (له هر آفته)

تفسیو: برکت والا کلی د شام مملکت دی یعنی د دوی د ملک ځنی د شام تر ملک پوری توله لاره مأمونه او مصونه او ودانه وه د لاری ير دواړو خواو د ودانيو او کليو سلسله په داسي اندازه او تناسب سره موجوده وه چی مترددینو او مسافرانو ته یه هر منزل کښی ځای یه ځای ماکولات او مشروبات ور رسیدل او د آرامی او هوسائی (راحت) ځایونه ورمیسر کیدل د ودانیو د دغه مقاربت او پرله پسی د یوه څخه وروسته د بل د ژر لیدلو څخه به ئی فهم غلطیده او تری توحش ـ هيبت او انديښنه به ورته نه ييدا كيده او نه د غلو او داړه مارانو څخه ډار او خرخشه ورته لویده \_ گواکی پر دغو لارو باندی تلل سفر نه \_ بلکه یو راز (قسم) تفریحی سیر او سیاحت ؤ د «ارض القرآن» مصنف لیکی «د سبا» دولت او ثروت ـ اساس یوائحی تجارت و. یمن له یوه جانبه د (هندوستان) د سواحلو یه مقابل کښی واقع دی او له بله جانب د (افریقا) د سواحلو یه محاذ کښي پروت دی. طلا ـ ډیر قیمت داره احجار ـ مصالح ـ عطریات ـ د هاتي غاښ او نور شیان له حبشی او هندوستان څخه برابر په (یمن) کښی ښکته کیده ـ او له دی ځایه (سبا) ته ير اوښانو او نورو بودګانو باريدل د (بحر الاحمر) پر سواحلو له حجازه تير شوی شام او مصر ته وړل کیدل. قران مجید دغه لره په امام مبین یعنی ښکاره لاری سره موسومه او د دغه سفر نوم ﴿ رِحُلَةَ الظِّتَآءُوالصَّيْفِ ﴾ ۔ د ژمی او د ووړی کوچ) ایښی دی چی د قریشو له خوا جاری شوی و. د دغو تجارتی جوپو تک راتک له سببه له یمن څخه تر شام پوری د ودانیو یوه لویه سلسله قائمه وه چی یه هغو کښی بی له کوم خوف او خطر په ډیر سکون او اطمینان سره

مسافرت کیده یونانی مؤرخ (اراکوستهنس) د ۸۱۲ کال قبل الهجرت په احوالاتو کښی داسی بیان کوی چی له «حضرموت» څخه د «سبا» تر ملک پوری د څلویښتو ورځو لاره ده او له «معین» څخه سوداګران تر ایله (عقبه) پوری په اویا ورځو کښی رسیږی.

#### فَقَالُوْ ارَبِّنَا لِعِدْ بَبْنَ ٱسْفَارِنَا

پس وویل دوی ای ربه زمونږ لریوالی پیدا کړه په منځ د منازلو (د سفرو) زمونږ کښی

تفسیو: دغسی به ئی د حال په ژبه سره ویلی وی او ممکن دی چی د قال په ژبه سره ئی ویلی وی چی ای الله! په داسی صورت سره په منزل او مسافرت کښی څه مزه او خوند نه وی که منازل لری وی او د لاری په شاؤ خوا کښی ودانی نه وی انسان ته د لوړی او تندی څخه تکلیف وررسیده نو هلته په مسافرت کښی لذت او خوند سړی ته حاصلیدی. حضرت شاه صاحب لیکی «په آرامی کښی دوی مست او مغرور شول او له ډیری مستی اوس مخان ته تکلیف غواړی لکه چی د نورو ملکونو له احوالاتو څخه دوی مطلع کیدل چی هلته په سفر کښی اوبه نه پیدا کیږی، د ودانی او کلی اثر او پته بیخی نه ښکاری هم هغسی ښائی چی مونږ هم پخپلو مسافرتو کښی وودانی او د هوگی وگورو. دغه لویه ناشکری ده لکه چی بنی اسرائیل له «من» او «سلوی» څخه ماړه او د هوگی او پیازو په فکر کښی ولویدل»

### وَظَلَبُوۡ النَّفُسُهُ مُوعَكُنَّهُ مُ اَحَادِيْكَ وَمَرَّقَنَّهُمُ كُلَّ مُبَرُّقٍ

او ظلم وکړ دوی پر ځانونو خپلو (چی راحت ئی بدل کړ په زحمت) پس وګرځول مونږ دغه (اهل السبا) قصی افسانی او تار په تار کړل مونږ دوی په یوره تار په تار کیدلو.

تفسیر: یعنی موند د دوی شیرازه وشلوله او هغوی مو سره تیت او پرک (منتشر) کړل د دوی اکثره خاندان او کورنی یو جانب او بل جانب ته کدی وکړی او منتشر شول ـ او یو ملک او بل ملک ته لاړل د دوی د ودانیو نوم او نښه د غلط حرف په شان بیخی د ځمکی له مخ څخه محو او لری شوه اوس تش د دوی قصی باقی پاتی دی څو ئی خلق واوری او تری پند او عبرت واخلی. د دوی عظیمالشان تمدن او شان او شکوه ګرد (تول) له خاورو سره ګدوډ شول. د «ارض القرآن» خاوند د دوی د زوال او سقوط توجیه داسی کوی چی «یونانیانو او رومیانو په مصر او شام قبضه وکړه او د افریقی او هندوستان تجارت ئی د بری لاری په ځای پر بحری لاره

شروع او منتقل کړ ۔ او تول اموال ئی د بیریو په وسیله له سری بحیری څخه د مصر او شام پر سواحلو کوزول ۔ نو د دغه بحری لاری د سلسلی د قائمیدلو په اثر له یمن ځنی تر شام پوری د بری لاری او د دی د هغو منازلو دوړی ئی پورته کړی ۔ او د هغه تولی نوی ودانی سپیری او ویجاړی شوی» د «ارض القرآن» مصنف دغه توجیه د «مولر» له تحریره اخیستی ده . ممکن دی چی د تباهی او انتشار یو ظاهری سبب هم دا وی مګر پر دغه ئی حصرول صحیح نه دی .

#### إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَتٍ لِكُلِّ صَبَّارِشَكُورِ

بیشکه په دغه «تمزیق د سبا» کښی خامخا لوی دلائل (د عبرت) دی دپاره د هر ښه صبر کوونکی ډیر شکر کوونکی.

تفسیر: یعنی د دغو حالاتو له اوریدلو څخه ښائی عقلمن سړی پند او عبرت حاصل کړی! کله چی الله تعالیٰ ارتوالی عیش او عشرت ورپه برخه کړ نو د هغه شکریه دی په ښه شان سره ادا ي کړی! او که الله تحالیٰ او که څه تکلیف او مصیبت پری راشی نو د صبر او تحمل لاره دی غوره کړی! او له الله تعالیٰ څخه دی توفیق او مدد وغواړی!

#### وَلَقَدُ صَدَّقَ عَلَيْهِمُ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ فَاتَّبَعُونُ إِلَّا فَرِيْقًا مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ ®

او خامخا په تحقیق رښتیا وموند پر دوی ابلیس گمان خپل پس متابعت و کړ دوی ټولو د دغه (ابلیس) مگر یوی فرقی (چی هغه فرقه ده) د مؤمنانو

تفسیو: په ړومبی ورځ کښی ابلیس په تخمین او اتکل سره ویلی و ﴿ لَاَمْتَیٰکَنَّدُمْتَیَّتَهَالِاَ قَلِیْلاً ﴾ جزء ۱۵ (د اسراء (۷) رکوع ۲۲ آیت ﴿ تُقَرِّیْتَامُّمْتِیْکَیْمِیْکِیْمُونِکُونِکُونِکُونِکُونِکَالِیَاکِیْمُونُونِکِیْک جزء ۸ (د اعراف ۲ رکوع) ۱۷ آیت دغه پاس «من» بعضیه نه دی بلکه بیانیه دی.

# وَمَاكَانَ لَهُ عَلَيْهِمُ مِنْ سُلُطِنِ الْالِنَعْلَةِ مَنْ يُؤْمِنُ بِالْاِخِرَةِ وَمَاكَانَ لَهُ عَلَيْهِمُ مِنْ سُلُطِنِ الْالِنَعْلَةَ مَنْ يُؤْمِنُ بِالْاِخْرَةِ وَمَتَّنَ هُومِنْهَا فِي شَكِّ فَنَكُ مُنْ اللهِ وَرَبُّكَ عَلَى كُلِّ شَيْ حَفِينُظُ أَ

او نه ؤ دغه (ابلیس) ته په دوی څه تسلط مګر خاص دپاره د دی چی معلوم کړو (په علمالشهود) سره هم هغه څوک چی ایمان راوړی په آخرت له هغه چا څخه چی هغه له دی آخرت څخه په شک کښی وی، او رب ستا پر هر څیز باندی ښه ساتونکی دی.

تفسیر: یعنی شیطان ته دغسی کوم قوت او قدرت نه ؤ حاصل چه لکره په لاس واخلی او په زور او جبر سره خلق له سمی لاری څخه منع کړی او وئی ښویوی. هو! لمسول ـ غلول ـ او تیر ایستل کوی ـ او دغومره قدرت ځکه شیطان ته ورکړی شوی دی چی د بندګانو امتحان او ابتلاء هم منظوره وه څو وکتل شی چی کوم یو پر آخرت یقین لری؟ او د الله تعالیٰ په فکر ـ ذکر او یاد کښی دوام کوی؟ او کوم یو په دنیوی لومه کښی نښلی؟ او له خپله انجامه او خاتمی څخه غافله کیږی؟ او له خپله ځانه ناپوه او بیوقوفه جوړوی؟ یا په چم چل او فریب غولیږی د الله تعالیٰ د حکمت اقتضاء هم دغه وه چه په دنیا کښی د انسانانو دپاره د دواړو خواؤ د تللو لاری خلاصی او ارتی وپرانستلی شی لکه چه پخوا له دی نه په څو ځایونو کښی پر دغه موضوع تقریر لیکلی شوی دی داسی نه دی چه (معاذالله) الله پری نه دی خبر ـ او په بی خبری کښی شیطان کوم بنده له لاری څخه بی لاری کوی یا ئی تښتوی ښه پری وپوهیږه چی هر شی د الله تعالیٰ تر محیط نظر لائدی دی، تل تر تله د ګردو (تولو) احوالو او شیونو نظارت او مراقبت کوی. هر چاته چه هومره آزادی او واک (اختیار) ورکړی هغه د ده له عجزه او سفه نه دی بلکه د ده د حکمت او مصلحت په بنا دی.

# قُلِ ادُعُواللَّذِينَ زَعَمُتُوُ مِّنُ دُوْنِ اللهِ لَايَمُلِكُوْنَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمْوٰتِ وَلَا فِي الْاَرْضِ وَمَالَهُمُ فِيهُمِمَامِنُ شِرُكِ ٍ وَمَالَهُ مِنْهُدُمِّنَ ظَهِيرٍ وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْكَ لَا لِمَنْ آذِنَ لَهُ \*

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه وبولی تاسی هغه معبودان چه گمان به کاوه تاسی (په دوی د خدایانو) غیر له الله چه نه لری دوی اختیار په اندازه د

یوی ذری (نه) په آسمانونو کښی او نه په ځمکه کښی او نشته (دغو معبودانو) د دوی ته په دغو (علویاتو او سفلیاتو) کښی څه شرکت او نشته دغه (الله) ته له دوی نه هیڅ مددګاره او نه رسوی هیڅ نفع شفاعت سپارښت په نزد د الله کښی مګر (شفاعت) د هغه چا چه اذن ورکړی (الله) هغه ته،

تفسیر: دغه «زعمتم» په اصل کښی «زعمتموهم آلهة» ؤ ځکه چه «زعمتم» دوه مفعوله غواړی او دلته يو ئي هم نشته بيا مفعول اول چه ضمير عائد دي حذف شو دپاره د دي چه طول د موصول له صلى نه راغلى دى او دى فضله دى او مفعول ثانى چه « آلهة» دى هغه هم حذف شو او يه ځای د هغه دوه صفته قائم شول چه هغه ﴿ مِنْ دُوْنِ اللهِ لِآيَمْلِكُوْنَ ﴾ الآية ـ دی» له دی ځايه د مکی معظمی مشرکینو ته خطاب دی چه د هغوی د تنبیه لپاره د «سبا» قصه واوروله شوه یعنی ماسواء الله څخه پر هغو شیانو چی تاسی د خدائی ګمان کوئ نو لږ شانی د کوم ضرورت ـ احتياج او اړتيا (مجبورئ) په وخت دوی وبولئ! تر څو وليد شي چې هغوی تاسي ته څه نفع رسولی شی؟ او څه په کار مو درځی؟ یعنی دغه مسکینان د تاسی څه په کار درځی چی په آسمان او ځمکه کښي د يوي ذري په اندازه هم د مستقل واک او اختيار خاوندان نه دي بلکه بتان خو غیر مستقل اختیار هم نه لری نه په اسمان او نه په ځمکه کښي دوی څه شرکت لري، نه الله تعالیٰ د کوم کار په انجام کښی د بل چا امداد او معاونت ته څه ضرورت لری، چی دوی د هغه معین او مددګار وګرځی او څه حقوق ځان ته حاصل کړی د الله تعالیٰ دربار هغه اعلیٰ او ارفع ځای دی چه خورا ډیر مقربین هم هلته د دغی خبری طاقت او توان نه لری چه بی د الله تعالیٰ له اذنه او رضاء د چا د شفاعت او سپارښت په نسبت یو حرف هم له خپلی خولی څخه وويستلي شي. د الله تعالىٰ د انبياؤ اولياؤ او د پرښتو شفاعت هم يواځي د هغو كسانو په حق کښي نافع واقع کیدي شي چې د هغو په نسبت د الله تعالیٰ له خوا د شفاعت اذن او حکم ورکړی شوی وی. او ویره د ملائکو او د شافع او د مشفوع او د اهلالمحشر به باقی وی.

# حَتَّى اِذَا فُزِّعَ عَنْ قُلُوبِهِمُ قَالُوُامِاذَاْ قَالَ رَبُّكُمُ قَالُواالْحَنَّ ۚ وَهُوَالْعَرِلِيُّ الْكِبِدُ

تر هغه پوری کله چی پورته کړه شی ویره له زړونو د دوی وائی دوی (په خپلو منځو کښی) چی څه (حکم) وفرمایل رب ستاسی؟ نو وائی دوی چی حق ئی (وفرمایل) او هم دغه (الله) ډیر پورته او ډیر لوی دی.

تفسیر: دغه ئی د پرښتو حال وفرمایه چه تل د ده په دربار کښی حاضری دی کله چې له پاسه

د الله تعالیٰ حکم نازلیږی نو داسی غږ تری پورته کیږی لکه چی پر صافو او ښویو تیږو (ګتو) کوم لوی ځنځیر په شدت سره راښکودل شی ښائی اتصال او بساطت ته ئی د قرب الی الفهم کولو دپاره دغه تشبیه ورکړی شوی وی. پرښتی له دهشته او خوفه او رعبه سره لړزیږی او په دغه حال کښی چه تسبیح کوونکی وی سر په سجده لویږی ـ کله چی دغه حالت مرفوع شی ـ او زړونه ئی تسکین او آرام ومومی او د ملکالعلام کلام نازل شی نو پرښتی یو له بل څخه پوښتنه کوی چی څه حکم صادر شو؟ پاسنی پرښتی ښکتینو پرښتو ته درجه په درجه د هغه حکم نقل اوروی چی د الله تعالیٰ له حکمته سره سم او موافق او لا له پخوا د هغه قاعده او ضابطه ورته معلومه وی او هم هغسی حکم صادر شوی وی. ظاهر دی چه هلته د معقولی او واجبی خبری څخه ماسوا بل څه شی نشی کیدی پس هغه لوی ذات چی د ده د علو او عظمت داسی کیفیت وی څه ماسوا بل څه شی نشی کیدی پس هغه لوی ذات چی د ده د علو او عظمت داسی کیفیت وی څه وخت چی دی حکم صادروی نو مقربین د ده د هیبت او جلال په داسی وضعیت او حال مبتلا کیږی نو هلته به څوک دومره همت وکړی شی چی په خپل سر د بل چا شفاعت ته ودریږی. کیږی نو هلته به څوک دومره همت وکړی شی چی په خپل سر د بل چا شفاعت ته ودریږی. تنبیه: د دی آیت نور تفسیر هم کړی شوی دی چه د هغه په نسبت حافظ ابن حجر رحمة الله تنبیه داسی لیکی «وجمیع ذلک مخالف لهذالحدیث الصحیح (الذی فی البخاری)

### قُلُمَنَ تَرُزُقُكُمُومِنَ السَّمَلُوتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللَّهُ

ووایه (ای محمده! دوی ته) چی څوک رزق درکوی تاسی ته له (جانبه د) آسمانونو او ځمکی ؟ ووایه (ای محمده! د دوی په ځای ته په خپله) چی (خاص رزق راکوی ټولو ته) الله.

تفسیر: یعنی له اسمانه او له ځمکی ځنی رزق او روزی د وسائلو او د سامانونو تهیه او برابرول یواځی د هم هغه لوی الله په واک (اختیار) او قبضه کښی دی چی پر هغه مشرکین هم اقرار کوی لهذا تاسی وفرمایی چی دغه مسلمه خبره خو تاسی هم راسره منځ نو بیا په الوهیت کښی نور شرکاء له کومه شول ؟. او بیا داسی هم ورته ووایه ای محمده! چی

#### وَ إِنَّا اَوْاتِيّا كُوْلِعَلْ هُدَّى آوُفِي ضَلْلِ مُّبِينٍ<sup>®</sup>

او بیشکه مونږ (چی مؤمنان یو) او تاسی (چی منکران یع) خامخا پر سمی صافی لاری کښی یو؟ (وروسته به معلومیږی).

تفسیر: یعنی دغه دواړه فرقی خو رستیا نه وائی (که نه د نقیضینو اجتماع لازمیږی) یقیناً په

دواړو کښی يو دروغجن ـ او بل رښتين دی نو لا سم دی چی غور او دقت وکړی! او رښتيا خبره ومنی! په دغه کښی د هغه ځواب دا دی چه ځينی خلق داسی وائی «خانه! د دغو دواړو فرقو په منځ کښی له قديمه راهيسی هم دغه وضعيت دوام لری نو په دغه کښی د جګړو کولو څه ضرورت دی؟» او په دغه سره ئی دا راوښودل چه يوه فرقه خو هرومرو (خامخا) خطاکاره او بی لاری ده باقی په تعيين نه کولو د هغه کښی يو حکيمانه حسن الخطاب دی يعنی درواخلئ! مونړ له خپله جانبه هيڅ نه وايو تاسو خو په خپله پوهيږئ چی يو جانب هرومرو (خامخا) پر غلط تينګ ولاړ دی دغه پاس دلائل خو مو واوريدل نو اوس تاسی به له خپله ځانه سره فيصله وکړئ چی کومه يوه پر غلطی ولاړه ده؟ ګواکی له مخالف سره په نرمی خبری کوئ او ورته فرصت او موقع ورکوئ چه په دغه مورد کښی په خپل نفس او ځان کښی غور او دقت وکړی.

# قُلُ لِاشَّعُلُونَ عَمِّنَا اَجُومُنَا وَلَانْسُعُلُ عَمَّاتَعُلُونَ ۖ قُلُ يَجُمَعُ بَيْنَارَتِبُا أُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِالْحُقِّ وَهُو الْفَتَّاحُ الْعَلِيُوْ

ووایه (ای محمده! دوی ته) وبه نه پوښتیدلی شی تاسی له هغو بدیو چی کړی وی مونږ او (هم داسی) نه به پوښتیدلی کیږو مونږ له هغو بدیو چه کوئ ئی تاسی ووایه (ای محمده!) چی جمع به وکړی په منځ زمونږ کښی رب زمونږ بیا حکم (فیصله) به وکړی په منځ زمونږ کښی په حق سره او هم دی دی ښه فیصله کوونکی ښه عالم.

تفسیر: هر یوه ته لاژم دی چی د خپل آخرت فکر او اندیښنه وکړی! هیڅ یو به د بل د قصور او د غلطی ځواب نه ورکوی که د داسی صافی خبری له اوریدلو څخه وروسته بیا هم تاسی پر خپل حال د غور او دقت کولو دپاره نه تیاریږی نو په یاد ئی ولری چی مونږ پر تاسی د حجت اتمام کړی دی ـ او د حق خبره مو در رسولی ده ـ اوس تاسی به په خپله د خپلو اعمالو ځواب ورکوئ او پر مونږ هیڅ قسم ذمه واری نه ده عائده ـ او نه په دغسی یو حالت کښی به زما او ستاسی په منځ کښی کومه وسیله او واسطه پاتی وی. د الله تعالیٰ د لقاء او رضاء د حصول لپاره هر یوه ته بیل بیل لاژم دی چی د خپلو ځانونو فکر او اندیښنه وکړی! ـ ځکه چه الله تعالیٰ به گرد (ټول) مخلوقات سره یو ځای او هر یوه ته به بیله برابره سزا او جزاء سم له عدله او انصافه سره ورکوله کیږی.

# قُلُ ارُونِ اللَّذِينَ الْحَقْتُو بِهِ شُرَكًاءَ

ووایه (ای محمده! دوی ته) چه راوښیی ماته هغه (معبودان) چی پیوست کړی دی تاسی له دغه (الله) سره شریکان ؟ (په عبادت کښی)

تفسیر: یعنی لر خو ئی راوړاندی کړئ! چه دغه کوم یو موجود دی چی د الله تعالیٰ په الوهیت کښی مداخله او مشارکت لری ؟ چی مونږ ئی هم وګورو چی په هغو کښی څه صلاحیت شته؟ او د کومو اختیاراتو خاوندان دی؟ آیا تاسو به مونږ ته د تیږو (ګټو) دغه له خپله ځانه توږلی او تراشلی بتان راوړاندی کوی؟.

## كَلَّابَلُ هُوَاللهُ الْعَزِيْزُ الْعِكِيْدُ<sup>®</sup>

نه ده داسی (او هیڅوک لایق د شرکت نه دی له الله سره)، بلکه هم دغه الله دی ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی)

تفسیر: یعنی له سره به تاسی داسی کوم موجود او هستی نشی راوړاندی کولی، په دغو اوصافو سره موصوف ذات خو یواځی الله تعالیٰ دی چی واحد احد \_ زبردست \_ قادر \_ قاهر \_ غالب او د اعلیٰ درجی حکمت قدرت علم او حکم خاوند دی او ګرد (ټول) د هغه په مقابل کښی مغلوب او مقهور دی،

# وَمَّا اَرْسَلُنْكَ إِلَّا كَافَّةً لِلتَّاسِ بَشِيُرًا وَيَنِي بِرُاوَ لِكِنَّ ٱكْثَرَ التَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ

او نه ئی لیږلی مونږ ته مګر په دی حال کښی چی جامع ئی خلقو ته زیری ورکوونکی (د جنت مؤمنانو ته) او ویروونکی (له دوزخ کفارو ته) ولیکن اکثر خلق (له کفارو) نه پوهیږی (په فضائلو ستا او په رذائلو خپلو)

تفسیر: دغه ئی د توحید سره د رسالت ذکر وکړ ـ یعنی ستاسی فرض او ستاسی له بعثت مخخه غرض دا دی چی نه یواځی عرب بلکه د دنیا ګرد (تول) خلق تاسی له نیکیو او بدیو مخخه مطلع کړی چی دغه تبلیغ مو تاسی وکړ هغه کسان چی خپل ځانونو ئی پری نه دی پوهولی دوی پوهیږی او پوه سړی خو خپله نفع او نقصان سنجوی او هرومرو (خامخا) ستاسی خبری منی. هو! مگر په دنیا کښی د جاهلامو او ناپوهانو کثرت دی د دوی په ماغزو کښی چیری د

دی خبری ځای او ګنجائش شته چی د داسی کاری خبری قدر وکړی.

### وَيَقُولُونَ مَتَى هٰذَاالُوعَدُانَ كُنْتُوطِيوَيْنَ®

او وائی (کفار له ډیره جهله) کله به وی دغه وعده (د عذاب) که چیری یئ تاسی رښتینی (په دی کښی چې عذاب به راشي نو رائي ولي!).

تفسیر: یعنی له هغی گرئ او ساعت څخه چی تاسی مو در گرده ویروئ هغه به کله راځی؟ که دغه خبره رښتیا وی نو ژر ئی راوله! او راښکاره ئی کړه!.

# قُلُ لَكُوْمِيَّهُ عَادُ بَكُومِ لِلا تَسْتَا خِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلا تَسْتَقْتُومُونَ ٥٠

ووایه (ای محمده دوی ته) چی (مقرره) ده تاسی ته وعده د یوی ورځی (په نازلیدو د عذاب) چی نه به وروستی کیږئ له هغی (ورځی) یو ساعت (قدر) او نه ړومبی کیږئ تاسی (تری).

تفسیر: یعنی مه وار خطا کیږئ! د هغی ورځی د راتګ وعده چی له تاسی سره شوی ده هغه ضرور راتلونکی ده او کله چی وخت راشی نو د یوی شیبی په اندازه به هم چاته وار فرصت نه ورکوی. نو د دغه ژر غوښتلو او شور او شر نښلولو په ځای د دغی خبری فکر تاسی ته ضروری دی چی د هغه وختی د راتللو څخه په خوا ورته څه تیاری وکړئ!.

# وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُ وَالَّنَ نُؤْمِنَ بِهِذَا الْقُرُانِ وَلَا بِالَّذِي بَيْنَ يَدَيُهِ ﴿

او وائی هغه کسان چی کافران شوی دی له سره به ایمان رانه وړو مونږ په دی قرآن (چی محمد ته راغلی دی په خوا له دی (قرآنه)،

تفسیر: یعنی منکران وائی موند نه قرآن منو او نه نور هغه پخوانی کتابونه لکه توریت انجیل زبور چی تاسو ئی آسمانی کتابونه گنئ - دغه گرد (تول) سره هم هغه یو ډول (قسم) او یو شان خبری کوی - د دوی په هر یوه کښی چی وګورئ هم هغه د حساب - کتاب - قیامت - شفاعت - ثواب - او عقاب او د توحید او رسالت قصی او افسانی دی. حال دا چی بیخی موند د دغسی شیانو منونکی نه یو - او نه پری یقین او باور لرو (العیاذ بالله).

### وَلَوُ تَرْىَ إِذِالظّلِمُونَ مَوْقُونُونَ عِنْكَ رَبِّهِمُ أَيْرُجِعُ بَعَثُهُمُ الْهَجُضِ إِلْقَوْلَ

او که ووینی ته (ای محمده په آخرت کښی) کله چی دغه ظالمان ودرول شی په نزد د رب د دوی (دپاره د حساب) چی اړوی به ځینی د دوی له ځینو نورو سره خبره (داسی چی)

تفسیو: یعنی هم هغسی چی د مغلوبیت او ناکامی په اوقاتو کښی بالعموم داسی پیښی واقع کیږی چی ناکامان د پر والی او مغلوبی اسباب او وسائل یو پر بل اړوی او یو سړی خپل مسولیت پر بل سړی اچوی هم داسی په محشر کښی به کفار یو پر بل خپل بار غورځوی او غواړی چی مجرم او ملزم ئی کړی چی د هغه تفصیل داسی فرمائی

#### يَقُولُ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُو الِلَّذِينَ اسْتَكُبَرُو الْوَلَّا انْتُو لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ ®

وبه وائی هغه (تابعان) چی ضعیف گڼلی شوی ؤ هغو (متبوعانو) ته چی تکبر به ئی کاوه چی که نه وی تاسی (منع کوونکی مونږ لره له ایمانه) نو خامخا وو به مونږ مؤمنان (نو خامخا وینی یو کار ډیر سختی او دغه محذوف «لو» جواب دی)

تفسیو: یعنی هغه کسان چی په دنیا کښی له ښکتو طبقاتو ځنی شمیرلی کیدل او د نورو مشرانو متابعت به نی کاوه دوی به پر خپلو دغو مشرانو او غتانو الزام اړوی او وائی به چی مونږ ستاسی له لاسه په دغه غم او مصیبت کښی ککړ او اخته شوی یو که ستاسی لمسون او ممانعت نه وی مونږ به ضرور د انبیاؤ خبرو ته غوږ ایښود او په دغه عذاب به نه اخته کیدو.

# قَالَ الَّذِيْنَ السَّكُمُرُو الِلَّذِيْنَ السَّضْعِفُوَ الْعَنَ صَدَدُ نَكُوْعَنِ الْمُعْنَ اللَّذِيْنَ السُّفُعِفُو الْعَنْ صَدَدُ نَكُوْعَنِ اللَّهُ الْمُكَانِ عَدَادُ جَاءَكُوْ بَلُ كُنْتُو مُنْجُرِمِيْنَ ۞

وبه وائی هغه (متبوعان) چی تکبر به ئی کاوه دپاره د هغو کسانو چی

عاجزان کړی شوی وو آیا مونږ منع کړی مو وئ تاسی له سمی صافی لاری پس له هغه چی راغلی ؤ. (دغه هدایت) تاسی ته (نه دی داسی) بلکه وئ تاسی په خپله مجرمان (کافران).

تفسیر: یعنی کله چی تاسی ته حقه خبره ورسیده او پری وپوهیدئ نو بیا مو هغه ولی ونه منله؟ آیا موند په زور او زیادت سره ستاسی زړونه د ایمان او ایقان له قبوله اړولی ؤ ؟ پر تاسی دغه لاژم ؤ چی په دغه مورد کښی مو د هیچا خبرو ته غوږ نه کیښوده او هیڅ پروا به مو نه وی کړی او هرومرو (خامخا) به مو حق قبلولی اوس خپله ګناه او جرم په نورو ولی غورځوئ؟.

### ۅؘۘۊؘٵڶۘٳڵڹؽڹٵۺؾؙڞ۬ۼڡؙٛۅؙٳڸڵڹؽڹٵۺؾڬڹٷۅٛٳؠڵڡڬۘٷٳڷؽڸ ۅٵڵؠۜٵڔٳڋٙؾؙٲٛڞؙٷؙڣڹۜٵٞڹٞڰۿ۫ۯۑٳ؞ڵؠۅۅؘۼۼۘڶڶۿٙٲٮؙٛڎٵڴ

او وبه وائی هغه کسان چی عاجزان گڼلی شوی وو هغو (رئیسانو) ته چی تکبر به ئی کاوه بلکه دا فریب (ستاسی ؤ) د شپی او د ورځی کله چی امر به کاوه تاسی مونږ ته (هر وخت داسی ) چی کافران شو مونږ پر الله او پیدا کړو مونږ دغه (الله) ته شریکان،

تفسیو: یعنی بیشکه چی تاسی په زوره مونږ نه وی منع کړی مګر د شپی او د ورځی په مکر او فریب او په غولوونکیو تدابیرو سره مو تیر ایستلی او لمسولی او په هر وخت او په هر ځای کښی به ستاسی ښوونه او تلقین مونږ ته هم داسی وو څو مونږ د انبیاؤ الله له ارشاد سره سم الله تعالیٰ په وحدانیت سره ونه منو بلکه ځینی نور مخلوقات د ده شریک او مماثل وګڼو ـ آخر تاسی خو پوهیږئ چی ستاسی دغه د شپی او د ورځی دائمی او متوالی ترغیب او تشویق او لمسونی تر کومی اندازی پوری مونږ له لاری څخه بی لاری او پر مونږ ډیر بد اثرات غورځولی دی.

#### وَاسَرُّوا النَّدَامَةُ لَتُنَارَآوُا الْعُذَابُ

او پته به کړی (دغه تابعان او متبوعان يو له بله) پښيماني خپله کله چې وويني عذاب.

تفسیر: یعنی څه وختی چی دوی له هولناک عذاب سره مخامخ کیږی تابعین او متبوعین دواړه په خپلو زړونو کښی افسوسونه او ارمانونه کوی او هر یو به دغه محسوسوی چی په رښتیا سره

زه مجرم او گناه گار یم لیکن له شرمه به دغه کیفیت یو بل ته نه څرگندوی (ښکاره کوی) او د شدید خوف او اضطراب له امله (وجی) امکان لری چی دوی به هم د وینا قوت او قدرت ونه لری.

#### وَجَعَلْنَا الْأَغْلَ فِي آعْنَاقِ الَّذِينَ كَفَرُوا ۗ

او وبه کرځوو ځنځيرونه (د اور) په غاړو د هغو کسانو کښې چې کافران شوي دي (تابعان دې که متبوعان).

تفسیر: د دوی په غاړو کښی به د فولادو غاړکی او په لاسونو او پښو د دوی کښی به لوی او غټ ځنځیرونه او زولنی لویدلی وی.

#### هَلُ يُغِزُونَ إِلَّامِا كَانُوْ اِيْعَلُونَ<sup>©</sup>

آیا جزا به ورکوله شی دوی ته (بلکه نه ورکوله کیږی) مگر خو د هم دغو (عملونو) چی دوی کول (په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی هر هغه عمل چی مو کړی دی نن هغه د هم دغی سزا په شکل در څرګندیږی (ښکاره کیږی) نو اوس وریبځ هغه دانی چی مو کرلی دی.

# وَمَا الرُسُلُنَافِ قُرْيَةٍ مِّنَ تَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُثْرَفُوْهَا إِتَّابِماً أُرْسِلْتُهُ وَبِهِ كَفِرُونَ®

او نه وو لیږلی مونږ په هیڅ کلی (او ښار) کښی هیڅوک ویروونکی (له عذابه) مګر ویل به خوشاله (ماړه او مشرانو خلقو) د هغه (قریی) چی بیشکه مونږ په هغه شی کافران (منکران) یو.

تفسیر: په دغه سره رسول الله صلی الله علیه وسلم ته تسلی او اطمینان ورکړی شوی دی چی تاسی د معظمی مکی د رؤساو او غتانو د غاړه غړولو او سرکشی څخه مه مغموم او مه خفه کیږئ! په هره زمانه کښی د انبیاؤ الله په مخ کښی هم داسی بد بخت رؤساء او مشران په مخالفت سره دریدلی دی. د دولت او ثروت نشه او د عزت او اقتدار غوښتلو جذبه د انسانانو

سترګی ړندوی او دوی پر دغه باعث کوی چی د هیچا په مقابل دی ښائی غاړه کښینږدی او د کشرانو په مجلس کښی کیناستل ځان ته عیب وګنی نو ځکه د انبیاؤ ړومبی متبعین به عموماً هم دغه مسکینان او ضعیفان ؤ کما ورد فی حدیث هرقل.

## وَ قَالُوُاخِنُ ٱكْثَرُ آمُوالرَّوَّ آوْلادًا ۚ وَمَا خَنُ بِمُعَدَّبِينَ۞

او ویل به دوی چی مونږ ډیر یو (له تاسی) له جهته د مالونو او د اولاد او نه یو مونږ په عذاب کړی شوی.

تفسیر: یعنی معلوم شو چی الله تعالیٰ له موند ځنی راضی او خوښ دی که نه دومره مال او اولاد به ئی موند ته ولی راکوو؟ کله چی الله له موند څخه خوښ وی نو موند د هیڅ یو آفت څخه نه ویریډو ته چتی (بیکاره) موند له عذابه ډاروی.

### عُلُ إِنَّ رَبِّنَ يَبُسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَأَءُ وَيَقُدِرُ وَالْكِنَّ ٱكْثَرَ التَّاسِ لاَيَعُلَمُونَ أَنَ

ووایه (ای محمده دوی ته) چی بیشکه رب ځما فراخوی رزق روزی دپاره د هر هغه چا چی اراده و مرمائی او تنګوی ئی (پر هر هغه چا چی اراده وفرمائی) ولیکن اکثر خلق نه پوهیږی (چی دا استدراج دی).

تفسیر: یعنی د رزق وسعت یا ضیقت د الله تعالیٰ د خوشی یا د ناخوشی دلیل له سره نشی کیدی . آیا نه گورئ چی په دنیا کښی څومره بداخلاقان ـ شریران ـ دهریان او ملحدان مزی او چرچی کوی حال دا چی هغو ته هیڅ یو مذهب هم ښه نه وائی. او ډیر متقیان ـ او مخلصان ـ د الله تعالیٰ نیک او خالص بندگان ظاهراً اوږی تړی بربنه دی. نو معلوم شو چی دولت او افلاس ـ د رزق تزئید ـ یا تقلیل د هیچا د محبوب او مقبول توب عند الله دلیل نه دی. دغه معاملات خو پر نورو هغو مصالحو او حکمتونو مبنی دی چی پری یواځی پاک الله پوهیږی مگر اکثر خلق پر دغه نکته نه پوهیږی.

ومن الدليل على القضاء وحكمه

بؤس اللبيب وطيب عيش الاحمق

د قضأ قدر پر حكم بوله دغه يو مثال

چی پوهان وی په جنجال ـ ناپوهان وی ډیر خوشال

# وَمَآ اَمُوَالُكُوۡ وَلَآ اُولَادُكُوۡ بِالَّتِى ثُقَيِّ بُكُوۡ عِنْدَنَا زُلۡفَىٰ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

او نه دی دغه مالونه ستاسی او نه اولاد ستاسی داسی خیز (خصلت هغه خصلت) چه نژدی کوی تاسی په نزد زمونږ نژدی کول مگر (نژدی کوی له تاسی) هر هغه څوک چی ایمان راوړی او کړی ئی وی ښه (عملونه)

تفسیر: یعنی د مال او د اولاد کثرت نه د الله تعالیٰ د قرب علامت دی لکه چی په پاس آیت کښی تیر شو او نه د الله تعالیٰ د قرب حاصلولو سبب دی. بلکه بالعکس د کفارو په حق کښی د دغو شیانو تزئید او تکثیر د دوی د بعد او د لریوالی سبب کرځی. هو! که مؤمنان خپل مال او دولت په خیریه ؤ امورو کښی ولګوی یا خپل اولاد ته ښه تعلیم او تربیه ورکړی او ښه ئی اهل او صالح وپالی ـ نو دغسی مال او اولاد په یوه درجه د الله تعالیٰ د قرب وسیله ګرځی. په هر حال د الله تعالیٰ په دربار کښی د مال او د اولاد څه پوښتنه نه کیږی بلکه هلته محض د ایمان او د صالح عمل پوښتنه کیږی. اللهم ارزقناه و وفقنابه!

# فَاوُلِلِكَ لَهُمْ جَزَاءُ الضِّعْفِ بِمَاعَمِلُوا وَهُمْ فِي الْغُرُفْتِ الْمِنُونَ®

پس دغه (مؤمنان چی دی) شته دوی ته جزاء دوچنده په سبب د هغه (نیکیو) چی کړی دی دوی او دوی به په ماڼیو (د جنت کښی مطمئن) مأمون وی (له هر آفته)

تفسیر: یعنی پر یوه نیک کار د هومره اجر او ثواب استحقاق چه لری له هغه څخه به زیات بدل وررسیږی. اقلا لس چنده او که زیات وی تر اوه سوه چنده بلکه که الله تعالیٰ اراده وفرمائی له هغه څخه به هومره ډیر اجر او ثواب ورپه برخه کوی چی بیحده او بیحسابه وی هو اطلهٔیُعْنُونُلِیْنَیْتَا اُوَاللهُ وَاللهٔ وَالله وَ الله و ال

# وَ الَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي الْلِتِنَامُعْجِزِينَ الْوَلَّمِكَ فِي الْعَنَابِ مُحْفَرُون ٠

او هغه کسان چی سعی کوښښ کوی په (ابطال د) آیتونو زمونږ په دی حال کښی چی عاجز کوونکی وی زمونږ (په زعم خپل) دغه کسان په عذاب (د دوزخ کښی) حاضر کړی شوی به وی.

تفسیر: یعنی هغه بدبختان چه د الله تعالیٰ د آیتونو تردید کوی او پر هغو طعنی وهی او د خلقو مخ له هغوی ځنی اړوی او داسی دعوی کوی چه مونږ الله تعالیٰ او د هغه رسول مغلوب او عاجزوو دوی ټول به په عذاب اخته کیږی او د الله تعالیٰ په مخ کښی به حاضر کړی شی او هیڅ یو به له دوی ځنی د الله تعالیٰ له نیولو څخه نه خلاصیږی او نه به چیری تښتیدی شی.

# قُلُ إِنَّ رَبِّى يَبُسُطُ الرِّزُقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِمٌ وَيَقُدِرُ لَكَ ۖ وَمَا اَنْفَقُ تُوْرِسِّنُ شَيْءٌ فَهُوَ يُخْلِفُهُ ۚ وَهُوَ خَيْرُ الرِّيٰ قِيْنَ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه رب زما فراخوی رزق روزی دپاره د هر هغه چا چی اراده وفرمائی له بندگانو خپلو او تنگوی ئی ورته (چی اراده وفرمائی اه بندگانو خپلو او تنگوی ئی ورته (چی اراده وفرمائی ام هغه څه چی لگوئ ئی تاسی (په لاره د الله کښی) له کوم شی څخه (ډیر وی که لږ) پس هغه (الله) عوض درکوی د هغی او هم دغه (الله) خیر غوره د روزی ورکوونکیو دی.

تفسیر: دغه ئی مسلمانانو ته اورولی دی هغه وجوه چی تاسی ئی په خیریه و امورو کښی لگوئ د هغو د لگولو په وخت کښی له تنگسی او افلاس څخه مه ویریږئ. له صرف کولو ځنی ستاسی رزق نه کمیږی ـ هغه شی چه تاسی ته مقدر او مقرر دی هغه هرومرو (خامخا) دررسیږی ـ الله تعالیٰ په خپل حکمت او مصلحت هر چاته چی د هومره شی د اعطاء اراده وفرمائی ورکوی ئی په هغه کښی ستاسی له صرفولو او نه صرفولو څخه هیڅ فرق او توپیر (تفاوت) نه واقع کیږی. بلکه په خیریموو امورو کښی د اموالو له لگولو څخه برکت په کښی لویږی، الله تعالیٰ د هغه عوض درکوی ـ اعم له دی چی د مال په صورت وی یا د قناعت یا د قلبی غناء په شکل وی. په آخرت کښی د هغه د بلل درسیدلو خو یو حتمی امر دی. الغرض د الله تعالیٰ په دربار کښی د هیڅ یو شی تقلیل او کمی نشته. مسلمانانو ته ښائی چی له الله تعالیٰ سره تل حسنالظن ولری او د الله تعالیٰ د مرضی په مقابل کښی د فقر او فاقی اندیښنه په زړه کښی رانه وړی «ولا

**تنبیه:** په آیت کښی ګواکی دی لوری ته هم اشاره کړی شوی ده هم هغسی چی په دنیا کښی د

فقر او غناء او تنګسی او ارتوالی له پلوه د خلقو احوال متفاوت دی په آخرت کښی به هم د ثوابونو او عذابونو د مراتبو په اعتبار هم داسی توپیر (فرق) او تفاوت موجود وی.

# وَيَوْمَرِيَحْثُرُوْهُ وَجَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَإِ كَةِ الْهَوُلِ إِلَّاكُو كَانُوا يَعْبُ دُونَ ۞

او (یاده کړه) هغه ورځ چې (الله) ټول به کړې دوې ګرد (ټول) بیا به فرمائي (الله) ملائکو ته آیا دا هغه ګمراهان دې چې خاص تاسي ته (بي له الله) ؤ (په دنیا کښي) چې عبادت به ئي کاوه ؟.

تفسیر: زیاتو مشرکانو به پرښتو ته د الله تعالیٰ لوڼی ویلی، ډیرو مشرکانو به د دغو پرښتو هیکلونه پخپل اټکل سره جوړ کړی وو او هغو ته به ئی عبادت کاوه بلکه ځینو لیکلی دی چی د اصنامو عبادت ابتداء ملائکو له عبادت څخه شروع شوی دی. او (عمرو بن لحی) دغه قبیح رسم له (شام) څخه (حجاز) ته راوړی دی په هر حال په قیامت کښی د کفارو د اورولو دپاره به له پرښتو څخه داسی سوال فرمائی آیا دغو خلقو به خاص تاسی ته عبادت کاوه؟ ښائی له دی نه به دا مطلب وی چی تاسی خو دوی ته څه نه وو ویلی؟ یا تاسی خو له دوی د دغه عبادت څخه نه نی خوشال شوی؟ لکه چی له حضرت مسیح علیه السلام څخه به هم داسی سوال کیږی شی خوشان شوی؟ لکه چی له حضرت مسیح علیه السلام څخه به هم داسی سوال کیږی سورة په (۲) رکوع) ۱۱۲ آیت او جزء ۱۸ د فرقان د سورة په (۲) رکوع ۱۲ آیت او جزء ۱۸ د فرقان د

### قَالُوْاسُنُعْنَكَ أَنْتَ وَلِيُّنَامِنُ دُونِهِمْ نَبُلُ كَانُوْا يَعْبُلُ وُنَ الْحِنَّ ٱكْثَرُهُمُ وَبِهِوَ مُّوَمِنُونَ ۞

وبه وائی (پرښتی جواباً) پاکی ده تاته ته ئی مولیٰ (معبود) زمونږ بی له دوی نه (نه ده داسی چی دغه کفار وائی) بلکه وو دوی چی عبادت به ئی کاوه د پیریانو شیطانانو او زیاتره د دوی پر دغو (پیریانو شیاطینو باور کوونکی او) مؤمنان وو (نو منلی به ئی خبری د دوی)

تفسیر: یعنی عرض کوی یا الله! ستا ذات له دی نه پاک دی چی په کومه درجه شحوک درسره شریک شی العیاذبالله مونږ به ولی داسی خبری کړو؟ یا له هسی واهیاتو حرکاتو شخه به خوښیږو؟ زمونږ رضاء خو ستا د رضاء تابع ده مونږ له دغو مجرمانو سره هیڅ علاقه او واسطه نه لرو. مونږ یواځی خاص ستا فرمان منونکی بندګان او مریان یو خو سره له دی دغو بد بختانو

کله زمونږ عبادت کاوه . دوی په حقیقت کښی زمونږ په نامه د شیاطینو په عبادت کښی مشغول وو ۔ فیالحقیقت د دوی عقیدتمنی او اخلاص له شیاطینو سره اختصاص لری . شیاطین دوی خپل طرف ته کش کاږی او د ضلالت په لار ئی بالاستمرار بولی . دوی دائماً د شیاطینو په تعقیب روان دی . اګر که ظاهراً دوی د پرښتو یا د کوم ولی نوم اخلی مګر په واقع کښی پرته (علاوه) له شیطان څخه بل څوک دوی نه منی بلکه ځینی د دوی په علاتیه سره د هم دغه شیطان په بندګی کښی لګیا دی . لکه چی پخوا له دی نه د «الاتعام» د سورت (۱۲) رکوع زمونږ د دغه تفسیر دغه موضوع په تفصیل سره لیکلی ده .

#### فَالْيُومُ لِايَمُلِكُ بَعْضُكُو لِبَعْضِ نَفْعًا وَلَاضَرَّا ا

(نو الله فرمائی) پس نن ورځ نه لری اختیار ځینی ستاسی (معبودان) دپاره د ځینو نورو (عابدانو) نه د نفعی او نه د ضرر.

تفسیر: یعنی نن د عابدانو او د معبودانو عجز او ناتوانی واضحه شوه، چی هیڅ یو د یوی ذری په اندازه هیچا ته څه ګټه (فائده) او تاوان نشی رسولی د دوی پر هغو معبودانو چی مغرور ؤ او هغوی ئی د خپلو ځانونو دپاره وسیله او شافع ګرڅولی ؤ نن ورځ هغه معبودان له دوی ځنی خپله بیزاری ښکاره کوی.

# وَنَقُولُ لِلَّذِيْنَ ظَلَمُوا ذُوْقُوا عَذَابَ التَّارِ الَّيِّ كُنْتُوْبِهَا ثَكَوْبُونَ ﴿ وَلَا الْمُعَالِمُ الْمُوادُونُ الْمُؤَادُ الْمُتَالَى عَلَيْهِمُ الْمُثَالِبِيِّنْتِ قَالُوامَا لَهُ فَا الْمُؤْمَدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونُ اللَّهُ وَكُورُ عَلَيْكَ اللَّا وَكُورُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَكُورُ عَلَيْكَ اللَّهُ اللّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَالَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

او وبه وایو مونږ دپاره د هغو کافرانو چی ظلم ئی کړی دی و څکئ تاسی عذاب د اور هغه چی وئ تاسی چی د دی (اور) تکذیب به مو کاوه (په دنیا کښی) او کله چی ولوستلی شی پر دوی آیتونه زمونږ په دی حال کښی چی واضح دی نو وائی نه دی دغه (محمد) مګر یو داسی سړی دی چی اراده لری د دی چی منع کړی تاسی له هغه شی څخه چی وو (داسی) چی عبادت به کاوه پلرونو ستاسی،

تفسیو: دغسی به دوی د رسول کریم صلی الله علیه وسلم په نسبت په خپلو منځو سره ویل چی دغه سړی خو نه رسول او نه نبی دی او فقط هم دغومره مقصد لری چی مونږ زمونږ د پلرونو او نیکه ګانو له هغه دود (رواج) او دستور او طریقی څخه جدا او بیل کړی چی له قدیمه راهیسی مونږ ته پاتی دی او مونږ ئی حق ګڼو او مونږ خپل دین او طریقی ته کش کوی او په دغه وسیله سره خپل ځان حاکم او متبوع او مونږ محکوم او تابع و ګرځوی. ګواکی دی یواځی خپل حکومت او ریاست غواړی (العیاذ بالله).

#### وَقَالُوامَاهِ نَآاِلًاۤ إِفَكُ مُفَتَرًى ۗ

او وائی دغه (منکران) چی نه دی دغه (قرآن) مګر یو دروغ دی له خپله ځانه جوړ کړی.

تفسیر: یعنی دغه چیری قرآن دی (العیاذ بالله) بلکه د څو دروغو خبرو مجموعه دی چی د هغه نسبت الله تعالیٰ ته کاوه شی.

# وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُو اللَّحَقِّ لَمَّاجَأَءُهُ مُ إِنَّ هِذَا الَّالِسِعُرُمِّ بُينٌ ﴿

او وائی هغه (منکران د مکی) چی کافران شوی دی حق (قرآن ـ اسلام ـ نبوت) ته کله چی راغی دوی ته نه دی دغه مګر خو دی سحر کوډی ښکاره

تفسیر: یعنی دغه د نبوت دعوی چی د هغه د خو معجزو او خوارقو ښوونه هم کړی شوی ده یا د اسلام دین چی په خپل نزول سره ئی د میړه (خاوند) او ښځی او زوی او پلار په منځ کښی بیلتون او تفرقه اچولی ده یا قرآن چی د هغه له فوق العاده تأثیره د خلقو په زړونو کښی فوق العاده اثرات او انفعالات پیدا کیږی د صریح جادو او ښکاره کوډو او سحر څخه ماسواء بل شی نه دی. (العیاذ بالله).

# وَمَا التَيْنَاهُمُ مِنِّ كُنُتُ إِيِّدُ رُسُونَهَا وَمَا آرْسُلُنَا اِلَّهُمُ قَبُلُكَ مِنْ تَذِيْرٍ ﴿

حال دا چی نه دی ورکړی مونږ دوی ته له کتابونو (منزله ؤ څخه) چی لولی دوی هغه (کتابونه) او نه وو لیږلی مونږ دوی ته پخوا له تانه کوم ویروونکی (له جحیمه)

تفسیر: یعنی محض امی وو - نه کوم سماوی کتاب د دوی په لاس کښی وو - نه په دومره اوږد مدت کښی کوم نبی په دوی کښی مبعوث شوی وو. الله تعالیٰ په دوی کښی داسی عظیم الشان رسول مبعوث او داسی جلیل القدر قرآن ئی ورولیږه چی دواړه ئی عدیم النظیر او بیمثاله دی. نو پر دوی لاژم وو چی دوی به دغه نعمت غنیمت ګانه! او د الله تعالیٰ د دغه انعام او احسان به ئی زیات قدر کاوه! خصوصاً چی دوی به پخپله په خوا له دی نه داسی ویل «که په مونږ کښی کوم نبی مبعوث شوی وی یا پر مونږ کوم آسمانی کتاب نازلیدی نو مونږ به هغه مانه او په اطاعت کښی مبعوث شوی وی یا پر مونږ کوم آسمانی کتاب نازلیدی نو مونږ به هغه مانه او په اطاعت کښی به مو له نورو څخه زیاته جلتی او مسارعت کاوه» اوس چی هغه مطلوب مقصود وررسیدلی دی نو دوی د هغه په مقابل کښی استکبار او انکار کوی. یا ئی دا مطلب چی مونږ دوی ته هیڅ یو کتاب او هادی داسی نه دی لیږلی چی د ده د تعلیم او ښوونی څخه ئی مخالف کومه ښوونه او تعلیم کړی وی نو بیا د کوم عقلی او نقلی دلیل په اساس دغه خلق د رسول مخالفت کوی؟.

# وَكَنَّ بَ الَّذِينَ مِنُ قَبُلِهِمُ وَمَالِكَغُوْامِعْشَارَ مَااتَيْنَهُمُ

او تكذیب كړى وو (د انبیاؤ هم داسى) هغو كسانو چى په خوا ؤ له دوى حال دا چى نه دى رسیدلى (دغه كفار د مكى) لسمى برخى د هغه شى ته چى وركړى مو وو هغوى ته (له قوت او قدرت) پس تكذیب وكړ (هغو پخوانیو) د رسولانو زما، پس څرنګه ؤ انكار زما (په عذابولو د هغو).

تفسیو: یعنی هم هغسی اوږده عمرونه ـ جسمانی قوتونه ـ مال ـ دولت عیش ـ عشرت چی هغوی 
ته ورکړی شوی وو د هغه عشرالعشیر هم تاسی ته نه دی درکړی شوی. نو هر کله چی هغوی له 
خپلو انبیاؤ سره مخالفت او د هغوی تکذیب ته ودریدل ښه وګورئ چی د هغوی آخره خاتمه 
غرنګه شوه؟ او د هغوی ګرد (ټول) ساز او سامان څنګه ابته (خراب) او بیکاره پاتی شو؟ او د 
الله تعالیٰ منزله عذاب د یوی شیبی له مخی هم معطل نه شو او نه ئی چا مخه ونیوی شوه نو بیا 
تاسی پر څه مغرور او د څه دپاره دومره لوئی او ځان منمی (غرور) کوی؟ آیا په دی نه پوهیږئ 
چی له دغسی وړئ څخه هم داسی شری اوبدلی کیږی؟ او کوچنی سړی ته دغسی لویه خبره نه ده 
په کار.

# قُلُ إِنَّكُمْ آعِظْكُوْ بِوَاحِدَاقٍ "أَنْ تَقُوْمُوالِلهِ مَثْنَىٰ وَفُرَادَى شُعَّر

## تَتَفَكَرُّوُا مَابِصَاحِبِكُوبِ فَيْ جِنَّاةِ إِنَ هُوالِّلاَنَذِيُرُّلُكُوُ بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيْدٍ ۞

ووایه (ای محمده! منکرینو ته) بیشکه هم دا خبره ده چه پند در کوم تاسی ته په یوی خبری سره چی ودریږئ تاسی خاص الله ته دوه دوه او یو یو بیا ښه فکر (او غور) وکړئ چه نشته په دغه ملګری ستاسی کښی هیڅ لیونتوب نه دی دغه (محمد) مګر ویروونکی دی تاسی ته په مخ کښی د عذاب سخت (د قیامت).

تفسير: يعني تعصب او عناد يريږدئ! په انصاف او اخلاص سره د ياک الله په نامه سم ودريږئ او څو څو تنه سره يو ځای شئ! او پخپلو منځو کښې سره مباحثه مرکه او مشوره او جرګه وکړئ! او یواځی له خپلو ځانونو سره هم بیل کینځ او ښه فکر ـ دقت او غور وکړئ! چه ستاسي دغه رفيق محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم چه له څلويښتو كلونو څخه ډير ستاسي تر نظر لاندي حیات او ژوندون کوی او تاسی دغه د گردو (ټولو) حالاتو او له ذری ذری خصوصیاتو څخه ئی د طفولیت څخه تر کهولت یوري کامل خبردار یئ ـ او د ده پر امانت ـ دیانت ـ صداقت ـ عفاف او يوه تل ترتله قائلان يئ او ښه يوهيږئ چه دی هيڅکله په هيڅ يوه معامله کښي په نفسانیت ـ اغراض او نورو بدو خبرو او اخلاقو ملزم او مشبوه نه دی گرځیدلی نو آیا تاسی په واقعي ډول (طريقه) سره اوس داسي اتكل او گمان يرى كولى شئ چه دى (العياذبالله) بي له کومو موجبه و اسبابو یو ناڅایه لیونی شوی دی؟ او بی سببه ئی ځینی خلق له خپله ځانه سره دښمنان او مخالفان ګرځولي دی؟ آیا کوم یو لیوني داسي د حکمت او مصلحت خبري کولي شی؟ یا کوم مجنون به دغه شان د خپل قوم خیر غواړی؟ او د دوی د دنیوی او اخروی فلاح او ترقى دغسي زورور دستورالعمل وروړاندي كولي شي؟ دې ستاسي د مستقبل له ډيرو مهلكو خطراتو او شدیدو آفاتو څخه خبروی څو مو ځانونو تری وژغورئ (وساتی)! او د نورو پخوانیو اقوامو تواریخ در آوروی ـ او په دلاکلو او شواهدو سره تاسی ته د خیر او شر لاری درښیی ـ چه دغه كارونه د هيڅ يوه ليوني له لاسه نه دې يوره بلكه دغه د هغو اولوالعزمو انبياؤ له اعمالو څخه دى چې هغوى ته تل ترتله احمقانو او شريرانو د ليونيانو خطاب كاوه.

#### قُلْمَاسَأَلْتُكُومِنَ آجُرِ فَهُولَكُو إِنَ آجُرِي إِلَّاعَلَى اللَّهِ ۗ

ووایه (ای محمده ! دوی ته) هر هغه څه چی وغوښتل ما له تاسی له اجرته (په

دغه انذار) پس هغه دی هم ستاسی وی. نه دی اجر زما مگر پر الله دی.

تفسیر: یعنی زه د خپل محنت او زیار (کوشش) څه صله له تاسی څخه نه غواړم که ستاسی په خیال کښی داسی راغلی وی چه زه به له تاسی ځنی څه معاوضه غواړم نو هغه تول تاسی له خپله ځانه سره وساتئ! بیخی هغه ته څه ضرورت نه لرم. زما صله خو د الله تعالیٰ په دربار کښی ده. هغه شی چه زه ئی له تاسی څخه غواړم یعنی ایمان او اسلام هغه یواځی ستاسی د فائدی او ګټی دپاره دی. له دی نه په دغه دعوت او تبلیغ کښی زما څه غرض او مقصد نشته.

#### وَهُوَعَلَى كُلِّ شَيْعٍ ثَنَا شَهِيْكُ®

او هم دغه (الله) پر هر شي باندي ښه شاهد (خبردار دي).

تفسير: يعنى زما رستيا او صداقت او نيت الله تعالىٰ ته معلوم او سكاره دى.

#### قُلُ إِنَّ رَبِّي يَقُذِتْ بِالْحُقِّ عَكَلَامُ الْغُيُوبِ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه رب زما ویشتل کوی (رالیږی) حق (دین) سه خبردار دی پر ټولو پتو اشیاؤ هم.

تفسیر: یعنی له پاسه وحی نازلیږی ـ او د دین باران اوری دغه موقع ویړیا له له لاسه مه ورکوئ! او تری ښه ګټه (نفعه) او فائده واخلئ! په هغه زور او قوت سره چه پاک الله د باطل په سر ویشتل کوی او لری ئی غورځوی له هغه څخه اندازه وکړئ چه وروسته له دی نه به باطل چیری ودریدی شی؟ ضرور دی چه باطل محو او په سوړو کښی ننوځی او په تولو آفاقو کښی به د حق دین غږ ډیر پورته شی. هغه علام الغیوب پخپل علم او پوهی سره موافق په ډیر مناسب وخت او عین الموقع کښی د باطل د سر د تکولو او لتاړولو دپاره حق نازل کړ ـ ﴿ بَلُ نَمُونَالُونَ اَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاذَاهُوزَاهِقٌ ﴾

#### قُلْ جَأَءَ الْحَقُّ وَمَا يُبُدِئُ الْبَاطِلُ وَمَا يُعِيدُنُ

ووایه ای محمده! دوی ته) راغی حق (قرآن \_ اسلام) او نشی پیدا کولی باطل (معبودان هیخ شی) او نه ئی بیا له سره ژوندی راپاڅولی شی.

ومنيقنت(٢٢) سبا(٣٤)

تفسیر: یعنی حق دین راورسید هغه زور او قوت له سره منع کیدونکی نه دی او حتماً او جزماً غالب او مظفریدی او باطل لائدی او ښکته کوی. دروغ کله د رښتیا په مقابل کښی چلیدی شی؟ او باطل څرنګه د حق په مقابل کښی راتلی شی؟ هغه اوس نه د دریدلو قوت او توان لری او نه د تښتیدلو او داسی ئی وګنځ چی لکه له منځه ورک او تری تم شوی وی. دغه د «جاء الحق» آیت د معظمی مکی د فتحی په ورځ د رسول الله صلی الله علیه وسلم پر مبارکه ژبه جاری وو.

#### قُلُ إِنْ ضَلَلُتُ فَاثَمَا آضِكُ عَلى نَفْسِى وَإِن اهْتَدَيْتُ فَهَايُوْفِي إِلَاّرَبِي إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) که چیری و شوئیدم زه (له سمی لاری په زعم ستاسی) پس بیشکه هم دا خبره ده چه وبه شوئیږم په (ضرر د) ځان خپل (او زما نقص دی) او که سمه لاره می وموندله نو په سبب د دی به وی چه وحی کوی ماته رب زما بیشکه هم هغه (الله) شه اوریدونکی دی ډیر رانژدی دی.

تفسیر: یعنی که ما دغه نوی دود (رواج) او دستور له خپله ځانه درولی وی نو تر څو ورځو پوری به وچلیږی؟ په دغه کښی بالاخر ماته نقصان راپیښیږی ـ دنیوی بغض او عداوت به ځان ته کتم ـ خواری ـ زحمت ـ او ذلت به پر ځان اخلم اخروی رسوائی به پر ځان ګالم (برداشت کوم) (العیاذ بالله) لیکن که زه پر سمه لاره یم لکه چه په واقع سره هم په سمه صافه لاره روان یم نو ښه وپوهیږئ چه دغه ګرد (ټول) د الله تعالیٰ تائید او امداد ـ او د آسمانی وحی مرسته (مدد) ـ برکت او هدایت دی چه هیڅکله او هیچیری به زما ملګرتوب نه خوشی کوی او تل ترتله به له ما سره ما سره وی. زما پاک الله هر شی اوری، او هغه بیخی رانژدی دی. هغه به همیشه له ما سره الطاف او امداد فرمائی او خپل دغه پیغام هرومرو (خامخا) ګردی (ټولی) دنیا ته رسوی او پر ټولو مخلوقاتو ئی ظاهر او څرګندوی (ښکاره وی) اعم له دی نه چه تاسو ئی ومنځ او که ئی ونه منځ.

#### وَلُونَتَاكَ إِذْ فَزِعُوا فَلَافَوْتَ وَالْخِذُوامِنُ مَّكَانِ قَرِيبٍ ﴿

او که ووینی ته کله چه وویریږی دوی (عندالنزع) پس نه به خلاصیږی په تیښته (له عذابه زمونږ) او وبه نیول شی دوی له ځایه نژدی (له ځمکی قبر ته یا له موقفه اور ته).

تفسیر: یعنی کفار خو دلته خپله لوئی، تکبر او غرور ښکار کوی مگر هغه وقت به د لیدلو وړ (لائق) او قابل وی چه دغه خلق د محشر ویروونکی مناظر او لړزوونکی مظاهر وګوری او سخت وویریږی او د تښتیدلو په فکر کښی ولویږی، مګر د تیښتی لوری تری ورک وی او هیچری به ونشی خوځیدلی ـ کله چه د دوی د نیولو او په اور کښی د غورځولو حکم صادر شی نو دوی بی له لتولو او دغی خوا او هغی خوا کتلو څخه سم د لاسه هم هغلته پیدا کیږی بلکه په نهایت آسانی سره علیالفور د حکم د اصدار سره متصل او جوخت نیولی کیږی او د خپلو اعمالو په سزا (هیداد) اخته کیږی.

#### وَّقَالُوَاالْمَكَابِهِ ۚ وَٱنْ لَهُمُ التَّنَاوُشُ مِنْ مُّكَانِ بَعِيْدٍ ﴿

او وبه وائی (دا کفار) ایمان مو راوړی دی پر دغه (الله) او له کومه به وی دوی ته نیول (د ایمان یا بیرته گرځیدل دنیا ته) له ځایه لری (چه آخرت دی).

تفسیر: یعنی په دغه وخت کښی به وائی چه اوس مو باور د رسول الله پر خبرو راغی ـ او اوس ایمان راوړو حال دا چه د اوس ایمان به څرنګه وی؟ هغه وخت او موقع ډیره لری لاړه چه ایمان راوړل به مفید او نافع او د نجات وسیله واقع کیده ـ اوس د دوی لاس تر دومره لری ځای پوری چیری رسیدی شی؟ چه له هغه ځایه د خپل ځان دپاره ایمان راوړی ـ مطلب ئی دا دی چه مقبول او منجی ایمان هغه دی چه پخوا له مرګه په هم دغی دنیا کښی د انسان په برخه شی. په اخرت کښی کله چی ګرد (ټول) احوال ګرد (ټول) سړی پخپلو سترګو سره ګوری نو هلته ګرد (ټول) متیقن کیږی. نو هلته به د ایمان راوړلو څه فائده وی؟

#### ۅٙۊٙۮؙػڡؘٚۯؙۏٳڔ؋۪ڡؚڽؙۊؘڹؙڵٛٷٙؿٙڎؚۏؙۏؙؽڔؚٳڷۼؽؙڣؚڡؚڽؗ؆ػٵٟڹۼؚؽۑؚ<sup>®</sup>

او په تحقیق کافران شوی وو په الله پخوا له دی نه (په دنیا کښی) او ویشتل به کول دوی په غیب له ځایه لری (د حق ـ صدق او د صواب پر امورو د معاد).

تفسیر: یعنی پخوا له دی نه چه د ایمان راوړلو وخت وو تاسی پر کفر او انکار تینګ ولاړ وئ او هم داسی په خپل خیال او اتکل سره مو نښی، ویشتلی د دنیا په ژوندون کښی به مو تل بی تحقیقه خبری کولی ـ او رښتیا او محققی خبری به مو هیڅ نه منلی اوس د افسوس او ارمان

څخه هيڅ شي په لاس نه درځي،

#### وَحِيْلَ بَيْنَهُمُ وَيَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ

او پرده (جدائی) به واچولی شی په منځ د دوی او په منځ د هغه شی چه ارمان ئی کوی دوی (لکه ایمان او اعاده الی الدنیا).

تفسیر: یعنی دهغو شیانو په نسبت چه دوی ئی هیله او ارمان لری مثلاً مقبول ایمان یا نجات یا د دنیا په لوری بیرته ورتگ \_ دنیوی لذائذ، عیش او آرام د دغو شیانو او د کفارو په منځ کښی به سخت سد او مانع وی چه د هغه لامله (له وجی) به دوی له سره تر هغه پوری نشی رسیدی.

#### ػٵڡؙٛۼؚڶؠؚٲۺؘؽٵۼؚؠؠؗٛؠۜڽ۫*ڽ*ؘڣٞڷٳؠٛٞؠٛؠؙػٵٛۏؙٳؽؙۺڮؚۨؠٝڔؽۑٟ۞۫

لکه چه کړی شوی وو (دا کار) له سیالانو د دوی سره پخوا له دی نه، بیشکه هغوی وو په داسی شک کښی چه ډیر تردد اچوونکی وو (خلقو ته).

تفسیر: یعنی <sub>د</sub>ومبی له دی نه له هغو مخلوقاتو سره چی د هم دوی په وضعیت او هیئت تیر شوی دی کومه معامله چی کری شوی ده له دوی سره هم هغه معامله وکړه شوه ځکه چی هغو خلقو به هم داسی مهملی او بی ځایه شبهی کولی او په داسی بیموردو شکوکو او تردیداتو کښی اخته وو چی دوی ئی له سره مطمئن او په آرام نه وو پری ایښی.

تمت سورة سبأ بفضل الله تعالى ومنه و كرمه وله الحمد.

ومن يقنت (٢٢)

سورة فاطر مکیة وهی خمس و اربعون آیة وخمس رکوعات رقمها (۳۵)
تسلسلهاحسب النزول (۴۳) نزلت بعد سورة الفرقان
د فاطر سورت مکی دی (۶۵) آیتونه او (۵) رکوع لری په تلاوت کښی (۳۵)
او په نزول کښی (۴۲) سورت دی ـ وروسته د (الفرقان) له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيْمِ

(شروع) کوم، په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### أنحمد والأوفاط والسلوب والأرض

ټوله ثناء صفت خاص (هغه) الله ته دی چې بې له نموني څخه پیدا کوونکي دی د آسمانونو او د ځمکې

تفسیو: یعنی آسمان او محمکه ئی ابتداء له عدم محخه وجود ته راوړه ـ حال دا چه له پخوا محخه د دغو علویاتو او سفلیاتو کومه نمونه یا د تخلیق قانون نه ؤ موجود.

#### جَاعِلِ الْمَلَيْكَةِ رُسُلًا

ګرځوونکی د پرښتو دی رسولان.

تفسیو: یعنی ځینی پرښتی انبیاؤ ته د الله تعالیٰ پیغام رسوی او ځینی نوری د نورو جسمانی او روحانی نظام پر تدابیرو او تشکیلاتو مامورانی دی. ﴿ فَالْمُنْدَبِّرْتِ ٱمْرًا ﴾

#### اوُلِيَ آجْنِعَةٍ مَّثْنَىٰ وَثُلْكَ وَرُلْعُ

(هسی ملائکی) چی خاوندانی د وزرو (متو) دوو دوو او دریو دریو او څلورو څلورو دی

تفسیر: یعنی د ځینو پرښتو دوه دوه متی (یا وزرونه) او د ځینو دری دری او د ځینو څلور وی. د دغو متو او وزرو کیفیت یواځی پاک الله ته معلوم دی یا هر هغه څوک چی لیدلی ئی وی څه راښوولی شی.

#### يَزِيْدُ فِي الْخَلْقِ مَايِشَا أَوْلِقَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قَدِيرُ ٥

زیاتوی (الله) په پیدایښت کښی هومره چی اراده وفرمائی (د هغو) بیشکه چی الله پر هر شی باندی (چی اراده وفرمائی) ښه قادر دی (چه ځینی ئی دغسی تزئید او تخلیق دی)

#### مَا يَفْتُحِ اللهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحُةٍ فَلَا مُسِكَ لَهَا \*

هر هغه شی چی پرانیځی الله دپاره د خلقو له رحمت خپل (لکه صحت وسعت) پس نشته هیڅوک بندوونکی د هغه،

تفسیر: رحمت جسمانی وی لکه باران روزی او نور ـ یا روحانی وی لکه انزال د کتابونو او ارسال د رسولانو الغرض هر کله چه الله تعالیٰ پر خلقو د خپل رحمت ورونه وبرانیځی نو څوک ئی تړلی شی؟.

#### وَمَايُئِسِكُ فَلَامُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِ إِنْ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْعَكِيْمُ ا

او هر هغه شی چی بند کړی (له عطاء خپلی) پس نشته لیږونکی د هغه (هیڅوک) پس له بندولو د الله او هم دی دی ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: یعنی سم له خپله بالغه حکمته سره د هر شی د کولو او په وجود راوړلو اراده چی

ومزيقنت(٢٢) فاطر(٣٥)

وفرمائی علی الفور ئی کوی او داسی قوی مقتدر \_ غالب او زبردست ذات دی چی هی شوک د ده د ارادی مخه نشی نیولی.

#### يَاَيُّهَا التَّاسُ اذَكُرُ وَانِعُمَتَ اللهِ عَلَيْكُمُ هُلُ مِنْ خَالِقِ غَيُرُالِلهِ بَرُزُوُّكُمُ مِن التَّمَا وَالْرَضِ لَا اللهِ الالْهُوَ فَأَنَّى تُوُفِّكُونَ ۞

ای خلقو! یاد کرئ نعمت احسان د الله پر تاسی (چی حیات او روزی او نور ئی درکری دی) آیا شته بل کوم پیدا کوونکی بی له الله (بلکه نشته) هم دغه (الله) روزی دررسوی تاسی ته له (طرفه) د اسمانه (په سبب د باران) او له محصولاتو د) ځمکی (په سبب د زرغونولو) نشته لایق د عبادت بل هیڅوک مګر هم دی دی پس له کوم جهته ګرځولی کیږئ ( له توحیده شرک ته).

تفسیر: یعنی تاسی دغه تول سره منئ چی پیدا کول او د روزی د وسائلو او اسبابو برابرول ژوندی ساتل او نور گرد (تول) د الله تعالیٰ په قبضه او اختیار کښی دی نو بیا د معبودیت استحقاق بل شی ته له کومه پیدا شو؟ هر هغه ذات چه حقیقی خالق او رازق دی واقعی معبود او لوی الله هم هغه دی.

#### وَانُ يُكِذِّ بُوْكَ فَقَدُ كُذِّ بَتُ رُسُلٌ مِّنَ قَبْلِكَ وَإِلَى اللهِ تُرْجُعُ الْأُمُورُ®

او که دروغجن وشمیری (دغه کفار ای محمده!) تا پس په تحقیق دروغجن شمیرلی شوی وو ډیر رسولان پخوا له تانه (نو ته هم صبر کوه په شان د هغو) او خاص الله ته بیرته ګرځولی شی ټول کارونه (په آخرت کښی).

تفسیر: یعنی سره له دومره پوهولو او د حجت د تمامولو بیا هم دغه خلق تاسی دروغجنوی . نو تاسی په دغه سره مه غمجن کیږئ! ځکه له نورو پخوانیو انبیاؤ سره هم داسی رویه او سلوک کړی شوی دی. دا کومه نوی خبره نه ده متعصبنیو او معاندینو هیڅکله له خپله ضده او عناده لاس نه دی اخیستی. د دغسی خلقو معامله پاک الله ته وسپارئ! کله چه دوی په آخرت کښی الله تعالیٰ ته بوتلل شی نو الله تعالیٰ به د دغو ګردو (تولو) جګړو فیصله صادروی.

ومنيقنت(٢٢) فاطر(٣٥)

#### ٙؽٳۘؿۿؙٵڵٮٵۺٳؾٙۅؘڡؙۘۘۘۘۯٳڽڵۄؚڂۜڨ۠۫ۏؘڮڒؾۘۼؙڗۜؿٛڬٛٷٳٛڬؽۅٷؙٳڵڰؙڡؙؽٳ ٷڒٮۼؙڗۜڠٞڬؙۄ۫ۑٳٮڵۄٳڷۼٷٛۅؙ۞ؚٳؾۧٳۺؽڟڹؘڰؠؙٚۼۮٷٞڣٲۼؚٞۮؙٷؙۘۼٮؙٷٝٳ ٳٮ۫ٛؠۜٵؠؘۯۼۘٷٳڿۯ۬ؠ؋ڸؚؽڮٷڹٷٳ؈ؘٳڞۼۑؚٳڶۺۜۼؽڕڽٝ

ای خلقو بیشکه وعده د الله حقه ده (چه قیامت حساب کتاب جزا شته) پس خبردار چی نه دی کړی غره نه دی تیر باسی تاسی دغه ژوندون لږ خسیس او نه دی غره کړی (تیر باسی) تاسی په (کرم د) الله غره کوونکی (شیطان) بیشکه چی شیطان تاسی ته دښمن دی پس تاسی هم ونیسځ دی (خپل) دښمن بیشکه هم دا خبره ده چه بولی شیطان ډله خپله ( ئای ) د هلاک ته دپاره د دی چی شی دوی له ملګرو د دوز خ (په آخرت کښی).

تفسیر: یعنی قیامت هرومرو (خامخا) راتلونکی دی. او علی الیقین تول مخلوقات د پاک الله په مخ کښی حاضریدونکی دی د دغی دنیا پر عیش او نشاط ـ عشرت ـ راحت میلو او چرچو ـ باغ او بهار ډیر مه مغروریږئ! او مه پری غولیږئ! او د دغه مشهور دغاباز شیطان په چلونو او فریبونو مه تیروځئ! ځکه چی دی ستاسی ازلی دښمن دی او له سره تاسی ته کومه مفیده مشوره نه درکوی او دی تل په هم دغه کوښښ او زیار(محنت) کښی دی چی تاسی هم له خپله ځانه سره په دوزخ کښی وغورځوی. راز راز (قسم قسم) خبری اتری درجوړوی څو تاسی د الله او د آخرت له جانبه غافل کړی. نو پر تاسی لازم دی چی دغه دښمن خپل دښمن وګنئ! او د ده خبرو او خبرو ته غوږ مه ږدئ! او دغه خبره ورثابته او جوته کړئ چی مونږ له سره ستا په خبرو او خبرو ته لمسولو نه تیروځو او نه ستا د مکاری په جال کښی راتلی شو. او په دغه باندی ډیر ښه پوهیږو چی ته د دوستی په لباس کښی له مونږ سره دښمنی کوی.

ٵۜێڔ۬ؽؘؽٵػڡٞۯؙؙۅؙٳڷۿؙؙؙٶؙؚڬٵۻۺؘڔؽۮ۠ڎۅؘٳؾۜڹؽ۬ٵڡڬٛۏ۠ٳۅؘۼؚڵۅٳٳڟۑڶؾ ڵۿؙؠٞۼ۫ڣڒٷٞۅۜٲڿڒؙڲڔۣؽڒ۞ؘڣؽؙۯ۫ؾؽڵڎڛؙۏٷڝؘڸ؋ڣٞۅڵٷػڝؾٵٚٷٛڷ ٳڵڮؽۻڷ۠ۻٞؾؿٵٛٷؽۿڮؽڝٛؿؿٵٚٷٛٵڮۿڮ ٵؽۿؚۄ۫ڂڝۜڒؾٟٳ۫ڷٵڵڵ؋ٷؽۿڮٷؠؘٵؽڞؙٮ۫ٷؽ۞ ومنيقنت(٢٢) فاطر(٥٦)

هغه کسان چی کافران شوی دی شته دوی ته عذاب سخت او هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی (او له شیطانه ئی مخالفت کړی دی) او کړی ئی دی ښه (عملونه) شته دوی ته مغفرت بښنه او اجر ډیر لوی. آیا پس هغه څوک چی ښائسته کړی شوی وی ده ته بد عمل د ده پس وینی ئی دی ښائسته پس بیشکه چی الله ګمراه کوی هر هغه څوک چی اراده وفرمائی (د ګمراهی ئی) او سمه صافه لاره ښیی هر هغه چاته چی اراده وفرمائی (د هدایت ئی) پس نه دی ځی (نه دی هلاکیږی) نفس ستا په (ګمراهی) د دوی له جهټه د افسوسه بیشکه چی الله جل جلاله ښه عالم دانا دی په هغو کارونو چی کوی ئی دوی (نو جزاء به ورکړی دوی ته).

تفسیر: یعنی شیطان چی د هر چا به سترګو کښی خراب کار ښه ورڅرګند (ښکاره) کړی آیا دغه سړی له هغه چاسره برابر کیدی شی چی د الله تعالیٰ په فضل او کرم سره د خیر او شر په منځ کښې فرق او تميز کولي شي! نيکې نيکه بولي ـ او بدې بده ګڼې ـ کله چې دوی دواړه سره نشی برابریدی نو د دغو دواړو آخره خاتمه او انجام به څرنګه برابر کیدی شی؟ او داسی خيال مه کوئ چې کوم انسان به سره د خپلو رڼو سترګو ير بدو څنګه د ښو ګمان وکړي. د الله تعالیٰ اراده د هر چا په نسبت چې د ده د سوءالاستعداد او سوءالاختيار په بناء په ګمراهي او ضلالت تللی ده د هغه عقل به هم هغسی منقلب او یه بل مخ اوړی او هر چاته چی د ده د حسن الاستعداد او حسن الاختيار د سببه سمه صافه لاره ښيي نو له سره د شيطان له واكه دغه نه دی یوره چی دی له سمی لاری څخه بی لاری کړی یا چتی (بیکاره) خبری او نامناسبه ښوونه ورته وکړي. په هر حال هغه سړي چې په شيطاني اغواوو سره بدو ته ښه او ښو ته بد وائي او په زهرو باندی د تریاقو کمان کوی د ده یه نسبت داسی توقع نشی کیدی چی ګوندی دی به یر سمه صافه لاره راشي کله چې دغسې نشي کيدې او د هدايت او د ضلالت ټوله سلسله د الله تعالیٰ د مشیت او حکمت تابع ده نو تاسی د دغو معاندینو په غم او اندیښنه کښی خپل ځان مه ویلی کوئ! او مه په دوی پسی کړیږئ! او مه د دغی خبری حسرت او ارمان کوئ چی دغه بدبختان ولی یر خپلو منافعو او زیانونو نه یوهیږی؟ او ولی حقه خبره نه منی؟ آیا تاسی غواړئ چې په دوی پسې خپل ځان او روح له لاسه وباسځ؟ تاسې د دوی دغه قصه يوی خوا ته يريږدځ! الله تعالیٰ ته د دوی گرد (ټول) اعمال او احوال ښه معلوم او ښکاره دی او بالذات له دوی سره حساب او کتاب کوی او د دوی یه نسبت خپله لازمه فیصله صادروی تاسی مه خفه او مه غمجن كبدئ!

#### وَاللَّهُ الَّذِي آرسُلَ الرِّيحَ فَتُثِيرُ مُعَالًا فَمُقَنَّهُ إلى بَلَدٍ مِّيَّتٍ فَأَخَيَنْنَا بِهِ الْأَرْضَ

#### بَعُدَ مَوْتِهَا كَنَالِكَ النَّشُوُرُن

او الله هغه (مطلق قادر) دی چی لیږلی ئی دی بادونه پس راپورته کوی (بادونه) وریځی پس راکاږو مونږ دغه وریځی هغه کلی (ځمکی) مړی (وچی کلکی بی وښو) ته پس ژوندی کوو مونږ په هغو (اوبو) ځمکه پس له مړوالی (وچوالی) د هغی هم داسی به وی حال د بیا ژوندی پورته کیدلو هم.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په حکم د هواؤ په وسیله وریځی پورته شوی او په هغی سیمی رقبه کښی چی مړه وچه کلکه پرته وه یعنی هیڅ واښه ، کښت (فصل) او شینکی په کښی نه ؤ ـ او له اتو خواؤ ئی دوړی او غبار پورته ؤ. د باران د اوبو له سببه په کښی ساه ولویده . هم داسی وګڼځ چی الله تعالیٰ به تاسی هم وروسته له مرګه بیا ژوندی راپاڅوی . په روایاتو کښی راغلی دی «څه وخت چی الله تعالیٰ د مړیو د بیا ژوندی راپاڅولو اراده وفرمائی نو له ماتحت العرش څخه به یو مخصوص قسم باران واوروی چی د دغه باران په اوبو سره به تول مړی داسی ژوندی راپاڅیږی لکه چی د پسرلی د معمولی باران په اثر پتنګان او نور مچان او خوځندی د ځمکی له سوریو څخه ووځی ښائی چی مزید تفصیلات ئی په روایاتو کښی ولیدل شی.

#### مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا ۗ

هر هغه څوک چې وي چې اراده لري د عزت پس خاص الله ته دې عزت ټول

#### إلَيْهُ يَصْعَدُ الْكِلْمُ الطِّيِّبُ

ومنيقنت(٢٢) فاطر(٥٥)

خاص هم دغه (الله) ته پورته خیژی خبری پاکی (یعنی مقام د قبول او رضاء د ده ته)

تفسیر: یعنی پاکیزه کلام ذکر الله، دعاء ، تلاوةالقرآن ، د علم او نصیحت خبری دی چی دغه کرد (تول) شیان د رب العزت دربار ته ورخیژی ـ او د قبول او اعتناء عزت حاصلوی.

#### وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ \*

او عمل صالح نیک پورته کوی. دغه (خپل عامل او عزتمن کوی ئی)

تفسیو: د پاکیزه و کلامو (ذکر الله) او نورو ذاتی اقتضاء هم دا ده چی پاس خیژی. له هغه سره که نور صالحه اعمال وی نو د هغه په طفیل او وسیله هغوی هم پاس ورخیژی ـ او هغه ته زیات قوت ـ نشاط او تازگی ـ رفعت او عظمت بنهی. نبه کلام ته بی له نبو کارونو پوره د رفعت شان نه حاصلیږی. ځینی مفسرین د ﴿ وَالْعَبْلُ الصَّالِحُرُیْوَتُهُ ﴾ د ضمائرو مرجع سره بدلوی او داسی معنی تری اخلی چی نبه کلام نبه کار لوړ (اوچت) او پورته کوی. دغه هم درست دی چی ځینو خلقو د (رفع) ضمیر د الله تعالیٰ په لوری اړولی دی یعنی الله تعالیٰ صالحه اعمال لوړوی (اوچتوی) او د قبول تر معراج پوری ئی رسوی. په هر حال غرض دا دی چی نبه کار او بنی خبری دواړه علو او رفعت غوښتونکی دی لهذا هر هغه سړی چی د الله تعالیٰ د عزت طالب نوی دغه عزت او رفعت دی د دی په وسیله حاصل کړی.

حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی عزت د الله تعالیٰ د قدرت په لاس کښی دی. ستاسی ذکر او ښه کار پاس خیژی، کله چی خپل حد ته ورسیږی نو هلته پر بدی پوره غلبه حاصلوی. کفر به دفع کیږی او اسلام به معزز شی » او د مکارانو گردی (ټولی) حیلی او پلمی (تدبیرونه) به عبث او بیکاره کیږی.

#### وَ الَّذِينَ يَبُكُرُونَ السِّيتَاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِينٌ وَمُكُرُ أُولَإِ فَهُو يَبُورُ ۞

او هغه کسان چی جوړوی (تاته د قتل ـ حبس ـ نفی) مکرونه ناکاره شته دوی ته عذاب ډیر سخت او مکر فریب د دغو ( قریشو چی دی ستا په باب کښی) هم هغه فاسد باطل هلاک دی.

تفسير: يعني هغه كسان چي بد تدابير جوړوي او د حق په خلاف تل په حيلو او پلمو

(تدبیرونو) جوړولو کښی مشغول او لګیا وی بالاخر ناکامه کیږی ـ او ضرور تاوان مومی. وګورئ قریشو په «دارالندوة» کښی سره جرګه او پر دغی خبری ئی تړون وکړ «ښائی چی رسول الله دی یا ووژلی شی ـ یا دی بندی کړی شی ـ یا دی له ملکه د باندی وشړلی شی » د دغی فیصلی نتیجه داسی شوه چی د «بدر» د غزوی په وخت کښی هم دغه خلق له خپله وطنه د باندی وویستل شول ـ او هم دوی د مسلمانانو له لاسه ووژلی شول او د «بدر» په قلیب او کوهی کښی د تل دپاره قید کړل شول.

#### وَاللهُ خَلَقَكُوْمِنَ ثُرَابٍ ثُرَّمِنُ ثُطُفَةٍ ثُرِّجَ حَكُوْ أَزُواجًا وَمَا عَبُلُ مِنُ أَنْثَى وَلِاتَضَعُ إلابِعِلْمِهِ

او الله پیدا کړی ئی تاسی (یعنی اول ځلی نیکه د تاسی) له خاورو بیا (تاسی اولاده ئی پیدا کړی) له څاڅکی (د منی) بیا ئی وګرځولی تاسی جوړی جوړی (ښځه او میړه (خاوند) دپاره د توالد او تناسل) او نه اخلی حمل هیڅ ښځه او نه ږدی (حمل هیڅ ښځه) مګر په علم د الله سره

ۅؘڡۜٵؽؙۼۜؠۜۜۯؙڡؚؽؗ مُّعَبَّرِ وَلائِنُقصُ مِنْ عُرُو ۚ اِلَّافِ كِتْرِبِّ اِنَّ ذَٰ لِكَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ يَسِيْرُ ال

ومنيقنت(٢٢) فاطر(٥٥)

او نشی اوږدیدلی عمر د هیڅ عمر اوږد کړی شوی او نه هیڅ قدر کمولی شی له عمر د دغه (معمر) څخه (یا له عمره د بل معمر څخه یعنی تزئید او تنقیص د عمر نه دی) مگر په کتاب (د لوح محفوظ کښی لیکلی دی) بیشکه دغه (لنډول او اوږدول د عمر) پر الله ډیر آسان دی.

تفسیر: یعنی د هر چا چی هر قدر عمر وی هغه په «لوح محفوظ» کښی لیکلی شوی دی او هغه اسباب او وسائل چی د عمر د اوږدیدلو یا د لنډیدلو دی یا دا چی کوم یو به خپل طبیعی عمر ته رسیږی؟ او کوم یو به نه رسیږی؟ دغه ټول د الله تعالیٰ په محیط علم کښی موجود دی او پاک الله ته پر دغو ټولو جزئیاتو باندی احاطه لرل هیڅ اشکال نه لری او الله تعالیٰ ته د ګردو (ټولو) «ماکان ومایکون» جزئی ـ کلی ـ او د غیب او شهادت علم له ازله تر ابده او الیماشاءالله پوری حاصل معلوم او ښکاره دی نه ښائی چه د الله تعالیٰ علم او صفات پر خپل ځان قیاس کړی شی. حضرت شاه رحمة الله علیه لیکی «هر کار الله تعالیٰ ته ډیر آسان وی لکه د انسان پیدایښت» او رسونه ئی خپل مقدر عمر ته او هم داسی وګڼی د اسلام تدریجی پرمختګ او ارتقاء او بالاخر د کفر مقهور او مغلوبیدل».

(او بل له قدرته د الله تعالیٰ اجل واعلیٰ شانه و اعظم برهانه دغه دی)

#### ۅؘڡۜٵؽٮؙٮۛؾؘۅؽٳڷؠػؙۯڹۣڟؗڶٵۘۼڽؙڮٛڡٚۯٳؾ۠ڛٳٚؠۼ۠ۺؘۯٳؠ۠ۿۅٙۿؽٳڡؚڶڿ ٳؙۘۼٵجٞٷڡؚؽؙػؙٟڸ؆ٵ۫ػؙٷؽػٵڟؚڔؾۜٳۊۧؿٮؿڂ۫ڔٟڿۅٛؽڿڷؽةٛ؆ڶۺٮؙۅ۫ؠؘٵ

او نه برابریږی سره هغه دواړه بحرونه سیندونه دا یو خوږ دی تنده لری کوونکی خوندوری ښی هضمیدونکی ښی تیریدونکی اوبه د ده او دا بل تریو دی تریخ او له هر یوه له دغو (دواړو بحرونو سیندونو څخه) خوری تاسی غوښی تازه (د مهی) او راوباسئ (له دغه ترخه سینده) ګاڼه (د مرغلرو او مرجانو) چی اغوندی (او اغوندوی ښځو خپلو ته)

تفسیر: له پاسه د توحید د دلائلو او د قدرت د شواهدو بیان ادامه لری چه په دغه ضمن کښی یوه لطیفه اشاره د اسلام د غلبی په طرف هم کیږی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی کفر او اسلام سره برابر نه دی الله تعالیٰ کفر مغلوبوی اګر که تاسی ته به له دغو دواړو څخه فائده دررسیږی له مسلمانانو ځنی دین قوت او غلبه مومی او له کفارو ځنی جزیه او خراج حاصلوی. غوښه د خوړو او د ترخو د دواړو سیندونو څخه وځی یعنی مهی (کب) مګر ګاڼه

(زیور) مرغلری ـ مرجان او جواهر علیالاکثر له ترخه (تریو) سیند څخه ایستل کیږی.

#### وَتَرَى الْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضُلِم وَلَعَلَّكُوْ تَشُكُرُونَ ®

او (تل) وینی ته بیری (او جهازونه) په دغه (بحرسیند) کښی تلونکی څیروونکی (د اوبو) دپاره د دی چه طلب کړئ تاسی له فضله د الله (په تجارت کښی) او دپاره د دی چه تاسی شکر وباسئ (په دغه لوی نعمت).

تفسیر: اکثریه لوی لوی او مهم تجارت او سوداگری د جهازونو په وسیله کیږی. له هغه څخه کوم منافع چی حاصلیږی هم دغه د پاک الله فضل او مهربانی ده. پر دغو فوائدو او انعاماتو انسان ته لاژم دی چه د دغه مالک الملکوت او صاحب الکبریاء والجبروت حمد او شکر اداء کړی!.

#### يُولِجُ الكَيْلَ فِي النَّهَ الرَّوْيُولِجُ النَّهَارِ فِي النَّيْلِ وَسَتَّحَوَ الشَّهُسَ وَالْقَهُرُّ كُلُّ يَجُرِي لِاَجَلِ مُسَتَّى ﴿

ننباسی (الله) شپه په ورځ کښی او ننباسی (الله) ورځ په شپه کښی او مسخر په کار کښی ئی لګولی دی لمر او سپوږمی چی هر یو بهیږی (روان دی) تر یوی نیتی په نامه کړی شوی (چی ورځ د قیامت ده)

تفسیر: دغه مضمون پخوا له دی نه په محو محایونو کښی تیر شوی دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی د شپی او ورځی په شان کله کفر غلبه مومی او کله اسلام او د لمر او سپوږمی په شان د هر یوه محیز دپاره یو مدت تاکلی (مقرر) شوی دی چه په هغه کښی څه ډیل او محند (تاخیر) وړاندی وروسته نه کیږی. او د حق واضحه او ښکاره غلبه به پخپل تاکلی (مقرر کړی) وخت کښی کیږی.

#### ڎٚڸؚڮۅؙؙٳٮڵٷۯۼؙؙؙۏؚ۫ڵڎؙٲڶؽؙڵڬ۠ۏٳڷێؽؽؘڗۮؙۼۏڹٙڡڽؙۮؙۏڹ؋ڡٙٵ ؽٮؙڵؚڴۅؙؽڡؚؽۊڟؚؠؽڕڞؖ

دغه (ذات موصوف په پاس صفاتو) الله دی رب ستاسی خاص هم ده ته دی

ومنيقنت(٢٢) فاطر(٣٥)

ملک باچاهی او هغه (بتان) چی بولی ئی تاسی (ای مشرکانو او عبادت ئی کوی) بی له دغه (الله) نه دی مالکان دوی د نری پردی (چی په زړی) د خرماؤ (کښی پرته وی).

تفسیر: یعنی د هغه لوی ذات صفات چی پاس بیان شول هم هغه فیالحقیقت ستاسی حق الله دی. او د ټولو علویاتو او سفلیاتو \_ خالق \_ مالک \_ الله دی. هغه شیان چی ستاسی له خوا معبودان درولی شوی دی او تاسو ئی بولی او عبادت ورته کوی د هغو خوارانو باچاهی او خپلواکی چیری بلکه دوی د هغی نری پردی په اندازه هم د یوه څیز مالکان نه دی چه د کجورو (خرماؤ) په زړیو پوری نښتی وی.

#### إِنْ تَدُعُوهُ مُولايَسْمَعُوادُعَاءَكُوْ وَلَوْ سَبِعُوْ المَااسْتَجَابُوْ اللهِ اللهُ عَوْلَمُ السَّتَجَابُوا كُلُّوُ وَيُومُ الْقِيمَةِ يَكُفُرُ وَنَ بِشِرَ كِكُوْ

که وبولئ تاسی (ای منکرانو) دغه بتان نه آوری (دغه بتان) بلنه ستاسی او که (بالفرض) وائی وری دوی نو نه به شی درکولی جواب ستاسی (ځکه چی ژبه نه لری) او په ورځ د قیامت به منکران شی دوی په شریک کولو ستاسی (باندی دوی لره سره له الله نه)

تفسیر: یعنی له هغو معبودانو محخه چی تاسی مرسته (مدد) او امداد غواړی او هغه خپلو ځانونو ته وسیله ګڼی دوی ستاسی غږ او بلنه نه اوری ـ او که تاسی ته څه توجه هم وکړی هغه ستاسی په کار نشی درتلی ـ او په درد مو نه خوری بلکه د قیامت په ورځ به دوی ستاسی د دغه شرک څخه په علامیه ډول (طریقه) د خپل تنفر او بیزاری اعلان کوی او د امداد او کومک په ځای به تاسی تاسی ته دښمنان ثابت شی.

#### ۅٙڵٳؽؙڹ<u>ٙ</u>۪ٮٞئؙڬڡؚؿؙؙؙ۬ٙٛ۠ڵڂؠؚؽڕۣڞٙ

او خبر به نه کړی تا (له حقیقت د دی کار هیڅ خبرؤنکی) په شان (د خبر به نه کړی اولو د هغه ښه عالم) ښه خبردار (الله).

تفسیر: یعنی له الله تعالیٰ محنی پر تولو احوالاتو باندی بل خوک سه علیم او خبردار دی؟ هم دغه علیم او خبیر الله تعالیٰ فرمائی چی دغه شرکا، بیخی چتی (بیکاره) او غلط دی ـ او له سره

ومنيقنت(٢٢) فاطر(٥٥)

ستاسی په کار نه درځی دغسی سمی صافی ثابتی پخی او جوتی خبری بی له الله تعالیٰ نه ـ بل څوک تاسی ته کولی شی؟ او ښولی شی؟.

#### يَاكِتُهَاالتّاسُ آنْتُو الْفُقَرَ آءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَرِيُّ الْحَمِينُهِ

ای خلقو تاسی فقیران محتاجان یئ الله ته، او الله هم دی دی غنی بی پروا ښه حمد ثناء ویلی شوی،

تفسیر: یعنی تول مخلوقات هم هغه الله جل جلاله ته اړ (مجبور) او محتاج دی او الله جل جلاله هیچا ته او هیڅ شی ته اړ (مجبور) او محتاج نه دی ځکه چه ګرد (ټول) محاسن ـ محامد او صفات د ده په محمود او ذی الجود وجود کښی مجموع او موجود دی نو هم دغه الله جل جلاله د بلنی او دعاء وړ (مستحق) او لایق دی او د امداد او استعانت څیښتن (مالک) او مستحق دی چی د خپلو بندګانو هر راز (قسم) دعاء او سؤال اوری او په خوښی سره ئی مستجابوی او که څوک د ده لوی دربار ته خپل عجز ـ نیاز او افتقار نه وړاندی کوی په قهریږی

الله يغضب ان تركت سؤاله

وبنى آدم حين يسأل يغضب

له خالقه که ونه غواړی په قهر شی

له مخلوقه چې وغواړي دوي په قهر شي

#### إِنَّ يَشَا يُنُ هِبُكُمُ وَيَانِتِ بِخَلْقِ جَدِيْدٍ شَوْمَا ذَٰ لِكَ عَلَى الله بِعَزِيْزِ ١٠

که اراده وفرمائی (الله) د بیولو ستاسی (په هلاک سره نو بو به موځی) او را به ولی نور مخلوق نوی (بدل د تاسی) او نه دی دغه (شړل ستاسی او راوستل د نورو) پر الله څه سخت مشکل.

تفسیو: یعنی که تاسو ئی منئ یا ئی نه منئ الله تعالیٰ داسی مطلق قادر دی چه تاسی گرد (تول) له منځه ورک کړی او خپل بل مخلوق ستاسی په ځای ودان او ودروی چه من کل الوجوه الله تعالیٰ ته داسی مطیع تابع او حکم منونکی وی لکه چی په آسمانونو کښی پرښتی د ده خالصی او مخلصی بندګانی دی او داسی کول پاک الله ته ډیر سهل او آسان دی. لیکن د الله د حکمت اقتضاء داسی ده چی په ځمکه کښی دغه ګردی (تولی) سلسلی ښائی چی قائمی او جاری وی او په پای (آخر) کښی هر یو د خپلو ښو او بدو اعمالو جزا او بدل ومومی. څو په

دغه ترتیب سره د الله تعالیٰ د ټولو صفاتو ظهور په عمل راشی.

#### وَ لَاتَزِرُوانِرَةٌ وِّذِرَا خُرَى وَإِنْ تَدُعُمُثُقَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا لَكَ عُمُثُقَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا ل لايُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوَكَانَ ذَا قُرْنِي \*

او نه اخلی (هیڅ نفس عاصی) بار د ګناه د بل نفس او که راوبولی دروند باری (بل څوک) بار د ګناهونو خپلو ته وابه نه خیستی شی له هغه څخه هیڅ څیز او اګر که وی (دغه بللی شوی) خاوند د خپلوی هم،

تفسیر: یعنی هیڅوک به خپل د خپلوانو، عزیزانو او اقاربو بار پخپل سر وانخلی او نه به یو د بل د گناه له پیتی څخه له څخه گټه به د بل چا د بللو او غږ کولو څخه څه ګټه (نفع) او فائده وررسیږی اګر که ئی ډیر نژدی خپلوان هم وی. ګرد (ټول) خلق به نفسی! نفسی! افسی! او ائی هلته یواځی د الله تعالیٰ په فضل او مرحمت سره کار چلیږی او بس!.

#### إِنْ مَا تُنْذِرُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبُّهُمْ فِالْغَيْبِ وَآقَامُواالصَّلْوَةُ

بیشکه هم دا خبره ده چی ویروی ته هغه کسان چی ویریږی له ربه خپله په غیبو سره او قائموی (سم اداء کوی سره له تولو حقوقو) لمونځ

تفسیر: یعنی ستاسی له ویرولو څخه هم هغه سړی خپله رویه ښه کوی \_ او نفع تری آخلی چی له الله تعالیٰ څخه بالغیب ویریږی \_ او د ده له ویری څخه تل په عبادت کښی لګیا وی \_ د هر چا په زړه کښی چی د الله تعالیٰ خوف او ویره بیخی نه وی \_ نو هغه کله له دغو ویرولو څخه متأثر کیږی.

#### وَمَنْ تَزَكُّ فَإِنَّمَا يَتَزَكُّ لِنَفْسِهِ وَإِلَى اللهِ الْمَصِيرُ و

او هر څوک چی ځان پاک کړی (له شرکه او معاصی) پس بیشکه هم دا خبره ده چی ځان نی پاک کړ دپاره (د نفعی) د ځان خپل او خاص (طرف) د الله ته ورتله دی (د هر چا).

تفسیو: یعنی هر څوک چی ستا پند او نصیحت واوری او خپل وضعیت اصلاح او ښه کړی نو د ده احسان او منت نه پر تا او نه پر الله تعالیٰ وی. بلکه په دغه کښی په خپله د هم هغه سړی فائده ده ـ او دغه فائده په پوره ډول (طریقه) سره هلته څرګندیږی (ښکاره کیږی) چی د ګردو (ټولو) رجوع او بیرته ورتګ الله تعالیٰ ته شی.

## وَمَا يَسُتُوى الْاَعْلَى وَالْبَصِينُ وَلَا الظُّلْمُ وَلَا الظُّلْمُ وَلَا النُّورُ وَ وَكَا النُّورُ وَلَا النَّورُ وَلَا الْمُوَاتُ وَلَا الْمُوَاتُ اللَّهُ وَلَا الْمُوَاتُ

او نه برابریږی سره ړوند (کافر) او لیدونکی (مؤمن) او نه تیاره (باطل) او نه رنه (حق) او نه سیوری (ثواب یا جنت) او نه تود باد (عقاب یا دوزخ) او نه برابریږی سره ژوندی (علما) او نه مړی (جهلاء)

تفسیر: یعنی هغه مؤمن چی الله تعالیٰ ورته د زړه سترګی بښلی دی د حق په رڼا (رنړا) او د الله تعالیٰ د وحی په پلوشو کښی بی له کوم تکلیفه او زحمته دغه لاره پری کوی ـ او برابر د جنت باغونو او د الله تعالیٰ د رحمت سیوری ته رسیږی ـ آیا له دغسی انسان سره هغه کافر سیالی او برابری کولی شی چی د زړه ډوند او د اهواؤ او اوهامو په تیارو کښی حیران سرګردان ګرځی ـ او بالاخر ناڅاپه او بی تحاشا د جهنم اور او د هغه سخت سوځوونکی تاوده باد په طرف منډی وهی؟ له سره دغه دواړه سره نه دی برابر او که داسی وی نو داسی وپوهیږئ چه مړی او ژوندی سره برابر شول. فیالحقیقت د مؤمن او کافر په منځ کښی له دی نه هم زیات داسی فرق او تفاوت شته چی د یوه ژوندی روغ رمټ انسان او د یوه مړی لاش په منځ کښی وی. اصلی او دائمی ژوندون یواځی د ایمان د روح په برکت پیدا کیږی ـ او ماسواء له ایمانی روح څخه ښائی ژوندی انسان له زرهاوو مړیو څخه بدتر وګاڼه شی.

## اِتَّاللَّهَ يُسْمِعُ مَنُ يَّشَأَءُ وَمَا آنتَ بِمُسُمِعٍ مَّنَ فِي اِتَّاللَّهَ يُسْمِعِ مَّنَ فِي الْقَبُورِ وَإِنَّ آنتَ اللَّائِذِيرُ وَمَا آنتَ اللَّهُ وَمِالَ آنتَ اللَّائِذِيرُ

بیشکه چی الله آوروی هر هغه چاته چی اراده وفرمائی (د آورولو ئی) او نه ئی ته (ای محمده!) اوروونکی (د نافع قول) هغو ته چی په قبورو هدیرو کښی دی. نه ئی ته (ای محمده!) مگر ویروونکی (د منکرانو له جحیمه).

تفسیو: یعنی که الله تعالیٰ اراده و کری نو مریو ته ئی هم آورولی شی حال دا چی د دغی خبری قدرت نورو ته نشته هم داسی و گنئ چی د رسول الله صلی الله علیه وسلم کار دعوت \_ تبلیغ \_ پیغام رسول او په خیر او شر باندی پوهول او خبرول دی. که زړه مری کافران دغه خبری وانه وری نو هغه آورول د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم له قوته او قدرته پورته دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی گرد (تول) خلق سره نه دی برابر د هر چا په نسبت چی د ایمان د اعطاء فیصله شوی ده هم هغه به د ایمان خاوند کیږی که نه هومره ډیر خلق چی د ایمان هیله (ارزو) او امید و کړی کله ئی ور په برخه کیږی \_ دغه ئی فرمایلی دی چی «نه تیاره نه رڼا (رنړا) سره برابره ده او نه رڼا (رنړا) له تیاری سره (په دغه سره ئی د «لا» د تکرار فائده راوښوده) او وئی فرمایل او نه ئی ته آوروونکی هغو ته چی په هدیرو کښی پراته دی. «په حدیث کښی راغلی دی چی مړیو ته سلام واچوئ!» او په ډیرو ځی په هدیرو کښی مړیو ته خطاب هم کړی شوی دی د دی خبری حقیقت دا دی چی د مړی روح گیونو کښی مړیو ته خطاب هم کړی شوی دی د دی خبری حقیقت دا دی چی د مړی روح آوری \_ او مغه جثه ئی چی په قبر کښی پرته ده نه آوری» دغه بحث پخوا له دی نه د «نمل» د آوری \_ او به آخر کښی تیر شوی دی هلته دی وکوت شی!.

### إِنَّا ٱرْسَكُنْكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَإِنْ مِّنَ أُمَّةٍ إِلَّاخَلَافِيهَا نَذِيرٌ ﴿

بیشکه چی موند لیولی مو ئی ته په حق رښتیا (دین) سره زیری ورکوونکی (د جنت مؤمنانو ته) او ویروونکی (له دوزخ کفارو ته) او نه ؤ هیڅ امت مګر چی تیر شوی په هغه کښی کوم ویروونکی.

تفسیر: ویری آوروونکی نبی وی یا د نبی قائم مقام ـ هر څوک چی د الله تعالیٰ د لاری په لوری بلنه وکړی د دی په متعلق د «نمل» د سورت په (٤ رکوع) کښی څه لیکلی شوی دی.

## وَإِنْ ثُكِكَذِّ بُولُكَ فَقَدُكُنَّ بَ الَّذِيْنَ مِنْ قَيْلِهِمُ حَبَاءَتُهُمُ وَالْنَائِدِينَ مِنْ قَيْلِهِمُ حَبَاءَتُهُمُ وَمِلْلُهُ مُو بِالْبُرِينَاتِ وَبِالتَّرُبُرِ وَبِالْكِينِ الْمُنِينِرِ وَالْمُنْفِيرِ وَالْمُنْفِينِ الْمُنْفِيرِ وَالْمُنْفِينِ الْمُنْفِيرِ وَالْمُنْفِينِ الْمُنْفِيرِ وَالْمُنْفِينِ الْمُنْفِيرِ وَالْمُنْفِينِ الْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِينِ الْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِينِ الْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِينِ الْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدِ الْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدِ الْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدِ الْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدُ وَلِينَافِيدُ وَالْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنِيدُ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدِ وَالْمُنْفِيدُ والْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِي وَالْمُنْفِيدُ وَالْمُنْفِي وَالْمُنْفِي وَالْمُنْفِيدُ وا

او که دروغجن بولی (کفار) تا (نو مه خفه کیږه ځکه چی) پس په تحقیق دروغجن ئی بللی وو (انبیاء خپل) هغو کسانو چی وو پخوا له دوی نه چی راغلی ؤ دوی ته رسولان د دوی په ښکاره دلائلو (د قدرت) او په صحیفو سره او په کتاب ښکاره کوونکی (د حق او باطل). تفسیر: یعنی پخوانیو انبیاء الله هم دغه روښان تعلیمات یا ښکاره معجزات له خپلو ځانونو سره راوړی ؤ له هغو ځنی ځینو ته مختصری مختصری صحیفی او ځینو ته لوی مفصل کتابونه ورکړی شوی دی.

#### تُحرَّ آخَذُتُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَكَيْفَ كَانَ عَكِيْرِهُ

بیا می ونیول هغه کسان چی کافران شوی ؤ (په سخت عذاب سره) پس څرنګه شو انکار زما (او تغییر د دوی په عذاب سره).

تفسیر: یعنی کله چی له تکذیب څخه دوی مخ وانهروه نو وګورئ چی د هغوی آخره خاتمه څرنګه شوه؟ ستاسی انجام هم هغسی کیدونکی دی.

#### ٱلمُرْتَرَانَ اللهَ ٱنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخُرَجْنَابِهِ تَمَرَّتِ مُخْتَلِفًا ٱلْوَانُهَا \*

آیا نه وینی ته چی بیشکه الله نازلی کړی دی له (جانبه) د آسمانه اوبه پس راویستلی مونږ په وسیله د دی (اوبو) میوی په دی حال چی مختلف دی رنګونه د دغو (میوو).

تفسیر: یعنی قسم قسم میوی ـ بیا په یوه قسم کښی رنګا رنګ ثمرات ئی پیدا کړی دی. له یوی ځمکی او له یو اوبو او له یوی هوا څخه د دغومره مختلفو اشیاؤ او انواعو پیدا کول د پاک الله عجیب او غریب قدرت ښکاره کوی.

#### وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدُّالِيْضٌ وَّحُمُرُّمٌ خُتَالِفٌ ٱلْوَانْهَا وَغَرَابِيْبُ سُوْدُْ

او ځینی له غرونو (خاوندان د) لاری (ټوټی ټوټی) دی سپینی او سری چی مخالف دی سره رنګونه د دغو (لارو) او (ځینی د دوی) تک تور دی.

تفسیر: یعنی سپین هم په څو څو درجو دی کوم ئی تک سپین لکه د مرمر ډبره ۔ کوم ئی سپین لکه مالګه او ځینی ئی نسبتاً سپین او سور هم په څو څو درجو او تور هم په څو څو درجو دی ځینی تک تور لکه رانجه او د ډبرو سکاره او ځینی تور لکه د کارغه وزر او ځینی نسبتاً تور، او په ځینو غرونو کښی رنګا رنګه رګونه او لاری شته.

ومنيقنت(٢٢)

#### وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَآتِ وَالْأَنْعَامِمُخْتَلِفٌ ٱلْوَانَهُ كَذَالِكُ

او (هم داسی) له خلقو څخه هم او (هم داسی له نورو) ژوندیو خوځیدونکو او څارویو څخه هم چی سره مخالف دی رنګونه د هغو هم داسی (لکه دغه اختلافات)

تفسیو: دغه گرد (ټول) د قدرت د عجائبو او غرائبو تذکره ده . یعنی هم هغسی چی په نباتاتو \_ جماداتو \_ حیواناتو کښی راز راز (قسم قسم) او رنګ په رنګ مخلوقات لیدل کیږی په انسانانو کښی هم هره نوعه او صنف سره بیل او جلا (جدا) دی . که د مؤمن په شان کافر هم سمه صافه لاره ځان ته غوره کړی او دواړه سره یو شی . او ګرد (ټول) انسانان یو رنګ ځان ته غوره کړی \_ نو دغه کله امکان لری او له سره نشی کیدی . په دغه سره ئی رسول الله صلی الله علیه وسلم ته اطمینان او تسلی ورکړی ده چی تاسی د مخلوقاتو له اختلافاتو څخه مه خفه کیږئ! .

#### إِتَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَوْ السَّاللَّهَ عَزِيْرٌ عَفُورٌ ﴿

بیشکه هم دا خبره ده چی ویریږی له الله څخه له بندګانو د دغه (الله) پوهنده عالمان، بیشکه الله ښه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) ښه مغفرت کوونکی دی (د خطیاتو).

تفسیر: یعنی نه ویریدونکی بندگان هم شته او د الله تعالیٰ ځنی ویریدونکی هم دی مگر ویریږی هغه کسان چی الله تعالیٰ د عظمت او جلال او د آخرت د بقا او دوام او د دنیا په فناء او اتمام باندی پوهیږی او د الله تعالیٰ د احکامو او هدایاتو د علم تحصیل کوی ـ او تل د مستقبل په فکر کښی اوسیږی ـ په هر هغه چا کښی چی دغه پوهه او علم په هره درجه وی په هم هغه درجه به دی هم له الله تعالیٰ څخه ویریږی ـ په هغه کښی چی خوف نه وی هغه فیالحقیقت د دی خبری مستحق نه دی چی ورته پوه او عالم وویلی شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی گرد (تول) انسانان ویریدونکی نه دی له الله تعالیٰ څخه ویریدل د پوهانو صفت او کار دی ـ او د الله تعالیٰ مخخه ویریدل د پوهانو صفت او کار هره خطاء چی سړی ونیسی نیولی ئی شی ـ او غفور ـ رحیم هم دی که گنهگاران وبښی بښلی فی هم شی» نو په دواړو حیثیتو انسان ته ښائی چی د الله تعالیٰ څخه وویریږی ځکه چی نفع او ضرر دواړه د الله تعالیٰ څخه وویریږی څکه چی نفع او ضرر دواړه د الله تعالیٰ په واک (اختیار) او قبضه کښی دی نو هر کله چی اراده وکړی نفع

ستنوی (واپس کوی) او ضرر لاحقوی.

#### إِنَّ الَّذِيْنَ يَتُلُوُنَ كِتُبَ اللهِ وَ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَ اَنْفَقُوْا مِمْنَارَنَ تُنْهُمُ سِرًّا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ بِجَارَةً لَكُنْ تَبُوُرَفُ

بیشکه هغه کسان چی لولی کتاب د الله (قرآن) او قایموی (تل سم اداء کوی سره له تولو حقوقو) لمونځ او لګوی (په لاره د الله کښی) ځینی له هغو شیانو څخه چی ورکړی مو دی دوی ته (لګوی ئی) په پټه او په ښکاره امید لری دوی د داسی یوه تجارت چی له سره نه هلاک کیږی.

تفسیر: یعنی هر هغه چی د الله تعالیٰ څخه ویریږی، قلباً او لساناً مسلمان شی ـ او د ده احکام ومنی ـ او د ده کتاب په اخلاص او عقیدت سره ولولی ـ او په بدنی او مالی عباداتو کښی هیڅ قصور او کوتاهی ونه کړی ـ نو دغه مسلمان دی د داسی لوی او زورور تجارت او اعتباری سوداګری هیلمن (ارزومند) او امیدوار اوسی چی له سره په هغه کښی نقص او خساره نه عائده کیږی او د ضرر او تاوان احتمال په کښی نشته، بلاشبهه کله چی په خپله الله تعالیٰ د دوی د اعمالو پیرودونکی او اخیستونکی وی نو دی په دغه هیله (ارزو) او امید کښی بیخی حقدار دی، او ده ته د خسران او نقصان اندیښنه له هیڅ طرفه نه ده متصوره ـ او له سره تر پایه بیخی نفع په نفعه کښی دی او ګټه (فائده) ورته رسیږی.

#### (يُورِقِيَهُمُ أُجُورُهُمُ وَيَزِيبَهُ هُمُومِنَ فَضُلِهِ إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورُ ®

دپاره د دی چی پوره ورسوی (الله) دوی ته اجرونه (د عملونو) د دوی او زیات ورکړی دوی ته له فضله خپله بیشکه چی دغه (الله) ښه بښونکی (د معصیاتو) دی ښه قبلونکی (د احسان د محسنینو) دی.

تفسیر: یعنی ډیر ګناهونه بښی او معافوی ئی او د خورا (ډیر) لږ طاعت قدر فرمائی ـ او سم له اصوله او قاعدی څخه کوم ثواب چی ښائی چا ته ورسیږی الله تعالیٰ له هغه څخه زیات ثواب ورعطاء کوی.

#### وَالَّذِي أَوْحَيُنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتْبِ هُوَ أَكُنُّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيُهِ

#### ٳؾۜٲڵؾؖؗڡٙۑڝؚٵۮؚ؋ڶڿؘؚؠڹؙڒؙۘڹڝؚؽؙڒ<sup>ۛ</sup>

او هغه چی وحی کړی ده مونږ تاته له کتابه (قرآنه) هم هغه حق رښتيا ده په دغه حال کښی چی مصدق رښتينی کوونکی دی هغو کتابونو ته چی پخوا له دی نه وو، بيشکه الله پر بندګانو خپلو خامخا ښه خبردار دی (په باطن د دوی) ښه ليدونکی دی (په ظاهر د دوی).

تفسیر: یعنی د بندگانو پر احوالو ښه علیم او خبیر دی او په ښه موقع کښی ئی دغه کتاب نازل کړی دی.

#### ؙؿ۠ۜۊۜٙٲۅ۫ۯؿؙؙٮؘۜٵڶڮڹ٦ٵڰڹؚؽڹٵڞۘڟڣؘؽڹٵڡڹؙۼؠٵ۫ۮڹٵٷؘؠڹؙۿؙؠؙ ڟٳڮڔٞؾڣؙڛڋۧۅٙڡؚڹؙۿؙۅٞؗؗڞؙؙؾڝڴٶٙڡؚڹؙۿؗڿڛٵڹؚؾؙٵؚؠٵڬ۬ؽؙڒؾؚ ؠٳۮ۬ڹۣٵؿڷۊؚڎٳڮۿۅؘٲڶڣؘڞؙڶٵڷڮؚٙؽؙ۞ٛ

بیا مو وارث و گرځول (او ور مو کړ دا) کتاب (قرآن) هغو کسانو ته چی غوره کړی مو دی له بندگانو خپلو (چی دغه محمدی امت دی) پس ځینی له دوی ظالم دی پر خپل ځان او ځینی له دوی په منځ د لاری کښی برابر تلونکی دی خیراتونو نیکیو ته په اذن حکم د الله دغه (توریت او غوره کول هم دغه) یو فضل دی ډیر لوی.

تفسیر: یعنی وروسته د رسول الله صلی الله علیه وسلم مخخه د دغه کتاب وارث محمدی امت گرځولی شوی دی چی په مجموعی حیثیت او هیئت د ګردو (ټولو) امتونو څخه غوره \_ افضل او اعلیٰ دی. هو! د امت ګرد (ټول) افراد سره یو شان نه دی په دوی کښی ځینی افراد خو هغه دی چی سره له صحیح ایمانه په ګناهونو کښی اخته او مبتلا کیږی چی دغه «ظالم لنفسه» شو او هغه دی چی متوسط تلونکی دی یعنی نه په ګناه کښی لګیا او نه منهمک \_ او نه لوی ولی او بزرګ دی دغو ته ئی «مقتصد» وفرمایل یو خو هغه کامل بنده دی چی د الله تعالیٰ په فضل او توفیق سره ئی پر مخ تګ کړی دی او د محاسنو \_ فضائلو او کمالاتو په تحصیل کښی له مقتصدانو څخه ډیر مخ کښی تللی دی مستحب شیان ئی هم نه دی پریښی \_ او د ګناه له خوفه له تنزیهی مکروه بلکه له مباحاتو څخه هم پرهیز کوی \_ او خپل ځان ژغوری (؟) د اعلیٰ درجی

بزرگی او د فضیلت خاوندان هم دوی دی. په دغسی منتخبو او غورو بندگانو کښی له یوه حیثیته گرد (تول) مسلمانان سره شمیرلی شوی دی ځکه چی دوی گرد (تول) درجه په درجه جنتیان دی گنهگار هم که مؤمن وی نو یوه نه یوه ورځ حتماً جزماً په جنت کښی ننوځی. په حدیث کښی فرمایلی شوی دی «چی زمونږ گنهگاران گرد (تول) سره معفو او بښلی شوی دی» یعنی بالاخر د دوی په برخه معافی ده . او مقتصد په سلامت دی . او پرمخ تلونکی له گردو (تولو) څخه په مخ کښی دی . خو سره له دی الله کریم دی او د ده په لوی دربار کښی هیڅ بخل او امساک نشته .

#### جَنْتُ عَدُنِ يَّدُخُلُونَهَا يُحَكُّونَ فِيهَا مِنَ اَسَاوِرَمِنَ ذَهَبِ وَلُوْلُو الْوَالِمَاسُهُمُ فِيهُا حَرِيْرُ۞

جنتونه د هستوګنی دی ننوځی به (دغه دری واړه طائفی) په هغو کښی ګاڼهدار کولی بشی په دغه (جنت) کښی له باهوګانو (وښیو) څخه له سرو زرو (خالصو) او له مرغلرو (صافو) او جامی د دوی په دغه (جنت) کښی د وریښمو «مخصوصو» به وی.

تفسیر: سره زر او وریښم د مسلمانانو نارینه ؤ دپاره هلته دی په جنت کښی نه دلته په دنیا کښی. رسول الله صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی هر هغه (نارینه) چی ورښمین (جامی) اغوندی په دنیا کښی وابه ئی نغوندی په آخرت کښی.

#### وَقَالُواالْحَمْدُ بِلَّهِ الَّذِي كَاذُهِ بَعَثَاالْحَزَنَ إِنَّ مَ بَنَا لَغَفُورٌ شَكُورُ فَ

او وبه وائی (جنتیان په وخت د دخول د جنت کښی) ټوله ثناء صفت خاص الله ته دی هغه الله چی بو ئی ته (لری ئی کړ) له مونږ څخه خفګان بیشکه رب زمونږ خامخا ښه بښونکی (د عاصیانو) ښه قدردان (د نیکانو) دی.

تفسیر: یعنی د دنیا او د محشر غم ئی لری او ورک کړ او گناه ئی وروبښله او د قدردانی له لوری ئی زمونږ لږ طاعت قبول وفرمایه.

#### إِلَّانِي آحَكُنَا دَارَالُمُقَامَةِ مِنُ فَضُلِهِ لَاِيمَشُنَا فِيهَا نَصَبٌ وَلَاِيمَشُنَا فِيهَا لُغُوبُ

هغه (رب) چی را ئی وستو مونږ کور د اقامت (جنت ته) له فضله خپله چی نه رسیږی مونږ ته په دغه (جنت) کښی هیڅ مشقت او نه رسیږی مونږ ته په دغه (جنت) کښی هیڅ ستومانی خفګان.

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د هستوگنی کور له دی نه پخوا هیڅ نه وو ه هر چیری به تلل راتلل نقل او حرکت ؤ د د روزی غم د د دسمنانو اندیسنه د د رنځ او مشقت مصیبت او نور مصاعب او مصائب به موجود ؤ کله چی جنت ته ورسیږی دغه ګرد (ټول) شیان له منځه لری او ورک کیږی ».

#### وَالَّذِيْنَ كَفَرُوْالَهُمُ نَارُجَهَنَّوَ لَا يُقَضَى عَلَيْهِمُ فَيَمُوْتُوْا وَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمْ مِّنَ عَنَابِهَا كَنَالِكَ نَجْزِى كُلَّ كَفُوْرٍ ﴿

او هغه کسان چی کافران شوی دی شته دوی ته اور د دوزخ حکم به ونه کولی شی پر دوی (د دوهم مرګ چی) پس مړه (او په آرام) شی او نه به سپکوالی کاوه شی له دوی نه له عذابه د دی (اور د دوزخ) هم داسی جزاء ورکوو مونږ هر ناشکره (بی ایمانه) ته.

تفسیر: نه کفارو ته په جهنم کښی مرګ وررسیږی چی د دوی هغه تکالیفو ته خاتمه ورکړی او نه به د عذابه تکلیف لږ شیبه هم له دوی نه کمیږی داسی ناشکرانو ته زمونږ له جانبه هم دغسی سزاوی وررسیږی.

#### وَهُوْ يَصُطِرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا اَخُرِجُنَا نَعُمَلُ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ \*

او دوی به ناری سوری وهی په دغه دوزخ کښی (او داسی به وائی) ای ربه زمونږ (یو کرت) راوباسه مونږ (بیرته دنیا ته څو هلته) عمل وکړو صالح نیک غیر له هغه چی وو مونږ چی کاوه به مو (پخوا له دی بد عمل) تفسیو: یعنی په هغه وخت کښی دوی هغه ښه ګڼل مګر اوس داسی وائی چه بیا به هم هغسی عملونه ونه کړو د لږ مدت له مخی مونږ له دوزخ څخه وباسه څو مونږ ښی چاری ـ صالحه اعمال ـ او حسنه افعال ځان ته راتول کړو او سره له اطاعته او غاړه ایښودلو او فرمان منلو بیرته درحاضر شو. بیا الله تعالیٰ ورته داسی فرمائی

#### ٱۅؘڶؙؙۮڹؙۼڛۜٞۯؙڬٛۄؙ؆ٵؽؾؘۮؘڲٛۯڣؽۼڡؽؾۮػۯۅؘۘۼٵٚٷٛۮ۠ٳڵٮٚۜۮؚؽؙۯ ڣؘۮؙۏڠؙٷٵڣؘۘۘ؉ٳڸڟ۠ڸؚؠؽؘڹ؈۫ڹۜڝؽۅۣ۫

آیا نه وو درکړی مونږ تاسی ته عمر دومره (موده) چی پند اخلی په هغه کښی هر هغه څوک چی پند اخیستل غواړی او راغلی ؤ تاسی ته ویروونکی (چی د هغو خبره مو ونه منله) پس وڅکئ (عذاب) پس نشته ظالمانو (کافرانو) ته هیڅوک مددګار (چه له عذابه ئی خلاص کړی).

تفسیر: دغه جواب به دوزخیانو ته ورکاوه کیږی. یعنی مونږ خو تاسی ته عقل او پوه درکړی وه او پوره عمر مو هم در په برخه کړی ؤ چی ښائی تاسی به په هغه کښی ښه فکر او غور کاوه او ښه به مو له بده جلا (جدا) او سمه صافه لاره به مو ځان ته غوره کړی وی تر دی چی له تاسی ځنی ډیر کسان تر شپیتو ـ اویا او اتیا کلونو پوری هم په دنیا کښی ژوندون کړی ؤ ـ برسیره په دی ستاسی د هدایت او لارښوونی دپاره مونږ تاسی ته داسی اشخاص او حالات هم درلیږلی و چی تاسی د بدیو له خرابی خاتمی څخه وویروی او د غفلت له خوبه مو ویښ کړی ـ آیا وروسته له دی نه اوس تاسی ته کوم عذر او بهانه پاتی ده ؟ اوس نو په هم دغه دوزخ کښی اوسیږئ! او د سختو عذابونو خوندونه و څکئ! او له هیڅ لوری د هیڅ چا امداد او معاونت ته هم هیله (امید) او توقع مه لرئ!.

#### إِنَّ اللهَ عَلِمُ غَيْبِ السَّمَا فِتِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيْحٌ لِنِاتِ الصُّدُو وَ

بیشکه چی الله عالم دی په پتو (اسرارو) د آسمانونو او د ځمکی بیشکه الله ښه عالم دی پر هغو خبرو چی پتی دی په سینو زړونو کښی.

ومنيقنت(٢٢) فاطر(٥٥)

تفسیو: یعنی پاک الله ته د بندگانو گردی (تولی) پتی او ښکاره خبری، احوال افعال، او د زړونو اسرار معلوم دی د هیچا نیت او استعداد له الله تعالیٰ څخه پټ نه دی او سم له هغه له هر چا سره معامله کوی. الله جل جلاله ته دغه خبره هم څرګنده (ښکاره) ده چی دغه خلق چی اوس داسی ناری او سوری وهی چی مونډ یو ځلی خوشی کړه چی بیرته دنیا ته لاړ شو څو هلته په صالحه ؤ اعمالو بوخت (مشغول) او له سره گناه ته ورنژدی نشو دوی پخپلو دغو دعوو کښی دروغجنان دی ځکه که دوی اویا ځلی نور هم پریښودی شی چی بیرته لاړ شی څو صالحه اعمال وکړی خو بیا هم دوی له خپلو شرارتونو او بغاوتونو څخه لاس اخیستونکی نه دی د دوی عادت او د مزاج اقتضاء هم داسی ده . ﴿ وَلَوَرُدُوْالْعَادُوْالِمَانُهُوْاعَنْهُوَالْقَدُوْلِهَانُوْدُوْنَ الله کوری کو جزء (د الانعام (۳) رکوع) ۲۸ آیت

#### هُوَالَّذِي جَعَلَكُوْخَلَلِّفَ فِي الْكَرْضِ

دغه (الله) هم هغه ذات دی چی گزځولی ئی یئ تاسی خلیفگان (د تیرو خلقو) په ځمکه کښی

تفسیر: یعنی د پخوانیو امتونو په ځای مو تاسی ته ځای درکړ چی اوس د هغو په مینو کښی ودان یځ ـ او وروسته له هغوی څخه تاسی حکومت او ریاست چلوی! نو ښائی چی د هغه د شکر ایستلو حق په ښه شان سره ادا ـ کړئ!.

#### فَنَنَ كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفُرُهُ وَلِا يَزِيُدُ الْكِفِي يُنَكُفُرُهُ مُوعِنُدَ رَبِّهِ مُ اللَّا مَقُتًا وَلا يَزِيدُ الْكِفِي اَنَى كُفُرُ هُو اللَّحْسَارُا<sup>®</sup>

پس هر خوک چی کافر شو (یا ئی ناشکری وکړه) پس پر هغه دی (دغه) کفر (یا کفران) د ده او نه زیاتوی کافرانو ته کفر د دوی په نزد د رب د دوی مګر بی زاری غضب (د رب په دوی) او نه زیاتوی کافرانو لره کفر د دوی مګر خساره زیان (په آخرت کښی).

تفسیو: یعنی ستاسی له دغه کفره او ناشکری او د الله تعالیٰ له آیاتونو مخخه له انکاره الله تعالیٰ ته هیڅ ضرر او نقصان نه رسیږی. الله زمونږ له حمده او شکره بی پروا دی. هو! له ناشکری مخخه پر فاعل ئی د هغی ګناه او وبال لویږی د کفر آخره خاتمه ماسواء له دی نه بل هیڅ شی نه دی چی پاک الله له دغه ناشکره مخخه بیزاره او نارضاء کیږی ـ او د دغه کافر په نقصان او

خسران کښي مسلسلاً او منظماً تزئيد او ترقي واقع کيږي.

## قُلُ آرَءَيْتُمُ شُرَكَآءَكُمُ اللَّذِينَ تَدُعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ آرُونِ أَنْ فَاللَّهِ آرُونِ أَنْ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّاللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالِيلَا اللَّلْمُ الللَّهُ اللللَّالَ

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا وینئ تاسئ شریکان ستاسی هغه چی بلل به مو (او عبادت به مو کاوه د دوی) غیر له الله راوښیئ ماته چی کوم څیز پیدا کړی دی (دغو معبودانو ستاسی) له ځمکی څخه او که شته دوی ته (کوم قسم) شریکوالی په (پیدایښت د) آسمانونو کښی (له الله سره).

تفسیر: یعنی د خپلو معبودانو په احوالو کښی فکر وکړئ! او بیا ماته دغه خبره راڅرګنده (ښکاره) کړئ چی د ځمکی کومه برخه دوی جوړه کړی ده یا د آسمانونو په جوړولو په ساتلو او اداره کولو کښی هیڅ برخه نه لری نو داره کولو کښی هیڅ برخه نه لری نو دوی څرنګه معبودان ګرځیدلی دی؟ لږ شانی خو له عقل او پوهی او فکر او غور څخه هم کار واخلئ!

#### آمُراْتَيْنْهُمُ كِتْبًا فَهُمُ عَلَى بَيِّنَتٍ مِّنْهُ ۚ

یا ورکړی دی مونږ دوی ته کتاب پس دوی پر پاخه حجت ولاړ دی له هغه کتابه (او دا یو هم نه دی).

تفسیو: یعنی که عقلی دلیل او سند نشته نو کوم هسی معتبر نقلی دلیل راوړاندی کرئ! چی د هغه په اساس تاسی دغه د شرک دعوی کوئ؟ دا یو هم نه دی!

#### بَلْ إِنْ يَعِدُ الظَّلِمُونَ بَعْضُهُ مِ بَعْضًا إِلَّا غُرُورًا ۞

بلکه نه کوی وعده دا ظالمان (مشرکان) ځینی د دوی (چی غتان او مشران دی) ځینو نورو ته (چی خواران او کشران دی) مګر غره کول (او فریب ورکول).

ومنيقنت(٢٢) فاطر(٣٥)

تفسیو: یعنی هیخ عقلی یا نقلی دلیل نشته، خبره فقط هم دغومره ده چی په دوی کښی مشرانو کشرانو ته او پخوانیو وروستنیو ته د شیطان په لمسون او اغواء پرله پسی دغسی وعدی کړی او داسی خبری ئی ورښوولی دی و وَيَقُولُونَ هُؤَلَاءَ شُفَعَالُونَاءِ مُنْدَالله هم دغه بتان او نور زمونډ شفاعتگران دی د الله تعالیٰ په نزد کښی ـ او د هغه قرب مونډ ته راعطاء کوی، حال دا چی دغه خالص چل ـ فریب ـ او غولول دی. دوی به مخرنگه شفیع و گرځیدلی شی؟ حال دا چی ډیر لوی مقربین به هم د کفارو د شفاعت او سپارښت په موضوع کښی خپله ژبه نشی خوځولی.

#### إِنَّ اللهُ يُمُسِكُ التَّمْوٰتِ وَالْأَرْضَ اَنَ تَزُولُاهُ وَلَمِنَ زَالَتَا اِنَ اَمُسَكَهُمَا مِنَ اَحَدٍ مِّنَ بَعُدِهِ

بیشکه الله ساتی (دغه) آسمانونه او محمکه له دی نه چی زائل شی (او له خپله محوره بیځایه شی) او (قسم دی) که (بالفرض) مخ په زوال شی دا دواړه نو وبه نه ساتی (له زواله) دغه دواړه بل هیڅوک ماسواء له دغه (الله) نه،

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ د قدرت لاس دی چی دومره لویو لویو عظامو کراتو ته ئی داسی تنظیم، تنسیق، ترتیب ورکړی دی چی هیخ یو له دوی ځینی له خپلو مراکزو څخه نه ښوئیږی او نه له خپل مقام او نظام څخه یو طرف او بل طرف ته لږ تمایل او حرکت کوی او که بالفرض دغه شیان له خپلو ځایونو څخه بل کوم طرف ته نقل یا حرکت وکړی نو بیا له ماسواء الله څخه کوم یو زور او طاقت به وی چی هغه بیا بیرته خپل ځای ته راولی یا ئی تر خپل نظارت او انتظام او اداری لائدی ونیسی ؟ لکه چی په قیامت کښی کله چی الله تعالیٰ دغه نظام او قوام گدوډ او تیت او برک (منتشر) کړی نو کوم قوت به د ده مخه ونیسی؟.

#### إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا

بیشکه دغه (الله) دی ښه تحمل والا (چی تعجیل نه کوی په تعذیب د منکرینو) ښه بښونکی (د تائبانو).

**تفسیر:** یعنی د خلقو د کفر او عصیان اقتضا<sub>ء</sub> خو هم داسی ده چی دغه ګرد (تول) نظام یو ځلی ګډوډ او لاندی باندی کړی شی لیکن د الله تعالیٰ لطف ـ کرم حلم تحمل او بردباری دغه نظام ټینګ پخپل قوام درولی او ساتلی دی که د الله تعالیٰ مرحمت ـ مکرمت ـ او بښنه نه وی نو

دغه ودانه دنیا ورانیری.

# وَآقَسُمُوْ الِاللهِ جَهُدَ اَيُمَا نِهِمُ لَمِنَ جَآءَهُمُ وَنَذِيْ لِيُكُونُنَّ آهُدَى وَآقَسُمُوْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُو

او قسمونه به خوړل (کفارو د مکی) پر الله پر سختو قسمونو خپلو سره خامخا که چیری راغی دوی ته کوم ویرونکی (پیغمبر) خامخا وی به دوی هرومرو (خامخا) ښه لاره موندونکی له یوه (له تیرو) امتونو پس کله چی راغی دوی ته ویروونکی (چی محمد دی) نو زیات نه کړ (دغه راتګ) دوی ته مګر تیښته (له حقه). دپاره د لوی غوښتلو په ځمکه او (دپاره د) مکر بد (په رسول پوری چی هلاک ئی کړی) او نه چاپیره کیږی مکر فریب ناکاره مګر خو په اهل خپل (چه مکر کوونکی دی)

تفسیر: کله چی د عربو اقوامو دغه قصی او خبری اوریدلی چی یهودانو او نورو اقوامو د انبیاء الله خبری نه منلی او د دوی له احکامو څخه به ئی غاړی غړولی نو دوی به پخپلو منځونو کښی سره داسی ویلی «که د الله تعالیٰ له فضله په مونږ کښی کوم نبی مبعوث شی، نو مونږ به د هغو عاصی اقوامو پر خلاف د خپل نبی په ډیر ښه شان سره رفاقت، اطاعت او متابعت وکړو او د خپل اخلاص او صمیمیت یو ډیره ښه وضعیت به دنیا ته ورښکاره وو. خو څه وخت چی الله تعالیٰ دوی ته خپل داسی نبی مبعوث او ولیږه چی له ټولو انبیاؤ څخه په عظمت او شان لوی دی نو له حقه څخه دوی لا لری شول او غاړه ئی تری وغړوله د دوی تکبر \_ غرور \_ لوئی دوی ته کله اجازه ورکوی چی نبی الله صلی الله علیه وسلم په مخ کښی خپلی غاړی کیږدی او د رفاقت او اطاعت په ځای ئی عداوت او مخالفت ته ملاوی تړلی دی او راز راز (قسم قسم) مکروه او نامناسبه تدابیر \_ چلونه \_ فریبونه ئی شروع کړی دی مګر دغه خبره مو په یاد وی چی ناکاره کار او بدی چاری پخپله هم دغه د بدو کارونو او بدو عملونو عامل او فاعل ته عائد او راجع کیږی.

اګر که دوی څو ورځی په عارضی ډول (طریقه) خپل زړونه خوښوی چی مونړ پخپل چل او تدبیر سره دغسی ضرر او نقصان ورواړوه لیکن په پای (آخر) کښی به دوی وګوری چی په واقع کښی ئی خپل ځان ته نقصان او زیان اړولی دی. فرض ئی کړئ چی په دنیا کښی ورته څه زیان او تاوان هم ونه رسید مګر په آخرت کښی خو یقیناً پخپله سزا رسیږی.

#### فَهَلُ يَنْظُرُونَ إِلَّاسُنْتَ الْكَوَّلِينَ ۚ فَكَنُ تَحِدَ لِسُنْتِ اللهِ تَبُدِيْلًا هَ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَتِ اللهِ تَحُونِ لِلاَ

پس آیا انتظار کوی دوی (یعنی نه کوی) مگر طریقی (جاریی د الله ته په امتونو) پخوانیو کښی پس له سره به نه مومی ته سنت عادت د الله ته هیڅ تبدیل (اړول) او بیا به له سره نه مومی ته سنت عادت د الله ته هیڅ تحویل (گرځول).

تفسیر: یعنی دوی د دغی خبری په انتظار کښی دی کومه معامله چی له پخوانیو مجرمینو سره شوی ده هم هغه معامله دی له مونډ سره هم وکړه شی. نو که دوی له خپل دغه کفره ـ شرکه ـ طغیانه او عصیانه لاس وانخیست هم هغسی معامله له دوی سره هم هرومرو (خامخا) کیدونکی ده . د الله تعالی هغه سنت او دستور چی د مجرمینو د سزا ورکولو په نسبت له پخوا څخه جریان او ادامه لری هغه له سره بدلیدونکی او تغییر موندونکی نه دی او په خپل تاکلی (مقرر) وخت او نیته کښی خامخا رسیدونکی دی او هرگز داسی نه کیډی چی پر داسی مجرمینو به په آخرت کښی انعام او اکرام مبذول شی او له سره هغه لری کیدونکی نه ده چی له مجرم ځنی سزا لری کیدونکی نه ده چی له مجرم څنی سزا لری کړه شی یا غیر مجرم ته سزا ورکړه شی.

#### آوَكَهُ يَسِيُرُوُ إِنِي الْاَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفُكَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمُ وَكَانُوْ آاشَتْ مِنْهُمُ قُوَّةً "وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْ فِي السَّمْلُوتِ وَلَافِي الْاَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيْمًا قَدِيرًا @

آیا نه دی گرځیدلی (دغه کفار د مکی) په ځمکه (ملکونو) کښی پس چی ووینی (په دغو اوطانو کښی چی) څرنګه ؤ عاقبت آخره خاتمه د هغو کسانو چی پخوا له دوی نه (تیر شوی) دی او ؤ دوی ډیر سخت له دغو (کفارو) څخه له جهته د قوت او نه دی الله (داسی) چی عاجز ئی کړی کوم شی نه په آسمانونو کښی او نه په ځمکی کښی بیشکه چی الله دی ښه عالم (په احوال د مخلوقاتو) ښه قادر (په اجراء د ارادی خپلی).

ومنيقنت(٢٢) فاطر(٥٥)

تفسیر: یعنی لوی لوی زورور او قوی مدعیان هم د الله له نیولو څخه ځان نشی خلاصولی لکه عاد او ثمود او نور. دغه خواران څه حیثیت لری؟ او څه شی دی؟ ښه وپوهیږی چی په آسمان او ځمکه کښی د هیڅ یو قوت او قدرت له لاسه دغه نه دی پوره چی الله تعالیٰ عاجز او ناتوان کړی شی. د الله تعالیٰ علم محیط او قدرت کامل دی بیا که معاذ الله عاجز او ناتوانه شی ـ نو له کومی خوا به وی؟.

#### وَلَوْيُوَاخِنُ اللهُ النَّاسِ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهُرِهَا مِن دَ آبَةٍ

او که چیری نیولی وی الله دا خلق په سبب د هغو (بدو اعمالو) چی کوی ئی دوی نو نه به ئی پریښی وی پر شا د ځمکی هیڅ ژوندی خوځیدونکی تلونکی (په شامت د عاصیانو)

تفسیو: یعنی خلق چی دغه خطاوی او گناهونه کوی که د دوی پر هره یوه گناه او جزئی خطا نیولو شروع له سببه پوښتنه تری وکړه شی نو هیڅ یو جاندار او متنفس د ځمکی پر مخ کښی نه پاتی کیږی ـ نافرمان خو د خپلی نافرمانی له سببه په تباهی رسولی کیږی او کامل فرمان منونکی چی عادتاً ډیر لږ هم وی د قلت له امله (وجی) راپورته کیږی ځکه چی د جهان نظام په داسی یو اصول او ترتیب سره قائم کړی شوی دی چی محض د څو معدودو انسانانو هستوګنه دلته خلاف الحکمت ده بیا کله چی د نورو انسانانو ژوندون او ودانی پاتی نشی نو حیوانات به د څه لپاره پریښودی شی ځکه چی د دوی وجود بلکه د ګرد (ټول) جهان موجودیت خو د هم دغه حضرت انسان دپاره دی.

## وَّ لَكِنَ يُؤَخِّرُهُ وَ اللَّى آجَلِ شُسَتَّى ۚ فَإِذَا جَأَءُ الْحَاءُ الْحَاءُ الْحَاءُ اللهُ كَانَ بِعِبَادِمْ بَصِيْرًا ﴿

ولیکن وروستی کوی (الله) دوی تر نیتی په نامه کړی شوی پوری کله چی راشی اجل (نیته) د دوی پس بیشکه چی الله دی پر بندگانو خپلو ښه لیدونکی بینا (نو وربه کړی دوی ته جزا سم له اعمالو د دوی).

تفسیر: یعنی تر یوه مقرر میعاد او معین حد پوری الله تعالیٰ مهلت ایسی دی چی پر هر جرم به ئی فوراً نه نیسی کله چی موعود وخت راشی نو په یاد ئی ولرئ چی گرد (تول) شیان د پاک الله تر نظر لاندی دی او د هیچا د یوی ذری په اندازه ښه یا بد عمل د ده له علمه نه دی بهر ـ

پس د هر یوه په نسبت سم له خپل محیط علم سره ډیری ښی ښی فیصلی صادروی نه به مجرم چیری پتیدی شی ـ او نه به د مطیع له حقه سترګی پتیږی.

#### «اللهم اجعلنا ممن يطيعك واغفرلنا ذنوبنا انك انت الغفور الرحيم» تمت سورة فاطر بعون الله الملك القادر فالحمدلله والشكرله

سورة يُسَ مكية الآآية (٤٥) فمدنية وهى ثلث وثمانون آية وخمس ركوعات رقمها (٣٦) تسلسلهاحسب النزول (٤١) نزلت بعد سورة الجن

د «یاسین» سورت مکی دی. پرته (علاوه) له (٤٥) آیته چی مدنی دی (۸۳) آیتونه (۵) رکوع لری

په تلاوت کښی (۳۹) او په نزول کښی (٤١) سورت دی وروسته د الجن له سورت څخه نازل شوی دی

#### بِهُ اللَّهِ الرَّحِيْمِ اللَّهِ الرَّحْمَلِ الرَّحِيْمِ

(شروع) کوم، په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### يس فَوَالْقُنُ إِنِ الْحَكِيْمِ فِإِنَّكَ لِمِنَ الْمُرْسَلِينَ فَعَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمِ فَ

قسم دی په دغه قرآن محکم (حکم کوونکی په حق خاوند د حکمت) باندی چی بیشکه ته (ای محمده!) خامخا له (هغو) رسولانو څخه ئی (چی لیږلی شوی دی خلقو ته) یر سمه لاره (یا ته ئی روان یر سمه لاره چی توحید دی).

تفسیر: یعنی لوی قرآن پخپل اعجازی شان \_ ډک له حکمته تعلیماتو \_ پخو مضامینو په لحاظ د دی خبری ډیر لوی زبردست شاهد دی چی هغه نبی الامی چی د دغه پاک قرآن حامل دی بالیقین د الله تعالیٰ رسول دی او بی له شکه او شبهی پر سمه لاره دی او د دوی ګرد (تول) تابعان بی له کومی اندیښنی او خطری د مقصود تر منزل پوری رسیږی او نه بی لاری کیږی.

#### تَنْزِيْلَ الْعَزِيْزِ الرِّحِيُوِ٥

#### نازل شوی دی (تاته دغه قرآن یه نازلیدلو) د زبردست رحم والا.

تفسیر: یعنی دغه د دین سمه لاره، یا قرآن الحکیم د هغه الله تعالیٰ له جانبه نازل شوی دی چی داسی یو لوی زبردست ذات هم دی چی هرومرو (خامخا) منکرانو ته سزا ورکوی او داسی رحمٰن رحیم مهربانی کوونکی ذات هم دی چی امر منونکیو او مطیعانو ته خامخا پخپل بخشش او مهربانی سره انعام او اکرام ورکوی نو له هم دی جهته په قرانی آیاتو کښی بعضاً د لطف ـ رحم ـ او کرم شان عیان دی ـ او بعضاً د قهر ـ غضب ـ تهدید او تخویف شان بیان شوی دی.

## لِتُنْذِرَقَوْمًا مِّٱلْنُذِرَ ابَآؤُهُمُ فَهُمُ عَفِلُونَ ۖ لَقَدُحَقَ الْقَوْلُ عَلَىٰ الْكَوْرُ الْكَوْمِنُونَ ﴿ عَلَىٰ اكْثَرِهِمُ وَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ عَلَىٰ اكْثَرِهِمُ وَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾

دپاره د دی چی وویروی ته هغه قوم چی نه وو ویرولی شوی پلرونه د دوی (تر اسماعیل پوری) پس دوی غافلان دی (له توحیده) خامخا په تحقیق حقه ثابته شوی خبره (د عذاب) پر اکثرو د دوی (په ازل کښی) پس دوی نه راوړی ایمان

تفسیر: یعنی ډیر سخت او مشکل کار تاسی ته درسپارلی شوی دی چی دغه عربی قوم ئی د دی پاک قرآن په وسیله ویښ او هښیار ۔ او د نورو اقوامو مقتداء او بادار (آقا) وګرځوه حال دا چی دغو عربو ته له سلهاؤ کلونو راهیسی کوم ویښوونکی او پوهوونکی نه دی راغلی ۔ نو د دغسی یو غافل، جاهل او عاطل قوم چی نه له الله جل جلاله څخه خبر دی، او نه آخرت پیژنی دغورځوی ۔ او نه پر مبناء نظر عورځوی ۔ او نه پر مبناء نظر او نه د سو او د بدو تمیز لری ۔ او نه د اصلاح او افساد شعور په غورځوی ۔ او نه پر مبناء و افساد شعور په ایستل او د رشد، هدایت او صلاحیت پر سمه لویه لاره باندی برابرول کوم معمولی او سهل کار ایستل او د رشد، هدایت او صلاحیت پر سمه لویه لاره باندی برابرول کوم معمولی او سهل کار ویروونکیو نتائجو او ډیر خواب مستقبل څخه خبروئ او ویروئ ئی ۔ او زیار (کوشش) کوئ او ویرونکیو نتائجو او ډیر خواب مستقبل څخه خبروئ او ویروئ ئی ۔ او زیار (کوشش) کوئ او ربر (تکلیف) برداشت کوئ څو دغه قوم د فوز او فلاح او بهبود او نجاح اعلیٰ مدارجو (درجو) ته ورسیږی او د دغه قوم د بری او کامیابی په وسیله د جهان نورو انسانانو ته هم د فلاح او بهبود او نجاح اعلیٰ مدارجو (درجو) نجاح لار وښیی لیکن تاسی له داسی ډیرو افرادو سره مخامخ کیدونکی یئ چی هغوی به هیڅ قسم پند او نصیحت ته غوږ نه پردی نو ځکه پر دوی باندی شیطان په پوره ډول (طریقه) سره قسم پند او نصیحت ته غوږ نه پردی نو ځکه پر دوی باندی شیطان په پوره ډول (طریقه) سره

مسلط کیږی او په دغه وسیله سره د دوی حماقتونه او شرارتونه د دوی په نظر کښې ډیر ښکلي او ښائسته ښکاره کوی او د دوی ګرد (تول) ړومېنی او وروستنی احوال اګر که ډير ګنده او خراب هم وی د دوی تر ستر کو ښه او موزون ورښکاره کوی بالاخر دغه خلق له بل ژوندون څخه بالکل منکریږی. او هم هغه فانی غوښتنی د خپل مقصود قبله ګرځوی په دغه وخت کښی له یوه جانبه د شيطان دغه خبره ﴿ لَاغْمِيَّا لَهُمُ أَجْمَعِينَ إِلاعِبَا لَاكِمِنْهُ وَالْمُخْلَصِينَ ﴾ - ماسواء له مخلصانو نور گرد (ټول) به بی لاری کړم» رښتيا کيږی او له بل طرفه د الله تعالیٰ دغه قول « ﴿ لَأَمْ لَتَنَ جَمَلَكُ مَينَ تَهِ عَكَ مِنْهُمُ الْجُمْعِينُنَ ﴾ 🕳 له ستا او ستا له تابعانو څخه به دوزخ دک کرم» ثابت او منطبق کیږی باقی د الله تعالیٰ په علم کښی دغه خبره له ازله ثابته ده چی د هغه قوم دغه افراد خپلی بی تمیزی او بی پروائی د شیطان په اغواء کښی اخته کیږی او د الله تعالیٰ د عذاب مستحق ګرځی نو له داسی خلقو څخه دغسی هیله (امید) او توقع نه کیږی چی دوی به په سمه لاره راشی نو که تاسی ته د انذار او اصلاح په سلسله کښی له داسی همت او حوصله ماتوونکو واقعاتو سره مقابله واقع شی نو مه خفه او مه ملول کیږئ! او په ډیر ښه شان سره خپله وظیفه انجاموئ! او نتائج ئی پاک الله ته وسپارئ! د پاس تقریر د پوهیدلو دیاره ښائی دغه آیات تر نظر لائدی ونیسی! الف \_ ﴿ وَمَنْ يَمْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّمْينِ نُقِيِّضْ لَهُ شَيْطَنَا فَهُولَهُ قَرِيْنٌ وَالْهُمُّ لَيَصُدُّهُ وَنَهُوعِنِ التّبِيلِ رَيْحَسَبُونَ اتَّهُمُّ مُّهَنَّدُونَ ﴾ جزء ٢٥ (د الزخرف (٤) ركوع) ٣٦-٣٧ آيت معلوم شو چي شيطان ابتدأ پر چا باندی نه مسلط کیږی بلکه څه وخت چی انسان په لوی لاس خپل ځان ړندوی او له پند او نصیحت او عبادت مخخه اعراض او په مخنګ کیږی نو بالاثر پری شیطان مسلط کیږی لکه چی انسان تر یوی مودی پوری له خپلو لاسو او پښو څخه هیڅ کار وانځلی نو بالطبع هغه غونج او مونج او معطل او بیکاره کیږی کما قال الله تعالیٰ ﴿ فَلَتَازَاغُوٓاازَاغَاللهُ قُلُوٓيَهُمُ ﴾ جزء ۲۸ د الصف (١) ركوع ٥ آيت ﴿ وَلُقَلِّبَ اَثْهِ تَهُمُو وَابْصَارَهُ وَكِمَا الْوَيْوُمِنُوا بِهَ أَوْلَ مَرَّةٍ وَنَذَرُهُمُ وَإِنْ طُغْيَا نِهِمُ يَعْمَهُونَ ﴾ (د الانعام (۱۳) رکوع) جزء ۷ ب \_ ﴿ وَقَيْضَنَالَهُمْ وَكُرْنَامُ فَرَنَيْوُالَهُمُ مَّا لِينُ الْيُولِيْهِمُ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْقُولُ فِي أَمْهِ ﴾ جزء ٢٤ (د حٰم السجدة (٣) ركوع). ٢٥ آيت وروسته له تسلط شیطان دغه کار کوی چی د هغه نتیجه ﴿ حَقَّ عَلَیْهِمُ الْقُولُ ﴾ دی. ج 🕳 ﴿ وَالَّذِيْ قَالَ لِوَالِدَيْهِ أَنِّ تَكُمَّا أَنْقِدْ نِنِيَّ أَنْ اُخْرَجَ وَقَدْ خَلَتِ الْقُرْوُنُ مِنْ تَغِيلٌ \* وَهُمَايَسَتَوْيَةُ بِاللّٰهِ وَيُلِكَ ابِنِيِّ إِنَّ وَمُدَاللّٰهِ وَعَلَّى اللّٰهِ وَيَلِكَ الرَّبِيِّ اللّٰهِ وَمُعَلِّمَ اللّٰهِ وَعَلَّمَ اللّٰهِ وَعَلَّى اللّٰهِ اللَّهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللَّهِ اللَّ الْتَقَالِينَ اُولَيْكَ الَّذِينَ تُتَى عَلِيمُ الْقَوْلُ فَأَلَمِهِ ﴾ جزء ٢٦ (د الاحقاف (٢) ركوع) ١٧-١٨ آيت

له دغو آیاتونو څخه معلوم شو چی د ﴿ حَقَّالْقَوْلُ ﴾ لفظ پر دغو خلقو صادق راځی چی وروسته له مرګه پر بل کوم ژوندون یقین او باور نه لری او نه بدی بده ګڼی. بلکه په شیطانی اغواء او لمسون خپل بد کارونه ښه او نیک ګڼی او ضلالت ورته هدایت ښکاری. هومره معقولی او مدلولی خبری او دلایل چی دوی ته وښوولی شی هغه خبری او دلایل چی دوی ته وښوولی شی هغه

تَطْبَعُ عَلَى الْمُعْتَدِيْنَ ﴾ جزء ١١ (د يونس (٨) ركوع) ٧٤ آيت ﴿ وَلَقَدُهُ وَمَنْ الْلِمَانِ الْمُعْتَدِيْنَ ﴾ جزء ١١ (د يونس (٨) ركوع) ٧٤ آيت ﴿ وَلَقَدُهُ وَمَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ ا

### إِنَّاجَعَلْنَا فِنَ أَعْنَاقِهِمُ آغُللاً فَهِي إِلَى الْأَذْقَانِ فَهُمُ مُّعُمِّحُونَ ۞

بیشکه مونږ گرځولی مو دی په غاړو د دوی کښی طوقونه پس دغه (طوقونه رسیدلی دی) تر زنو د دوی پوری پس دوی جګ (وچت) سری کړی شوی دی (چی له سره ښکته نشی کتلی او لاتک خوری).

تفسیر: دغه د هم هغو خلقو په حق کښی دی چی د دوی ذکر پاس تیر شو، دغه غاړکی د عاداتو ـ رسوموـ د جاه او مال حب ـ او د آباؤ او اجدادو تقلید ؤ چی دغو شیانو دوی له ستونیو (مرو) څخه سخت نیولی وو او د نخوت او تکبر لامله (له وجی) د دوی سرونه نه راښکته کیدل.

#### وَجَعَلْنَامِنَ بَيْنِ آيَدِ يُهِمُ سَلَّا اوَّمِنَ خَلْفِهِمُ سَلَّا ا فَاغْشَيْنَاهُمُ فَهُمُ لَا يُبْعِرُونَ ٠

او گرځولی مو دی په مخ د دوی کښی سد دیوال او له وروسته د دوی سد دیوال پس پتی کړی مو دی (سترګی د دوی) پس دوی هیڅ نه وینی.

تفسیر: د نبی الله عداوت د دوی او د هدایت قبلولو په منځ کښی لوی دیوالونه درولی ؤ ـ دوی د جاهلانه ؤ رسومو اطوارو ـ عاداتو ـ او د فاسدو آراؤ په تیارو کښی داسی بند ؤ چی وړاندی ـ وروسته ـ هسک (اوچت) او تیټ هیڅ د دوی په نظر کښی نه ښکاریده ـ نه به ئی ماضی ته کتل او نه به ئی مستقبل ته. باقی د دوی د افعالو نسبت الله تعالیٰ ته د دی دپاره کړی شوی دی چی د خیر او شر خالق هم هغه دی. او پر اسبابو د مسبباتو ترتب د الله تعالیٰ په اراده او مشیت سره کیږی. زمونډ لوی عالم فخرالدین رازی فرمائی «په دغه آیت سره په آفاقیه ؤ دلاېلو کښی د دوی د غور کولو نفی وشوه لکه چی په ﴿ فَهُرُمُعُمْحُونَ ﴾ کښی د انفسیه ؤ دلائلو په طرف د دوی د نه ملتفت کیدلو اشاره وه ځکه څه وخت چی سر د پاس په لوری لاتک ووهی او وخوځیږی او د ښکته په طرف متمائل نشی نو څرنګه پر خپل ځان او بدن به نظر وغورځولی وخورځولی

#### وَسَوَاءٌ عَلَيْهِمُ ءَانْذَرْتَهُ وَامْلَوْتُنْذِرُهُ وَلايُؤُمِنُونَ ٠

او برابر دی پر دوی باندی چی وویروی ته دوی (له عذابه) یا ونه ویروی ته

تفسیر: دوی ته برابر دی لیکن ستاسی په حق کښی برابر نه دی بلکه داسی سخت معاند او سرکش قوم ته نصیحت کول او د دوی په اصلاح پسی لویدل د عظیمه ؤ درجاتو د حصول سبب دی او کله هم دغه ښه اخلاق د نورو د هدایت باعث گرځی، هم داسی آیت د البقرة په (۱) رکوع کښی هم تیر شوی دی.

### ٳٮۜٛؠۜٵؿؙڬۮؚۯؙڡؘڹٳؾۘؠؘۼٳڵڐؚٚػؙۯۅؘۼۺؽٳڵڗۜۘ۫ۘڝؙؠ۬ؽۑٵڷۼؽؙۑؚۧ ڡؘٚؠۺۣٞۯۿؙۑؚؠؘۼ۫ڣؘڒ؋ۣ ۊۜٲڿۅٟڮؘڔۣؽۄؚۣ

بیشکه هم دا خبره ده چی ویروی ته هر هغه چی متابعت کوی د پند (د قرآن) او ویریږی له رحمٰن څخه په غیب (بی د لیدلو) پس زیری ورکړه (ای محمده) هغه ته یه مغفرت بښنی سره او یه اجر لوی (د جنت سره)

تفسیر: یعنی زما د ویرولو فائده د هم هغه په حق کښی ظاهریږی چی نصیحت ومنی او پر هغه عمل وکړی او د الله تعالیٰ ویره د ده په زړه کښی وی هر هغه چاسره چی بیخی د الله تعالیٰ ویره نه وی نو هغه نه د پند او نصیحت څه پروا کوی او نه د رسول الله صلی الله علیه وسلم له تنبیه او تذکیر څخه څه ګټه (نفعه) او فائده اخیستی شی دغسی خلقو ته د مغفرت او عزت په ځای ذلت ور په برخه کیږی. وروسته اشاره فرمائی چی د فریقینو د دغه عزت او ذلت پوره اظهار د ژوندانه په بله دوره کښی کیږی چی د هغه مبادی وروسته له موته شروع کیږی.

#### إِنَّانَحُنُ نُحْيِ الْمُو ثَل

بیشکه مونږ هم دا مونږ به ژوندی کوو مړی (په قیامت کښی)

تفسیر: یعنی وروسته له موته د بل ژوندانه وجود حتمی او یقینی دی چی هلته به تول د خپلو اعمالو بدل ومومی او ښائی دغه لوری ته هم اشاره وی چی الله تعالیٰ پخپل قدرت د دغه عربی قوم هغه ګردی (تولی) مړی روحانی قواوی بیا ژوندی کولی شی څو د دغه روحانی قوت په مدد په دنیا کښی ډیر لوی او عظیم الشان خدمات وکړی او راتلونکیو نسلونو ته خپل عظیمه آثار په یادګار پریږدی

#### وَنَكُنُكُ مَاقَكَ مُوْاوَاتَارَهُوْ

او لیکو مونږ هغه چی ومخکښی لیږلی دی دوی او (هغه) نښی (چی وروسته پاتی کیږی) له دوی

تفسیر: یعنی هغه نیک او بد اعمال چی له خپله ځانه ئی ډومبی لیږلی دی او د ځینو هغه اعمالو 
ښه یا بد اثرات یا نښی چی له خپله ځانه ئی وروسته پریښی دی مثلاً د کوم کتاب تصنیف یا د 
علومو ښوونه ـ یا د عمارت ودانی ـ یا د کوم رسم اساس کیښودل ـ اعم له دی چی ښه وی یا 
بد دغه ټول په دی کښی داخل دی بلکه د الفاظو په عموم کښی د اقدامو هغه نښی هم شاملی 
دی چی د کوم عبادت په طرف د تللو په وخت کښی پر ځمکه لویږی لکه چی په ځینو صحیحهؤ 
احادیثو کښی تصریح ده «دیارکم تکتب آثارکم».

#### وَكُلُّ شَيِّ أَحْصَيْكُ فُ إِمَامِر مُّبِينٍ ﴿

او هر شی شمیرلی دی مونږ هغه په اصل ښکاره (لوح محفوظ کښی).

تفسیر: یعنی غرنگه چی تول اعمال او آثار وروسته له وقوعه سم له خپلی ضابطی سره لیکلی کیږی پخوا له وقوعه هم هر خیز په لوح محفوظ کښی لیکلی شوی دی او هغه لیکل هم د انتظامی ضوابطو او مصالحو پر بناء دی که نه د الله جل جلاله په قدیم علم کښی هر وړوکی او لوی شی لا له پخوا څخه موجود او حاضر دی چی سم له هغه سره په لوح محفوظ کښی نقلولی شی.

#### وَاضْرِبُ لَهُمُ مَّتَكُلًا أَصْحُبَ الْقُرْيَةُ

او بیان کړه (ای محمده!) دغو کفارو ته یو مثل د اوسیدونکیو د کلی (د انطاکیی)

تفسیر: دغه کلی د اکثرو په نزد د (انطاکیی) ښار دی او د «بائیبیل» په کتاب الاعمال په (۸) او (۱۱) باب کښی په یوه قصه کښی چی له هم دی قصی سره مشابه ده سره له څه تفاوت د (انطاکیی) د ښار بیان شوی دی لیکن ابن کثیر رحمة الله علیه له تاریخی حیثیت او د قرآن د سیاق په لحاظ پر دغه څه اعتراضات کړی دی. که هغه صحیح وی نو ښائی چی بل کوم کلی

تری مراد شی. والله اعلم. د دغی قصی ذکر مؤمنینو ته بشارت او د مکذبینو دپاره عبرت دی.

#### إِذْجَاءَ هَا الْمُرْسَلُونَ اللهُ

#### کله چی راغلل هغی ته مرسلان استاځی

تفسیو: د دغو نومونو صحیح تعیین نشی کیدی او نه په یقینی ډول (طریقه) سره دغسی ویلی شی چی هغوی به بلا واسطه د الله تعالیٰ رسولان وو یا د کوم نبی په واسطه دوی ماموران شوی ؤ څو د ده په نیابت هغه کلی ته لاړ شی. دغه دواړه احتماله په کښی شته. اګر که متبادر هم دغه دی چی ګوندی دوی پخپله انبیاء وی. ممکن دی چی له حضرت مسیح علیه السلام څخه به وړاندی دوی مبعوث شوی وی. بعضی وائی چی دغه د عیسیٰ علیه السلام استاځی ؤ چی د الله جل جلاله په امر لیږلی شوی ؤ

#### إِذُ اَرْسُلْنَا اِلَيْهِمُ اثْنَيْنِ قَلَدٌ بُوْهُمَا فَعَزَّزُنَا بِثَالِثٍ فَقَالُوْاَ إِنَّا اِلْيَكُوْ شُرْسَلُوْنَ ۞

کله چی ولیږل مونږ دوی ته دوه (استاځی) پس تکذیب وکړ دوی د هغو دواړو پس عزت ورکړ مونږ (او قوت دوی ته) په دریم سره پس وویل دوی بیشکه مونږ تاسی ته مرسلان استاځی یو (له طرفه د عیسیٰ)

تفسیر: یعنی ړومبی دوه تنه لاړل ـ بیا د دوی د تائید دپاره دریم هم ولیږل شو ـ دوی دری واړه سره یو ځای شول او داسی ئی وویل چی مونږ خو په خپل سر نه یو راغلی بلکه د الله تعالیٰ استاځی یو لهٰذا هر هغه شی چی مونږ ئی وایو هغه د الله تعالیٰ پیغام وګنځ؟

# قَالُوْامَاآنُتُوْ الْاَبَشَرُ مِّ تُلُنَا وَمَّاآنُوْلَ الرَّحُلُنُ مِنَ الْوَامَاآنُوْلَ الرَّحُلُنُ مِنَ اللَّ

وویل (انطاکیانو دغو استائحیو ته) نه ئی تاسی مگر انسانان په شان زمونږ او نه دی رالیږلی رحمٰن هیڅ شی (نه وحی او نه رسالت) نه ئی تاسی مگر دروغ

#### وائي (په دغي دعوي).

تفسیر: یعنی له تاسی سره خو د عنقا یا د سیمرغ بنه نشته چی تاسی د الله تعالیٰ انبیاء شوی تاسی خو په هیڅ شی کښی له مونږ څخه څه توپیر(فرق) او امتیاز نه لرئ نو بس کړی! خامخا داسی چتی (بیکاره) او چپوله (فضول) خبری مه کوئ! او بی سببه د الله نوم مه اخلئ! له سره الله هیڅ شی نه دی رالیږلی. فقط تاسی دری واړه پخپلو منځ کښی سره جوړه او دغه خبره مو غوته کړی ده، چی راځئ یوه داسی د دروغو خبره له خپله ځانه وتړو او بیا د هغی نسبت الله ته وکړو.

#### قَالُوُا رَبُّنَا يَعُلُوُ إِنَّا الَّهِكُوُ لَمُرْسَلُوْنَ ®

وویل (استائحیو) رب زمونر ته معلوم دی (دا چی) بیشکه مونر تاسی ته خامخا درلیږلی شوی یو.

تفسیر: یعنی که موند پر الله تعالی دروغ وترو هغه خو مو وینی نو آیا الله جل جلاله به پخپل فعل سره د دروغجنانو پرله پسی تصدیق او تائید کوی ؟ داسی له سره نشی کیدی اوس تاسی پوهیدئ که نه پوهیدئ الله تعالیٰ ته دغه خبره ښه معلومه ده چی موند پخپلی دغی دعوی کشی رښتینی یو او هیڅ یوه خبره له خپله ځانه نه وایو نو ځکه فعلاً هغه زموند تصدیق فرمائی.

#### ومَاعَلَيْ نَا إِلَّا الْبَلْعُ النَّبِينُ ٥

او نشته پر مونږ مګر (پیغام) رسوونه ښکاره (سره له معجزاتو).

تفسیر: یعنی موند خپله فریضه اداء کړی ده، د الله تعالیٰ پیغام مو په ښه واضح او ښکاره صورت تاسی ته رسولی دی او په ښو معقولو دلائلو او په زړه پوری طریقو مو تاسی پخپل خیر او شر پوهولی یئ اوس وروسته د حجت له اتمامه تاسی پخپله غور او دقت وکړئ چی د تکذیب او عداوت انجام او عاقبت به څرنګه وی؟

#### قَالُوْ ٓ الْتَاتَطَيِّرُنَا بِكُوْ لَكِنَ لَّهُ تَنْتَهُوْ النَّرُجُمَنَّكُهُ وَلِيَسَتَّنَّكُوْ مِتَّاعَذَابُ الْيُهُوْ

ومنيقنت(٢٢) يُسّ(٣٦)

وویل (انطاکیانو) بیشکه مون بدفالی مو نیولی ده په تاسی (چی بند والی د باران دی) قسم دی که منع نه شوئ (له دعوی د دغه رسالته خپل) خامخا سنگسار به کړو مون هرومرو (خامخا) تاسی او خامخا وبه رسیږی هرومرو (خامخا) تاسی ته له طرفه زمون عذاب دردناک.

تفسیر: ممکن چی د مرسلینو د تکنیب او د کفر او عناد له شامته به پر دوی قحط او نور بلیات نازل شوی وی یا د انبیاؤ د ښوونی په اثر د دوی په منځ کښی بیلتون واقع او بیا دوی په خپلو منځو کښی سره اختلاف و کړ څه ئی ومنل او څه ئی ونه منل او د نامبارکی نسبت ئی دوی ته وکړ یعنی ستاسی د قدمونو له شامته پر مونږ د قحط او بی اتفاقی او مصیبت بلاء نازله شوی ده دغه ګرد (ټول) ستاسی له نحوست دی (العیاذبالله) که نه مونږ پخوا له دی نه ښه ماړه وو او په اطمینان او سکون مو ژوندون کاوه . بس کړئ! او وروسته له دی نه مو په خپلو دی مواعظو او نصائحو سره مه ربړوی (تکلیفوئ)! او غوړونه مو مه کنوئ! که تاسی له خپل دغه وضعیت څخه لاس وانخیست! او له خپلو مواعظو او نصائحو ځنی مو خوله ونه نیوله نو مونږ به سخت تکلیف او عذاب تاسی ته درورسوو او تاسی به تر هغه پوری په ګټو سره وولو تر څو چی مخه شئ.

#### قَالُوُا طَآبِرُكُمْ مَّعَكُوْ آبِنُ ذُكِّرْتُمْ بِنُ اَنْتُو قُومٌ مُّسُرِفُونَ®

وویل (استامحیو) چی بدفالی ستاسی له تاسی سره ده (چی دغه کفر دی) آیا نو که پند در کړ شی تاسی ته (نو دغه ته بدفالی وایی نه ده داسی) بلکه تاسی یو قوم یئ مسرفان د انصاف له حده تیریدونکی.

تفسیو: یعنی ستاسی د کفر او تکذیب له شامته عذاب نازل شوی دی که تاسی گردو (تولو) متحداً او متفقاً حق او صداقت منلی وی نو نه به دغه مذموم اختلاف او تفرقه ستاسی په منځ کښی پیدا کیده او نه به په دی شان په آفاتو او بلیاتو مبتلا او اخته کیدی پس د نامبارکی او نحوست اسباب پخپله په تاسی کښی موجود دی نو بیا ولی په دغومره یوه خبره چی مونږ تاسی ته ښه نصائح او پوهنه دروړاندی کړی ده او تاسی مو ستاسی پر خیر او شر پوهولی یئ خپل نحوست زمونږ پر سر غورځوئ! او له وژلو څخه مو ویروئ! حقیقت دا دی چی تاسی د عقل او د انسانیت له حدوده بیخی وتلی یئ! نه خپله نفع او ضرر پخپل عقل سره معلومولی شئ! او نه د انسانیت خبری ستاسی له خولی څخه وځی!.

#### وَجَآءَمِنُ أَقْصَاالْمَدِينَةِ رَجُلٌ يُسْفَى

او راغی له لری طرفه د هغه ښار يو سړی (حبيب نجار) چې منډی ئي وهلي.

تفسیر: وائی چی د دغه صالح سری نوم حبیب وو او د ښار په آخری برخه کښی په عبادت مشغول او لګیا ؤ او له حلاله کسبه به ئی روزی خوړه . دغی فطری صلاحیت ده ته وار او موقع ور نه کړه چی چپ او ساکت پاتی شی د دغی قصی د آوریدلو په اثر د استاځیو او د مرسلینو د تائید او حمایت او د مکذبینو د پوهولو او نصیحت دپاره په منډه او ډیره جلتی راغی ـ ولی چی دی وویرید نه چی اشقیاء د خپلو هغو ویرولو په اثر دغو مرسلینو او استاځیو ته څه ضرر او اذیت ورسوی له دغه څخه معلومیږی چی د دغو مرسلینو د دعوت او تبلیغ اثر د دی ښار تر لری برخو پوری هم رسیدلی وو .

# قَالَ لِقَوْمِ التَّبِعُوا الْمُرْسَلِيْنَ ﴿ التَّبِعُوا مَنَ لَا يَسُعَلُكُمُ وَالْكَبِعُوا مَنَ لَا يَسُعَلُكُمُ التَّبِعُوا مَنَ لَا يَسُعَلُكُمُ التَّالِي اللَّهُ التَّبِعُوا مَنَ لَا يَسُعُلُكُمُ التَّبِعُوا مَنَ لَا يَسُعُلُكُمُ التَّفِي اللَّهُ اللَّهُ التَّبِعُوا مَنَ لَا يَسُعُلُكُمُ التَّبِعُوا مَنَ لَا يَسُعُلُكُمُ التَّبِعُوا اللَّهُ اللَّ

وویل (حبیب نجار) ای قومه زما متابعت وکړئ تاسی د مرسلانو استاځیو. متابعت وکړئ تاسی د هغه چا چی نه غواړی له تاسی څخه اجر بدل حال دا چی دوی پر سمه صافه لاره (د خیر او اصلاح) رهی (روان) دی.

تفسیو: یعنی دوی د الله تعالی استامجی دی او د الله تعالیٰ پیغام ئی له خپل ځان سره راوړی دی کوم پند او نصیحت چی دوی تاسی ته کوی ښائی تاسی هغه ومنئ! او پری عمل وکړئ! وګورئ چی د دوی اخلاق ـ اعمال عادات او اطوار تول ښه دی. او بی غرضه د خیر غوښتنه کوی او څه معاوضه او مزدوری هم له تاسی څخه نه غواړی نو بیا ولی د داسی بی غرضو او پاکو بزرګانو متابعت او اطاعت ونه کړی شی؟ او د الله تعالیٰ هغه پیغام چی د دوی په ذریعه لیږلی شوی دی ولی ونه منلی شی!.

(نو دوی ورته وويل چې ته په دين د دوی ئې! نو هغه ورته داسې وويل چې)

#### وَمَالِيَ لَا آعُبُدُ الَّذِي فَطَرَيْنُ

او څه مانع ده ماته (بلکه نشته چې د زړه له صدقه) عبادت نه کوم د هغه (الله) چې پيدا کړی ئې يم زه

تفسیر: دا ئی اګر که خپل ځان ته ویلی دی مګر اصلی مقصود ئی دا دی چه نورو ته ئی واوروی یعنی پر تاسی څه شوی دی چه د هغه لوی الله تعالیٰ عبادت نه کوئ چی رب او خالق دی.

#### وَالَيْهِ ثُرُجَعُونَ 🕾

او خاص دغه (الله ته) بیولی کیږئ تاسی (په قیامت کښی نو ښائی تاسی هم د عه الله عبادت وکړئ!)

تفسیر: یعنی داسی مه گنئ چه تاسی ئی عبث پیدا کړی یئ! او بیا ئی هم داسی سر خوشی او آزاد پریښی یئ؟ او بل هیڅ مقصود ستاسی له دغه پیدایښت څخه نشته. داسی نه دی بلکه تاسی وروسته له مرګه ګرد (تول) د الله تعالیٰ په حضور کښی حاضریږئ! نو ښائی چه لا اوس د هغی ورځی په تهیه او فکر کښی واوسئ!.

### ءَ ٱقَيِّنُ مِنَ دُونِهَ الِهَةَ اِنَ يُرِدُنِ الرَّحُلُنُ بِضُرِّلَاتُغُنِّ عَنِّى شَفَاعَتُهُمُ شَيُّا وَلائِنُقِنُ وُنِ<sup>ص</sup>ًا إِنَّ اِذَ الَّفِي ضَلْلِ مُبِيْنِ<sup>®</sup>

آیا ونیسم (پیدا کړم) بی له الله نور معبودان که اراده وفرمائی ماته رحمٰن د ضرر رسولو نو دفعه به نه کړی له ما څخه شفاعت سپارښت د دوی هیڅ شی (له هغه ضرره) او نه به می خلاص کړی (په زور) بیشکه زه کله (چی نور معبودان ونیسم) خامخا په ګمراهی ښکاره کښی یم.

تفسیو: یعنی دغه محومره ښکاره او صریحه ګمراهی ده چی له هغه مهربان او مطلق قادر الله مخخه مخ اړوئ او د داسی شیانو عبادت کوئ چی هغوی مو نه د پاک الله د نازل کړیو تکالیفو او ربرو (زحمتونو) څخه پخپله خلاصولی شی او نه مو په سپارښت سره تری بچ کولی شی.

# ٳڹٚؽٞٲڶٮؘڹٛؾؙؠؚڗۺؚڴؙۮۏؘڶڛ۫ؠۼؙۅۛ۫ڽ<sup>ۿ</sup>

بیشکه زه چی یم ایمان می راوړی دی په رب ستاسی پس واورئ تاسی له مانه، (څو می شاهدان شی! په قیامت کښی)

تفسیو: یعنی په مجمع کښی بی له تردده او اندیښنی اعلان کوم چی ما پر واحد الله ایمان راوړی دی. دغه خبره دی ګرد (ټول) سره واوری! شاید مرسلانو ته ئی د دی لامله (له وجی) اورولی وی څو د الله تعالیٰ په مخ کښی شهادت ورکړی. او قوم ته ئی دا شهادت ځکه اورولی وی چی د هغه د آوریدلو څخه متأثر شی ـ یا اقلاً د یوه مؤمن د ایمان د قوت د مشاهدی په طرف متوجه شی.

#### قِيْلَ ادْخُلِ الْجَنَّةُ \*

وویل شو (ورته چی ځه) ننوځه جنت ته (نو داخل شو جنت ته او بی انتها ، نعمتونه ئی یه کښی ولیدل)

تفسیر: یعنی علی الفور ده ته د جنت د ننوتلو فرمان ورکړ شو ـ نقل کوی چی قوم هغه په ډیر ظلم، جفا او غټ زړه توب سره په شهادت ورسوه نو ځکه سم د لاسه د ده شهادت سره متصل حکم صادر شو چی دی دی فوراً په جنت کښی داخل شی ـ لکه چی د شهداؤ د ارواحو په نسبت له احادیثو څخه ثابت دی چی دوی پخوا له محشره په جنت کښی داخلیږی.

# قَالَ لِلَيْتَقَوْمِي يَعُلَمُونَ شِبِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَىٰ مِنَ الْمُكْرَمِيْنَ ®

وویل ده کاشکی چی دا قوم زما پوه شوی وی په دی چی مغفرت بښنه وکړه ماته رب زما او وئی گرځولمه زه له عزت ورکړیو شویو (په ادخال د جنت سره).

تفسیر: قوم له هغه سره دښمنی وکړه چې دی ئې وواژه مګر دی وروسته د جنت له ننوتلو څخه

هم د قوم له خیر غوښتلو څخه بیفکره نشو \_ او وی ویل که زما قوم زما له حاله او له دغه انعام او اکرام څخه چی د الله تعالیٰ له لوری پر ما مبذول شوی دی خبریدلی نو هرومرو (خامخا) ئی ایمان راووړ.

# وَمَا اَنْزَلْنَاعَلَ قَوْمِهِ مِنَ بَعُدِهٖ مِنُ جُنْدٍمِّنَ السَّمَّاءِ وَمَاكُنَّا فَرَلِيْنَ السَّمَّاءِ وَمَاكُنَّا فَرَدِلِيْنَ اِنْ كَانَتُ اللَّاصَيْعَةُ وَّاحِدَةً فَإِذَا هُوْخُمِدُونَ ٥٠ فَنْزِلِيْنَ إِنْ كَانَتُ اللَّاصَيْعَةُ وَّاحِدَةً فَإِذَا هُوْخُمِدُونَ ٥٠

او نه مو ؤ نازل کړی پر قوم د دغه (حبیب نجار) وروسته (له شهادته) د ده هیڅ لښکر له (جانبه د) آسمانه او نه وو مونږ نازلوونکی (د لښکر د ملائکو). نه ؤ دا عذاب (د دی قوم) مګر چغه وه یوه (د جبریل) پس ناڅاپه دوی مړه یخ کړخ پراته ؤ (لکه ایره د اور).

تفسیر: یعنی وروسته له هغه دغه قوم د کفر - ظلم او د مرسلینو د تکذیب په بدل هلاک کړل شول او د دوی د دغه اهلاک دپاره مزیدو ترتیباتو او اهتمامو ته دومره ضرورت پاتی نشو چی له آسمانه ورته پرښتی لیږلی کیدی او نه د الله تعالیٰ دغه عادت دی چی د اقوامو د اهلاک دپاره لوی افواج ولیږی که هسی د کوم خاص مصلحت دپاره ئی د پرښتو افواج لیږلی وی هغه بیله خبره ده په دغسی مواردو کښی د ډیرو لویو مدعیانو او اعیانو د سرولو او شخ پخ غورځولو دپاره یوه معمولی چغه کافی ده لکه چی د هم دغه قوم حال هم داسی شو چی پرښتی پر دوی یوه چغه ووهله او دوی ګرد (ټول) سره یو ځای همغلته مړه شول.

# ڝؗٮؙڒۊؘٞۘٛ۠۠۠۠۠۠۠۠ڡؘڶٳڶۼؠٵڿۧ؆۬ؽٵ۫ؿڣۿؚۄٞڝۜٞڽؖڛٷڸٳڷڒػٵڹٛۏٳۑ؋ؽۺؗڗۿؙۯٷٛؽ ٵڶؙؙۄٛڒۣۘۉ۠ٵػۯٳۿڵڴؽٵڡٞڹؙڵۿؙؠؙۻۜڶڷڨ۠ۯٷڹٳٙٮٚۿؙۿڔٳؽؠٝۻٙڵۮۣڒڿۼٷڽٛ۞

ای حسرت افسوس دی پر بندگانو (کافرانو) نه دی راغلی دوی ته هیڅ رسول مگر ؤ دوی چی په هغه پوری به ئی توکی مسخری کولی. آیا نه وینی (دغه کفار) چی څومره ډیر هلاک کړی دی مونږ پخوا له دوی نه له اهل د زمانی چی بیشکه هغه (هلاک کړی شوی) دوی ته بیرته نه راګرځی (دنیا ته

ومالي(٢٣)

نو دوی پری ولی عبرت نه اخلی؟).

تفسیر: یعنی کوری او اوری چی په دنیا خومره اقوام او ملل له انبیاؤ سره د استهزا و تمسخر په بدل هلاک او تباه شوی دی چی اوس د هغوی نوم او نښه هم د دنیا په مخ کښی نه ده پاتی نو هیڅ یو تن له هغوی ځنی د دغی خبری توان او طاقت هم نه لری چی بیرته راشی. د عذاب په ژرنده کښی دوی تول سره اوړه او دلده او برابر شوی دی خو دوی سره له هغه پند او عبرت نه اخلی او هر کله چی کوم نوی رسول دوی ته راځی نو دوی بیا په همغو تمسخرو او استهزاؤ او توکو مسخرو باندی لاس پوری کوی چی پخوانی کفار په هغه معتاد او د هغو په اثر پخپله سزا او هیداد (انجام) ورسیدل لکه چی نن له خاتم الانبیا صلی الله علیه وسلم سره د معظمی مکی کفار هم داسی سلوک او معامله کوی .

#### ۅٙٳڹؙڰؙڷؙۜڰٵجَمِيڠؙڰۮؽڹٵۼٛڞ۬ۯؙۉڹ<sup>ۿ</sup>

او نه دی دا ګرد (خلائق) مګر ټول په نزد زمونږ حاضر کړی شوی وی دپاره د جزاء (په قيامت کښی).

تفسیر: یعنی هغه خو د دنیا عذاب و د آخرت سزا خو بیله ده داسی مه گنئ کله چی هلاک شوئ نو بیا به بیرته زموند په طرف نه راځی او گردی (تولی) خبری او قصی ختمی شوی. د گردو (تولو) مخلوقاتو رجوع او حضور د پاک الله په دربار کښی یو حتمی او ضروری امر دی او هلته به تول مجرمین او منکرین بلا استثناء نیولی کیږی.

### ۅؘٳؾةؑ ۠ڰۿؙؗڎؙٳڷؘۯڞٛٳڷٮؽؾۘؾؙؖڐۜٞٲۼۘؽؽ۬ؠ۬؆ۅؘٲڂ۫ڔۼڹٵڡؚڹ۫؆ڂؾؖٵڣؠؽۀ ؽٳؙڴڵۅٛڹ۞ۅؘڿۼڶؽٵڣؠؙ؆ڿؾ۠ؾۭۺٞڰڣؽڸۊٵؘۼؽٳۑۊۜۏؘۼؖۯؽٵ ڣؽۿٳڡؚڹؘٳڵڠؽٷڹ۩ٚڸؽٲڴڵۅ۠ٳڡؚؽ۬ۺؘڔٙ؋۫

او یو دلیل (د قدرت) دی دوی ته ځمکه مړه (وچه کلکه) چی ژوندی کوو مونږ هغه (په اوبو سره) او راوباسو مونږ له هغی ځمکی څخه دانی نو له ځینو د دغو (دانو) څخه خوری (خپل قوت پری کوی). او پیدا کړی مو دی په دغی ځمکی کښی باغونه له (هر قسمه د) خرماګانو او (له هر راز (قسم) کورو) انګورو او جاری کړی مو دی په دغی (ځمکی) کښی له چینو (د

#### اوبو) څخه دپاره د دی چې وخوری دوی له ميوو د هغو (مذکورهؤ شيانو)

تفسیو: یعنی شائی دوی ته داسی شبهه پیدا شوی وی چی پس له موته بیا به موند څرنګه ژوندی راپاڅولی کیږو؟ دغه په دی صورت ورپوهوی څرنګه چی ځمکه وچه کلکه مړه پرته وی نو بیا الله تعالیٰ ئی تکه شنه زرغونه او ژوندی کوی او په کښی راز راز (قسم قسم) ونی، ګلان، غلی، دانی، میوی، باغ، بهار او نور پیدا کوی چی تاسی ئی استعمالوئ هم داسی قیاس او اتکل وکړی چی په مړو ابدانو کښی هم الله تعالیٰ د حیات روح پو کوی په هر حال په دغی مړی ځمکی کښی دوی ته یوه داسی نښه او د قدرت دلیل شته چی په هغه کښی د غور او دقت کولو څخه بعث بعدالموت ـ د الله تعالیٰ وحدانیت او عظمت او انعام او احسان په ښه ډول (طریقه) سره پیژندل او پوهیدل کیږی.

تنبیه: په پاسنیو آیتونو کښی د ترهیب خوا ښکاره وه چی د الله تعالیٰ له عذابه وویریدئ! او د هدایت لاره ئی ځان ته اختیار کړئ! په دغو آیتونو کښی ئی د ترغیب صورت اختیار فرمایلی دی. یعنی د الله تعالیٰ نعمتونه په ښه شان سره وپیژنئ! او د الله شکر ګزاری ته متوجه شئ! او په دغه ښه وپوهیدئ هغه الله چی مړه ځمکه ژوندی کولی شی هغه که په ایمانی حیثیت سره یو مړ قوم هم ژوندی کړی نو هغه ته دغه کار هیڅ اشکال نه لری.

#### وَمَاعَمِلَتُهُ آيْدِيْهِمُ أَفَلايَشُكُرُونَ ®

او نه دی پیدا کړی دغه (میوی) لاسونو د دوی آیا پس شکر نه وباسی دوی (په دغو نعماؤ د الله).

تفسیر: یعنی میوی او د ځمکی نور حاصلات د الله تعالیٰ په قدرت سره پیدا کیږی د دوی په لاسونو کښی داسی قدرت نشته چی د کورو یا کجورو (انګورو یا خرمانی) یوه دانه هم پیدا کړی شی. سره له هغه محنت او تردد چی د یوه باغ په لګولو او روزنه کښی کیږی مګر د دغه باغ د میوو او حاصلاتو راوستل د الله تعالیٰ کار او د ده د قدرت په قبضه او اختیار کښی دی. او که په غور سره وکتل شی تول هغه کارونه چی د انسانانو په سعی او کوښښ سره انجام مومی هغه هم فیالحقیقت د الله تعالیٰ په عطاء کړی شوی قدرت او قوت او مشیت او ارادی سره کیږی. لهذا په هر حیثیت سره د الله تعالیٰ شکر ایستل او احسان پیژندل واجب دی.

تنبیه: محقق مترجم رحمة الله علیه په ﴿ وَمَاعَبِلْتَهُ آیَدِیْهِ ﴿ کَسَی «ما » نافیه اخیستی ده . کماهو دأب اکثر المتأخرین ـ لیکن له اسلافو څخه عموماً د دغی «ما » موصوله توب نقل شوی دی چی د هغه تائید د ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه له قرأته چی په کښی «ومماعملته ایدیهم» دی کیږی.

# سُّغُنَ الَّذِي خَلَقَ الْأَزُواجَ كُلَّهَامِمَّا تُثَبِّتُ الْأَرْضُ وَمِنَ الْفُيْرِمُ وَمِنَ الْفُيْرِمُ وَمِنَ الْفُيْرِمُ وَمِثَالاَيعُلَمُونَ الْأَنْفِيرِمُ وَمِثَالاَيعُلَمُونَ الْأَنْفِيرِمُ وَمِثَالاَيعُلَمُونَ الْأَنْفِيرِمُ وَمِثَالاَيعُلَمُونَ الْأَنْفِيرِمُ وَمِثَالاً اللَّهُ اللَّالِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّالِي الللّ

پاکی ده (له هر عیبه) هغه الله ته چی پیدا کړی ئی دی دغه (ټولی) جوړی (انواع اصناف) ټول له هغو څیزونو چی زرغونوی ئی ځمکه او له ځانونو د دوی (اولاد لمسی کړوسی) او له هغو (مخلوقاتو) څخه چی دوی ئی نه پیژنی (د علویاتو او د سفلیاتو له عجائبو مخلوقاتو څخه).

تفسیر: یعنی په نباتاتو او انسانانو او په هغو نورو مخلوقاتو کښی چی لا له هغوی محخه خلق پوره نه دی خبر الله تعالی جوړی پیدا کړی دی. اعم له دی نه چی دغه جوړه توب د تقابل له حیثیته وی لکه نر او ښځه (نر وماده) خواړه او تروه، تور او سپین، ورځ او شپه، رڼا (رنړا) او تیاره. یا د تماثل له حیثیته وی لکه په یوه شان ـ یو رنګ، یو خوند میوی او د محمکی نور محصولات او په یوه شکل او صورت سره دوه ساکښان (جاندار). په هر حال په مخلوقاتو کښی هیڅ یو داسی مخلوق نشته چی د هغه بل کوم مقابل او مماثل نه وی. محکه چی مقابله یا مماثلت په هغو شیانو کښی کیدی شی چی په کومه درجه کښی فی الجمله اشتراک ولری. د خالق او مخلوق اشتراک په هیڅ یوه حقیقت ـ صورت او صفت کښی سره بیخی نشته.

# وَالِيَّةُ لَهُمُ النَّنُ لَنَّ مَسُلَحُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَاهُ مُرَّمُ ظَلِمُونَ ﴿ وَالنَّهُ مُنْ النَّهُ مُنْ النَّالِمُ النَّهُ مُنْ النَّالِمُ النَّالِمُ اللَّهُ مُنْ النَّالِ النَّالِمُ النَّالِقُولُ النَّالِمُ النَّالِمُ النَّالِمُ النَّلُولُولُ النَّالِمُ النَّالِ النَّالِمُ اللَّذُ اللَّالِمُ النَّلُولُ اللَّلُولُ النَّالِمُ اللَّالِمُ النَّالِمُ النَّالِمُ النَّالِمُ اللَّلْمُ اللَّالِمُ النَّالِمُ النَّالِمُ اللَّذُا اللَّلُولُ النَّالِمُ اللَّلُولُولُ اللَّالِمُ اللَّذُا اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّذُا اللَّالِمُ اللَّذُ اللَّالِمُ اللَّذُا لِمُنْ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّذُ اللَّالِمُ اللْمُلْمُ اللَّالِمُ اللَّذُا لِمُنْ اللْمُنْ اللَّذُا اللَّالِمُ اللَّالِمُ ال

او یو دلیل (د قدرت د الله) دوی ته شپه ده چی راوباسو مونږ له هغی (شپی) څخه ورځ پس ناڅاپه دوی ننوتونکی وی په تیارو کښی او (بل دلیل د قدرت د الله دوی ته) لمر (دی چی) ځی پخپلی ټاکلی (مقرر) لاری باندی (یا خپل ځای ته)،

تفسیر: «سلخ» د حیوان پوستکی ایستلو ته وائی چی تری لائدی غوښه ئی ښکاره شی هم داسی وګڼځ د شپی په تیارو باندی د ورځی څادر هوار کړی شوی دی. څه وخت چی دغه د رڼا (رنړا) څادر د دی له سره څخه لری کړ شی خلق په تیارو کښی پاتی کیږی وروسته له هغه لمر بیا په خپل همغه مقرر تګ سره په معین وخت راخیژی او ټول جهان او شیان رڼوی، د لیل او نهار پر

دغو تقلباتو قیاس او اتکل و کړئ او ښه وپوهیږئ چی الله تعالیٰ عالم هم داسی فناء کوی او بیا ئی د بقاء بل عالم ته انتقال او ژوندی راپاڅوی او بیشکه هم دغه الله تعالیٰ د عبادت وړ (قابل) او لایق دی چی د ده په قدرت کښی د دغو عظیم الشانو انقلاباتو واک اختیار او زمام دی چی له هغه څخه مونږ ته د مختلفو اقسامو فوائد رارسیږی. هغه مطلق قادر چی شپه په ورځی سره تبدیلوی نو له هغه څخه دغه خبره کله لری او بعیده ده چی د رسالت د لمر په ذریعه دغه دنیا هم د جهالت له تیارو څخه وباسی او لری ئی کړی. لیکن د شپی او ورځی او د لمر او قمر او د انجم د طلوع او غروب په شان هر کار پخپل وخت او نیته کیږی.

#### ۮ۬ڸڰؘؾؘڡؙؙ۫ڔؠؙۯؙٳڷۼڔ۬ؽؚ۬ۯؚٳڷۼڸؽۅؖ۠

دغه (مخصوص حرکت د لمر حکم) اندازه ده د ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه دانا (پر هر څيز).

تفسیو: د لمر چال او لاره مقرره ده او دی پر هغی باندی منظم درومی یو بغرکی یوه رپه له هغی شخخه وړاندی وروسته نشی کیدی پر همغه کار چی لگولی شوی دی تل تر تله په هم هغه کښی لگیا دی یوه شیبه هم په قرار او آرام نه دی د شپی او د ورځی چورلیدل او د کلنی تحویل په هر هر ځای کښی چی ښائی ورسیږی او مقرر مواسم او اوقات پیدا کړی په همغو ځایونو او مواسمو رسیږی بیا له هغه ځایه د الله تعالیٰ په حکم سره په بلی دوری باندی شروع کوی د قیامت تر قرب او قیام پوری هم دغه وضعیت دوام لری شو دغسی یو وقت راشی چی هلته د الله تعالیٰ له جانبه پر لمر داسی حکم صادریږی چی له همغه ځایه چه غروب شوی ئی بیرته راوخیژه! دغه هم دا وخت دی چی بابالتوبه به تړل کیږی کما ورد فیالحدیث الصحیح. خبره دا ده چی د ده دغه د طلوع او غروب، د دغه گرد (ټول) نظام د هغه غالب، زبردست، علیم او خبیر ذات له جانبه قائم کړی شوی دی چی د ده انتظام او قوام بل هیڅوک نشی خرابولی او نه خبیر ذات له جانبه قائم کړی شوی دی چی د ده انتظام او قوام بل هیڅوک نشی خرابولی او نه اراده وفرمائی او شد ده د دغه د د دغو اراداتو او مشیاتو په مقابل کښی له سره هیڅ تردد او انکار هیڅوک او هیڅ شی د ده د د دغو اراداتو او مشیاتو په مقابل کښی له سره هیڅ تردد او انکار نشی کولی.

تنبیه: د دغه آیت په تفسیر کښی یو حدیث راغلی دی چی په هغه کښی د لمر په تحت العرش کښی د سجده کولو ذکر شته دلته د هغه د تشریح ځای نه دی په دغه مورد کښی دی زمونږ هغه مستقل مضمون ولوست شی چی د «**سجودالشمس**» تر عنوان لاندی چاپ شوی دی.

# وَالْقَمْرَ قَكَّ رَيْهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَكَالْعُرْجُونِ الْقَدِيْوِ

او سپوږمځ ته اندازه کړی (او ویشلی) دی مونږ منزلونه تر هغه پوری چی وګرځی (په نظر کښی) لکه وچه څانګه د خرما (چه کلکه کږه، ژیړه او نرځ شی).

تفسیو: یعنی د لمر په شان قمر تل په یوه وضعیت او هیئت نه دی بلکه هره ورځ تزئید یا تنقیص مومی الله تعالیٰ قمر ته (۲۸) منازل مقرر فرمایلی دی چی دی دغه منازل په یوه معین نظام سره درجه په درجه طی او پری کوی په ډومبنی آیت کښی د شپی بیان و، بیا د لمر بیان وشو چی تری د کلونو او مواسمو او فصلونو او شپو او ورځو ـ گړی ـ (ساعت) شیبی ـ (دقیقی) رپی (ثانیی) اوقات تشکیل کیږی، اوس د سپوږمځ تذکره فرمائی چی د هغی په نقل او حرکت پوری د قمری ورځو، میاشتو کلونو اوقات مربوط دی، لمر او سپوږمځ د هری میاشتی په آخر کښی تقریباً سره نژدی کیږی دلته قمر له ستر و څخه پتیږی، کله چی بیا له لمر وړاندی کیږی نو په نظر راځی، بیا نو منزل په منزل په دی حال کښی چی پرله پسی زیاتیږی پرمخ تګ کوی، څو څلورلسمی شپی ته ورسیږی، نو په (۱٤) کښی بیخی پوره او کاملیږی وروسته له دی نه بیا پخپل تنقیص شروع کوی څو متدرجاً او ورو ورو خپل همغه د اولی شپی هیئت ته اعاده او مراجعت وکړی او د کجورو د هغی قدیمی وچی کلکی څانګی په شان چی له هیر وچوالی لکه لینده کړه او نری کیږی، کړه وړه، نری، بی رونقه ضعیفه، نحیفه په ستر وک کښی بریښی.

# لاالشَّمُسُ يَنَهُ فِي لَهَا اَن تُدُرِكَ الْقَهَرَ وَلَا الَّيْلُ سَائِقُ النَّهَارِ وَلَا النَّيْلُ سَائِقُ النَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَعُونَ ©

نه دی لمر لائق دغه لره (او له وسه ئی پوره نه ده) چی لاندی کړی سپوږمئ (په زمان مکان اوصافو کښی) او نه شپه ړومبئ کیدونکی ده له ورځی، او دغه ټول (فلکی اجرام) په آسمان کښی چورلیدونکی دی (لامبو په کښی وهی فراخ په کښی روان دی).

تفسیر: د لمر سلطنت په ورځو کښی دی. او د شپی حکومت په سپوږمئ پوری تړلی دی. داسی نشی کیدی چی سپوږمئ پوری تړلی دی. داسی نشی کیدی چی سپوږمئ د خپلو وړانګو (انوارو) شیندلو (خورولو) په وخت کښی لمر د پلوشی (اشعه) تحت الشاع واقع شی. یا ورځ لږ شانتی په مخ کښی شی او د شپی پر کومه برخه متصرف شی یا شپه سبقت وکړی او د ورځی له اختتام څخه پخوا راشی. په هر ملک او اقلیم او

په هره زمانه او موسم کښي کومه اندازه چې شپې او ورځې ته ایښودلي شوی ده دغه کرات هیڅ مجال او قدرت نه لری چی له خپل ټاکلی (مقرر کړی) حرکت او سرعت څخه وړاندی يا وروسته د یوی ریبی یه اندازه هم تجاوز یا تخلف وکړی شي. هره یوه سیاره یه همغه خپل مدار کښي قائمه او یخپل معین نظام سره چورلی او له هغه څنی د یوی ذری په اندازه هم یوی خوا او بلی خوا ته هین تمائل او تجاوز نشی کولی او سره له دغومره لویوالی او سریع او گرندی حرکت یه دغی آزادی فضا کښی يو له بله سره ټکر نه وهي او نه متصادم کيږي او نه له خپلي مقرري اندازی څخه څوکه (ورو) یا ګړندی کیږی. آیا دغه د دی خبری واضحه نښه نه ده چې دغه ټول عظیم الشان مشینونه او د هغو دغه کرد (ټول) اجزاء او پرزی د کوم زبردست علیم، خبیر، قدیر ذات په قبضه او اختيار کښي دی چې په داسي دقيق او منظم صورت سره پخپلو کارونو کښي لگیا دی، بیا نو هغه لوی ذات چی دغه شپی ورځی، لمر، قمر، انجم او ټول علویات او سفلیات ومافیها ئی پیدا کړی دی او په دغو کښی هر راز (قسم) تبدیل، تحویل کوی آیا هغه یه دی باندی نه دی قدیر چی تاسی وروسته له فناء څخه بیا ژوندی رایاڅوی. (العیاذ بالله) تنبيه: حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه د ﴿ لَالتَّمْنُ يُنْكِيُّ لَهَا النَّمْرُ الْقَمْرَ ﴾ د تعبير نکته داسی بیان فرمائی چی «لمر او قمر د هری میاشتی یه آخر سره نژدی کیږی نو قمر لمر نيسى او لمر قمر نشى نيولى نو محكه «الاالقمو ينبغى له ان يدرك الشمس» ئى ونه فرمايل «والله اعلم»

یا دا چی نه دی لمر داسی او نه ښائی لمر ته دا چی لائدی کړی دی سپوږمئی او ورورسیږی یعنی چی صحیحه او آسانه وی ورته دا چی لائدی کړی سپوږمئ او ورسیږی ورته یا په زمان کښی چی په شپو کښی ورسره یو ځای شی یا په مکان کښی چی لمر سما الدنیا ته ورکوز شی یا په اوصافو کښی چی د لمر سیر هم لکه قمر شی یا په سلطان او کمال کښی چی په خوارلسمه کښی ورسره ګډ شی، یا په آثارو او منافعو کښی چی لمر هم د قمر آثار او خواص پیدا کړی حال دا چه هر یو له دغو پنځو ممنوعو شیانو ممنوع او دلیل د هر یو ښکاره دی. «برهان الدین کشککی»

# وَالِيَّةُ لَهُمْ اَتَّا حَمَلُنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي الْفُلُكِ الْمَشْخُونِ ﴿ وَخَلَقُنَالُهُمْ فِي الْفُلُكِ الْمَشْخُونِ ﴿ وَخَلَقُنَالُهُمْ مِنْ مِّنْ مِّنْ الْمُثَالِمُ مَا يَرُكُبُونَ ﴿ وَخَلَقُنَالُهُمْ مِنْ مِنْ مِنْ اللَّهِ مَا يَرُكُبُونَ ﴾

او یوه نښه دلیل (د قدرت د الله) دوی ته دا ده چی بیشکه مونږ سواره کړی دی مونږ اولاد د دوی په بیړی (جهاز د نوح) ډکه کړی شوی کښی او پیدا کړی دی مونږ دوی ته په شان د دغه (بیړی) هر هغه څه چی دوی پری سوریږی (له نورو نواقلو څخه).

تفسیر: یعنی د حضرت نوح علیه السلام په زمانه کښی لکه چه طوفان راغی نو د آدم نسل ئی د هغه پر ډکی بیړی سور کړ چی نوح علیه السلام هغه جوړه کړی ده که نه د انسان تخم به نه پاتی کیده بیا د هغی بیړی په نمونه ئی نوری بیړی او جهازونه درجوړ کړل چی پر هغو تاسی تر نن پوری سوریږئ او سره له خپلو احمالو او اثقالو ئی له یوی وچی څخه بلی وچی ته وړئ! او له دغو جهازونو څخه هم داسی کار اخلئ لکه چی له نورو نواقلو څخه ئی اخلئ مثلاً اوښ چی هغه ته عربو «سفائن البو» یعنی د وچی بیړی ویل.

# ۗ وَإِنَّ نَشَانُنُوْرِقُهُمُ فَلاَصَرِيْخَ لَهُمُولِاهُمُ يُنْقَنُوُنَ ۗ الْآلارَحْمَةُ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

او که اراده وفرمایو مونږ نو غرق کړی به مو وو دغه (راکبین د بیړی) پس نه به وی هیڅ فریاد رس او نه به دوی خلاصولی کیږی (له غرقه) مگر (نه ئی غرقوو) په رحمت مهربانی خپلی سره او دپاره د نفعی اخیستلو تر نیټی (د مرګ د دوی) یوری.

تفسیو: یعنی دغه د هډوکو یوه موتی انسان ته وګورئ چی څرنګه له ویروونکی سمندرونو او سیندونو څخه د جهاز په ذریعه تیریږی راتیریږی چی د هغو په نسبت د خورا (ډیر) لویو جهازونو حقیقت د یوه نری خځلی په اندازه هم نه دی که الله تعالیٰ اراده وفرمائی چی تاسی په دغو سیندونو کښی ډوب کړی نو څوک تاسی ته له دغه ډوبیدلو څخه نجات درکوی؟ او څوک به مو په فریاد رسیږی. مګر دغه د الله تعالیٰ د حکمت او مهربانی او مصلحت اقتضاء ده چی ګرد (ټول) بحری راکبین نه ډوبوی ځکه چی د ده د رحمت او حکمت اقتضاء هم دغسی ده چی دوی تر یوی معینی نیتی پوری ژوندی وی او دغه دنیوی امور پخپل طبیعی مدار و ګرځی. د ډیر افسوس ځای دی چی ډیر خلق د قدرت پر دغو دلائلو او نښو نه پوهیږی او نه د الله تعالیٰ د دغو نعماؤ قدر پیژنی.

# وَإِذَا قِيْلَ لَهُو اِتَّقُوا مَا بَيْنَ آيِدِيُكُو وَمَا خَلْفَكُو لُعَكَّكُو تُرْحَبُونَ ۞ وَمَا تَانِيَهُو مُونَ الْيَةِ مِنْ الْيَتِ رَبِّرُمُ اللَّاكَانُو اعَنَهَا مُعْرِضِينَ ۞

او کله چی وویل شی دوی ته چی ځان وساتئ له هغه (دنیوی عذابه) چی په مخکښی ستاسی دی او له هغه (اخروی عذابه) چی وروسته درپسی راځی ښائی پر تاسی رحم وکړ شی (نو دوی مخ وګرځوی) او نه راځی دوی ته هیڅ دلیل له دلائلو د(قدرت) د رب د دوی مګر دی دوی له هغو (دلائلو) څخه مخ ګرځوونکی.

تفسیو: وړاندی د جزاء ورځ راځی ـ او وروسته مو پریښی دی خپل اعمال. یعنی کله چه دوی ته وویل شی چی د قیامت د سزا او د بدو اعمالو له شامت څخه وویریږئ! او د خپلی آخری خاتمی په نسبت څه فکر او غور وکړئ! څو د الله تعالیٰ رحمت ستاسی په لوری متوجه شی نو دوی په نصیحت له سره غوږ نه ږدی او تل د الله تعالیٰ له احکامو څخه مخ اړوی.

# وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقًا كُواللهُ ۚ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوالِلَّذِينَ الْمُنُوا الْمُنُوا الْمُنُوا الْمُنُوا الْمُنُوا اللهُ الطَّعَمَةَ ۚ

او کله چی وویل شی دوی ته چی نفقه ورکړه کوئ (عاجزانو ته) له ځینو هغو (مالونو) چی رزق روزی درکړی دی تاسی ته الله نو وائی هغه کسان چی کافران شوی دی (له جهته د استهزاء) هغو کسانو ته چی ایمان ئی راوړی دی آیا طعام ورکړو مونږ هغه چاته که اراده فرمائلی وی الله نو طعام به ئی ورکړی وو هغه ته

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ نور احکام به څه ومنی ـ پر فقراؤ او مساکینو مال لګول د دوی په نزد هم د ثواب کار دی لیکن هم دغه مسلمه خبره لکه چی د رسول الله صلی الله علیه وسلم او د مؤمنانو له طرفه دغو منکرانو ته ویله کیږی نو په نهایتو سپکو طریقو او تمسخرو او پوچنډو (استهزاء) سره تری اعراض او انکار کوی، او وائی «هغو کسانو ته چی پخپله پاک الله رزق او روزی نه ده ورکړی مونږ به هغوی ته څه ورکولی شو او ولی به ئی ورخورو مونږ د الله تعالیٰ له مشیته مخالف کار نشو کولی، که د الله تعالیٰ مشیت داسی نه وی نو دوی به ئی فقرا او محتاج ـ او مونږ به ئی غنی او دولتمن نه وو ګرځولی، نو آیا د دغه حماقت او بیحیائی په مقابل کښی څه وویل شی؟ آیا که د الله تعالیٰ اراده د چا په ورکړه کښی شوی وی نو د هغه هم دا یو صورت دی چی پخپله الله تعالیٰ بلا واسطه رزق د هغه په لاس کښی ورکړی؟ که په وسایطو ورکول هم د الله تعالیٰ له مشیت څخه دی؟ نو تاسی دغسی فیصله ولی وکړله؟ چه د الله تعالیٰ اراده په دی نه ده شوی چی هغو ته ډوډی ورکړی دغه خو د الله تعالیٰ امتحان دی چی

اغنیا ئی د فقراؤ پر اعانت مامور فرمایلی دی او د دوی په وسیله ئی د هغوی د رزق رسولو سامان مهیاء کړی دی. هر هغه چی په دغه امتحان کښی پاتی او ناکامه شی نو ښائی چی دی پر خپلی بدبختی او ناکامی وژاړی.

تنبیه: د ځینو اسلافو له اقوالو معلومیږی چی دغه آیت د ځینو زنادقه و په حق کښی دی په دغه صورت به د دوی دغه قول پر تمسخر نه حمل کیږی بلکه پر خپل حقیقت ایښود کیږی.

#### ٳؽؘٲڹٛٛٛٛٛٞٛٛٞؠؙٳڷٳۮؙؚۣ۫ڞؘڶڸؠؙٞؠؚؽڕۣ<sup>®</sup>

نه یئ تاسی مگر یه گمراهی شکاره کشی.

تفسیر: که دغه جمله د کفارو د قول تتمه وی نو مطلب به ئی داسی کیږی «ای د مؤمنانو تولنی! تاسی په صریحی گمراهی کښی لویدلی یئ چی د داسی خلقو د گیډی پر مړولو پسی گرځئ چی د الله تعالیٰ له طرفه هغو کفارو ته خطاب دی چی دوی څومره چتی (بیکاره) او فضول خبری کوی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «دغه گمراهی ده چی په نیک کار کښی پر تقدیر حواله ورکړی او د خپلو مزو په لاس ته راوړلو کښی په طمعی او توقع پسی مندی ووهی».

#### وَيَقُولُونَ مَتَى هٰذَ الْوَعُدُانِ كُنْتُوطِدِقِينَ

او وائی (کفار) چی کله به وی دغه وعده (د قیامت ؟ ووایئ راته!) که چیری یئ تاسی صادقین رښتینی (په دی کښی ای مؤمنانو!).

تفسیر: یعنی ستاسی دغه قیامت او دغه عذاب او آفتونه چی تاسی مو له هغو څخه پرله پسی ویروی، کله راځی ؟ او دغه مواعید مو کله پوره کیږی ؟ که تاسی په واقع سره رښتینی یئ نو دغه وعده ژر تر ژره پوره کړئ او مونږ ته ئی راوښیئ!

#### مَايُنُظُرُونَ اِلَّاصَيْعَةُ وَّاحِدَةً تَاخُنُهُمُ وَهُمْ يَغِضِّمُونَ<sup>©</sup> فَكَايَسُتَطِيْعُونَ تَوْصِيَةً وَّلَاالَ اَهْلِهِمُ يَرْجِعُونَ۞

(نو فرمائی الله چی) انتظار نه کوی (کفار) مگر د چغی یوی (د اسرافیل)

چی وبه نیسی دوی حال دا چی دوی به جگړی سره کوی. پس توان به ئی ونه شی د وصیت او نه به خپل اهل ته بیرته ورشی (له مشاغلو خپلو).

تفسیر: یعنی قیامت به یو نامخاپه فجأة واقع شی او په داسی حالت کښی به قائمیږی چی تول خلق پخپلو معاملاتو او چارو کښی مشغول او لګیا وي. څه وخت چی اول صور (شپیلی) وپوکلی شی د ګردو (تولو) هوش او حواس به مفقود او ورک شی او بالاخر تول سره مری او په هر محای کښی به مړی یو پر بل لویږی دوی به دومره یو فرصت هم ونه مومی چی څه ووائی یا څه وصیت وکړی یا خپلو کورونو ته خپل محان ورسوی، او بالفرض که وصیت هم وکړی نو چا ته به ئی کوی؟ او که خپلو کورونو ته راهم شی نو کورونه به ئی چیری ودان پاتی وی؟

### وَنُفِخَ فِي الصُّوْرِ فَإِذَاهُمُ مِّنَ الْكِجْدَاثِ إِلَى رَبِّمُ يَنْسِلُونَ<sup>®</sup>

او بیا به پوکی و کړ شی په صور (شپیلی) کښی پس ناڅاپه دوی له قبورو څخه په طرف د رب خپل به منډی وهی ځغلی.

تفسیر: یعنی کله چه دوهمه شپیلی (صور) وپوکلی شی نو گرد (تول) مخلوقات به سره ژوندی کیدی او له خپلو قبورو څخه به راپورته کیډی، او پرښتی به په ډیر سرعت او شطارت (چالاکئ) سره دوی گرد (تول) په تیل وهلو سره د محشر د میدان په لوری ولی او شړی به ئی.

### قَالُواْلِوَيْلِنَامَنَ بَعَثَنَامِنُ مَّرُقَدِنَامِ

وائی به دوی ای هلاک خرابی ده مونږ ته چا راپاڅولو له ځایونو دخوبونو زمونږ څخه.

تفسیر: ښائی چی د اولی او دوهمی نفخی په منځ کښی به پر دوی د خوب حالت طاری کیږی. یا د قیامت د هولناکی منظری له لیدلو څخه به دوی د قبر عذاب آسان وګڼی او داسی یو وضعیت به ځان ته اختیاروی چی خوب ته به ورته او مشابه وی یا به «مرقد» د مضجع په معنی وی د خوب له کیفیت څخه به تجرید وکړی شی والله اعلم.

#### هٰ نَامَا وَعَدَ الرَّحُمٰنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ الْمُرْسَلُونَ الْمُرْسَلُونَ

دا هغه (دوهم ژوندون) دی چی وعده ئی کړی وه رحمٰن او رښتيا ويلی وو رسولانو.

تفسیر: دغه جواب د الله تعالیٰ له جانبه په هغه وخت کښی ورکاوه کیږی. یا ئی مستقبل د حاضر په ځای درولی هم دا اوس ورته جواب وائی یعنی ولی-دغه پوښتنه کوئ ؟ لږ شانته خو خپلی سترګی وغړوی! او دغه وضعیت ته وګورئ! دا خو هم هغه ژوندی راپاڅول دی چی د هغو وعده د الله تعالیٰ له طرفه تاسی ته درکړی شوی وه. او انبیاؤ الله به پرله پسی د هغو اخبار او اطلاع تاسی ته درکوله.

#### اِن كَانَتُ إِلَّا صَيْعَةً وَّاحِدَةً فَإِذَاهُمُ جَمِيعٌ لَّدَيْنَا عُضُرُونَ الْ

نه به وی (دغه نفخه الثانیه) مگر چغه یوه (چی وشی نو راژوندی به شی دوی تول) پس ناڅاپه دوی تول په نزد زمونږ به حاضر کړی شوی وی.

تفسیر: یعنی هیڅ یو متنفس به نه تښتیدلی شی ـ او نه به چیری خپل ځان پتولی شی.

## فَالْيُؤُمِلِاثِظْلَوُنَفْسٌ شَيْئًاوَّلِانَجُزُونَ إِلَامَاكُنْتُمُ تَعَمَّلُونَ ®

پس نن ورځ به ونه کاوه شی ظلم په هیڅ نفس باندی د هیڅ څیز او نه به جزاء درکوله کیږی تاسی ته مګر (جزاء) د هغو (اعمالو) چی وئ تاسی چه کول به مو (له خیر او شر په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی د هیچا به نه نیکی ضائع کیږی او نه به د جرم له حیثیت او اندازی څخه زیاته سزا چاته ورکوله کیږی. پوره پوره او په کامل ډول (طریقه) سره هر چاته د هغی جزاء او سزاء ورکاوه کیږی. او له هر چا سره به په عدل او انصاف سره معامله وشی. او هر چاته به هر هغه نیک او بدکار چی په دنیا کښی ئی کړی وی په عقبیٰ کښی د ثواب او عقاب په شکل او صورت ور د مخه او وړاندی کیږی.

### ٳؾؘٲڞؗۼؗٵڷؚۘۼؾۜٞۊٳڷؠۅؙڡٞڔ؈ٛۺؙۼؙڸڣڮۿۅؙڹ۞۫ۿؙؙۿۅؘٲۯؙۅٵڿۿؙؠؙڹۣڟڶٟڸ عَڶؽٲڵۯڒٙٳٚڽٟڮؠؙؾۜڮٷڽؘ۞ٝڶۿۮۏؚؽؙؠٵڣٙٳڮۿڎ۫ۊۜڶۿۮؚۛڡۜٵؽٮۜۜٷؽ۞۫

بیشکه اصحاب یاران د جنت به نن ورځ په مشغولتیا کښی د لذت اخیستونکی وی. دغه (جنتیان) او ښځی د دوی به په سیوریو کښی (ناست وی) پر تختونو باندی تکیه وهونکی به وی. وی به دوی ته په دغه جنت کښی (انواع د) میوو او وی به دوی ته هر هغه شی چه غواړی ئی دوی (او آرزو ئی کوی).

تفسیو: په جنت کښی به د هر قسم عیش ـ عشرت او نشاط وسائل او سامان وی. مؤمنین به له دنیوی مکروهاتو څخه نجات ومومی او په جنت کښی به د هغوی مشغله ماسوا و له تفریح او ساعت تیری څخه بل شی نه وی. دوی به له خپلو ښځو سره یو ځای لکه شودی او شکره ګډ او خوښ او خوشال وی. په ډیره اعلیٰ درجه ښائسته او ښکلو چپرکتونو (څپرکتونو) او پالنګونو به هوسائی (راحت) او آرام کوی. هر قسم میوی، دانی مأکولات او مشروبات به دوی ته حاضر او مهیا وی. پس لنډه ئی دا د هر هغه شی طلب آرزو او تمنا چی د جنتیانو په زړونو کښی و ګرځی همغه به ورته علی الفور وړاندی کیږی. او د دوی ګرد (ټول) مرادونه، ارمانونه به دوی ته پوره او کامل وررسیږی. دغه خو جسمانی خوندونه او لذائذ شول وروسته له دی نه د روحانی نعمتونو په طرف په شرف سَلُو وَلَایْنُ تَوْرُونِيْنَ تَوْرُونِيْ که سره لږ څه اشاره فرمائی.

### ڛڵۄ۫<sup>ؾ</sup>ٷٙٳڒڝؚؖؽڗؾؚٟڗڿؽؠؚۅ

وی به دوی ته سلام (چی وبه ویلی شی ورته) په ویلو سره له (طرفه د) رب رحم والا.

تفسير: يعنى د هغه مهربان رحمٰن له جانبه به جنتيانو ته سلام وايه كيږى كه د پرښتو په ذريعه وى يا به بلا واسطه پخپله رب الرحيم د سلام ارشاد فرمائى لكه چى د «ابن ماجه» په يوه روايت كښى راغلى دى. د دى اعلىٰ لذت او كيفيت په نسبت به څه وويلى شى چى د ښكلو او ويلو له قوى څخه وتلى دى. اللهم ارزقنا هذه النعمة العظمى بحرمة نبيك محمد صلى الله عليه وسلم.

#### وَامْتَازُواالْيَوْمَ إِيُّمَاالْمُجُومُونَ۞

او (وبه وایه شی چی) راجدا شئ نن ورځ ای مجرمانو ( کافرانو له مؤمنانو څخه). تفسیر: یعنی د جنتیانو په عیش او آرام کښی تاسی له سره هیڅ برخه نه لرئ ستاسی د هستو کنی ځای بیل دی چی تل به همغلته اوسیږئ ای مجرمانو کافرانو!

### ٱلْهُ أَغْهَدُ النَّيْكُولِيَهِ أَدْمَ أَنْ لَاتَعَبُدُ وَالشَّيْطَنَ اِتَّهُ لَكُمُ عَدُوُّ مُبِيْنُ وَإِن اعْبُدُونِ هَانَ اصِرَاطُ مُسْتَقِيْدُ وَ

آیا حکم نه وو کړی ما تاسی ته (په ژبو د رسولانو سره) ای ځامنو د آدم په دی سره چی عبادت مه کوئ تاسی د شیطان بیشکه دغه شیطان تاسی ته دښمن دی ښکاره . او (داسی حکم می نه وو کړی بلکه کړی می وو) چی عبادت کوئ (یواځی) زما دغه (عبادت زما) لاره ده سمه (چی جنت ته تللی ده).

تفسیر: یعنی د هم دغی ورځی په نسبت مو تاسی د انبیاؤ الله په واسطه مکرر پوهولی وئ او ویلی مو وو چی د لعین شیطان متابعت له سره مه کوئ! چی ستاسی ښکاره او صریح دښمن دی او هغه مو تر هغه پوری نه پریږدی څو مو په دوزخ کښی وغورځوی. که ابدی نجات غواړئ نو پر دغه سمی صافی لاری چی درښکاره او واضحه کړی شوی ده لاړ شئ او یواځی د الله تعالیٰ په عبادت او بندګی کښی مشغول اوسئ!.

# وَلَقَدُ آضَلَّ مِنْكُمْ جِيِلَّاكَثِيُرًا الْفَلَوْتَكُونُوْ اتَعُقِلُونَ الْهِ خَهَنَّمُ الَّيِّيَ كُنْتُوْتُوعُكُونَ الْمِصْلُوهُ الْيُؤَمِّرِ بِمَاكُنْتُوْتَكُفْنُ وُنَ الْمَالِمُ الْمُؤْمِرِ بِمَاكُنْتُوْتَكُفْنُ وُنَ اللَّهِ

او خامخا په تحقیق محمراه کړی وو (شیطان) له تاسی خلق ډیر، آیا پس نه یځ تاسی داسی چی عقل وچلوئ. (وبه ویلی شی منکرانو ته په آخرت کښی) دا دوزخ دی هغه چی وئ تاسی چی (په دنیا کښی) وعده ئی درسره کړی شوی وه. ځی ننوځی په ده کښی نن ورځ په سبب د هغی چی وئ تاسی (په دنیا کښی) چی کافران کیدئ.

تفسير: يعنى افسوس چى سره له دومره نصيحت او پوهولو تاسى ونه پوهيدئ او له غور او فكر

او عقل څخه مو کار وانخیست ـ او دغه ملعون شیطان له تاسی یو لوی جمعیت گمراه او بی لاری کړ ـ آیا تاسو دومره عقل او پوه نه درلوده (لرله) چی د دوست او دښمن په منځ کښی فرق او تمیز سره وکړی شع ؟

او پخپلی گتی او تاوان وپوهیږئ ؟ په دنیوی کارونو کښی خو مو خپله ډیره هوښیاری او دهانت ښکاروه \_ مگر په اخروی معامله کښی مو ځان دومره ناپوه او غبی وغورځوه چی په دومره غتو غټو خبرو هم ونه پوهیدئ \_ یا ځان مو پری نه پوهوه \_ او د پوهیدلو لیاقت نه وو درپاتی \_ اوس نو د خپل هغه حماقت او سفاهت نتائج او ثمرات وڅکئ! دغه دی دوزخ درته تیار او منتظر دی چی د هغه وعده مو له تاسی سره د کفر اختیارولو په تقدیر کړی وه . د کفارو د هستوګنی ځای هم دا دی \_ ځئ خپلو ځایونو ته او په کښی الی الابد پریوځئ!.

# ٱلْيَوَمَ نَغُتِهُ عَلَى ٓ اَفُوَاهِ هِمْ وَتُكَلِّمُنَا ٓ اَيْدِيْهُمْ وَتَشَعُّهُ ٱلدُّجُلُهُمُ بِمَا كَانُوْا يَكْسِبُونَ®

نن ورځ به مهر ووهو پر خولو د دوی او خبری به وکړی له مونږ سره لاسونه د دوی او شاهدی به ورکړی پښی د دوی په هغو کارونو چی وو دوی چی کول به دوی (په دنیا کښی).

او د نیکانو اعضاء شهادت ورکوی د دوی په طاعت او صلاحیت باندی.

# وَلَوُنَشَاءُ لَطَمَسُنَاعَلَى اَعُيْزِمُ فَاسْتَبَقُوا الصِّرَاطَافَانَّ يُبْصِرُونَ ﴿ وَلَوَنَشَاءُ لَكَنَظَءُ لَكَسَخُناهُمُ عَلَى مَكَانَتِهِمْ فَمَا اسْتَطَاعُوا مُضِيَّا وَلَايَرْجِعُونَ ﴿ لَكَنَتِهِمْ فَمَا اسْتَطَاعُوا مُضِيًّا وَلَايَرْجِعُونَ ﴿

او که اراده فرمایلی وی موند نو خامخا هواروالی به راوستلی وو موند پر ستر کو د دوی پس وړاندی شوی به ؤ دوی هغی لاری ته (چی تل پری تلل). پس څرنګه به لیدلی وه دوی (هغه لاره) او که اراده فرمائلی وی موند خامخا مسخ کړی به وو مونډ دوی په ځایونو خپلو کښی پس طاقت به ئی نه وو د وړاندی تللو او نه به بیرته ګرځیدلی شو (شاته).

تفسیر: یعنی لکه چی دوی زموند له آیاتونو څخه سترگی پتی کړی دی که موند اراده فرمائلی وی نو د سزا په ډول (طریقه) به مو د دوی ظاهری بصارت هم له دوی نه اخیست او له دوی نه به مو خالص ډانده جوړ کړی وی چی د دی لوری او د هغه لوری لار به ئی هم پری نه لیدله او هم هغسی چی دوی له شیطانی لارو څخه نه پر څنګ کیږی او نه غواړی چی د الله تعالیٰ پر لاره لاړ شی موند قدرت لرو چی د دوی صورتونه بیخی مسخ او له اصلی حالت څخه ئی واړوو څو دوی د خپل کوم ضرورت دپاره بیخی له خپله ځایه پر خوځیدلو قادر نه وی. مګر موند داسی ونه کړه ـ او له دغو جوارحو او قواوو څخه مو دوی محروم ونه ګرځول دغه زمونډ له خوا دوی ته مهلت او ډیل وو نن به همغه سترګی لاسونه پښی پر دوی شاهدی ورکوی چی دغو چتی (بیکاره) خلقو مونډ پر کومو چتی (بیکاره)

#### وَمَنُ نُعُلِّرُو النَّكِسُهُ فِي الْخَلْقِ الْفَلْقِ الْفَلْوَنُ عَقِلُونَ

او هر چاته چی اوږد عمر ورکړو مونږ هغه ته نو نسکور به کړو هغه په پیدایښت کښی، آیا پس نه کوی دوی عقل (چی نه یواځی الله په معمروالی او تنکیس بلکه په بعث هم قادر دی.)

تفسیو: یعنی د خپل بصارت فقدان او د صورت مسخ مستبعد مه گنئ! آیا تاسی نه گورئ او غور نه کوئ چی یو روغ رمت او مضبوط انسان څه وخت چی زیات سپین ډیری او زوړ شی څرنگه د لیدلو \_ آوریدلو \_ تللو \_ گرځیدلو څخه معذور کیږی. گواکی د هلکتوب په شان کمزور او ناتوانه گرځی او بیا د نورو کومک او معاونت او لاس نیولو ته لکه وړوکی محتاجیږی او په زوړتوب کښی همغه د وړوکتوب حالت او عادت له سره شروع کیږی نو آیا هغه الله تعالیٰ چی د دوی د دغه قوی په عطالت او ازاله په وړتوب او زړتوب کښی قادر دی په ځلمیتوب کښی به نه وی مقتدر ؟.

### وَمَاعَكُمْنَهُ الشِّعْرَوْمَايِنْنَغِي لَهُ إِنْ هُو إِلَّاذِكُرُ وَقُوانٌ مُّبِينٌ ﴿

ومالی(۲۳) يُسَ (۳۲)

او نه دی ښوولي مونږ دغه (محمد) ته شعر او نه ښائيږی ورلره (شعر ويل)، نه دی دغه (قرآن) مګر خالص ذکر پند دی او قرآن دی ښکاره کوونکی (د احکامو).

تفسير: يعنى څه چې ياس بيان شو ګرد (ټول) واقعيه حقائق دى او کوم شاعرانه تخيلات نه دی ـ دغه رسول الله صلی الله علیه وسلم ته مونږ داسی یو عظیم الشان قرآن احسان کړی دی چی یر نصائحو او روښانو تعلیماتو معمور دی کوم د شعر او شاعری دیوان نه دی چې په کښي خالص طبع ازمویل ـ او د تخیل او مبالغی مظاهره وی بلکه د محمد صلی الله علیه وسلم مبارکه طبع یه فطری ډول (طریقه) سره د شاعری له فنه دومره بعیده ده چی سره له دی چی دوی د قریشو له خاندانه څخه دی چې د هغوی هر فرد حتی چې وینځو ئې هم د شعر ویلو قدرت او طبیعی سلیقه لرله مگر دوی یخپل مدت العمر کښی شعر نه دی جوړ کړی البته په رجز او په نورو مواقعو کښي به يو نيم ځلي د دوی د مبارکي ژبي څخه بي تکلفه ځني مقفيٰ عبارت وتلي وی چې د شعر خاصیت به تری څرګندیده (ښکاریده) چې ښائي دغه تری مستثنیٰ ګڼل شي ـ او نه ښائي چې ير دغو د شعر او شاعري اطلاق وکړي شي نه يواځي دوې پخپله شعر نه دې ويلي بلکه د بل کوم شاعر اشعار ئی هم یخپل عمر کښی له دوو څلورو مرتبو څخه زیات نه دی ویلی ـ او د دغو اشعارو د لوستلو په وخت کښې به ئې هم داسې لهجه اختياروله چې په هغه شعر کښې به د شعریت خصوصیات نه ښکاریده یعنی تش د هغه شعر مطلب به ئی اداء فرمایه. الغرض د دوی شریفه طبع له شعر او شاعری سره دومره تناسب او علاقه نه درلوده (لرله) ـ ځکه چی دغه شی د دوی له جلیل منصب سره لائق نه ؤ ۔ دوی د حقیقت ترجمان ؤ د دوی د بعثت مقصد دا ؤ څو گرده (توله) دنیا له علویه و حقایقو څخه بی له ادنیٰ کذب او غلو خبردار او پوه کړی ظاهر دی چی دغه کار د یوه شاعر له لاسه نه دی یوره ـ ځکه د شاعریت حسن او کمال په دی کښی دی چی یه کذب \_ مبالغه \_ تخیل \_ فرضی خبرو جوړولو کښی غلو وکړی که یه شعر کښی کوم محمود جزء وی نو هغه بری مؤثر کیږی او په زړه کښی ځای نیسی نو دغه صفت د لوی قرآن یه نثر کښې په هغه اندازه موندلي کیږي چې که د ټولې دنیا شعراء سره راټول شي نو دوی په ګردو (تولو) اشعارو کښي د دې پاک قرآن يوه ادنيٰ نمونه هم نشي پيدا کولي. د قرآن الکريم د دغه بدیع اسلوب د لیدلو په اثر ویلی شو چی ګواکی د نظم اصلی روح د ده په هم دغه نثر کښي مزج او خلط کړی شوی دی ښائي چې له هم دی سببه لوی لوی فصحاء ـ بلغاء ـ او عقلاء د یاک قرآن د فصاحت او بلاغت یه مقابل کښی هک یک او حیران یاتی شوی او یاتی کیږی او قرآن ته به ئی شعر او سحر ویل حال دا چی شعر او سحر له قرآن سره هینځ نسبت نه لری آیا د شاعری او جادوگری پر اساس او بنیاد به دنیا کښی د قومیت او روحانیت داسی عظیم الشان او لازوالی ودانی او عمارتونه ودانیدلی او دریدلی شی چی تر نن ورځی یوری د قرآنی تعلیم یه

اساس قائم او تینک ولاړ دی ؟ دغه د شاعرانو او د جادوگرانو کار نه دی بلکه د انبیاؤ الله کار دی چی د الله تعالیٰ په حکم مړو زړونو ته ابدی ژوندون عطاء کوی. الله تعالیٰ عربو ته د دی خبری د ویلو موقع ور نه کړه چی ووائی تاسی له ابتدا څخه شاعر وئ او اوس مو له شاعری څخه ترقی کړی نبی شوی یئ.

#### لِيُنْذِرَمَنُ كَانَ حَيَّاوً يَحِقُّ الْقَوْلُ عَلَى الْكَفِرِينَ ۞

چی وویروی (دغه قرآن یا نبی) هر هغه چی وی ژوندی او ثابته شی خبره (د عذاب) پر کافرانو (چی قرآن نه منی).

تفسیر: یعنی د ژوندی زړه انسان د قرآن په آوریدلو سره له الله تعالیٰ مُخه وویریږی او پر منکرانو د حجت اتمام وشی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «په هر چا کښی چی روح وی یعنی نیک اثر واخیستی شی د هغه د فائدی دپاره او پر منکرانو د الزام اړولو دپاره».

# ٱۅؙڵڡٝؽڒۊٳٲڰٵڂؘڵڨؙڬڵۿؙڡ۫ڰۣٵۼؚڵتؙٲؽڋؚؽێۘٲٲنڠٵڡٞٵڣۿمؙڵۿٵڡٚڸڴۏؽ

آیا نه وینی دوی (بلکه وینی ئی) چی بیشکه مونږ پیدا کړی مو دی دوی ته له هغه چی جوړ کړی دی لاسونو (د قدرت) زمونږ چارپایان پس دوی د هغوی مالکان (واکداران) دی.

تفسیر: له تنزیلیه و آیتونو څخه وروسته بیا د تکوینیه و آیتونو په طرف توجه ورکوی. یعنی له یوه جانبه د لوی قرآن پندونه او نصائح واورئ او له بل طرفه په غور او دقت سره وګورئ چی پاک الله څرنګه انعام او احسان پر تاسی فرمایلی دی. اوښ ـ غوائی ـ آس ـ کچر ـ پسه او نور ساکښان (جاندار) تاسی نه دی پیدا کړی بلکه دغه ګرد (ټول) پخپله پاک الله ستاسی د فائدی او ګتی دپاره پیدا کړی دی او بیا ئی تاسی محض پخپل فضل او کرم سره د هغو مالکان می څولی یئ چی تری وخورئ! او تری هر راز (قسم) کار چی مو زړه غواړی واخلئ! او تری په هر ډول (طریقه) منتفع شئ!.

# وَذَلَلْهٰهَالَهُمُ فَمِنْهَارَكُوبُهُمُ وَمِنْهَايَأَكُلُونَ ﴿ وَلَهُمُ فِيهُا مَنَافِعُ وَمَشَارِبُ آفَلَا يَشُكُونَ ﴾ وَمَشَارِبُ آفَلَا يَشْكُونَ ﴾

او ذلیل عاجز ایل کړی مو دی دغه (چارپایان) دوی ته پس ځینی له دوی د سورلئ د دوی دی او له ځینی له دوی د سورلئ د دوی دی او له ځینی د دوی خوری. او شته دوی ته په دغو انعامو کښی نفعی ډیری د څښلو (شیان) آیا پس دوی شکر نه وباسی (په دی نعماؤ) ؟.

تفسیر: و گورئ چی شومره لوی او عظیمالجثه او قوی هیکله حیوانان د ضعیف البنیان انسان په مقابل کښی عاجزان او ناتوانان ـ او ټول ده ته مسخر او تابعان دی د زرهاؤ اوښانو یو قطار (لړ) یو وړوکی هلک هر چیری چی وغواړی بیائی او دوی د پوزی له نکیله راکاړی او دوی د دغه وړوکی په مقابل کښی خپل غوږ هم نه خوځوی او پر شومره قوی او زورورو حیواناتو انسانان سوریږی ـ پیتی پری وړی او ډیر حیوانات حلالوی او له غوښو او نورو اجزا ؤ شخه ئی منتفع کیږی ـ علاوه پر غوښی د دوی له پوستکیو ـ هډوکیو ـ وړیو ـ ویښتانو او نورو شخه شومره فائدی حاصلولی شی ـ د دوی غلامځی داسی دی لکه د شودو چینی چی د هم دغو چینو بیدو خور (مشرب) شخه ډیر انسانان خروبیږی (سیرابیږی) خو سره له دی شکر ایستونکی بندگان ډیر لږ دی.

# وَاتَّنَانُوْامِنُ دُوْنِ اللهِ الِهَةَ لَّعَلَّهُمُ انْضَرُوْنَ اللهِ اللهِ الْهَةَ لَّعَلَّهُمُ انْضَرُوْنَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ تَعْفَرُونَ فَيَ اللهِ وَهُوْ لَهُمْ جُنْكُ الْحُفَارُونَ فَيَ

او نیولی دی (دغو مشرکانو) بی له الله (نور) معبودان چی ښائی دوی سره به مدد وکړی شی. نه لری (طاقت) (دغه معبودان) د نصرت له دوی سره حال دا چی دغه (معبودان) به دوی ته لښکری حاضری کړی شوی وی (په دوزخ کښی).

تفسیر: یعنی هغه الله چی دغسی نعمتونه ئی تاسی ته عطاء او مرحمت کړی دی د هغه شکریه تاسی په دی ډول (طریقه) سره ادا کړئ چی د ده په مقابل کښی مو نور معبودان او اختیار لرونکی ودرول او د دوی په نسبت داسی عقیده لرئ چی ګواکی دوی د اړتوب (مجبوری) او احتیاج په وخت کښی زمونړ په کار راځی او په درد خوری او راسره امداد او مرستی (مدد) کوی نو په یاد ئی ولرئ چی هغوی به ستاسی سره څه کومک او مرستی (مدد) وکړی شی؟ حال دا چی دوی خپلو ځانونو ته هم څه نفعه او ګټه (فائده) نشی رسولی، هو! څه وخت چی تاسی امداد او معاونت ته سخت اړ (مجبور) او محتاج اوسئ دوی په هم دغه وخت کښی پر تاسی نور

الزامات او جرمونه هم اړوی او ستاسی پیټی لا درنوی نو هلته به تاسی ته دغه خبره ښکاره شی چی د هغو معبودانو په طرفداری او حمایت چی تاسی خپل ګرد (ټول) عمر مصرف کړی ؤ نن هغوی په کومه سترګه تاسی ته ګوری ؟.

### فَلا يَعْزُنْكَ قَوْلُهُمْ إِنَّانَعْلَمُ مَايْبِرُّوْنَ وَمَايُعْلِنُوْنَ <sup>@</sup>

پس نه دی غمجن کوی تا خبری د دوی (په دی چی ته رسول نه ئی) بیشکه مونږ ته معلوم دی هغه (کفر او عضا) چی پټوی ئی دوی او هغه (کفر او عناد) چی ښکاره کوی ئی دوی.

تفسیو: یعنی کله چی پخپله له موند سره د دوی سلوک او معامله داسی ده نو تاسی له سره مه غمجن او مه خفه کیدئ! او خپله فریضه په ډیر ښه ډول (طریقه) سره اداء کړئ! او دوی موند ته پریږدئ! مونډ د دوی له ظاهری او باطنی احوالاتو څخه ښه واقف او خبردار یو او په ډیر ښه شان سره د دوی حساب او کتاب اخلو او لاژمه احکام د دوی په نسبت صادروو.

#### ٱۅؙڬۄؙ؆ۣٳڷؚٳۺٚٵڽٛٲ؆ؙڂؘڴڤؙڹ؋ؙڡؚڹۜنڟڣةٟۏؘٳۮؘٳۿۅڿڝؚؠٞٞۺؚؽڽٛ

آیا نه وینی نه پوهیږی انسان چی بیشکه مونږ پیدا کړی مو دی هغه له نطفی (یوه څاڅکی اوبو) پس ناڅاپه دی سخت جګړه کوونکی ښکاره دی (له مونږ سره په نفع د بحث کښی).

تفسیو: یعنی انسان خپل اصلیت او ماهیت ته نه کوری او نه ئی په یاد وی چی دی د یوی ناخیزی او ناولی اوبو یو شاخکی ؤ چی د الله تعالیٰ په قدرت له څه شی شخه څه شی تری جوړ شوی دی ؟ د اوبو دغه شاخکی ته الله تعالیٰ داسی زور او قوت ـ نطق او بیان ورعطاء کړ چی دی اوس پر هره یوه خبره جگړی او مناقشی کوی او له خپله مخانه راز راز (قسم قسم) خبری او اتری جوړوی ـ تر دی اندازی پوری چی نن له خپله حده متجاوز شوی د خپل لوی خالق په مقابل کښی هم تینگ او ولاړ دی.

### وَخَرَبَ لَنَامَثَلَا وَنِي خَلْقَهُ قَالَ مَن يُجِي الْعِظَامَ وَهِي رَمِيْدُو

او تړی پر مونږ پوری مثل (د هډوکی وراسته) او هیر کړی ئی دی پیدایښت خپل، وائی څوک به ژوندی کړی دغه هډوکی حال دا چې هغه وراسته دی.

تفسیر: یعنی و گوری، چی دوی پر الله تعالی څرنګه خبری او فقری تړی ؟ کویا هغه مطلق قادر د عاجز مخلوق په شان فرضوی او داسی وائی کله چی زمونږ اجساد وراسته شی او بیخی وریژی یواځی وراسته او زاړه هډوکی او ککره مو پاتی شی نو آیا دغه شیان بیا څوک ژوندی کولی شی ؟ د دغسی سؤال کولو په وخت کښی دوی ته د دوی اصلی پیدایښت نه په یادیږی. که نه دغه ناڅیزه څاڅکی ته به د دغه الفاظو د ویلو جرأت نه وی پیدا شوی. ښائی چی دی خپل اصل او ماهیت ته نظر و کړی! او لږ دی وشرمیږی! او لږ څه دی له خپله عقله او پوهی کار واخلی! ښکاره ده چی په دغه تقدیر به دی پخپله د دغو سوالاتو هغه جواب ومومی چی په دغه راتلونکی آیت کښی مذکور دی.

# قُلْ يُعِينِهَا الَّذِي آنشَاهَا أَوَّلَ مُرَّةٍ وَهُوَرِكُلّ خَلْقٍ عَلَيْوْفَ

ووایه (ای محمده ده ته) بیا به ژوندی کړی دغه (وراسته هډوکی) هغه (مطلق قادر) چی پیدا کړی ئی دی اول ځلی حال دا چی دغه (الله) په هر قسم پیدایښت ښه عالم دی (که نوی وی او که زوړ).

تفسیو: یعنی هغه لوی ذات چی اول ځلی ئی په دغو هډوکو کښی روح غورځولی دی هغه ته دوهم ځلی په دوی کښی روح اچول څه سختی او اشکال نه لری. بلکه ستاسی په زعم دغه دوهم ځلی ژوندی کول د اول ځلی ژوندی کولو په نسبت لاسهل او آسان دی و وَهُوَاَهُوَنُ عَلَیُهِ که حال دا چی هغه مطلق قادر ته هر شی آسان دی. اعم له دی چی اول ځلی وی که دوهم ځلی. دی په هر ډول (طریقه) سره په پیدا کولو قادر او مقتدر دی او د بدن اجزاء او د هډوکو بڅرکی هر چیری چی تیت او پرک (منتشر) وی د هغه هره هره ذره د ده په محیط علم کښی ده او هغه ئی پخپل موعد (تاپی) بیا تولوی او ژوندی کوی ئی.

## إِلَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّعِرِ الْكَخْضَرِ نَارًا فِاذًا اَنْتُومِنَنْهُ تُؤوِّدُونَ ©

هغه (مطلق قادر) چی پیدا کړی ئی دی تاسی ته له ونی شنی څخه اور پس ناڅایه تاسی له هغی ونی څخه بلوئ اور.

تفسیر: یعنی پرومبی ئی له اوبو څخه تکه شنه او خړوبه ونه زرغونه کړه . بیا د دغی تکی شنی او ښکلی ونی لرګی ئی وچ او خس ئی وګرځوله چی اوس تاسی له هغی څخه اور وباسئ پس هغه الله جل جلاله چی دغسی متضاد صفات په اول او آخر کښی بدلولی شی آیا دی به د یوه څیز

په موت او حیات او په لاندی باندی کولو او اړولو رااړولو څرنګه قادر او توانا نه وی. 

تنبیه: ځینو اسلافو له ﴿ مِنَ الْتَجَوِ الْخَفَرِ ﴾ څخه هغه خاصه ونه مراده کړی ده چی د هغی له 
څانګو څخه کله چی یو په بل باندی ومښلی شی اور وځی لکه چی زمونږ په مشرقی جلال آباد 
کښی د (بانس) ونه یا په عربو کښی د (مرخ) او (عفار) ونی دی والله اعلم.

### ٱۅؘڮۺؙٵڰڹؚؽڂػۊؘۘٳڵۺڵۏؾؚۅٙٳڵۯڞؚؠۣڟۑڔٟعڵؽٲڽڲۼؙڷ ڝ۫ٛڵڰؙؙؙؙٛمۡ ۗڹڮؖۏۿۅؘٳٛڬڴڨٳڵۼۘڸؽؙۄ۫۞

آیا نه دی هغه (مطلق قادر) چی پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه قادر په دی باندی). په دی باندی). او هم دی دی اصلی ډیر پیدا کوونکی (د مخلوقاتو) ښه عالم (پر هر شی باندی). باندی).

تفسیر: یعنی هغه لوی ذات چی د آسمان او محمکی په شان لوئی لوئی کری ئی پیدا کړی هغه ته د دغسی کفارو په شان د وړوکو وړوکو شیانو پیدا کول له سره مشکل نه دی.

#### إِثْمَا آمُرُهُ إِذَ آارَادَ شَيْعًا آنَ يَقُولَ لَهُ كُنْ فِيكُونُ@

بیشکه هم دا خبره ده چی امر حکم د الله هر کله چی اراده وفرمائی (د پیدا کولو) د یوه څیز دا دی چی وفرمائی هغه ته چی (جوړ) شه نو (جوړ) شی.

تفسیر: یعنی د کوم لوی یا وړوکی شی په اول یا دوهم ځلی پیدا کولو کښی الله تعالیٰ ته هیڅ یو اشکال او دقت نشی وړاندی کیدی د ده له جانبه خو تش یوه اراده په کار ده هر کله چی دی د کوم شی د پیدا کولو اراده وفرمائی هغه له علیالفور څخه هم وړاندی پیدا کیږی او د یوی رپی ډیل او تأخیر هم په کښی امکان نه لری.

تنبیه: زما په خیال دغه آیت له پخوانی آیت سره هم لګولی شو او داسی هم ویلی کیدی شی چی دومبی د بدن د پیدایښت ذکر و او دلته ئی د نفخ الروح مطلب پوهولی دی والله اعلم (ارجع الی بحث الروح فی سورة الاسراء من هذا التفسیر.)

## فَسُبُهُ فِي الَّذِي بِيدِم مَكَنُونُ كُلِّ شَيٍّ وَ الَّذِي وُتُوجَعُونَ ﴿

پس پاکی ده هغه (الله) ته چی په لاس (د قدرت) د ده کښی ده باچاهی د هر څیز او خاص هم ده ته بیرته بیا بیولی کیږئ (په آخرت کښی لپاره د جزاء).

تفسیو: یعنی هغه لوی معبود او اقدس او ارفع موجود چی د ده د قدرت په لاس کښی فیالحال هم د ګردو (تولو) علویاتو او سفلیاتو د مخلوقاتو د حکومت واک (اختیار) او زمام (واګی) شته په مستقبل کښی هم ګرد (تول) د هم هغه په لوری ورتلونکی او رجوع کوونکی دی او پاک الله د عجز او سفه او نور هر قسم عیب او نقص څخه په کلی ډول (طریقه) منزه او پاک دی.

#### تمت سورة ياس ولله الحمد والمنة

سورة «الصافات» مكية وهى مائة واثنتان وثمانون آية وخمس ركوعات رقمها (٣٧) تسلسلها حسب النزول (٥٦) نزلت بعد سورة «الاثعام»

د «الصافات» سورت مکی دی (۱۸۲) آیته او (ه) رکوع لری په تلاوت کښی (۳۷) او په نزول کښی (۹۵)

سورت دی وروسته د «الانعام» له سورته څخه نازل شوی دی

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم، په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دى

#### وَالصَّفَّتِ مَقًانُ فَالرَّجِرْتِ زَجُرًانٌ

قسم دی پر (هغو پرښتو چی) صف تړونکی دی په صف تړلو سره بیا پر (هغو) شړونکیو (د شیطانانو) په شړلو سره.

تفسیر: یعنی چی صف تړی قطار قطار او په منظم ډول (طریقه) سره ودریږی که پرښتی وی چی د الله تعالیٰ د احکامو د اوریدلو دپاره پخپلو ځایونو کښی درجه په درجه ودریږی یا عبادت کوونکی انسانان وی چی په لمانځه او جهاد او نورو کښی سره صفونه تړی.

تنبیه: په محاوراتو کښي قسم د تاکید دېاره دی چې علیالاکثر د منکرانو په مقابل کښي

استعمالیږی لیکن ډیر اوقات محض د یوه مضمون د مهتم بالشان ظاهرولو دپاره هم استعمالیږی او د قرآن الکریم قسمونه پر متبعینو ظاهریږی چی عموماً مقسم به مقسم علیه ته د یوه شاهد یا دلیل یه ډول (طریقه) وی. والله اعلم.

﴿ قَالَوْجِلِتِوَتُحُمًّا ﴾ - بيا پر هغو شرونكيو د شيطانانو په شرلو سره).

یعنی هغه پرښتی چی شیطانان رتی او شری ئی څو د خپلو استراق السمع په اراده کښی بریالیان او کامیاب نشی یا بندګانو ته د نیکی او فضائلو لاره ښیی او له بدی او رذائلو څخه ئی منع کوی یا هغه نیک انسانان چی خپل ځان له بدیو څخه ساتی او نورو ته هم د بدی او شرارت په خلاف پند او نصیحت او زجر ورکوی بالخاصه د جهاد په ډګر او د کفارو په مقابله کښی چی د دوی زجر ـ تهدید او توبیخ لا زیات وی.

#### فَالتَّلِيْتِ ذِكْرًا ﴿ إِنَّ إِلْهَكُوْلُواحِدُهُ

بيا په هغو لوستونکيو په ذکر کولو سره. چې بيشکه معبود ستاسي خامخا يو دی.

تفسیر: یعنی هغه پرښتی یا انسانان چی د الله تعالیٰ احکام وروسته له آوریدلو څخه لولی او یادوی ئی څو ئی نورو ته هم وروښوولی شی.

﴿ اِنَّالِكُمْوْلَوْامِنْكُ ﴾ 🚅 چى بىيشكە حق معبود د ستاسى خامخا يو دى).

بیشکه په آسمانونو کښی پرښتی او په ځمکه کښی د الله تعالیٰ نیک بندګان په هره زمانه کښی قولاً او فعلا شهادت ورکوی چی د ټولو مالک او حقیقی معبود هغه یو الله دی چی مونډ ټول د هم هغه بندګان او تابعان او رعایا یو.

### رَبُّ التَّمَوْتِ وَالْرَرْضِ وَمَابَيْنَهُمَا وَرَبُ الْمَشَارِقِ ٥

چی رب د آسمانونو او ځمکی دی او د هغو (شیانو) دی چی په منځ د دوی کښی دی او رب د مشرقونو (او د مغربونو او نورو دی).

تفسیر: له شمال محخه تر جنوب پوری یو طرف «مشرقین» دی ځکه چی لمر ـ قمر او نجوم هره ورځ او هره شپه له بیلو بیلو ځایونو څخه راڅرګندیږی (ښکاره کیږی)! یعنی هغه نقاط چی له هغو ځایونو څخه طلوع کیږی. او بل طرف ئی په هغومره اندازی «مغربین» دی ښائی دلته د مغاربو ذکر ئی د دی لامله (له وجی) نه وی کړی چی له «مشارق» ځنی د مقابل طرف په اعتبار پخپله فهمیږی او له یوه حثیته طلوع الشمس والکواکب ته د الله د حکومت د شان او عظمت په

اثبات کښي د دوی د غروب په نسبت زيات اثر او دخل شته والله اعلم.

### ٳػٵۯؘؾۜؾٵڶڛۜٙؠٵٛٵٮڎؙؽٵؠڔ۬ؽڿۊؚٳڵڰۅٙٳڮڣڽ

بیشکه مونږ ښائسته کړی مو دی دغه آسمان نژدی په ښائست سره چی ستوری دی.

تفسیو: یعنی په تیارو شپو کښی دغه آسمان د دغو بیحسابو ستوریو د ځلیدلو څخه د کتونکیو په سترګو څومره ښائسته او ښکلی ـ مزین او ډک له سینګاره او رونقه معلومیږی.

#### وَحِفْظُامِّنُ كُلِّ شَيْطِن تَارِدٍ ٥

او ساتلی دی (مونږ دا آسمان) په ساتنی سره له هره شیطانه سرکشه نافرمانه (چی ویشتلی شی په لمبو سره)

تفسیو: یعنی په دغو ستوریو د آسمان زینت او ښائست دی او له ځینو ستوریو څخه چی رالویږی د شیاطینو په انسداد او اندفاع کښی هم کار اخیست کیږی. دغه لویدونکی ستوری څه شی دی ؟ آیا له نوریه ؤ کواکبو څخه برسیره د بلی کومی نوعی مستقل کواکب دی ؟ یا د دغو نوریه ؤ کواکبو له شعاعو ځنی منفک کیږی! او تری یو راز (قسم) سوځوونکی اور پیدا کیږی ؟ یا پخپله له دغو کواکبو ځنی اجزاء جدا کیږی او لویږی ؟ په دغه مورد کښی د علماؤ او حکماؤ مختلفی خبری او اقوال دی. په هر حال د ده حقیقت هر شی چی وی وی دی خو له دغو څخه د شیاطینو د ویشتلو کار هم اخیست کیږی د دی څه تفصیل د «حجر» د سورت په تفاسیرو کښی تیر شوی دی هلته دی ولوست شی!.

# لَايَتَمَّعُونَ إِلَى الْمَلَاِ الْوَعْلِى وَيُقِنَّذَ فُوْنَ مِنْ كُلِّ جَالِبٍ ۖ وَمُورًا

غوږ نه نیسی (دغه شیاطین) طرف (د خبرو) د هغه ټولی لوی پورته ته او ویشتلی غورځولی شی له هر طرفه (د آسمانه چی دوی اراده وکړی د هغه د ختلو) دپاره د شړلو.

تفسیر: له پاس مجلس څخه د پرښتو مجلس مراد دی یعنی شیاطینو ته د دی خبری قدرت نه دی ورکړی شوی چې د پرښتو مجلس ته ځان ورسوی او د الله تعالیٰ له وحی څخه کومه خبره واوری.

ومالي(٢٣) والضَّفْت(٣٧)

کله چی شیاطین داسی اراده وکړی او پاس آسمانونو ته د ورنژدی کیدلو کوشش کوی نو هر طرف ته چی دوی ورځی له هغه ځایه ئی پرښتی شړی او په وهلو او ویشتلو سره ئی لاندی غورځوی.

#### وَّلَهُمُ عَنَاكِ وَاصِبُ فَ

او شته دوی ته عذاب دائم سخت.

تفسیر: یعنی به دنیا کښی دوی تل تر تله شړل او رتل کیږی د دوی اخروی عذاب خو بیل دی.

#### اللامن خَطِفَ الْخَطْفَةَ فَأَتْبُعَهُ فِهَاكِ ثَاقِبُ<sup>©</sup>

مگر (غوږ نیسی) هغه (شیطان) چی غوټه واچوی په یو کرت غوټه اچولو سره پس ژر ورپسی راخطا شی لمبه رڼا (رنړا) کوونکی سوځونکی.

تفسیر: یعنی په هم دغو تښتیدلو او ځغلیدلو کښی د ویری او وارخطائی په منځ کښی یوه نیمه خبره آوری خو سره له هغه پرښتی په شهاب ثاقب سره د دوی تعاقب کوی. د دی تفسیر د «حجر» د سورت په ابتدا کښی پخوا لیکلی شوی دی.

#### فَاسْتَفْتِهِمُ آهُمُ إَشَكُ خَلْقًا امْرُمَّنْ خَلَقْنَا ۗ

پس وپوښته ته دغه مشرکان چې آيا دوی سخت دی له جهته د پيدايښت که هغه څوک چې پيدا کړی مو دی.

تفسیر: یعنی د بعث له منکرینو څخه پوښتنه وکړئ چی د آسمان ـ ځمکی ـ ستوریو ـ پرښتو ـ شیاطینو او د نورو مخلوقاتو پیدا کول د دوی په خیال کښی زیات مشکل کار دی یا پخپله د دوی پیدا کول ؟ او هغه هم وروسته له یو ځلی پیدا کولو څخه ظاهر دی هغه الله تعالیٰ ته چی د داسی عظیم الشان مخلوقاتو خالق دی دوهم ځلی پیدا کول هم هیڅ اشکال نه لری.

#### ٳٮٞٵڂؘڷڤٙؽ۠ۿؙؠٞۺۜ ڟؚؽؠۣڰڒڔ۬ٮٟ<sup>®</sup>

بیشکه مونو پیدا کړي مو دي دوي له ختي سریښناکي.

تفسیر: یعنی د دوی اصلی حقیقت مون ته تول معلوم دی له یو شان سریښناکی ختی څخه مون د دوی د نیکه کالبوت جوړ کړ، اوس د هغه اولاده داسی دعوی کوی چی د آسمان او د ځمکی پیدا کوونکی د دوی په بیا پیدا کولو نه دی قادر همغسی چی مون و اول ځلی تاسی له خاورو څخه پیدا کړی یځ دوهم ځلی به هم تاسی له خاورو څخه بیا ژوندی راپاڅوو.

#### ؠڵؙۼؚؠؙؾؘۅؘؽٮؙۼٛۯؙ<sup>ڽ</sup>ؙ

بلکه ته تعجب کوی ته (د دوی پر تکذیب او انکار) حال دا چی مسخری کوی دوی (پر تا پوری).

تفسیر: یعنی ته تعجب کوی چی دوی ولی پر داسی صافو خبرو نه پوهیږی ؟ او له دوی سره توکی او مسخری کوی چی دغه (نبی) څرنګه چټی (بیکاره) او فضول خبری کوی ؟ (العیاذبالله).

#### ۅٙڸۮٙٵۮٚڒٷۊٳڒٮؽؙڬٷٷؾڟٷٳۮٵۯٳۉٵڵؽڎٙؿۺۺڿٷؽؙۜڟٷڠٵڰٛٙٳڮ ؙۿڬڵٳڒڒڛٷٛؿؙؠؙٟؽؿ۠ٙ

او هر کله چی وپوهول شی دوی نه پوهیږی (پند نه اخلی) او هر کله چی ووینی دوی کومه نښه دلیل (د قدرت) نو مسخری پری کوی. او وائی (منکران) چی نه دی دا (چی مونږ ولید) مګر سحر کوډی دی ښکاره.

تفسیر: یعنی کله چی پند او نصیحت اوری پری غور او فکر نه کوی او هغه د قدرت د دلائلو نښی او معجزی چی ګوری هغو ته د کوډو او د سحر نسبت کوی او پری خاندی تمسخر او پوچندی (استهزاء) کوی او غواړی چی بلا اثر ئی وګرځوی.

# ءَإِذَامِثْنَا وَكُنَا ثُرَابًا وَعِطَالُمُ إِنَّالْسَبُغُونُونَ ۖ آوَابَا وَكَالْ وَلُونَ ٥

(او وائی منکران) آیا هر کله چی مره شو او شو خاوری او (وراسته) هدوکی آیا موند به خامخا بیا ژوندی راپاڅول کیږو که پلرونه پومبنی زموند (هم را ژوندی کیږی ؟).

تفسیر: د دوی همغه یوه خبره زده ده چی صاحبه! کله چی زمونږ وجود له خاورو سره یو ځای شو او یواځی زمونږ هډوکی پاتی وی او له دی نه زیات زمونږ پلار نیکه چی د هغوی له مړینی څخه قرنونه تیر شوی دی او ښائی چی هډوکی ئی هم نه وی پاتی نو دغه څرنګه منلی شو چی دغه ټول له سره راټولیږی، او بیا له سره ژوندی راپاڅولی کیږی؟.

# قُلْ نَعُوْ وَانَتُوْ دَخِرُونَ فَائَمًا هِيَ زَجْرَةً وَالْحِلَةُ وَاذَا هُوْ يَنْظُرُونَ ®

ووایه (ای محمده! دوی ته) هو! (ټول راژوندی کیږئ) حال دا چی تاسی به ذلیل هم یئ پس بیشکه هم دا خبره ده چی دغه قیامت چغه ده یوه پس ناڅاپه دوی به ګوری (چی څه راپوری کیږی).

تفسیر: یعنی هو! ضرور هغوی کرد (تول) بیا ژوندی راپا خول کیږی او هلته به په نهایت ذلت او رسوائی سره د دغه تکذیب او انکار ربر (تکلیف) او سزا مومی.

# وَقَالُوُ الْوَلْكِتَا لَهٰ ذَا لِوَكُمُ الدِّيْنِ ﴿

او وائی به (منکران) ای خرابی ده موند ته (نو وائی) به ملائکی دوی ته) دا خو هغه ورځ ده د جزاء

تفسیر: یعنی په یوه چغه سره به تول سره ژوندی راپاڅولی کیږی او له ډیر حیرت او دهشت څخه به یو طرف او بل طرف ته ګوری. (دغه چغه یا جګړی ورکول به د صور نفخی په ذریعه وی).

## هٰلَا يَومُ الْفَصِّلِ الَّذِي كُنْتُوْرِيهِ تُكَدِّبُونَ شَ

دا هم هغه ورځ د فیصلی (او قضاء) ده هغه (ورځ) چی وئ تاسی چی په دی باندی به مو نسبت د دروغو کاوه (او باور مو پری نه کاوه چی رابه شی).

تفسیر: یعنی دغه خو په واقعی او رستیا سره د جزاء ورځ راورسیده چی د هغی اطلاع او خبر مونږ ته انبیاؤ الله راکړی وو او مونږ به پری مسخری کولی.

## ٱخْشُرُوا الّذِينَ طَلَمُو إِ وَأَزُواجَهُمُ وَمَا كَانُو الَّذِينَ طَلَمُو إِ وَأَزُواجَهُمُ وَمَا كَانُو الدّ

(وبه فرمائی الله ملائکو ته چی) راټول کړئ تاسی هغه کسان چی ظلم ئی کړی وو (په ځانونو خپلو په انکار او په شرک سره) او (کافرانی) ښځی (یا شیطانان ملګری) د دوی او هغه چی وو دوی چی عبادت به ئی کاوه (د بتانو).

تفسير: دغه خطاب به د الله تعالیٰ له طرفه کیږی.

### مِنْ دُونِ اللهِ فَاهْدُ وَهُمُ إلى صِرَاطِ الْجِيْدُ فَ

بى له الله پس روان كړئ برابر كړئ دوى لارى د دوزخ ته (او دوزخ ته ئى ورسوئ).

تفسیو: دغه حکم به پرښتو ته ورکاوه کیږی چې دغه ګرد (ټول) سره راټول کړئ! او د دوزخ لاره وروښیئ.

تنبیه: له «ازواج» یا جوړی څخه د یوی نوعی یا صنف ګنهګاران مراد دی یا به د دوی کافری بنځی مرادی وی او له ﴿ وَمَاكَانُوالِمَهُوُلُواللهِ ﴾ څخه اصنام ـ شیاطین او نور مراد دی.

## وقفوهم إنهوم أنهوم أولون

او ودروئ دوی (په دغی لاری کښی) بیشکه دوی پوښتیدل شی (یعنی تری پوښتنه کیږی د اقوالو او افعالو د دوی)

تفسیر: له حکم څخه وروسته به لږ څه هلته درول کیږی څو له دوی څخنی هغه سؤال او جواب وکړ شی چی وروسته له دی نه په ﴿ مَالَّهُ لِأَيْنَاصُونَتُ ﴾ کښی مذکور دی.

### مَالَكُمْ لِاَتَنَاصَرُونَ لِكُلُ هُو الْيَوْمَوُسُتَسْلِمُونَ فَ

څه مانع ده تاسی ته چی مرسته (مدد) نه کوئ يو له بل سره (په خلاصی کښی لکه چی کوله مو په دنيا کښی) (هيڅ نشی کړی) بلکه دوی نن ورځ پخپله خپل ځانونه تسليموی (او ذليل) دی.

تفسیر: یعنی په دنیا کښی به تاسی ﴿ مَنْ عِیْمُونَتُورٌ ﴾ ویل چی موند یو له بل سره مرستی (مدد) او مدد کاران یو نن پر تاسی څه شوی دی چی یو له بل سره هیڅ امداد او معاونت نه کوئ ؟ بلکه هر یو له تاسی بی له دی نه چی له څه خپل غوډ وخوځوئ په نهایت ذلت او حقارت سره نیول او راوستل کیډئ.

# وَٱقْبُلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءَ لُونَ ﴿ قَالُوَالِثَكُو كُنْتُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ الْيَكِيْنِ

او مخ به و کرځوی ځینی د دوی پر ځینو نورو (کشرانو او مشرانو) پوښتنه به کوی دوی یو له بله وبه وائی (کشران مشرانو ته) چی بیشکه تاسی وئ تاسی (په دنیا کښی) چی راتلئ به مونږ <u>ته له جانب</u>ه د قسم (یا زور او قوت).

تفسیر: په «یمین - سی لاس» کسی عموماً ډیر زور او قوت وی یعنی هم دا تاسی وئ چی پر مونږ باندی به راتلئ زمونږ د گمراه کولو دپاره او د خپل زور او قوت راښوولو په نسبت یا له یمین څخه مراد د خیر او برکت په جانب نیول دی یعنی هم دا تاسی وئ چی راتلئ او غلبه به مو کوله پر مونږ باندی چی له نیکی او سیگنی (سه کار) څخه مونږ واپس شو. یا وئ تاسی چی راتلئ به په نصائحو او سو غوښتنو سره چی نیک به وو په گمان ستاسی سره - یا له جانبه د قسمه چی مونږ په حق دین یو دغه خبری او اتری به د تابعانو او متبوعینو (مشرانو او کشرانو) په منځ کښی سره کیږی.

# قَالُوَا بَلِ لَهُ تَكُوْنُوا مُؤْمِنِيْنَ فَي وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُوْمِنْ سُلُطِينَ بَلَ كُنْتُوْ قَوْمًا طُغِيْنَ ﴿ فَحَقَّ عَلَيْنَا

## قَوْلُ رَبِّنَا أَثَالِنَا إِفْوْنَ ®فَأَغُونَيْكُو إِثَاكُنَا عُونِينَ ®

وبه وائی (متبوعان تابعانو ته نه ده داسی) بلکه نه وئ تاسی پخپله ایمان راوپرونکی او نه وو مونږ ته پر تاسی باندی هیڅ زور تسلط بلکه وئ تاسی یو قوم سرکشه (له حده وتونکی زمونږ په شان) پس ثابته شوه پر مونږ خبره د رب زمونږ بیشکه مونږ خامخا څکونکی یو (د عذاب) پس مونږ ګمراه کړئ تاسی بیشکه (لکه) چی مونږ وو ګمراهان.

تفسیو: یعنی تاسی خو پخپله ایمان نه راووړ اوس د هغه الزام او ملامتی پر مونږ باندی غورځوئ مونږ خو څه زور او زیادت نه وو کړی او نه پر تاسی باندی داسی زورور او قوی وو چی مونږ ایمان نه دی پریښی چی ستاسی په زړونو کښی ننوځی. تاسی پخپله د عقل او انصاف له حده وتلی وئ چی د بیغرضو ناصحانو پندونو ته به مو غوږ نه کیښود او زمونږ په تش لمسون له لاری بی لاری شوی وئ که تاسی له خپله عقله، فهمه او پوه څخه کار اخیستی او خپل عاقبت ته مو کتلی. نو زمونږ پر خبرو به مو له سره غوږ نه کیښود، مونږ خو ظاهر باهر گمراهان، او بی لاری رتلی شوی شیطانان یو \_ او دغه خبره ظاهره او څرګنده (ښکاره) ده چی له یوه گمراه څخه ماسواء له گمراهی او د ضلالت په طرف له بلنی څخه بل شی نه متوقع کیږی مونږ همغه شی څخه ماسواء له گمراهی او د ضلالت په طرف له بلنی څخه بل شی نه متوقع کیږی مونږ همغه شی لویدلی وو چی زمونږ له حاله سره وړ (لاګن ) او مناسب وو \_ لیکن پر تاسی څه بلا او آفت لویدلی وو چی زمونږ په لمسون وغولیدئ ؟ او د شیطانی حکمونو اطاعت مو وکړ ؟ په هر حال لویدلی وو چی زمونږ په لمسون وغولیدئ ؟ او د شیطانی حکمونو اطاعت مو وکړ ؟ په هر حال هر هغه شی چی کیدونکی وو هغه وشو او د الله تعالیٰ حجت پر مونږ قائم شو او د ده همغه خبره ﴿ لَوْمُ لَکُنَیْمُهُمُونُدُنُ وَمِیْنَ اِمْهُ کُونُ اُو وَمُونُ او بدو چارو او غلطو کارونو خوند او مزه څکونکی یو (تول) سره یو ځای د خپلو بدو افعالو او بدو چارو او غلطو کارونو خوند او مزه څکونکی یو او د دوزخ د سختو عذابونو موندونکی یو .

## فَانَّهُمُ يُومَيِدٍ فِ الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ<sup>©</sup>

(نو فرمائی الله) پس بیشکه چی دوی نن ورځ په عذاب کښی سره شریکان دی.

تفسیو: یعنی تول مجرمان به درجه په درجه په عذاب کښی هم همغسی شریکیږی لکه چی په جرم او گناه کښی سره ملګری او شریکان وو.

## ٳٮۜٚٵػۮڸػؘڡؘؙۼؙؙؙؙؙۘؽڸڷؿۼٛۅۣؠؙؽ<sup>®</sup>ٳڹۜٞٛٛٛٛٛٛؗٛٛ؋ػٲڹٛۅٛٙٳڎٙٳڣۣڷٙڸٙۿؙؙۘؗۄ

## ڵٙڒٳڵ؋ٳٙڒٳٮڵ*ڎؙ*ؽؠ۫ؾؙڴؠؚۯؙۏؽۿٚ

بیشکه موند هم داسی (لکه چی له دوی سره مو وکړ) کوو له ټولو مجرمانو سره بیشکه دوی وو کله چی وبه ویل شو دوی ته چی نشته بل برحق معبود هیڅوک مګر یواځی الله دی نو تکبر به ئی کاوه (له ویلو د کلمی نه یا کبر او لوئی کوی دوی په دی بلونکی باندی).

تفسیر: یعنی د دوی کبر او غرور مانع دی چی د نبی الله له ارشاد سره سم د «لااله الاالله» پاکه کلمه پر خپلی ژبی راوړی چی په هغی سره د دروغو معبودانو نفی کیږی اګر که په زړه کښی هغه رښتین ګڼی.

# وَيَقُولُونَ إِبِتَّالَتَارِكُوَ الهَتِنَالِشَاعِرِ عَبُنُونٍ ثَابِلُ جَآءَ بِالْحَقِّ وَكَفُونُونُ بِلُ جَآءَ بِالْحَقِّ وَصَدَّقَ الْمُرْسِلِينَ®

او وائی (دغه منکران) چی آیا بیشکه موند خامخا پریښودونکی یو د خدایانو خپلو دپاره د یو شاعر لیونی (الله فرمائی په تردید د منکرانو ـ نه ده داسی) بلکه راغلی دی (محمد) په حق (دین) سره او رښتین بولی (محمد تول یخوانی) رسولان.

تفسیر: یعنی د شاعرانو دروغ خو مشهور دی. نو دغسی صدیق او امین ذات ته شرنگه تاسی شاعر وایئ ؟ چی دنیا ته حقیقی رستیا او صداقت هم دوی له خپله نخان سره راوړی دی او د گرد (ټول) جهان د صدیقانو او رستینو تصدیق کوی. آیا لیونی او مجنون هم داسی رستیا او صافی ضافی خبری کوی ؟ او دغسی صحیح او پاخه اصول دروړاندی کولی شی؟.

# ٳٮۜٞڰؙڎؚڵۮؘٳٙؿ۪ڡؙۅٳڵعؘۮٳۑ۩ڶٳؽؠۅٛؖۅڡۜٵۼؖڗٚۅؙڹٳؖڵٳڡٵڴؽڗؙۄ۫ؾڠؠۘڬۅٛڹ۞

بیشکه چی تاسی خامخا څکونکی یئ د عذاب دردناک (په سبب د شرک او تکذیب خپل). او جزاء به نه درکوله کیږی تاسی ته مګر په قدر د هغه (عمل) چی وئ تاسی چی کاوه به مو (په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی د توحید د انکار او د دغو بی ادبیو او گستاخیو خوند او مزه به و څکئ چی د رسالت په دربار کښی ئی کوئ هر څه چی کوئ د هغه گرد (ټول) نتائج او ثمری هرومرو (خامخا) یوه ورځی ستاسی په مخ کښی راتلونکی دی.

#### اِلَاعِبَادَاللهِ الْمُخْلَصِيْنَ<sup>©</sup>

مگر هغه بندگان د الله چی پاک کړی شوی دی (له پلیتی نه نو ډیره ښه مضاعفه جزاء به مومی).

تفسیر: یعنی د دوی په نسبت څه وویل شی د دوی وضعیت او حالت خو بیخی له هغوی څخه جلا (جدا) او متمائز او کامل بل قسم دی او پر دوی د الله تعالیٰ کرم او احسان نازلیږی او د داسی انعاماتو مورد گرځی چی ځینی ئی دغه دی

### ٳؙۅڵڵٟڮؘڵۿؙؠؙڔۯ۬ؾؙٛ ۺۼڵۏۿۨٚۏٚۅؘٳڮ<sup>ڎ</sup>

دغه (مخلصین چی دی) شته دوی ته رزق روزی معلومه (رنگا رنگ) میوی

تفسیر: یعنی داسی عجیبی او غریبی میوی د خوړلو دپاره دوی ته وړاندی کیږی چی د هغوی پرره صفت او خاصیت فقط الله تعالیٰ ته معلوم دی. هو! د هغو لړ څه لنډ او مختصر تعریف ئی په دی صورت سره خپلو بندګانو ته ښوولی دی چی ﴿ لَاَمْتُطُوْمَةَ وَلَاَمْنُوْمَةً ﴾ جزء ۲۷ (د الواقعه (۱) رکوع) ۳۳ آیت

#### ۅؘۿؙۄۨ؆ؙڰۯؙؙٛٛٛٷؽڰٛ

او دوی ته به عزت ورکړی شوی وی.

تفسیر: په دی باندی پاک الله ښه پوهیږی چی څومره لوی اعزاز او اکرام او احترام به وی.

ؚؽؘؘؘؘؘؙۘۘۻؾ۠ؾؚالتَّعِيُوڤِ عَلى سُرُرٍ مُّتَقْبِلِيْنَ۞يُطَافُ عَلَيُهِمْ بِكَانِي مِّنْ مَّعِيْنِ؋ٞبَيْضَاۤءَ لَكَ ۚ وَ لِلشِّرِيِيُنَ۞

### لاِفِهُاغُولُ وَلاهُمُ عَنْهَا يُنْزَفُونَ<sup>®</sup>

په جنتونو ودانو له نعمتونو کښی (ناست به وی) پر تختونو سره مخامخ (چی هر یو د بل له لیدلو څخه خوشالیږی). ګرځولی به شی پر دوی (له طرفه د سقات د جنت) له جامونو د صافو شرابو تک سپین خوند ورکوونکی دپاره د څښونکیو نه به وی په دغو شرابو کښی څه آفت علت او نه به وی دوی له هغو شرابو څخه مست بیخوده.

تفسیر: یعنی خوند \_ مزه او نشاط به ئی پوره وی او د هغو مضارو او مفاسدو به هیڅ یوه نښه او اثر هم په کښی نه وی چی په دنیوی شرابو کښی شته، د دغو طهورو شرابو له څښلو څخه به د سر دروند والی او نشه نه پیدا کیږی ، ینی او سګی به نه خرابوی، او نه به ئی ویالی وچیږی.

# ۅؘۼؚنُكُمُ فَطِرْتُ الطّرُفِ عِيُنٌ كَا نَهُنَّ بَيْضٌ مُكُنُونٌ ۞

او وی به په نزد د دوی کښی حوری ټیټی لرونکی د سترګو غټی سترګی ګواکی دوی هګی دی پټی ساتلی شوی (په صفائی کښی).

تفسیر: یعنی له ډیره شرمه او نازه ښکته کتونکی حوری چی ماسوا، له خپلو میړو (خاوندانو) بل هیچا ته نه گوری او نه سترگی ورآړوی.

د دی حورو رنګونه به ډیر صاف او شفاف وی په شان د هغو تکو سپینو هګیو چی الوتونکی ئی تر خپلو وزرو لاندی پتی ساتی نه به پری کوم داغ لګیدلی وی او نه به څه ګردغبار او دوړی پری لویدلی وی یا د هغو نریو پردو په شان تکی سپینی او پستی او نازکی وی چی د هګی د پوستکی په منځ کښی واقع او ساتلی وی ځینی پوستکی په منځ کښی واقع او ساتلی وی ځینی وائی چی د «شتر مرغ» هګی تری مراده ده چی ډیره ښائسته وی ـ په هر حال دغه تشبیه په صفائی او ښکلیتوب کښی ده نه په سپینوالی کښی لکه چی د «الرحمن» په جزء ۲۷ (۳) رکوع هم آیت کښی داسی یو آیت مونډ لولو هی کانگن الگاؤر کوالری کې

# ٷؘؿؘؘؘؘؘؙؙڮۼڞؙؙؙؙٛٛؠؙٷۻؿۜؿڝۜٲٷٷ<sup>۞</sup>ٷٳڶٷٙٳٟٚڴڡؚٞڹؙؙٛٛٛؠٛٳڹٚٷؽؗۏؘڕ۬ؽؙ۞ٚٙڡۣۜڠڡؙۅٛڷ ٵؚؾۜڮڶؠڹٲڶؠؙڝڐؚۊؽڹ۞ٵؘؚۮؘٳڡؚؿؗڹٵٷؙؿٵڗؙٵٵ۪ۊۜعؚڟٵڝٵٵؚٵؿٵڶؠۜڔؽڹٛٷڹ

پس مخ به و گرځوی ځینی د دی جنتیانو پر ځینو نورو جنتیانو چی پوښتنه به سره کوی یو له بله (له احواله د دنیا) نو وبه وائی یو ویونکی له دوی نه چی بیشکه زه چی وم وو ما لره یو ملګری (منکر له بعثه) چی ویل ئی (ماته) آیا بیشکه ته چی ئی له باور کوونکیو ئی (په بعث بعد الموت) آیا هر کله چی مړه شو مونږ او شو مونږ خاوری او هډوکی آیا بیشکه مونږ ته به خامخا جزاء راکړه شی ؟.

تفسیر: یعنی د مجلس ملکری به سره تولیږی او د طهورو شرابو جامونه به سره څښی او د دغه عیش او تنعم په وقت کښی به ځینی د خپلو تیرو حالاتو او واقعاتو تذکری سره کوی. یو جنتی به وائی چی خانه! په دنیا کښی به یو سړی د دی لامله (له وجی) پر ما خندیده چی زه ولی پر آخرت قائل او پر وجود ئی باور لرم او ماته به ئی د نادان او د احمق نسبت کاوه او ویل به ئی چی دغه بیخی مهمله او چتی (بیکاره) خبره ده وروسته له دی نه چی سړی مړ او له خاوری او له نورو سره ګډ شی او غوښه او پوستکی هیڅ شی ئی پاتی نشی او تش وراسته هډوکی ئی پاتی شی نو بیا دی د خپلو اعمالو د بدل موندلو دپاره ژوندی راپاڅاوه شی؟ ـ ښه خو پر دغه چتی (بیکاره) او بی منطقه خبره به څوک یقین او باور کولی شی ؟.

#### قَالَ هَلُ أَنْتُومُ مُظَلِعُونَ ﴿

بیا وائی آیا یئ تاسی کتونکی (په دوزخ کښی چی د هغه منکر حال درښکاره شی).

تفسیر: یعنی هغه پر آخرت مسخره کوونکی سری یقیناً په دوزخ کښی لویدلی دی راځئ چی له لری څخه خو لږ څه د هغه بد احوال ځان ته په عینالیقین سره هم معلوم کړو ـ دغه به د هم هغه جنتی مقوله وی. او ځینی وائی چی دغه مقوله د الله تعالیٰ ده ـ یعنی الله تعالیٰ به وفرمائی چی آیا تاسو غواړی، چی د هغه منکر بد احوال وګورئ.

# فَاطَّلُمَ فَوَالْاُ فِي سَوَاءِ الْجَحِيْءِ فَكَالَ تَاللهِ إِنْ كِدُتُ فَاطُلُمُ فَوَالْاُ فِي سَوَاءِ الْجَحِيْءِ فَكَالَ تَاللهِ إِنْ كِدُتُ مِنَ الْمُخْضَرِيْنَ ﴿ لَتُرْدِيْنِ الْمُخْضَرِيْنَ ﴿ لَانْجُدِيْنِ الْمُخْضَرِيْنَ ﴾

پس وبه کوری (دغه قائل) پس وبه وینی هغه (منکر ملکری) په منځ د دوزخ

کښی. وبه وائی (قائل منکر ته د ملامتیا دپاره) قسم دی په الله چی نژدی وی ته چی په کنده د دوزخ کښی می وغورځوی او که نه وی انعام (فضل) د رب زما خامخا وم به زه له حاضر کړیو شویو (دوزخ ته سره له تا).

تفسیر: یعنی دغه جنتی ته د ده د ملکری حال ورښوود کیږی چی بیخی د دوزخ منځ کښی به پروت وی د ده له لیدلو څخه به دی عبرت اخلی او د الله تعالیٰ فضل او احسان به ئی په یاد ورشی او هغه ته به داسی وائی «ای کمبخته! تا غوښته چه ما هم له خپل ځانه سره یار او ملکری کړی» محض د الله تعالیٰ فضل او احسان زما لاس ونیو او له دغه مصیبت څخه ئی بچ کړم چی زما قد هم د اسلام د سمی لاری څخه ونه ښوئیده که نه نن به زما حال هم ستا په شان وو تا غوندی به زه هم نیول کیدم او په دغه دوزخ کښی به غورځول کیدم او دغه سخت دردناک عذاب به می موندو.

# اَفَهَانَحُنُ بِمَيِّتِيْنَ فَالْاَمُوْتَتَنَا الْأُوْلِى وَمَا غَنُ بِمُعَدَّبِيْنَ ﴿ اللَّهُ وَالْغَنُ بِمُعَدَّبِيْنَ ﴿ اللَّهُ وَالْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ لِمِثْلِ لَهُذَا فَلْيَعُمُلِ الْعُمِلُونَ ﴿ اللَّهُ وَالْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ لِمِثْلِ لَهُذَا فَلْيَعُمُلِ الْعُمِلُونَ ﴾

آیا پس نه یو مونږ (جنتیان) مړه کیدونکی (بلکه نه یو) مګر همغه مرګ زمونږ ډومبنی (په دنیا کښی) او نه یو مونږ په عذاب کړی شوی. بیشکه چی دغه (ابدی خوندور حیات) خامخا هم دغه په مراد رسیدل بری ډیر لوی دی. خاص دپاره د مثل د دی (نعمتونو) پس ښائی چی عمل وکړی عمل کوونکی (نه دپاره د جاه او مال د دنیا چی فانی دی).

تفسیر: په دغه وخت کښی به له ډیره مسرته ووائی آیا دغه واقعی خبره نه ده بلکه ده چی ماسوا و له هغه پخوانی مرګه چه په دنیا کښی مونډ ته رسیدلی دی وروسته له دی نه مونډ له سره نه مرو او نه له سره له دغه عیش او عشرت او راحت څخه وځو او نه د تکلیف \_ عذاب \_ ربړ (سختع) او اندیښنی کومه ویره او خرخشه (خطره) مونډ ته عائده کیږی. د الله تعالیٰ په فضل او کرم سره دغه زمونډ تنعم او رفاهیت به همیشه وی بیشکه چی لوی بری او کامیابی هم دی ته وائی او دغه دی هغه اعلیٰ مقصد چی ښائی د هغه د تحصیل دپاره هر قسم زحمتونه او تکالیف پر ځان واخیستل شی! او هر ډول (طریقه) ایثار او فدا کاری په دغه لاره کښی وکړی شی! اوس بیا الله تعالیٰ عظم برهانه فرمائی

## ٳٙڎ۬ڸڬڂؘؿڒؙڹؙڒؙڒٳؘؙۘٞٛٛٛٞۯۺؘٛڮڗۘۊؙٵڵڗؘڠؙۅ۫ۄؚٵؚؾٵڿۼۘڶڹؠٵڣؾۘڹۊؙٙێڵڟڸؚؠؽ؈ ٳٮٞۿٵۺؘڮۯۊؙ۠ؾٛٷٛڿؚٛؽٵڞڸٳڲٛڿؚؽۅٚ

آیا دغه (نعماء د جنت) غوره دی له جهته د میلمستیا (جنتیانو ته) یا ونه د زقوم (غوره ده دوزخیانو ته). بیشکه مونږ گرځولی مو ده دغه ونه فتنه عذاب دپاره د ظالمانو. بیشکه چی دا ونه ده چی راووځی په بیخ د دوزخ کښی.

تفسیر: پاس د جنتیانو د میلمستیا تذکره وه ـ له دی ځایه د دوزخیانو د میلمستیا وینا شروع کیږی. «زقوم» د کومی ونی نوم دی چی ډیره ترخه او خورا (ډیر) بد خونده ده لکه چی په هندوستان کښی د (تهر) یا (سیهند) ونه هم دغسی ده. د دوزخ په منځ کښی الله تعالیٰ پخپل قدرت سره دغه ونه زرغونه کړی ده همغه ئی دلته په ﴿ اِنَّ تَعْبَرَ الْرُقُورُ ﴾ سره موسومه کړی ده . هغه یوه بلا ده ظالمانو لره په آخرت کښی ځکه څه وخت چی دوزخیان له لوړی څخه ډیر په عذاب او بیقراره شی نو هم دغه خوراک به دوی ته ورکاوه کیږی او د دوی له ستونی (حلق) ځینی د هغه له تیرولو یا تیریدو څخه وروسته له دی څخه یو مخصوص بد اثر پیدا کیږی چی له هنی د ځینی یو ځان ته مستقل عذاب پر دوزخیانو نازل او مسلط کیږی. او په دنیا کښی هم د دی ونی تذکره یو شان ته ابتلا او ازموینه ده چی منکران د هغی له ذکره په قرآن کښی په ضلات او گمراهی کښی لویږی. ځینی وائی چی شنه ونه به د دوزخ په اور کښی څرنگه زرغونیږی ؟ حال دا ممکن دی چی د دی ونی مزاج ناری وی لکه د «سمندر» مزاج چی د اور زوغونیږی ؟ حال دا ممکن دی چی د دی ونی مزاج ناری وی لکه د «سمندر» مزاج چی د اور په چنجی سره مشهور دی او د هندوستان د سهارنهور د بلدی په عمومی باغ کښی ځینی داسی ونی هم شته چی د هغو تربیت په اور سره کیږی ځینی وائی چی «زقوم» په فلانی لغت سره کېوره او کچ (خرما او مسکه) ته وائی او دوی به هم دغه کچ او کجوره پخپل مخ کښی کیښودل او خپلو نورو ملګرو ته به ئی ناری وهلی «راځیځ چی زقوم سره وخورو».

### طلَعُهُا كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّيْطِيْنِ®

وږی د هغی ګواکی سرونه دی د شیطانانو (په عمومی قباحت او کراهیت خیل سره).

تفسیر: یعنی د سخت بدرنگه شیطان په صورت یا ئی مارانو (منگورو) ته شیاطین ویلی دی یعنی د هغی وږی یا واښکی به ئی د منگور د سرونو په شان وی لکه چی په هندوستان کښی په تشبیه سره یوی ونی ته «ناګپهن» وائی یعنی د منګور پرانستلی خوله.

## فَإِنَّهُمُ لَأِكُوْنَ مِنْهَا فَمَالِئُوْنَ مِنْهَا الْبُطُونَ ۗ ثُعَرَانَ لَهُمُ عَلَيْهَالْشُوْبُامِّنُ حَبِيبُونَ

پس بیشکه دوی خامخا خوړونکی وی له هغه (زقوم) څخه پس ډک کوونکی به وی له هغه (زقوم) د نسو خپلو (له جهته د ډیری لوږی نه). بیا بیشکه دوی ته پر هغه (ونه د زقوم) خامخا ګډول (څښول) به وی له اوبو یشولیو شویو څخه (چی کلمی به ئی توټی توټی کوی).

تفسیر: کله چی دوزخیان «زقوم» وخوری تړی کیږی دلته سختی تودی یشیدلی اوبه پر دوی څښولی کیږی چی د هغو په اثر د دوی کلمی توتی ټوتی لاندی تری لویږی ﴿ فَتَطَّعُ اَمْعُالْهُمُو ﴾ جزء ۲۲ د محمد ۲ رکوع ۱۵ آیت اعاذنا الله منها

### تُقرِّانَ مُرْجِعَهُ مُأَلَالِ الْبَحِيْمِ

بیا بیشکه ورتله د دوی به هرومرو (خامخا) ډیری د اور ته وی.

تفسیر: او کله چی دوی ډیر وړی کیږی نو له اوره یو څنګ ته بیول کیږی او دغه خوراک او اوبه پر دوی خوړلی او خښلی کیږی، او دوی د دغه اور کښی غورځول کیږی، او دوی د دغه عذاب ځکه مستحق دی چی

# إِنَّهُمْ الْفَوْ الْبَاءَهُمُ ضَالِيْنَ ﴿فَهُمْ عَلَى الْرَٰهِمُ يُهُرَعُونَ ©

بیشکه چی دوی موندلی دی پلرونه خپل گمراهان پس دوی په قدمونو (پلو) د هغوی پسی ځغلی منډی وهی (د هغوی تقلید کوی دلیل او برهان ته نه گوری).

تفسیو: دغه وروستنی کفار د پخوانیو کفارو په ړوند تقلید ګمراه شول په کومه لاره چی پخوانی کفار تللی وو دوی هم پر همغو لارو په منډو شول او هغه کندو ژورو ته ئی له سره فکر او دقت

ونه کړ او د حجت متابعت ئی پریښود.

# وَلَقَدُ ضَلَّ قَبُلَا مُ اكْثَرُ الْكَوَّلِينَ ﴿ وَلَقَدُ ارْسُلْنَا فِيهُومُ مِّنُذِيرِينَ ﴿ وَلَقَدُ ارْسُلْنَا فِيهُومُ مِّنُذِيرِينَ ﴿ وَلَقَدُ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾ فَانْظُرُكَيْفَ كَانَ عَاقِبَ أَلْمُنْ نَرِيْنَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾

او خامخا په تحقیق گمراه شوی وو پخوا له دوی نه اکثر د ډومبنیو (اممو څخه په تقلید او ترک د دلیل او خامخا په تحقیق لیږلی مو وو په دوی کښی ویروونکی (انبیاء له عذابه نو دوی هغه نه منل نو هلاک مو کړل) پس وگوره چی څرنګه وو عاقبت آخره خاتمه د ویرولیو شویو (له جهته د عذابه چی ټول هلاک شول). مګر هغه بندګان د الله چی پاک کړی شوی وی (له عصیانه خلاص دی له عذابه).

تفسیو: یعنی په هره زمانه کښی له انجامه خبروونکی او له آخرته ویروونکی انبیا، راغلی دی. د هغو کسانو عاقبت او آخره خاتمه څرنګه شوه ؟ چی د هغوی خبرو ته ئی غوږ کښینښود یواځی د الله تعالیٰ همغه مخصوص او منتخب بندګان له عذابه محفوظ او مصؤن پاتی شول چی له الله تعالیٰ څخه ویریدل او د آخرت فکر له هغوی سره وو. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی، «د ویری خبری خو ګردو (ټولو) ته اورولی کیږی خو تری همغه کسان پند او عبرت اخلی چی نیک وی، بدان تری تور خوری او بد تری وړی » وروسته له دی نه د ځینو منذرینو (ویرولیو شویو) قصی اورولی کیږی څو مکذبین تری عبرت واخلی او د ځینو منذرینو (ویرولیو شویو) قصی اورولی کیږی څو مکذبین تری عبرت

وَلَقَكَ نَالَا مَنَانُوحُ فَلَنِعُمَ الْمُجِمِّبُونَ ﴿ وَجَيِّنُهُ وَاهْلَهُ مِنَ الْكُوبِ الْعَظِيُرِ وَجَعَلْنَا ذُرِيَّتَ هُ هُ وَالْمَاقِيْنَ ﴿ وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْاِخِرِينَ ﴾ الْعَظِيُرِ فَي الْعَلِيدِينَ ﴿ اللَّهِ فَي اللَّهِ فَي اللَّهِ فَي اللَّهِ فَي اللَّهِ فَي اللَّهِ فَي اللَّهُ وَاللَّهُ فَي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

او خامخا په تحقیق غږ کړی وو مونږ ته نوح پس خامخا ښه جواب

ورکوونکی یو مونږ. او نجات ورکړ مونږ دغه (نوح) ته او اهل د دغه (نوح) ته له غمه ډیر لوی (چی ایذاء قوم او غرق وو) او وګرځوله مونږ اولاده د دغه (نوح) هم دوی باقی پاتی کیدونکی. او پری مو ښودل پر دغه (نوح مدح او ثناء) په وروستنیو خلقو کښی. سلام دی (له الله) پر نوح په عالمیانو کښی. بیشکه مونږ هم داسی (لکه نیکه جزاء د نوح نیکه) جزاء ورکوو محسنانو نیکوکارانو ته. بیشکه چی دغه (نوح) وو له (خاصو) بندګانو مؤمنانو زمونږ نید. بیا غرق کړل مونږ (قوم د ده بی له ده څخه) هغه نور (کفار په سؤال د نوح)،

تنبیه: د اکثرو علماوو قول دا دی چی نن د ټول جهان انسانان د حضرت نوح علیه السلام د دریو زامنو (سام ـ حام ـ یافث) اولاد دی. د ( جامع ترمذی) له ځینو احادیثو څخه د دی ثبوت کیږی. والتفصیل یطلب من مظانه.

#### وَإِنَّ مِنْ شِيْعَتِهِ لِأَبْرُهِ يُونَ

او بیشکه یو له تابعانو د دغه (نوح) خامخا ابراهیم دی.

تفسير: انبياء عليهم السلام د دين به اصول كښي ټول سره يو او پر يوه سمه صافه لاره روان دي

### إِذُجَأْءَرَتَهُ بِقَلْبٍ سَلِيْمٍ ۞

کله چی راغی (ابراهیم) رب خبل ته سره له زړه ښه سالم پاک بی له شکه.

**تفسیر:** یعنی له هر قسمه اعتقادی او اخلاقی رنځوری او مرض څخه ئی خپل زړه پاک کړ! او د دنیوی اندیښنو او خرخشو (خطرو) څخه ئی ځان خلاص کړ! سره له تواضع او انکسار د خپل رب په طرف راغب او متمائل شو! او خپل قوم ته ئی هم پند او نصیحت وکړ چی له کفر ـ شرک او بت پرستی او عصیان څخه خپل ځانونه وساتی.

# إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعَبُّدُونَ فَا إِفْكَا الْهَةَّدُوْنَ اللهِ تُولِيُدُونَ فَ

کله چی وویل (ابراهیم) پلار خپل او قوم خپل ته څه شی دی چی عبادت ئی کوئ تاسی (او عبادت ئی عبادت ئی عبادت ئی عبادت ئی عبادت ئی عبادت ئی کوئ).

تفسیر: یعنی دغه د تیږی (گتی) بتان خه شی دی او خه حیثیت لری چی تاسو ئی په دی اندازه عزت او احترام کوئ او له الله تعالی څخه مو مخ اړولی او له بتانو سره مو خپل عابدانه مناسبات تړلی دی. آیا په واقع سره د دوی په لاس کښی د تول جهان واک (واگی) ، اختیار او حکومت دی ؟ او د کوم وړوکی یا لوی نقصان او نفعی مالکان دی ؟ آیا تاسی ولی له خپل حقیقی الله او مالک اجل واعلیٰ شأنه و اعظم برهانه څخه مخ گرځوئ ؟ او د دغو باطلو او د دروغو حاکمانو او بتانو خوشامد او حمایت کوئ؟.

### فَهَاظُكُوْ بِرَبِّ الْعُلَمِينَ

پس څه ګمان مو دی پر رب د عالمیانو (چی بی له عذابه به مو پریږدی بلکه

نه مو پریږدی).

تفسیر: یعنی آیا د ده په وجود کښی څه شک او شبهه شته ؟ آیا تاسی د هغه له شان او رتبی څخه بیخبره او ناپوهان یئ چی (معاذ الله) تیږی (ګتی) له هغه سره شریکان دروئ یا د ده له غضب او انتقام څخه ناواقفه یئ چی پر داسی ګستاخی او بی ادبی زړور شوی یئ ؟ بالاخر دا راوښیئ چی تاسی د رب العلمین په نسبت څرنګه افکار او خیالات لرئ ؟

# فَنَظَرَنَظُرَةً فِي النَّجُوْمِ فَقَالَ إِنِّي سَقِيُهُ فَتَوَلَّوُا عَنَهُ مُدَيرِينَ ٥٠ فَرَاعَ إِلَى الْهَتِهِمُ فَقَالَ الَا تَأْكُلُونَ أَهُ

پس نظر ئی واچوه یو نظر په ستوریو کښی. پس وویل (ابراهیم) چی بیشکه زه ناجوړ یم. پس وګرځیدل هغوی له ابراهیم څخه حال دا چی شا کوونکی وو. پس پټ راغی (دغه ابراهیم) معبودانو د دوی ته پس وویل (ابراهیم دغو بتانو ته) چی آیا نه خورئ (تاسی له دغو درته ایښودلیو شویو طعامونو څخه).

تفسیر: د ابراهیم علیه السلام په زمانه کښی د نجوم علم ډیر مترقی وو. ده خپل قوم ته د ورښوودلو دپاره ستوریو ته وکتل او وی ویل چی زما طبیعت ښه نه دی په دنیا کښی به څوک داسی پیدا شی چی د هغه طبیعت بیخی له هر حیثیته ښه وی او څه نه څه داخلی یا خارجی عوارض ورلاحق نه وی \_ آیا دغه ربر (تکلیف) او اندیښنه لږه وه چی دی به هره شیبه د خپل قوم پر دغه بد احوال او انجام پسی پخسیده یا ئی مطلب دا وو چی زه ناجوړه کیدونکی یم \_ حکمه چی ناروغی د مزاج د بی اعتدالی سره مرادفه ده او له موت څخه پخوا هر سړی ته هم دغه صورت وړاندی کیدونکی دی په هر حال د حضرت ابراهیم مراد صحیح وو . لیکن ستوریو ته کتلی د ده له داسی وینا څخه چی هر الآسیتی که خلق داسی وپوهیدل چی دی د نجوم په وسیله وپوهید چی ده نژدی ده چی رنځوریوم . دغه خلق د خپل یو لوی جشن په طرف د ښاره د باندی کرد (تول) سره روان وو ، نو د ابراهیم علیه السلام د دی وینا له آوریدلو څخه هغوی د ده په نه ورتګ باندی د معنوریت په علت وپوهیدل او دی ئی یواځی په ښار کښی پریښود . د ابراهیم علیه السلام غرض له دغه بیل پاتی کیدلو څخه دغه وو څو یوه داسی موقع او فرصت ومومی چی په السلام غرض له دغه بیل پاتی کیدلو څخه دغه وو څو یوه داسی موقع او فرصت ومومی چی په هغه کښی د دغو باطلو خدایانو یو خبر واخلی \_ نو دی په لویه بتخانه کښی ننوت او بتانو ته غه کښی د دغو باطلو خدایانو یو خبر واخلی \_ نو دی په لویه بتخانه کښی مو پراته دی ولی نه خورځ ؟» سره له دی چی ستاسی ظاهری صورت د خوړونکیو په شان دی.

تنبیه: د پاس تقریر محخه ظاهر شو چی د حضرت ابراهیم علیه السلام ﴿ آَنَمَیْنَوْ ﴾ ویل په واقع کښی دروغ نه وو. هو! له هغه محخه اوریدونکی په کوم مطلب چی پوهیدلی دی د هغه په اعتبار خلاف الواقع وو ځکه په بعض الاحادیث الصحیحه کښی پر دغه د کذب د لفظ اطلاق کړی شوی دی حال دا چی دغه «کذب» نه بلکه فی الحقیقت «توریه» ده او داسی توریی د شرعی مصلحت په وخت کښی مباح دی لکه چی د هجرت په حدیث کښی رسول الله صلی الله علیه وسلم د «همن الرجل» په جواب کښی «من ماء» وفرمایل او ابوبکر صدیق رضی الله عنه د یوه سوال په جواب کښی وو. «رجل یهدینی السبیل» هو! څرنګه چی دغه «توریه» هم د حضرت ابراهیم علیه السلام د لوړ (اوچت) مقام په لحاظ خلاف الاولیٰ وه نو ځکه د «حسنات الابرار سیئات المقربین» په اساس په حدیث کښی «ذنب» ورته ویلی شوی. والله اعلم.

### مَالَكُوْلَاتَنْطِقُوْنَ®

څه شوی دی پر تاسی چی خبری نه کوئ (او جواب نه راکوئ تاسی ما لره؟).

تفسیر: کله چی د بتانو له طرفه د خوړلو او نه خوړلو په نسبت ابراهیم علیه السلام کوم جواب وانه ورید نو وی ویل چی تاسی خبری ولی نه کوئ ؟ حال دا چی ستاسی اعضاء او صورت د انسانانو په شان جوړ کړی شوی دی لیکن وئی نشو کړی چی د انسانانو روح هم په تاسی کښی وغورځوی نو بیا د تعجب ځای دی چی خوړونکی \_ څښونکی \_ ویونکی انسانان د دغو بیحسه او بیحرکته د انسان په شان ښکاریدونکیو بتانو په مخ کښی ولی سر په سجده لویږی ؟ او خپل حاجات او مهمات تری غواړی ؟ نو کله ابراهیم علیه السلام چی د دغو دواړو پوښتنو هیڅ جواب وانه ورید نو.

## فراغ عَلَيْهِ مُ ضَرُبًا بِالْيَرِيْنِ

پس پټ ننووت پر دوی په وهلو سره په قوت (يا قسم يا ښې (y)

تفسیر: یعنی په زور او قوت سره ئی ودرزول او ګرد (ټول) ئی سره مات او ګوډ کړل. د انبیاء په سورت کښی دغه قصه مفصله تیر شوی ده چی ابراهیم علیه السلام داسی قسم یاد کړی وو ﴿ وَتَاللّٰهِ لَاَیۡدُتَ اَصُنَامَکُو ﴾

## فَأَقْبُلُوۡۤٳٳؽۑۅؚؽڒؚؾٚۏؙۅڽ

پس مخامخ شول (متوجه شول نمرودیان) دغه (ابراهیم) ته چی رامنډی ئی وهلی (پسی لپاره د نیولو).

تفسیر: کله چی خلق له خپلی میلی او چرچی څخه بیرته راو کرځیدل که ګوری چی د دوی بتان ګوډ او مات توتی توتی پراته دی نو له قرائنو او اماراتو څخه وپوهیدل چی دغه کار پرته (علاوه) له ابراهیم څخه بل چا نه دی کړی لکه چی ګرد (تول) د ده په چار چاپیر کښی سره راتول شول او ورته وویل چی دغه زمونږ معبودان دی ولی مات کړی دی.

## قَالَ اَتَعَبُدُ وَنَ مَا تَنْغِتُونَ فَوَاللهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ®

وویل (ابراهیم دوی ته جواباً) آیا عبادت کوئ تاسی د هغه چی تاسو ئی تراشوئ (او پخپلو لاسو ئی جوړوئ) حال دا چی الله پیدا کړی یئ تاسی او هغه (عمل) چی کوئ ئی تاسی (نو ولی د غیر الله عبادت کوئ).

تفسیر: یعنی هر چا چی دغه بتان مات کړی دی تاسو هغه پسی ولی گرځئ تاسی پخپله ولی داسی چتی (بیکاره) او احمقانه حرکات کوئ ؟ آیا د تیږو (گتر) بیځانه بت چی تاسی ئی پخپلو لاسو سره جوړوئ د عبادت لائق کیدی شی او له هغه الله تعالیٰ څخه مو چی ستاسی او ستاسی د اعمالو او د دغو تیږو (گتو) او د نورو گردو (ټولو) موجوداتو خالق دی ولی شکولی دی؟ کله چی الله تعالیٰ د ټولو موجوداتو خالق او رب دی نو تاسی ولی د نورو اشیاؤ په عبادت کښی مشغول او لګیا کیږئ ؟ حال دا چی دغه نور اشیاء هم مخلوق فی المخلوق دی آخر دغه څومره جهالت او ظلمت دی؟

## قَالُوْاابُنُوْالَهُ بُنْيَانًا فَٱلْقُونَةُ فِي الْجَحِيْهِ ﴿فَالَادُوْا بِهِ كَيْدًا فَجَعَلَنٰهُمُ الْرَسُفَلِينَ ﴾

وویل (کفارو) چی جوړه کړئ دغه (ابراهیم) ته یوه بناء (او له خسو ئی ډکه کړئ او اور ورواچوئ) پس وغورځوی دغه (ابراهیم) د اور په ډیری کښی. پس اراده وکړه دوی له ابراهیم سره د فریب (دپاره د سوځولو) پس ومو ګرځول دوی لاندی (خوار سپک)

تفسیر: کله چی د ابراهیم علیه السلام د دغو معقولو خبرو جواب دوی ورنشو کړی نو داسی تجویز ئی سره غوته کړ چی راځئ یوه لویه آتشخانه (بهتی) جوړه کړو ـ او ابراهیم د هغی په اور کښی وغورځوو ـ غو په دغه تدبیر د خلقو په زړونو کښی د بتانو عقیده بیرته تینګه شی ـ او په عین زمان کښی د دوی یو خوف او هیبت هم په زړونو کښی پیدا شی ـ او ګرد (ټول) سره وپوهیږی چی د مخالفت انجام څرنګه کیږی ؟ څو وروسته له دی نه بل څوک له سره داسی یو حرکت ته جرأت او اقدام ونه کړی مګر الله تعالیٰ بیا هم دوی سپک او ذلیل وګرځول ـ او هغه ډیر زورور اور ئی پر خپل خلیل ګلزار کړ چی له هغه څخه علی رؤس الاشهاد دغه خبره ثابته شوه چی تاسی او ستاسی معبودان که ټول سره خپل لاسونه یو کړئ ـ خو بیا هم د الله تعالیٰ د یوه مخلص بنده یو ویښته ته هم څه ضرر او زیان نشی رسولی او له سره د دی خبری مجال نه لری چی د ابراهیم علیه السلام د رب او د الله تعالیٰ له اجازی څخه ماسواء یو ویښته ئی هم وسوځوئ!.

#### وَقَالَ إِنِّىٰ دَاهِبُ إِلَى رَبِّىٰ سَيَهُدِيْنِ<sup>®</sup>

او وویل (ابراهیم) بیشکه زه تلونکی یم (مامور به د) رب خپل ته ژر به لاره راوښیی ماته (رب زما).

تفسیر: کله چی ابراهیم علیه السلام له خپل قوم څخه مأیوس او ناامیده شو \_ او پلار ئی هم پری سختی او شدت شروع کړ \_ نو د هجرت اراده ئی وفرمایله او الله تعالیٰ د شام لار ورته وروښوده.

#### رَبِّ هَبُ لِيُ مِنَ الصَّلِحِيْنَ<sup>©</sup>

ای ربه زما راوبښه ماته (ځوی) له صالحانو (چی معین وی په طاعت د تا او مین وی په غربت کښی زما)

تفسیو: یعنی کله چی تبر او قوم او کور کهول می پریښود نو ښه اولاد راته عطاء کړه چی په دینی چارو کښی زما مدد وکړی ـ او د دوی سلسلی ته دوام ورکړه.

### فَبَشَّرْنِكُ بِغُلْمٍ حَلِيُو<sup>®</sup>

پس زیری و کړ مونږ په دغه (ابراهیم) په داسي هلک چې ډیر تحمل والا به وی.

تفسير: يعنى له دى نه معلوم شو چى حضرت ابراهيم عليه السلام د اولاد به نسبت چى دعاء کړی وه ـ او د الله تعالیٰ په دربار کښی قبوله شوه نو هم دغه هلک ئی د الله تعالیٰ په دربار کښي د قرباني په شان وروړاندي کړ، له موجوده توريت څخه هم ثابت دی کوم هلک چې ابراهیم علیه السلام ته د ده د دعا یه اثر ورعطا شوی ؤ هغه هم دغه حضرت اسمعیل علیه السلام دى. او ځکه ئى نوم اسمعيل عليه السلام كيښود شو چى معنى ئى «واوريد الله» ده لکه چى اسمعیل له دوو لفظونو څخه جوړ دی چی «سمع ـ اوریدل» او «ایل ـ الله» دی یعنی الله تعالیٰ حضرت ابراهیم علیه السلام دعا واوریده او مستجابه ئی وګرځوله او دغه هلک ئی ورعطاء کړ ـ یه «توریت» کښی دی چې الله تعالیٰ ابراهیم ته وویل چې د اسمعیل علیه السلام په باره کښې ماله تا واوریده ـ نو یه دی بناء یه دغه آیت کښی چی د هغه ذکر دی هغه حضرت اسمعیل علیه السلام دی حضرت اسحٰق علیه السلام نه دی. برسیره یه دی د ذبحی د قصی د ختمولو څخه وروسته د حضرت اسحٰق علیه السلام بشارت جلا (جدا) ورکړی شوی دی. ﴿ وَبَثِّرُنُّهُ بِإِسْحُقَ بَيْيًا ﴾ معلوم شو چی په 🦫 فَبَشَّرْنُهُ بِعُلْمِحَلِيْمِ 🕻 کښی علاوه پر اسحٰق علیه السلام د بل کوم هلک بشارت مذکور دی. د اسحٰق علیه السلام د بشارت ورکولو سره د هغه د نبی گرځولو زیری هم ور کړي شوي دي. او د «هود» په سورت کښې له حضرت اسلحق عليه السلام سره د حضرت يعقوب عليه السلام بشارت هم وركړى شوى دى چې د حضرت اسلحق عليه السلام ځوى دى ﴿ وَمِنْ وَرَا إِللَّهُ اللَّهِ عَلَيْكُ ﴾ (د هود ۷ رکوع) بيا نو څرنګه ګمان کاوه شي چي حضرت اسحٰق علُیه السلام به ذبیح وی گواکی یخوا له نبوت او د اولاد له عطاء څخه ذبیح کیږی نو ځکه لا محاله د دی خبری تسلیم ضروری کیږی چی هم دغه حضرت اسمعیل علیه السلام ذبیح الله دی چې د ده په متعلق د ولادت د بشارت په وخت کښې نه د نبوت او نه د اولاد د اعطاء وعده کړی شوی وه . هم دغه ده چې د قرباني يادګار او د هغه متعلقه رسوم برابر په بنې اسمعيل عليه السلام كښي د وراثت په طور منتقل او ادامه لري. او نن هم د بني اسمعيل عليه السلام هم دغه روحانی اولاد یعنی موند مسلمانان د همغه مقدس یادگار حاملین یو. یه موجوده توریت کښی تصریح ده چی د قربانی مقام «مورا» یا «مریا» ؤ یهودیان او نصرانیان د دغه ځای یه یته ښودلو کښي له هغو احتمالاتو څخه کار اخيستي دی چې له مطلبه ډير لری دی. حال دا چې نهایت اقرب او بی تکلفه خبره دا ده چی دغه ځای «مروه» دی چی بیخی له کعبی شریفی سره نژدی واقع او هغه ځای دی چې هلته معتمرين د بين الصفا والمروة له سعييي وروسته حلاليږي. او ممکن دی چی په ﴿ بَلَغَرَمَعُهُالسَّعُی ﴾ کښی د هم دغی سعی په طرف اشاره وی. د امام مالک په موطا کښي يو روايت دی چې «رسول الله صلي الله عليه وسلم د مروی په طرف اشاره وکړه او وی

ویل چی دغه د قربانی ځای دی» غالباً دغه اشاره د ابراهیم او اسلمعیل علیه السلام هم دغه د قربانی ځای ته ده که نه د دوی په زمانه کښی خو خلق عموماً له مکی معظمی څخه دری میله لری په «منیٰ» کښي قرباني کوله لکه چې تر نن پورې همغه سنت هملته جاري دي. معلوميږي چی د ابراهیم علیه السلام د قربانی اصلی ځای «مروه» و بیا حجاجو د ذبانحو د کثرت یه ملحوظ هغه «منیٰ» ته منتقل کړ. په عظیمالشان قرآن کښی هم ﴿ هَدُیٗاللِغَالْکَعُبُةِ ﴾ او ﴿ 'تُوَّمَعِلُهُمَّالِكَالْبَيْتِالْعَيْقِ ﴾ مذكور دى چى له همغه څخه د كعبى شريفى نـژديـوالـى څـرګنديږى (سُكاره كيدِي) والله اعلم. په هر حال قرائن او آثار هم دغه راښيي چي «ذبيح الله» همغه اسلمعیل ؤ چی په مکی معظمی کښی اوسیده او هم هغلته د ده نسل خور شوی دی. په تورات کښي دغه هم مصرح ده چې «حضرت ابراهيم عليه السلام ته حکم ورکړ شو چې خپل يو نازولي محبوب خُوى قرباني كره !» او دغه مسلم دى چى حضرت اسلميل عليه السلام پر حضرت اسلحق عليه السلام لوى ؤ نو بيا حضرت اسحٰق عليه السلام د حضرت اسمعيل عليه السلام په موجوديت کښي څرنګه د حضرت ابراهيم عليه السلام يواځي يو ځوي کيدې شي؟ عجيبه خبره لا دا ده چې دلته د ابراهيم د دعا په جواب کښې د هغه هلک بشارت چې ورکړې شوی دی هغه ته ئي «غلام حليم» ويلى دى ليكن د حضرت اسحٰق به بشارت كښى كله چى ابتداء پرښتو د الله تعالىٰ له جانبه زیری ورکاوه په «غلام علیم» سره تعبیر کړی شوی دی ـ د الله تعالیٰ له خوا په لوی قرآن کښی د «حلیم» لفظ پر حضرت اسحق یا بل کوم نبی نه دی اطلاق کړی شوی بلکه دغه لقب یواځی پر هم دغه هلک چی د همغه د ولادت بشارت دلته ورکړی شوی دی او د ده یر یلار حضرت ابراهیم اطلاق شوی دی لکه چی د هود په ۷ رکوع ۷۰ آیت کښی﴿ اِنَّ اِبْرَاهِمِیْوَ کَیَلِیْوُٓۤاْوَالْمُتَّنِیْبُۗ﴾ راغلی دی او د توبی په (۱٤) رکوع ۱۱۶ آیت کښی ﴿ ۚ اِلَّىٰ اِبْرُفِیْدُو لِاَوَّالْاَحِلِیْرُ ۖ ﴾ مذکور دی چی له هغه څخه ظاهريږي چې هم دغه پلار او ځوي په هم دغه خاص لقب سره ملقب کيدلو وړ (لاتق) او مستحق دی. د «حلیم» او د «صابر» مفهوم سره نژدی دی . د هم دغه «غلام حلیم» له ژبی غخه دلته داسى نقل فرمائى ﴿ سَقِدُنِيٓ إِنْ شَآءَاللهُ مِنَ الصّْيِرِيُّنَ ﴾ د انبياء په (٦) ركوع ٨٥ آيت كىسى ئى پە صاف دول (طريقە) سرە فرمايلى دى ﴿ وَإِسْلَمْعِيْلَ وَإِدْبِيْسَ وَدَاالْكِمْلِ كُلُّ مِّنَ الصَّهِرِيْنَ ﴾ ښائی له هم دغه سببه ئی د «مريم» په سورت کښی حُضرت اسمعيل ته «صادق الوعد» فرمایلی وی چی د ﴿ سَجَّدُنِّي إِنْ شَاءَاللَّهُ مِنَ الصِّيرِيُّنَ ﴾ وعده ئی په څه ښه شان سره تصديق او رښتيا کړه. په هر حال د حليم ـ صابر او صادق الوعد د القابو مصداق همغه يو شي معلومیږی چی حضرت اسمعیل علیه السلام دی ﴿ وَكَانَ عِنْدَرَتِهِمْ مُؤَيًّا ﴾ د «البقرة» په سورت کښی د کعبی شریفی د تعمیر په وخت کښی د حضرت ابراهیم او اسمٰعیل علیهما السلام له ژبی څخه کومه دعا چې نقل فرمايلي شوى ده په هغې کښې دغه الفاظ هم شته ﴿ وَاجْعَلْنَامُسُلِمَيْهِ لِكَ وَمِنْ دُرِيَتِيَّا اللهُ اللهُ اللهُ بعينه د هغه مسلم تثنيه هم دلته هم د قرباني په ذكر كښي داسی اداء فرمائی چی ﴿ فَلَتَأَلَسُلَهَا ﴾ او د هم دغو دواړو ذريات ئی په خصوصی ډول (طریقه) به «مسلم» سره ملقب وفرمایل بیشکه چی له دی نه اسلام ـ تفویض ـ صبر او تحمل بل

ومالي(٢٣) والضَّفْت(٣٧)

به څه وی؟ چی دغو دواړو پلار او زوی د ذبحه کولو او د ذبحه کیدلو په وخت کښی له خپلو ځانونو څخه راښکاره او څرګند کړل هم دغه د همغه «أسلما» صله ده چی الله تعالیٰ د دغو دواړو صوری او معنوی زریات ئی د ﴿ اَتَمَّةُسُلِمَةَّلَکَ ﴾ وګرځول فلله الحمد علیٰ ذلک والشکر له.

# فَكَتَّابَكَغَ مَعَهُ السَّعُى قَالَ لِبُنَقَ إِنِّ أَرْى فِي الْمَنَامِ إِنِّ أَدْبَعُكَ فَانْظُرُمَاذَ اتَرْى قَالَ يَابَتِ افْعَلُ مَاثُونُمُ رُّسَعِّكُ زِنَ إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الطّيبِرِيْنَ ©

پس کله چی ورسید اسمعیل سره له پلار خپل حد د سعی ته وویل (ابراهیم) ای ځویګیه زما بیشکه زه پرله پسی وینم په خوب کښی داسی چی بیشکه زه ذبحه کوم تا پس ته هم نظر وکړه چی څرنګه مصلحت ګڼی؟، وویل (اسمعیل) ای پلاره زما وکړه ته همغه چی حکم ئی درباندی شوی دی ژر ده چی وبه مومی ته ما که اراده فرمایلی وی الله له صبر کوونکیو (په حکم د الله).

تفسیر: څه وخت چی حضرت اسمعیل علیه السلام لوی ځلمکی (ځنکی) او د دغه کار وړ (لائق) او قابل شو چی د خپل پلار په مخ کښی منډی ووهی او ورسره وځغلی او د ده په کارونو کښی ورسره سعی ـ کوښښ وکړی او زیار (محنت) وکړی نو په دغه وخت کښی حضرت ابراهیم علیه السلام خپل خوب دغه خپل په زړه پوری یو ځوی ته ووایه څو د ده افکار او خیالات ځان ته معلوم کړی. چی په خوښی سره دغه کار ته تیاریږی ؟ که جبر او اکراه ته هم وار رسیږی؟ وائی چی حضرت ابراهیم علیه السلام پرله پسی دری شپی هم دغسی خوب لیده په دریمه ورځ کښی ئی خپل ځوی ته هم د هغه اطلاع ورکړه چی ځوی ئی هم بلا توقفه هغه ومنله. او وی ویل کښی ئی خپل ځوی ته هم د هغه اطلاع ورکړه چی ځوی ئی هم بلا توقفه هغه ومنله. او وی ویل شوی دی، ژر تر ژره ئی اجراء او نافذ کړئ! په دغسی کارونو کښی هیڅ صلاح او مشوری ته ضرورت نشته. د الله تعالی د حکم په امتثال کښی نه ښائی چی د پلارتوب شفقت مانع شی زما له جانبه بیخی مطمئن او ډاډه اوسئ!ان شاء الله تاسی به وګورئ چی زه په څه صبر او تحمل سره د الله تعالیٰ د دغه حکم تعمیل کوم». په زرګونو رحمتونه دی وی پر دغسی پلار او ځوی باندی؛ د دغه حالی د دغه حکم تعمیل کوم». په زرګونو رحمتونه دی وی پر دغسی پلار او ځوی باندی؛ د دغه حکم تعمیل کوم». په زرګونو رحمتونه دی وی پر دغسی پلار او ځوی باندی؛ د دالله تعالیٰ د دغه حکم تعمیل کوم». په زرګونو رحمتونه دی وی پر دغسی پلار او ځوی باندی؛

## فَلَتَّأَاسُلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِيْرِ الْ

# پس کله چی غاړه کیښوده (دواړو حکم د الله ته) او وائی چاوه دغه (اسمعیل) پر ښی) اړخ د ده.

تفسیر: (یا وائیچوه پرمخی پر وچولی د ده) پرمخی ئی ځکه واچوه څو د ځوی مخ ورته مخامخ نشی، نه چی د پلارولئ مینه او محبت په جوش راشی او د دغه حکم په تعمیل کښی څه ډیل او ځنډ (تاخیر) واقع شی وائی چی دغه خبره ځوی خپل پلار ته ور وښوده. زیات له دی نه الله تعالیٰ نه دی فرمایلی چی څه کیفیت او ماجرا تیره شوه \_ یعنی هغه احوال په ویلو او لیکلو کښی نه راځی چی د دوی پر زړونو تیر او پر ملائکو طاری شوی دی.

# ۅؘٮؙٚٲۮؙؽڶؙؙ؋ٲؽٙؾٙٳڹۯۿۣؠٛ<sup>ڞ</sup>ٛۊٙۮؙڝڰۊؙؾٵڵڗؙۼۘڮٳ

او غږ وکړ مونږ ده ته داسي چې ای ابراهیم! په تحقیق رښتیا کړ تا خوب (خیل او ومو مانه هغه له تا)،

تفسیر: یعنی بس! بس!! پریږده !!! تا رښتیا کړ خوب خپل! او قبوله می کړه دغه قربانی ستا! زمونږ مقصود خو ستا د زوی د حلالولو نه دی! او تش مو ستا ازموینه او امتحان منظور ؤ چی ته په هغه کښی پوره بریالی (کامران) او کامیاب ووتی.

## إِنَّا كَنَالِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ @ إِنَّ هٰذَا لَهُوَالْبَلَوُ الْمُبِينُ · وَاللَّهُ الْمُبِينُ · وَا

بیشکه موند هم داسی (لکه نیکه جزاء د ابراهیم نیکه) جزا ورکوو (نورو محسنانو نیکوکارانو ته بیشکه چی هم دا (ذبحه) خامخا هم دا ابتلاء ازموینه وه شکاره.

تفسیر: یعنی داسی سخت او مشکل حکمونه د امتحان او ازموینی دپاره صادروو ـ او بیا هغه مستقیم او ثابت قدم د هغه په تعمیل کښی ګرځوو ـ بیا ورته لوئی درجی ورکوو، په توریت کښی راغلی دی لکه چی ابراهیم علیه السلام وغوښت چی خپل زوی قربانی کړی نو یوی پرښتی ورغږ کړ چی خپل لاس دی ونیسه! نورو پرښتو ورته داسی الفاظ وویل «الله تعالیٰ وائی کله چی تا داسی کار وکړ ـ او خپل یو نازولی زوی دی ونه ژغوره (منع نه کړو) زه به تاته برکت درکړم ـ او ستا نسلونه به د آسمانی ستوریو په شان او د بحر د ساحل د شګو په شان خواره واره کړم» (توریت تکوین اصحاح ۲۲ آیت دا).

# وَفَدَيْنَهُ بِذِبُحٍ عَظِيْمٍ ١

او فدیه مو ورکړه دغه (اسمعیل) ته په مذبوحي لوئي (جنتي پسه سره).

تفسیر: یعنی د لوئی درجی چی له جنته راغلی وه. یا ډیره قیمتداره یا سمینه ـ څربه او تیار بیا هم دغه د قربانی رسم د حضرت اسمعیل علیه السلام د عظیمالشان یادگار په شان د تل دپاره همیشه قائم او دائم پاتی شو.

## وَتُرَكُنَاعَكَيْهِ فِي الْلِخِرِينَ الْمِخْرِينَ الْمُعَلِي إِبْرَاهِيْمَ @

او باقی پریښود مونږ پر ده په وروستنیو خلقو دا چی سلام دی پر ابراهیم (یا باقی پریښود مونږ پر ابراهیم شه ثناء او مدح په وروستنیو خلقو تر قیامت پوری.

**تفسیر:** سلام دی زموندِ پر ابراهیم باندی یعنی موندِ تر نن پوری حضرت ابراهیم علیه السلام په عزت او عظمت او حرمت سره یادوو علیٰ نبینا و علیه الف سلام وتحیه.

### كَنْ لِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ اللهُ عَسِنِينَ اللهُ وَمِنْ عِبَادِ نَا الْمُؤْمِنِينَ اللهُ وَمِن أَن

هم داسی (په مثل د نیکه جزاء د ابراهیم نیکه) جزاء ورکوو (نورو محسنانو نیکوکارانو ته بیشکه چی دی له هغو (خالصو) بندگانو زمونږ دی چی (خاص) مؤمنان دی.

تفسير: يعنى حضرت ابراهيم عليه السلام زمونږ له اعلىٰ درجه ايماندارو بندګانو څخه دى.

### وَيَبَكُرُنْهُ بِإِسْحَى بَدِيثًامِينَ الصَّلِحِيْنَ الصَّلِحِيْنَ

او زیری ورکړ مونږ دغه (ابراهیم) ته (پس له اسمعیل) په اسلحق سره چی نبی و له صالحانو.

تفسیو: معلوم شو چی هغه ړومبنی زیری د اسمٰعیل علیه السلام ؤ او د ذبحی د قصی ګرده (ټوله) واقعه پر هغه مبنی وه.

# ۅؘ*ڵ*ڔؙڲؙڬٵؘؘؗۘٛػڵؽ؋ۅؘۼڵٙٛڮٳڛؙڂؾٞٷڝؽ۬ۮ۫ڗٟؾؾؠۭػٵڠؙڛڽۢٷؘڟٳڸۿٳڵؚؽؘڛٝ؋ؠؙۑؽڹٛ<sup>ۿ</sup>

او برکت اچولی ؤ مونډ پر دغه (اسمعیل) او پر اسحٰق (په تکثیر د اولاد) او له اولادی د دی دواړو څخه څوک نیکو کار دی (په ایمان او طاعت سره) او څوک ظالم دی په ځان خپل ښکاره (په کفر او معصیت سره)

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه فرمائی دغه دواړه ئی وویل د ابراهیم علیه السلام دغو دواړو څامنو ته. د دغو دواړو ډیر اولاد خور شو. د اسحٰق علیه السلام په اولاد کښی د بنی اسرائیلو انبیا پیدا شول. او د اسمٰعیل علیه السلام له اولادی څخه عرب متشکل شول چی د هغوی له منځه زمونږ رسول کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم مبعوث شوی دی. یعنی د دوی اولاد (ځوځات) تول سره یو شان نه دی. په دوی کښی داسی نیکان او پاکان هم شته چی د خپلو آباؤ او اجدادو نومونه روښانه او ژوندی کوی. او ډیر بدان او خراب سری هم په کښی شته چی د خپلو بیلو بدو عملونو او بدو چارو لامله (له وجی) هغوی ته د دغو معظمی کورنی ننګ ویلی شی. او د بدو سزاؤ وړ (لائق) او مستحق دی.

تنبیه: عموماً مفسرپنو د ﴿ وَمِنْ دُرِّتِهِمَا ﴾ ضمیر د ابراهیم او اسحٰق په طرف راجع کړی دی مګر حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه هغه د حضرت اسمٰعیل او اسحٰق په طرف راجع کړی او مضمون ته ئی زیات وسعت ورکړی دی.

## ۅؘۘڵؚڡؘٙۘۮؙڡۘٮؙڹۜٵٛۼڵؽڡؙٛۅ۠ڛؗؽۅۿؙۯٷڽ۞ۧۅؘۼۜؾؠ۫۬ۿؗۿٵۅۊۅٛڡۘۿۘؠٵڡؚڹ ٳڰڰۯۑؚٳڵۼڟؚؽۄؚۿ

او خامخا په تحقیق احسان مو کړی ؤ پر موسیٰ او هارون او نجات مو ورکړ دغو دواړو ته او قوم د دوی ته له غمه ډیر لوی (ویر اندیښنی) نه.

تفسیر: یعنی د فرعون او د ده د قوم له ظلم او ستم څخه ئی نجات ورکړ او د قلزم له بحیری څخه ئی پوری ایستل په ډیره آسانی سره.

## وَنَصَرُنهُ وَ فَكَانُوا هُوُ الْغَلِيدِينَ اللهِ

او نصرت مو ورکړ دغو (سبطيانو) ته پس ؤ هم دوی برياليان (کامياب) (پر قبطيانو دښمنانو خيلو).

تفسیر: یعنی فرعون او د فرعونیانو لاؤ لښکر ئی گرد (ټول) سره غرق او ډوب کړل ـ او بنی اسرائیل ئی غالب ـ مظفر او منصور وگرځول او د هالکینو قبطیانو د املاکو او اموالو وارثان ئی هم دغه سبطیان او اسرائیلیان کړل.

#### وَاتَيُنْهُمَا الْكِتْبَ الْمُسْتَبِيُنَ<sup>®</sup>

او ورکړی مو دی دغو دواړو (وروڼو) ته کتاب (توریت) ډیر ښه بیانوونکی (شرائعو لره).

تفسیر: یعنی توریت شریف چی په هغه کښی د الله تعالیٰ احکام په ډیر تفصیل او ایضاح سره بیان شوی دی.

#### وَهَدَيْنُهُمَا الصِّرَاطُ الْمُسُتَقِيْدُ ﴿

او ښودلی مو وه دغو دواړو (وروڼو) ته لاره سمه (رسوونکی مقصود ته).

تفسیر: یعنی په ښو افعالو او اقوالو کښی مونږ هغوی ته ثبات او استقامت ور په برخه کړل! او پر سمه صافه لاره مو دوی رهی (روان) کړل! او هغه اوصاف او صفات مو ورعطاء کړل چی د انبیاؤ د عصمت له لوازمو څخه دی.

# وَتَرَكَّنَاعَلَيْهِمَا فِي الْاِخِرِيْنَ الْمُسْلَمُ عَلَى مُوْسَى وَهَلُ وُنَ الْكَاكُذَ لِكَ الْمُوْمِنِيْنَ الْمُخْوِمِنِيْنَ الْمُخْوِمِنِيْنَ الْمُخْوِمِنِيْنَ الْمُخْوِمِنِيْنَ الْمُخْوِمِنِيْنَ الْمُخْوَمِنِيْنَ الْمُخْمِنِيْنَ الْمُخْوَمِنِيْنَ الْمُخْوَمِنِيْنَ الْمُخْوَمِنِيْنَ الْمُعْتَمِيْنِيْنَ الْمُعْتَمِيْنَ عَلَيْهِ مِنْ الْمُخْوِمِيْنَا مِنْ عِبَالِمُ الْمُعْمَامِلُ وَالْمُؤْمِنِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِيْنَ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِيْنَ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْمِيْنِيْنَ الْمُعْتَمِيْنِيْنَ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِيْنَ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعِلَّى الْمُعِلْمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِ الْمِنْ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِ الْعِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِيْنِ الْمُعْتَمِ الْ

او پری ښود مونږ په دی دواړو (وروڼو) په وروستنيو خلقو کښی دا چی سلام دی (د الله له طرفه) پر موسیٰ او هارون بیشکه مونږ هم داسی (په مثل د نیکی جزاء د موسیٰ او هارون نیکه) جزاء ورکوو (نورو) محسنانو نیکوکارانو ته بیشکه دوی دواړه له هغو (خالصو) بندګانو زمونږ دی چی

(خاص) مؤمنان دی.

تفسیر: یعنی زمونږ د کاملو ایماندارانو بندګانو څخه دی.

# وَاتَّ الْيَاسَ لَمِنَ الْمُرُسِلِيْنَ ﴿ إِذْ قَالَ لِقَوْمِ ﴾ اَلاَتَثَقُونَ ﴿ وَالْيَالِمُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِّلْمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّلَّالِمُ اللَّلَّالِمُ الل

او بیشکه الیاس خامخا له مرسلانو څخه دی. کله چی وئی ویل قوم خپل ته آیا نه ویریږئ (له عذابه د الله څخه) آیا تاسی عبادت کوئ د (هغه بت چی نوم ئی) بعل (دی) او پریږدئ تاسی (عبادت) د ښه پیدا کوونکی

تفسیو: د ځینو په نزد حضرت الیاس علیه السلام د حضرت هارون علیه السلام له نسله دی. الله تعالیٰ الیاس علیه السلام د شام په ملک کښی یوه ښار ته چی د «بعلبک» په طرف کښی ؤ ولیږه د هغه خلق د هغه بت په عبادت کښی مشغول ؤ چی د «بعل» په نامه سره مشهور ؤ. حضرت الیاس علیه السلام دوی د الله تعالیٰ له قهره او غضبه وویرول او د بت پرستی له بد انجام او عاقبت څخه ئی پوه او خبردار کړل او وئی ویرول.

#### اللهَ رَتَّالُمُ وَرَبُ الْبَالِمُ الْوَالِيْنَ®

چې الله دې رب ستاسي او رب د هغو پلرونو ستاسي چې ړومبي ؤ.

تفسیو: یعنی هسی خو په دنیا کښی بنیآدمان هم د تحلیل ـ ترکیب ـ تعدیل ـ تحویل او نورو وسائلو په ذریعه ظاهراً ډیر شیان جوړوی ـ مګر ډیر ښه خالق ـ صانع او جوړونکی همغه پاک الله دی چی د تولو اصولو ـ فروعو ـ جواهرو ـ اعراضو ـ صفاتو ـ موصوفاتو او نورو مخلوقاتو حقیقی خالق دی. هغه لوی ذات چی تاسی او ستاسی پلرونه او نیکونه ئی پیدا کړی دی نو بیا به دغه کار چیری جائز او روا وی چی هغه ﴿ آَدُنُ اَلْوَیْنَ ﴾ پریږدئ او د «بعل» بت په عبادت کښی بوخت (مشغول) او لګیا شئ او له هغه څخه امداد او مرسته (مدد) وغواړئ چی په ظاهری ډول (طریقه) سره د یوی ذری د پیدا کولو قوت او قدرت هم نه لری بلکه د هغه وجود د ده د منونکیو د کار او زحمت رهین دی چی د خپلو دغو عابدانو په لاسونو کښی څرنګه چی د دوی زړه غوښت جوړ شوی او پخپل دغه ځای کښی درولی شوی دی.

#### فَكُنَّ بُولًا فَإِنَّهُمُ لِلنَّحْضَرُونَ ﴿

پس تکذیب و کړ دوی د هغه پس بیشکه دوی به خامخا حاضر کړی شوی دی (دوزخ ته).

**تفسیر:** یعنی د دروغجنولو سزا دوی ته هرومرو (خامخا) وررسیږی.

### اِلَاعِبَادَاللهِ الْمُخْلَصِيْنَ®

مگر تكذيب ونه كړ (د دوى هغو) بندگانو د الله چې مخلصان دى.

تفسیر: یعنی نور گردو (تولو) هغه ته د دروغو نسبت و کړ مگر د الله تعالیٰ مخلص او غوره بندگانو د هغه تصدیق و کړ نو ځکه له سزا څخه ئی نجات وموند.

#### وَتَرَكُنَاعَكَيْهِ فِي الْاخِرِيْنَ ﴿ سَالَةٌ عَلَى إِلْ يَاسِينَ اللهُ عَلَى إِلْ يَاسِينَ اللهُ عَلَى إِلْ يَاسِينَ

او پری ښود مونږ پر دغه (الیاس مدح او ثناء) په وروستنیو خلقو کښی سلام دی (له الله) پر ال یاسین.

تفسیر: «الیاس» ته «الیاسین» هم وائی لکه چی «طور سینا» ته «طورسینین» هم ویلی کیږی. یا به له «الیاسین» څخه د حضرت الیاس متبعین مراد وی. او ځینی «آل یاسین» ئی هم لولی نو په دغه تقدیر به «یاسین» د هغوی د پلار نوم وی یا به د هغوی نوم «یاسین» او د «آل» لفظ به مقحم او زائد وی لکه چی په «کماصلیت علیٰ آل ابراهیم» کښی یا چی په «اللهم صل علیٰ آل ابی اوفی» کښی دی والله اعلم.

ٳ؆ٛػٮ۬ٳڬڹؘۼڹؚۯؠٵڷؠؙؙػڛڹؿڹ۞ٳٮۜٛ؋ؙڡؚڹؗ؏ۘۘڹٳۮڬٵڷؠؙٷ۫ڡؚڹؽڹ۞ ۅٙٳؾۜڶٷڟٵڰؠڹؘٲڷؠؙۯڛٙڸؽڹ۞ٳۮؙڹؘۼۜؽٮ۠ٚ؋ۅؘۘٳۿڵڎؘٲۻۛؠۼؽڹ۞۫ٳ؆ ۼٛٷڒٞٵڣۣٱڶۼ۬ۑڔؿڹ۞ بیشکه مونږ هم داسی (په مثل د نیکه جزاء د الیاس نیکه) جزاء ورکوو نیکو بندګانو ته بیشکه چی دی له هغو بندګانو زمونږ دی چی (خاص) مؤمنان دی. او بیشکه چی لوط وو خامخا له مرسلانو څخه کله چی نجات ورکړ مونږ ده ته او اهل د ده ته ټولو ته مګر یوی زړی ښځی ته چی وه دا په باقی پاتی کیدونکیو (د عذاب) کښی

تفسير: يعنى د ده شخه چه له معذبينو سره تعلق او ارتباط درلود (لرلو).

### ثُنعٌ دَمَّرْنَاالِاْخَرِيْنِ<sup>©</sup>

بيا مونبر گرد (ټول) سره هلاک کړل نور (کفار).

تفسیر: یعنی ماسوا<sub>ء</sub> له لوط علیه السلام څخه او د ده له کورنی ځنی نور د هغو کلیو پر ګردو (ټولو) هستیدونکیو باندی د دوی کلی واړولی شول. دغه قصه پخوا له دی نه په څو ځایونو کښی په تفصیل سره لیکلی شوی ده.

# ۅٙٳؾ۠ڰؙڎٟڵؾۜؠؙڗ۠ۏڹؘعؘؽڣۣۿؚۿۺ۠ۻۑڂۣؽڹؙٚٷڔڽٳڲؽڷؚٵڣۜڵۯؾؘڠۊڵۏؽ۞

او بیشکه چی تاسی خامخا تیریږئ (ای اهل د مکی) پر دوی په دی حال کښی چی صبا کوونکی ئی (د ورځی) او د شپی (یعنی هر وخت پری تیریږئ) آیا پس عقل نه چلوئ (چی عبرت تری واخلئ).

تفسیر: دغه ئی مکیانو ته فرمایلی دی ځکه چی کوم قوافل چی له معظمی مکی څخه شام ته تلل او راتلل د دوی د لاری په منځ کښی د لوط علیه السلام د قوم په بل مخ اوښتیو کلیو به ئی سترګی لګیدلی. یعنی سره له دی چی دوی تل ترتله پر همغو ورانو قریو تیریدل او د عذاب او عبرت علائم او هغه د قدرت لوئ نښی ئی لیدلی خو بیا هم دوی ته هیڅ پند او عبرت له هغو څخه نه حاصلیده . آیا دوی پر دی نه پوهیږی کوم حال او انجام چی د بل یو نافرمانه قوم شوی وی همغسی احوال پر بل یو نافرمانه قوم هم راتلونکی دی.

# وَ إِنَّ يُوْنُسَ لِمِنَ الْمُرْسَلِيْنَ ﴿ إِذْ اَبَقَ إِلَى الْفُلْكِ الْمَشْخُونِ ﴿ فَسَاهَمَ وَ الْمَاكَ مُن الْمُدُ حَضِينَ ﴿ فَالْتَقْبَهُ الْحُوْتُ وَهُوَمُ لِيُوْ

او بیشکه چی یونس خامخا له مرسلانو څخه دی. لکه چی وتښتید (له خپل قوم څخه) طرف د هغی بیړی ډکی ته پس قرعه ئی واچوله (له دغو خلقو د بیړی (سره) دری کرته) پس شو له مغلوب کړیو شویو (په قرعه کښی بیا نو ځان ئی سیند ته واچوه). پس یوه مړی کړ دغه (یونس) لره مهی کب حال دا چی دی پخپله د خپل ځان ملامت کوونکی وو (په دغه بلا اذن راتلو کښی).

تفسیو: یعنی بیری د سیند په منځ کښی په چورلیدلو شروع وکړه ـ پر بیړی سورو خلقو وویل چی زمونډ پر دغی بیړی کښی داسی کوم مریی هم سور دی چی له خپل باداره تښتیدلی دی نو د ګردو (تولو) پر نامه څو ځلی پچی واچولی شوی خو په هر ځلی به پچه (قرعه) د هم دغه یونس علیه السلام پر نامه خته. دغه قصه د «یونس» او د «انبیاء» په سورتونو کښی په تفصیل سره تیره شوی ده هلته دی د هغی تحقیق ولوست شی. د ده الزام هم دغومره وو چی د اجتهادی خطاء په اقتضاء بی له دی نه چی د الله تعالیٰ حکم ته ئی انتظار کولی له هغه کلی څخه ووت او د الله تعالیٰ د عذاب د نزول ورځ ئی تعیینه فرمایلی وه.

# فَكُوْلَا اَتَّهُ كَانَ مِنَ النُّسَيِّحِيْنَ ﴿ لَلَمِكَ فِي بَطْنِهَ إِلَى يَوْمِرُ يُبْعَثُونَ ﴿

پس که نه وی دغه خبره بیشکه چی دغه (یونس) وو له تسبیح کوونکیو څخه. نو خامخا پاتی به وو په نس د دی مهی کښی تر هغی ورځی پوری چی بیا ژوندی راپاڅولی شی (خلق).

تفسیر: یعنی کله چی د مهی (کب) په ګیډه کښی او پخوا له هغه څخه به یونس علیه السلام د الله تعالیٰ په ذکر او یاد کښی ډیر مشغول وو نو ځکه مونږ هغه ته ډیر ژر نجات ورکړ که نه تر قیامته به دی د همغه مهی په ګیډه کښی پاتی وو او د باندی وتل به ئی په برخه نه کیده او د همغه مهی غذا او خوراک به کیده.

تنبیه: ﴿ لَلَمِثَوْبَطُومَ ﴾ الآیة ۔ د دی خبری کنایه ده چی دی به له سره له هغه ځایه نه ووت. دغه واقعه د فرات په سیند کښی واقع شوی ده علامه محمود الالوسی البغدادی لیکی چی «ما په خپله په دغه سیند کښی ډیر لوی لوی کبان لیدلی دی ښائی دغه خبره د تعجب مورد ونه گرځی» پخوا تیر شو چی د کب په ګیډه کښی د یونس علیه السلام تسبیح دغه وه ﴿ لَالِهُ إِلَا اَلْهُ اِلْكُنْ مُنَ اللّٰهِ اِلْهِ اِنْ ﴾

## فَنَبَذُنهُ بِالْعَرَاءِ وَهُوَ سَقِيُهُ ﴿ وَانْبَتُنَا عَلَيْهِ

## شَجَرةً مِن يَقْطِينٍ اللهُ

پس وموغورځوه دغه (یونس) په ډاګ میدان کښی حال دا چی دی رنځور وو. او زرغونه کړه مونږ پری یوه ونه له جلغوالاوو (کدو) نه.

تفسیر: پر مهی حکم وشو چی دی حضرت یونس علیه السلام له خپلی گیدی څخه قی کړی ۔ او په یوه خلاص میدان کښی ئی وغورځوی غالباً یونس علیه السلام به د کافی غذا او هواء او نور ضروریاتو د نه رسیدلو له سببه رنځی او نحیف شوی وو . وائی چی د ده ضعف او نحیفی دی اندازی ته رسیدلی وه چی لمر پلوشی او د مچ او نورو شیانو کښیناستل هم د ده پر بدن بد لگیده ، الله تعالیٰ پخپل قدرت د ده په څنګ کښی د کدو یو بوتی سم د لاسه زرغون او لوی کړ چی د هغه د جلغ د پاڼو سیوری د ده پر جسم لویده ۔ او هم دغسی به پاک الله د ده د غذا او نورو ضروریاتو وسائل او وسائط هم پخپل قدرت وربرابر کړی وی.

## وَآرْسُلْنَهُ إِلَى مِاعَةِ الْفِ آوْيَزِيْكُونَ اللهِ مِاعَةِ الْفِ آوْيَزِيْكُونَ

او بیا مونږ ولیږه دغه (یونس) سلو زرو (خلقو) ته یا زیات له دی نه.

تفسیر: یعنی یواځی که د دوی عاقلان او بالغان شمیرل کیدی نو د هغوی شمیر یو لک تنه وو او که تول و او که تنه وو او که تول واړه او لوی سره وشمیرل شی نو د هغوی شمیر زیات وو. یا داسی ووایئ چی له یو لک تنو څخه زیات وو ـ او دوو لکو ته نه رسیدل. د زرو کسور ورسره مه لګوی نو یو لک ئی ووایئ. او که کسر ورسره لګوئ نو د یوه لک څخه به څو زره د پاسه وی. والله اعلم.

## فَأُمنُوا فَهُتَّعُنهُمُ إلى حِيْنٍ ٥

پس ایمان راووړ (هغوی پری) پس نفع مو ورکړه دوی ته تر یوی نیټی پوری.

تفسیر: یعنی د ایمان او یقین په برکت ئی د الله تعالیٰ له عذابه نجات وموند. او په خپل مقدر عمر پوری له دنیوی لذائذو او ژوندون څخه متمتع او مستفید شول. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هغه قوم پر یونس علیه السلام ایمان راوړ چی یونس علیه السلام له هغوی ځنی تښتیدلی وو. دوی پرله پسی په ده پسی ګرځیدل او لتوه ئی څو ورته ورسیدل او د یونس علیه السلام له موندلو څخه ډیر زیات خوښ او خوشال شول» دغه قصه پخوا له دی نه د «یونس» او د انبیاء» په سورتونو کښی هم لیکلی شوی ده هلته دی ولوستله شی.

## 

پس وپوښته ته (ای محمده) دغه (کفار) آیا رب ستا لره لونی دی ؟ او دوی لره ځامن دی ؟. او که مو پیدا کړی دی پرښتی ښځی (لونی د الله) حال دا چی دوی حاضر وو (په وخت د پیدا کولو د پرښتو کښی) خبردار! پوه شه! چی بیشکه دوی له دروغو خپلو خامخا وائی (داسی) چی ولد راوړی دی الله حال دا چی بیشکه دوی خامخا دروغجنان دی (په دی ویلو خپلو).

تفسير: يعنى د انبياوو حال خو مو واوريد چې د حضرت نوح، ابراهيم، اسمعيل، موسيٰ، هارون، الياس، لوط او يونس عليهم السلام د ګردو (ټولو) مشکلات د الله تعالیٰ په امداد او اعانت سره حل شول، خورا ډير لوی مقرب انسانان هم د الله تعالىٰ له امداد او معاونت څخه مستغنى او بي يروا كيدى نشي. اوس وروسته لو څه د پرښتو او د پيريانو حال واورئ. چي کفارو د دوی یه نسبت څرنګه چتی (بیکاره) او واهی عقائد له خیل ځانه تړلی او جوړ کړی دې لکه چې د عربو ځینو قبائلو به ویل چې پرښتې د الله تعالیٰ لوني دي. کله چې له دوې نه پوښتنه کیده چې ښه نو د دوې میندې څوک دې ؟. نو د لویو لویو بیریانو لوڼه به لی ورښوولی به دى شانى چه (العياذ بالله) د الله تعالىٰ تعلقات به ئى له بيريانو سره تړل. وروسته له دغو دواړو احوال ذکر کیږی. مګر پخوا له هغه د توطیه او تمهید په ډول (طریقه) د عربو د کفارو د دغی چتی (بیکاره) او مردودی عقیدی تردید شوی دی لکه چی د سورت به ابتداء کښی د عظمت او وحدانیت د دلائلو او قصصو یه ضمن کښی د خپل قاهره قدرت د آثارو د بیان او تذكار څخه وروسته فرمائي چې اوس لږ شانې له دغو حمقاوو او جهلاوو څخه پوښتنه وكړئ چې آیا داسی لوی عظمت او قدرت والا الله تعالیٰ (معاذ الله) د خپل ځان دیاره که د اولاد تجویز هم کوی نو آیا د خپل ځان دیاره لوڼي غوره کوي ؟ او تاسي ته هلکان درکوي ؟ یوه خو دغه بي ادبی او گستاخی شوه چی تاسی الله تعالیٰ ته د اولاد نسبت کوئ او بیا یه اولاد کښی هم ورته کمزوری او ښکته او ضعیفه اولاد او پر هغه مستزاد چی پرښتو ته هم د اناثو (ښځو) نسبت کوئ آیا کوم وخت چی موند پرښتی پیدا کولی دوی زموند په څنګ کښی ولاړ وو ؟ او دوی د هغوی د انثیت دغه اطلاع او اخبار له خپلو مشهوداتو او مرئیاتو څخه ورکوی ؟ آیا دوی په واقع سره له دى نه خبر او مطلع دى چه موند پرښتى انائى پيدا كړى دى ؟ لاحول ولا قوة الا بالله

العلى العظيم د دغه انتهائي سفاهت او حماقت به نسبت هه وويلي شي ؟

# اَصُطَفَى الْبِنَاتِ عَلَى الْبَنِينَ فَى مَالَكُمُ اللَّهُ الْبَنَاتِ عَلَى الْبَنِينَ مَالَكُمُ اللَّهُ الْمَ

آیا غوره کړی دی دغه (الله) لوڼی پر ځامنو څه وشوه پر تاسی (په دغه حکم د دروغو کښی) دغه څرنګه حکم کوئ تاسی آیا پس پند نه اخلئ تاسی (چی الله پاک دی له ټولو عیوبو).

تفسیر: یعنی لد ذره خو غور او دقت و کرئ د عیب ترلو دپاره هم لیاقت او علمیت پکار دی که مو داسی یوه غلطه عقیده له خپله ځانه جوړوله نو ښائی چی دغسی بی اساسه او بی منطقه به مو نه جوړوله. دغه کوم عدل او انصاف دی چی د خپل ځان دپاره هلکان غوره او پسند کړئ ؟ او پاک الله ته د لوڼو نسبت و کړئ ؟.

# آمرُ لَكُوْ سُلُطَنَّ مُّبِيئٌ فَأَنْوُ إِبِكِتْبِكُوْ إِنْ كُنْتُوْطِوِقِينَ@

آیا شته تاسی ته کوم برهان سند ښکاره (چی الله اولاد لری). پس راوړئ تاسی هغه کتاب خپل که چیری یئ تاسی صادقین رښتینی (په خپل قول کښی).

تفسیر: یعنی بالاخر دغسی مهمله او بی اساسه خبره مو له کوم ځای څخه راایستلی ده ؟ له عقل او فهم او علمی اصول سره خو د دغی خبری هیڅ اړه (تعلق) او ارتباط نشته. نو آیا کوم نقلی سند د دغی عقیدی د اثبات دپاره لرئ ؟ که داسی وی نو بسم الله! راوړاندی ئی کړئ!.

## ۅۜڿۘۼڶؙٷٳڮؽؙڹ؋ۅؘؠؽؽٳڮؚ۫ؾؙۊؚڹؘڛٵٷػۊۮۼڸؠٙؾؚٳڮؚؖؾۜ؋ٞٳؾٚۿؙۄؗ ڵؠؙڞؙۯؙۯڹ۞۠ۺؠؙڂڹٳٮڵۄؚۘۘۼۺٵؽڝؚڡ۫ٷؙؽ۞ٚ

او کرځوی دغه مشرکان په منځ د دغه (الله) او په منځ د پیریانو نسب قرابت (نسبت د خپلوی)، او خامخا په تحقیق یوهیږی پیریان چی بیشکه دوی

ومالي(٢٣) والضَّفْت(٣٧)

خامخا حاضر کړی شوی دی (دوزخ ته). پاکی ده الله ته له هغو (خبرو) څخه چی وائی ئی دوی (چی شریک او ولد ورته نیسی).

تفسیر: یعنی دغو حمقاوو د پیریانو سره (معاذ الله) د الله تعالیٰ د مجوموالی (دامادئ) تعلقات قائم کړی دی. سبحان الله! دوی څرنګه خبری کوی ؟ که موقع ومومئ نو لږ شانی له دغو پیریانو څخه پوښتنه وکړئ چی د هغوی عقیده او افکار د خپلو ځانونو په نسبت څرنګه دی ؟ او خپل ځانونو څه ګڼی؟ دوی ته دغه خبره په ښه شان سره معلومه ده چی دوی هم لکه نورو مجرمینو نیولی کیږی او د الله تعالیٰ په مخ کښی وړاندی کولی شی. آیا له مخوم او داماد سره هم داسی معامله کوله شی ؟ ځینو اسلافو له نسب څخه دغه مراد نیولی دی چه دغو خلقو شیاطین الجن د الله تعالیٰ مقابل حریفان ګڼل لکه چی مجوسیان د «یزدان» او «اهریمن» قائلان دی یوه ته د نیکی خدای او بل ته د بدی خدای وائی.

#### إلاعِبَادَ اللهِ الْمُخْكَصِيْنَ ⊕

مگر هغه بندگان د الله چه پاک کړی شوی دی (منزه دی له دغه نسبت او احضار د دوزخ).

تفسیر: یعنی له پیریانو یا له انسانانو ځنی د الله تعالیٰ غوره او منتخب بندګان له نیولو او په عذابولو څخه آزاد دی معلوم شو چه هلته د نسبونو او د ارتباطو او د تعلقاتو څه پوښتنه نشته بلکه هلته یواځی د بندګی او اخلاص پوښتنه کیږی.

# فَاثَّكُوْ وَمَاتَعُبُّكُوْنَ ﴿ مَا آنَتُوْ عَلَيْهِ بِفَتِنِيْنَ ﴿ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ الْجُحِيْدِ ﴿

پس بیشکه تاسو چی یئ او هغه چی عبادت ئی کوئ تاسی نه یئ تاسی (ای عابدانو او معبودانو په دغه بت پرستی سره په فتنه اچوونکی (د هیچا) مګر د هغه چا چی ننوتونکی د دوزخ دی (په علم الله کښی).

تفسیر: دیر خلق داسی گنی چی د پیریانو په لاس کښی د بدی او پرښتو په لاس کښی د نیکی واک او اختیار شته هر چاته چی دوی وغواړی ښیگته (فائده) وررسوی او الله تعالیٰ ته ئی مقرب گرځوی او هر یوه ته چی دوی وغواړی بدی او تکلیف رسوی یا ئی گمراه کوی. ښائی د دغو مفروضه وو اختیاراتو په بناء به ئی دوی د الله تعالیٰ اولاد یا خسر گرځولی وی. نو دلته ئی د دغی مسئلی جواب ورکړی دی چی نه ستاسی او نه د دوی په لاس کښی څه مستقل اختیار شته. تاسی او هغه شیاطین چی تاسو ئی عبادت کوئ. که گرد (ټول) سره یو ځای شئ د دغی خبری قوت او قدرت نه لرئ چی بی د الله تعالیٰ له مشیته یو متنفس هم په جبر او اکراه سره گمراه کړی شئ گمراه خو همغه څوک کیږی چی الله تعالیٰ دی د ده د بد استعداد په بناء دوزخی لیکلی وی او د خپلی بدکاری په سبب خپل ځان دوزخ ته ورسوی. (بیا وویل جبریل علیه السلام حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم ته).

#### ومَامِتَا إِلَّالَهُ مَقَامُرُمَّعُلُومُ

او نشته له مونږ ځني هيڅوک مگر چې مقرر دې ورته يو مقام ځاي معلوم.

تفسیو: الله تعالیٰ دغه کلام د پرښتو له ژبی او د دوی له جانبه فرمایلی دی لکه چی په ډیرو ځایونو کښی د انسانانو له جانبه دعاوی فرمائی. یعنی د هری لوئی پرښتی دپاره یو حد مقرر دی چی دا له هغه حده نشی وړاندی کیدی، دا ئی ځکه وفرمایل چی کافران وائی چی پرښتی د الله تعالیٰ لونه دی چی د پیریانو له ښځو څخه پیدا شوی دی. حال دا چی پیریانو ته د دوی حال په ښه شان سره معلوم دی. او پرښتی داسی وائی چی مونږ د دغی خبری له سره طاقت او توان نه لرو چی د الله تعالیٰ له احکامو د یوی ذری په اندازه هم تجاوز او تخلف وکړی شو.

### وَّإِتَّالَنَحُنُ الصَّأَفُّونَ ﴿

او بیشکه مونږ خامخا مونږ صف تړونکی یو (په وخت د طاعت کښی).

تفسیر: یعنی په خپلو حدودو کښی هر څوک د الله تعالیٰ عبادت او د ده د احکامو د منلو دپاره تیار ولاړ دی. او له سره هیڅ یو د دی خبری طاقت او توان نه لری چی له هغه څخه د یوه ویښته په اندازه هم وړاندی وروسته وښوئیږی.

#### وَإِثَالَنَحُنُ الْمُسَيِّحُونَ @

او بیشکه مونږ خامخا مونږ تسبیح ویونکی یو.

تفسیر: یعنی تر دی ځای پوری د پرښتو کلام ختم شو ـ وروسته له دی نه د مکی معظمی د

خلقو حال بيان فرمائي.

# وَانَكَانُوْالَيَقُوْلُوْنَ ﴿ لَوَ آنَّ عِنْدَنَاذِ نُرَّامِ مَنَ الْرَوَّلِينَ ﴿ لَا اللَّهِ الْمُؤْلِينَ ﴿ لَكُنَاعِبَا دَاللَّهِ الْمُؤْلِقِ فَكَوْنَ يَعْلَمُونَ ﴾ لَكُنَاعِبَا دَاللَّهِ الْمُؤْلِقِ فَكَوْنَ يَعْلَمُونَ ﴾

او بیشکه چی وو (دغه کفار) خامخا ویل به ئی داسی چی که چیری بیشکه وی له مونږ څخه ذکر (کوم کتاب) له پخوانیو (کتابونو) څخه نو خامخا وو به مونږ بندګان د الله مخلصان (بیا چی ورته راغی دغه قرآن) پس کافران شول په دغه (کتاب) پس ژر ده چه پوه به شی دوی (په عاقبت د دی کفر خیل).

تفسیر: د عربستان خلقو مجه مهال (وخت) چی د انبیاوو نومونه او قصی اوریدلی او د دوی له علم مخخه بی خبران وو نو پخپلو منځ کښی به ئی سره داسی ویل «که مونږ ته د دغو پخوانیو علوم حاصل وی یا پر مونږ باندی هم کوم آسمانی کتاب یا د پند او نصیحت خبری نازلیدی نو مونږ به پر هغو په ډیر ښه شان سره عمل کوه او خپل حسن الاعمال به مو نورو ته هم ښوول او په معرفت او عبادت کښی به مو تر دغی اندازی پوری ترقی او پرمخ تګ کوه چی د الله تعالیٰ په مخصوصو او منتخبو بندګانو کښی به شاملیدو» اوس چی د دوی په منځ کښی نبی الله صلی الله علیه وسلم مبعوث شوی دی دوی له خپلو هغو خبرو مخخه اوښتی دی او هغه خپل قول او اقرار ئی هیر کړی دی نو د دغه انحراف او انکار مخخه کومه نتیجه او انجام چی دوی ته پیښیدونکی دی دوی به ئی عنقریب وګوری.

# وَلَقَكَ سَبَقَتُ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِيْنَ ﴿ تَهُمُ لَهُمُ الْمُنَصُورُونَ ﴿ وَلَقَدُ مُنَاكُ مُنَاكُمُ الْعَلِمُونَ ﴾ وران جُنك نالهُمُ الْعَلِمُونَ ﴾

او خامخا په تحقیق پخوا لا صادر شوی دی حکم زمونږ دپاره د بندګانو زمونږ مرسلینو. چی بیشکه دوی هم له دوی سره مدد کړی شوی دی. او بیشکه لښکری زمونږ خامخا هم دوی بریالیانی (کامیاب) دی (په کفارو).

تفسیر: یعنی دغه خبره د الله تعالیٰ په علم کښی مقرره شوی ده چی د منکرینو په مقابل کښی

پاک الله له خپلو انبیاوو سره مدد او معاونت کوی او بالاخر د الله تعالیٰ لښکر غالب او بریالی (کامیاب) کیږی اګر که ضمناً حالات په هر ډول (طریقه) او هر وضعیت سره واوړی او لوټونه وخوری مګر فتحه ـ بری او کامیابی هرومرو (خامخا) د مخلصو بندګانو دپاره ده او دغه نصرت هم د حجت او برهان په اعتبار او هم د ظاهری تسلط او غلبی په معیار وی مګر په دغه شرط چی دغه «جند» فی الواقع «جند الله» وی.

# فَتُولُ عَنْهُمْ حَتَّى حِيْنٍ فَوَا بَفِرُهُمُ فَسُوْفَ يُنْفِرُونَ

پس مخ و کرځوه ته (ای محمده!) له دوی نه تر یوه وقته پوری. او کوره ته دوی ته پس ژر ده چې وبه وینې دوی (عاقبت خپل).

تفسیر: یعنی اوس خو ورځی نور هم دوی ته څه مه وائی! او په صبر او استقامت سره د دوی حال ته وګورئ دوی به هرومرو (خامخا) خپل انجام وګوری لکه چی وئی هم لید. کله چی وویل منکرانو تمسخراً چی کله به وی نزول د عذاب ؟ نو نازل شو

# اَفِيعَذَابِنَايَنَتَعُوجِلُونَ@فَإِذَانَزَلَ بِسَاحَتِهِمُ فَسَأَءَصَبَاحُ الْمُنْذَرِينَ@

آیا پس (په راتلو) د عذاب زمونږ تلوار کوی دوی. پس کله چی نازل شی (عذاب) په میدان (غولی) د دوی پس بد به وی صبا د ویرولیو شویو.

تفسیر: شاید ﴿ فَتُوفَیّیُمُونُونَ ﴾ د آوریدلو په اثر به دوی داسی وی چی اوس نو ژر شه زموند عاقبت خاتمه او انجام موند ته اوسیه! نو د هغه جواب ئی داسی ورکړ چی پر خپل ځان باندی د آفت د ژر غوښتلو دغه شورماشور چی تاسی نښلولی دی کله چی وخت ئی راشی هغه به ډیر بد وخت وی. د الله تعالیٰ عذاب داسی درځی لکه چی کوم دښمن سړی ته په پتونی کښی د شپی پټ ناست وی او گهیځ (سحر) د وقته یو ځلی په میدان کښی ځان ورښکاره کړی او پر خپل غلیم په ډانګ پیلی (ښکاره) داړه واچوی. د الله تعالیٰ د عذاب د نزول په وخت کښی به د هغو خلقو حشر هم داسی کیړی چی دوی پخوا له دی نه ویرولی شوی دی او له آخری خاتمی څخه په ښه ډول (طریقه) پوه او مطلع کړی شوی دی لکه چی د مکی معظمی په فتح او په نورو ځایونو کښی هم داسی وشو. اوس بیا الله جل شانه واعظم برهانه لپاره د تسلی د خپل رسول صلی الله علیه وسلم مکرراً مؤکداً داسی امر فرمائی

## ۅۘڗۘۜۅؙڷۘۼؗؠؙؙؙٛؠؙٛڂؾ۠ڿؽؙڹۣ<sup>۞</sup>ۊۜٳؘڹڝؙۯ۬ڡٚٮۘۅٛ۬ؾؽڣڝۯۅڗ

او مخ و گرځوه (ای محمده!) له دوی څخه تر یوی نیټی پوری. او ګوره (دوی ته) پس ژر ده چه وبه وینی دوی (احوال خیل).

تفسیو: سائی چی دومبنی وعده د دنیوی عذاب وه ـ او دغه به د اخروی عذاب وی. یعنی تاسی ورته کورئ چی وروسته له دی نه دغه کفار به آخرت کښی څه څه عذابونه مومی.

# سُبُطْنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَضِفُونَ ﴿ وَسَلَا عَلَى الْمُعَلَى الْمُوْسَلِيْنَ ﴿ وَلِي الْعَلَمِينَ ﴿ الْمُوْسَلِيْنَ ﴿ وَلِي الْعَلَمِينَ ﴾ الْمُوْسَلِيْنَ ﴿

پاکی ده رب ستا لره (له هره عیبه او نقصانه) چی رب د عزت (قوت غلبی دی او پاک دی) له هر هغه څیزه چی (مشرکان ورته) نسبت کوی او سلام دی پر (ټولو) مرسلینو استاځیو. او ټوله ثناء صفت خاص الله لره دی چی رب پالونکی د ټولو عالمیانو دی.

تفسیر: د سورت په خاتمه کښی ئی د گردو (ټولو) اصولی مضامینو خلاصه بیان کړه ـ یعنی د الله تعالیٰ ذات له ټولو عیوبو او نقائصو څخه پاک او منزه دی، په گردو (ټولو) کمالیه وو صفاتو او محاسنو موصوف او گردی (ټولی) ښیکنی (خوبئ) د ده په پاک ذات کښی مجتمعی دی ـ پر گردو (ټولو) انبیاوو او رسولائو د ده له طرفه سلام راځی چی د دوی د عظمت او عصمت او سالمیت او منصوریت دلیل دی.

تنبیه: له احادیثو محخه، وروسته د لمانځه او د مجلس پر ختم کښی د دغو آیاتونو د لوستلو فضیلت ثابت شوی دی نو ځکه مونږ هم د هم دغه سورت د تفاسیرو خاتمه پر هم دغی عقیدی تینګه کړه! محو مو پاک الله پر هم دغه عقیده باندی تینګ ولری!

﴿ سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزُّ وَعَتَّا يَعِمْفُونَ وَسَـ الْوَعْلَ الْمُؤْسَلِيْنَ وَالْحَمْدُ بِالْهِ رَبِّ الْعَلِمِينَ ﴾

(تمت سورة الصافات بفضل الله تعالى ومنه)

(سورة ص مكية وهي ثمان وثمانون آية وخمس ركوعات رقمها (٣٨) تسلسلها حسب النزول ايضا (٣٨) )

نزلت بعد سورة القمر

د «صّ» سورت مکی دی (۸۸) آیته (ه) رکوع لری په تلاوت کښی (۳۸) او په نزول کښی هم (۳۸) سورت دی

وروسته د «القمر» له سورت څخه نازل شوی دی

#### بِنُ سِيرِ اللَّهِ الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ

(شروع) کوم، په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

### ڝؘٚۘۘۅؘٲڷڠؙؙٵڶڹۮؚؽٳڵڔٚڮٝڔ<sup>۞</sup>ؠڸٲڵؽ۬ؽؽڰڣۯؙٳؽٝ؏ڗۜۊٟۊۺۣڡٙٳٙ؈

قسم دی په قرآن چی څښتن (خاوند) د پند ذکر بيان، شرف، شهرت، عظمت دی (داسی نه دی چی کفار د معبودانو په نسبت وائی). بلکه هغه کسان چی کافران شوی دی په کبر، سرکشی کښی دی (له قبوله د حق) او په مخالفت کښی دی (له مسلمانی سره).

تفسیر: یعنی دغه عظیم الشان، عالی مرتبت قرآن چی په ډیرو عمده وو نصائحو سره ډک او په نهایت مؤثر طرز خلقو ته د هدایت او معرفت خبری ښوونکی او پوهونکی دی په جګ (وچت) غږ سره شهادت ورکوی هغه خلق چی له قرآنی صداقت او د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم له رسالت څخه منکر دی د هغه سبب داسی نه دی چی د قرآن په تعلیم یا تفهیم کښی څه نقص یا قصور شته یا رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د ده په تبلیغ او تبین کښی معاذ الله مقصر دی بلکه د دغه انکار او انحراف اصل سبب دا دی چه دغه مخلوق دروغ پری تړی، چتی (بیکاره) لوئی، تکبر، غرور، نخوت، معاندت، مخالفت، جهالت او حماقت کوی او د شقاق او نفاق د جذباتو په جال کښی نښتی دی که چیری دوی لږ څه له دغه دلدل څخه ووځی نو د حق او صداقت ډیر صاف او پاک سړک د دوی په نظر ورځی.

#### كَمْ اَهْلَكُنَامِنُ تَبْلِعِمْ مِّنْ قَرْنٍ فَنَادَوُا قَلَاتَ عِبْنَ مَنَامِ ٣

(نه ګوری منکران چی) څومره ډیر هلاک کړی دی مونږ پخوا له دی څخه له اهل د زمانی پس ناری به ئی وهلی (عند نزول العذاب) حال دا چی نه به وو

#### هغه وخت د خلاصيدلو (او د تښتيدلو).

تفسیر: یعنی دوی ته دی معلوم وی چی د هم دغه غرور او تکبر په سبب او د انبیاؤ د الله د مقابلی او مجادلی په علت پخوا له دی نه ډیر اقوام او ملل سره تباه او برباد شوی دی، هغه خلق هم تر ډیرو مودو پوری د الله تعالیٰ له انبیاو سره جنګیدلی وو، بیا څه وخت چی پر هغوی هغه بد ساعت راغی او د الله تعالیٰ عذاب دوی له څلورو خواوو څخه چار چاپیر ونیول نو سخت وویریدل او شورماشور او غلغله ئی ونښلوله، مګر د هغه وخت د آنی او فوری غلبلی او کړیکی څخه هیڅ یوه نتیجه نه مرتبه کیده ځکه چی د خلاصی او نجات موقع تیره شوی وه او وخت او فرصت نه وو پاتی چی د دوی د دغو شور او بکاوو او فریادونو په طرف غوړ کیښودی شوی. («لات» د «لیس» په معنی ده چی «ت» تاکیداً پری زائده شوی ده او له «حین» سره مختص دی چی تری اسم یا خبر عموماً محذوفیږی «مناص» د واوی اجوف مصدر دی).

#### وَعَجِبُوا آنُ جَاءَهُ مُمْنُنِ رُمِّنَهُ مُو وَقَالَ الْكِفِرُونَ هِذَا الْجِرُ كَثَابُ ٥

او تعجب کوی (کفار) له دی نه چی راغلی دی دوی ته (نبی) ویروونکی له دوی نه او وائی دا کافران چی دغه (ویروونکی نبی) ساحر کوډګر دی دروغجن.

تفسیر: یعنی که له آسمانه کومه پرښتنه راتلی خو بیا هم یوه خبره وه . زمونږ له منځه یو سری راپورته شوی او زمونږ په ویرولو او ژډولو ئی شروع کړی ده او داسی وائی چی زه د آسمان والا الله له جانبه راغلی یم . دغه یوه ډیره عجیبه خبره ده اوس ماسواء له دی نه بل څه وویل شی چی یوه کوډګر (ساحر) یوه د دروغو ننداره جوړه کړی ده ، او د کوډو په زور دغه ننداری او کرشمی راښیی او ورته معجزه وائی او څو د افسانی خبری ئی هم راتولی کړی دی او د هغو په نسبت داسی دعوی کوی چی دغه د الله تعالیٰ رالیږلی شوی علوم دی او زه ئی رسول یم .

#### ٱجَعَلَ الْالِهَةَ الْهَا وَاحِدًا ﴿إِنَّ لَهَ نَالَشَهُ عُجَابٌ ﴿ وَانْطَلَقَ الْمَكَامِنُهُمُ إِنِ امْشُوْا وَاصْبِرُوا عَلَى الْهَتِكُومُ

آیا ده گرځولی دی دغه (۳۲۰) معبودان الله یو ؟ بیشکه دغه (گرځول٠ د ډیرو معبودانو یوه ته چی تاسی نور معبودان پریږدئ او د یو الله عبادت کوئ) خامخا یو څیز ډیر عجیب دی (چی مثل نه لری) او لاړل په تلوار سره مشران له دوی نه (له مجلسه چی سره ویونکی وو یو بل ته) چی ځی (پاڅئ له دی ځایه) او صبر وکړئ (او محکم اوسئ) پر (عبادت د) معبودانو خپلو

تفسير: يعني دغه بل هم درواخلئ! د دومره بيشماره خدايانو دربارونه دي بند وي او يواځي يو الله ئى پريښى دى له دى نه بله لويه د تعجب خبره به څه وى چه د دغومره لوى جهان انتظام یواځی هم دغه یو الله ته وسپارلی شی او د مختلفو شعباتو او اداراتو هغه معبودان چی د هغوی بندگی له ډیرو کلونو راهیسی جریان او ادامه لری له یوی مخی ممنوع ودرولی شی. ګواکی زموند پلرونه او نیکونه بیخی جاهلان او نابوهان وو چی دغومره ډیرو بتانو او معبودانو ته ئی عبادت کاوه. په روایاتو کښي راغلي دی چه د ابوطالب په رنځورئ کښي ابوجهل او د قریشو څو نور غتان ابوطالب ته ورغلل او هغه ته ئی د رسول الله مبارک شکایت یووړ چی دغه ستا وراره زمونږ معبودانو ته بدی ردی خبری کوی او مونږ ته په څو څو ډوله (قسمه) احمقان او نايوهان وائى تاسو ده ته نصيحت وكړئ! كله چه ابوطالب دغه خبرى رسول الله صلى الله عليه وسلم ته وکړی دوی د هغه په جواب کښي وويل «ای زما تره! زه تشه له دوی نه يوه کلمه غواړم چه وروسته له هغه به ګرد (ټول) عربستان د دوی مطبعان او عجمیان به د دوی خدمت ګاران شی او نور ادیان به ورته جزیه وړاندی کړی » دوی خوشال شول او ورته ئی وویل «چې هغه څه شي دی ؟ تاسى خو همغه يوه كلمه ووايئ موندِ ستاسى د لسو كلمو منلو دياره تيار ولاړ يو» رسول الله مبارک وفرمایل چه «نه! هغه خو هم دا یوه د «لا اله الا الله» پاکه کلمه ده!» کله چه هغوی دغه خبره واوريدله ډير په قهر او غصه شول او تاو کړي له هغه مجلسه پاڅيدل او وي ويل چه مونږ دومرہ ډیر خدایان پریږدو او فقط ستا په خوله یواځی هم دغه یو الله معبود ومنو! ځئ چه ځو! محمد صلى الله عليه وسلم له خپلو دغو چلونو او فريبونو څخه لاس اخيستونكي نه دي. ده زمونږ د دغو معبودانو په خلاف خپلې پښې لوڅې (برېنډي) کړې دې او خامخا د هغوي پر ضد تبلیغات کوی مونږ لره هم ښائي چې د هم ده په شان خپل لستوني پورته او د خپلو معبودانو حمایت او عبادت وکړو نه چې د ده په دغو تبلیغاتو سره د کوم ضعیف الاعتقاد سړی پښه زمونږ د دغی بخوانی آبائی او اجدادی طریقی څخه وښوئیږی او دی پخپل مقصد بریالی (کامیاب) شی د ده د دغی بلیغی سعیی او کوښښ په مقابل کښی مونږ ته هم لازم دی چه ډیر زیات صبر، استقلال او استقامت له خیله ځانه ورښکاره کړو.

#### اِنَّ هٰذَا لَثَنَيُّ ثَيْرَادُ۞

بیشکه دغه شی (توحید) خامخا یو شی دی چه اراده ئی کړی شوی ده (له مونږ څخه)

تفسیو: یعنی محمد صلی الله علیه وسلم چی په داسی زور او شور او عزم او استقلال سره زموند د معبودانو په خلاف په جهاد لاس پوری کړی دی ضرور په دغه کښی د ده څه غرض شته او هغه دا دی چی دی د یوه الله په نامه اخیستلو سره موند ګرد (ټول) خپل ځان ته مطیع او محکوم وګرځوی او خپل ځان ته حکومت او ریاست حاصل کړی. نو لاژم دی چی موند دی پری نیدو چی پخپل دغه مقصد کښی بریالی (کامران) او کامیاب شی. ځینی مفسرین د و ان الله الله کښی بینانوی بیشکه دا همغه شی دی چه محمد صلی الله علیه وسلم د هغه تینګه مطلب داسی بیانوی بیشکه دا همغه شی دی چه محمد صلی الله علیه وسلم د هغه تینګه اراده کړی ده او په هیڅ صورت له هغه څخه لاس اخیستونکی نه دی. یا دی داسی وویل شی چی هم دغه خبره (معلومیږی) کیدونکی ده الله ته هم دغه منظور دی چه په دنیا کښی انقلاب شی، لهذا حتی الامکان په ډیر صبر او تحمل سره د خپل قدیمی دین په حفاظت کښی تینګ اوسی ! یا ممکن دی چه د تحقیر له لاری ئی داسی ویلی وی چه بیشکه د محمد صلی الله علیه وسلم په اراداتو کښی خو ډیر شیان دی لیکن دغه خو کومه ضروری خبره نه ده چی دی پخپلو وسلم په اراداتو کښی خو ډیر شیان دی لیکن دغه خو کومه ضروری خبره نه ده چی دی پخپلو هغو ګردو (ټولو) هیلو، امیدونو او اراداتو ورسیږی چی آرزو، تمنا او اراده کوی. مونډ لره ښائی چی د ده په مقابله کښی ټینګ و دریډو او یو پل هم د ده په مقابل کښی بیرته کشینډدو.

#### مَاسَبِعُنَابِهِذَافِ الْمِلَةِ الْاِخِرَةِ أَنْ مِنَ الرَّا اخْتِلَاقُ الْ

نه دی اوریدلی مونږ دغه (توحید، وحدانیت) په دین وروستنی (عیسوی) کښی نه دی دغه (توحید) مگر له خپله ځانه جوړ کړی شوی دروغ دی.

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «چی خپل د پلرونو او نیکونو دین ته ئی پخوانی دین وایه. یعنی پخوا مو داسی آوریده چی پخوانیو خلقو به هم داسی خبری کولی مگر زموند پلرونو خو داسی نه دی کړی او نه ئی دی ویلی» او ممکن دی چه له پخوانی دین څخه عیسائی دین مراد وی لکه چی د اکثرو اسلافو قول دی. یعنی نصرانیان چی له اهل الکتاب څخه دی د هغوی په نسبت هم موند داسی نه دی اوریدلی چی گرد (تول) نور خدایان له منځه لری کړی او تش یو الله ئی پری ایښی وی آخر دوی خو هم دری خدایان منی او دوی هم دغه رسول، د رسول په حیثیت نه منی او وائی که د ده د دغو ویناوو کوم اصل په نورو کتابونو کښی وی موند به هم هغه ضرور منلی وی معلومیدی چی دغه خبری گردی (تولی) له خپل ځان څخه جوړی کړی شوی دی (العیاذ بالله)

#### ءَ اُنْزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُمِنَ بَيُنِنَا ۗ

آیا نازل شوی دی پر دغه (محمد) دغه ذکر قرآن له منځ زمونږ (غتانو)،

تفسیو: یعنی بالفرض دغه قرآن هم موند په نامنلی زړه د الله تعالیٰ کلام منو، او د دغی موضوع په نسبت زیاتی خبری نه کوو چی ولی له آسمانه کومه پرښته د نبی په حیثیت را ونه لیږله شوه ؟ مگر دغه ډیر د تردد او انکار ځای دی چه زمونډ د ټولو له منځه څرنګه محمد صلی الله علیه وسلم په نبوت سره منتخب شو ؟ آیا په ټوله دنیا کښی پرته (علاوه) له محمد صلی الله علیه وسلم بل د دی کار دپاره وړ (قابل) او لایق نه وو ؟ او هم دغه لوی کار فقط هم دغه ته پاتی وو؟ او بل کوم مشر، غټ، ستر، مالداره جایداد لرونکی او بااعتبار سړی په دنیا کښی نه مونده کیده چی خپل دغه کلام او د نبوت مهام ئی د ده په لاس کښی ورکړی وی ؟.

#### بلُهُمُ فِي شَاكِ مِن ذِكْرِئُ بَلُ لَتَايَثُ وَقُواعَدَابِ ٥

بلکه دوی په شک کښی دی له ذکره قرآنه پنده زما (بل څه منشأ نه لری)، بلکه نه دی څکلی دوی عذاب زما (که نه شک به ئی ورک شوی وی).

تفسیر: دغه د الله تعالیٰ له طرفه د دوی د دغی چتی (بیکاره) وینا او نامعقولی خبری جواب شو، یعنی د دوی دغه خرافات او واهیات هیڅ اصل او حقیقت نه لری خبره فقط هم دغومره ده چی اوس دوی ته زمونږ د خبرو په نسبت څه شک او اندیښنه ورېیدا شوی ده او دوی پر دغه خبره یقین او باور نه لری چی هغه خوفناک مستقبل چی دوی ته ئی خبر او اطلاع ورکوله کیږی هرومرو (خامخا) واقع کیدونکی هم دی ځکه چی دوی تر اوسه پوری د الله تعالیٰ د ویشتلو خوند نه دی څکلی، څه مهال (وخت) چی دوی د الله تعالیٰ د ویشتلو خوند او مزه و څکی نو دغه کرد (تول) شکوک او شبهات به ئی لری کیږی.

#### آمُءِنُكَ هُمُ خَزَابِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ الْعَزِيْزِ الْوَهَابِ أَمُرْلَهُمُ الْمُوْدِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِن مُثْلُكُ السَّمُ وَتِ وَالْكَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا "فَلْيُرْتَعُونُ إِنِي الْكَسُبَابِ"

آیا په نزد د دوی دی خزانی د رحمت د رب ستا چی ډیر غالب قوی ښه بښونکی دی ؟. آیا دوی لره دی سلطنت د آسمانونو او ځمکی او د هغو ګردو (ټولو) شیانو چی په منځ د دغو کښی دی ؟ پس ودی خیژی (دوی آسمان ته) په اسبابو (رسوونکیو) سره.

تفسیر: یعنی د رحمت خزائن او د آسمانونو او د محمکی حکومت ګرد (تول) د الله تعالیٰ د

قدرت په لاس کښی دی الله ډیر زبردست او لوی بخشش والا دی پر هر چا چی د هر انعام اراده وکړی هیڅوک د هغه مانع نشی ګرځیدی او نه پری څه تنقید او اعتراض کولی شی. که الله تعالیٰ پخپل حکمت او علم سره کوم بشر ته د نبوت او رسالت په منصب سره افتخار وبښی نو تاسی د هغه په نسبت څه مداخله کولی شئ ؟ چی پر دغه دی ولی داسی مهربانی فرمایلی ده ؟ او پر مونږ دی ولی نه ده فرمایلی ؟ آیا د رحمت د خزائنو او د آسمانونو او د ځمکی د سلطنت اختیار داره او واکداره هم دا تاسی یئ ؟ چی داسی چتی (بیکاره) او لغو اعتراضات کوئ ؟ که یئ نو خپل ګرد (ټول) وسائل، اسباب مو په کار واچوئ او په آسمان پوری خپلی رسی وتړی، او پر علویاتو هم قبضه وکړئ! او سم له خپلی مرضی او منشأ سره د آسمانونو او ځمکو په تدبیر او انتظام کښی که مو له لاسه پوره وی ګوتی ووهئ! او که دغه مو له واکه نه وی پوره نو د آسمانونو او د ځمکی د حکومت او د رحمت د خزائنو د مالکیت دعوی بیخی چتی (بیکاره) او غلطه ده او په سر د هغه د الوهیت په کارونو او انتظاماتو کښی مداخله پرته چتی (بیکاره) او غلطه ده او په سر د هغه د الوهیت په کارونو او انتظاماتو کښی مداخله پرته (علاوه) له بیحیائی او جنون به بل څه شی وی ؟.

#### جُنْدُ مُّاهُنَالِكَ مَهُزُومٌ مِّنَ الْكَحْزَابِ®

دوی خو یو لښکر ګوټی دی په دغه ځای کښی چی ماتی ورکړی شوی له هغو ډیرو لښکرو څخه دی.

تفسیر: یعنی هیخ نشته! د آسمانونو او د ځمکی له حکومت او د رحمت د خزائنو له مالکیت سره دغه خواران څه اړه او تعلق لری ؟ دوی خو د څو ماتو او هزیمت خوړلیو انسانانو یوه ډله او جمعیت دی چی د پخوانیو سپیرو او تباه شویو اقوامو په شان لا له اوسه تباه او برباد په نظر راځی. لکه چی دغه منظره د خلقو له نظره د «بدر» له غزوی څخه د مکی معظمی تر فتحی پوری تیره شوه . حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی پخوانی اقوام تباه شول که دوی هم پر خپل طغیان او عصیان کښی هم داسی مداومت وکړی نو هغوی په شان دوی هم تباه او فناه کیږی» ګواکی د دغه آیت ربط ئی له بخوانی آیت سره وښود والله اعلم.

#### كَنَّبَتُ مَبْلَهُ مُ قَوْمُرُنُوجٍ وَعَادُ وَوْعُونُ دُوالْاوْتَادِ ﴿

تکذیب کړی وو پخوا له دوی نه قوم د نوح او (قوم د) عاد او (قوم د) فرعون چی خاوند د میخونو وو.

تفسير: يعني زور او قوت او لاؤ لښكر والا چې په دنيا كښي ئي د خپل سلطنت ميخونه په

محمکه کښی تک وهلی و. او ځینی وائی هغه څوک چی سړی به ئی په میخونو سره واژه نو د دغه لامله (له وجی) د هغه نوم هم داسی ﴿ دُوالْفَالُو ﴾ میخ والا مشتهر شو. والله اعلم.

### وَتْنَوُدُووَوُمُ لَوُطٍ وَّاصَّحٰ اُعَيَّكَةِ اُولَيِّكَ الْاَحْزَابُ الْأَصْرَابُ الْأَصْرَابُ الْأَسُلُ فَحَقَّ عِقَابِ أَنَّ

او (قوم د) ثمود او قوم د لوط او اهل د ځنګله (چی شعیب ورمبعوث شوی وو)، دغه کسان (همغه) لوئی لوئی ډلی (او لښکری) وی. نه ده (هر یوه د دغو ډلو) مګر نسبت د دروغو ئی کړی ؤ رسولانو د (الله) ته پس ثابت شوعذاب زما (دوی ته).

تفسیر: یعنی دغو تولو لویو زورورو او طاقتورو افواجو هم څه وخت چی د الله تعالیٰ رسولان دروغجن وشمیرل د الله تعالیٰ له سزا او عذاب څخه ئی نجات ونه موند نو ستاسو حقیقت څه دی ؟.

#### وَمَا يَنْظُرُ هَـ وُلاَء إلا صَيْحَةً وَّاحِدَةً مَّا لَهَا مِنْ فَوَاقِ ٥

او نه کوی انتظار دغه کسان (کفار د مکی) مگر چغی یوی ته (د اسرافیل) چی نشته هغی ته هیڅ ډیل بیرته گرځیدل.

تفسیر: یعنی د صور (شپیلئ) د غږ منتظر دی چه پوره سزا خو دوی ته په هغه وخت کښی ورکوله کیږی او ممکن دی چی له «صبحه» څخه دلته فقط یوه چغه او انضجار مراد وی.

#### وَقَالُوُارَبِّنَاعَجِّلُ لَنَاقِطُنَا مَّبُلَ يَوْمِ الْحِسَابِ®

او وائی (کفار تمسخراً) ای ربه زموند زر راکړه موند ته برخه عملنامه زموند پخوا له ورځی د حساب.

تفسیو: یعنی هر کله چی دوی د قیامت خبری اوری نو په توکو او مسخرو سره وائی چی زمونږ د هغه وخت برخه اوس راکړه! تر څو مونږ هم دا اوس خپله اعمالنامه وګورو او لاس په لاس له

خپلی سزا څخه فراغت ومومو.

### إصْبِرُ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاذْكُرُ عَبْدُنَا دَاؤَدُ ذَا الْرَيْدِ الْكَارِي وَادْ وَادْ الْمُرْدِ وَالْمُ

(فرمائی الله) صبر تحمل کوه (ای محمده!) پر هغی خبری چی وائی دوی (تاته) او یاد کړه (قصه) د بنده زمونږ داؤد خاوند د قوت (په عبادت کښی) چی بیشکه دی ډیر رجوع کوونکی ؤ (عبادت د الله ته).

تفسیر: حضرت شاه صاحب فرمائی «په دغه ځای کښی ده ته د داؤد علیه السلام قصه ور په یادوی چی ده هم د «طالوت» د حکومت په عهد کښی ډیر صبر کړی ؤ څو بالاخر حکومت ده ته ورسید او «جالوت او نور» مخالفین ګرد (ټول) سره په جهاد کښی پړه او مغلوب شول چی هم دغه وضعیت او نقشه زمونږ رسول صلی الله علیه وسلم ته هم ورپیښه شوه.

تنبیه: د «ذاالاید» ترجمه حضرت شاه صاحب په «د لاس زور والا» سره کړی ده یعنی د سلطنت قوت یا به ئی دغه لوری ته اشاره وی چه د ده په لاس کښی اوسپنه نرمه کیده. یا به د «لاس قوت» څخه دغه مطلب وی چه ده به د سلطنت مال نه خوړ بلکه د خپل لاس له ګتی څخه ئی ډوډی خوړه او «اواب» یعنی په هره معامله کښی به ده د الله تعالیٰ په طرف توجه او رجوع کوله.

### إِتَّاسَخُونَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحُنَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِنْسَرَاقِ ﴿

بیشکه چی مونږ تابع مسخر کړی مو وو غرونه له دغه (داؤد) سره چی تسبیح به ئی ورسره ویلی په آخره او په اوله برخه د ورځی کښی.

تفسیر: یعنی صبا او بیگا کله چی حضرت داؤد علیه السلام په تسبیح کښی مشغولیده نو غرونو به هم له ده سره تسبیح ویل. د ده په متعلق څه مضمون د «سبأ» په سورت کښی تیر شوی دی هلته دی ولوست شی.

#### وَالطَّنْيِرَ مَعْشُوْرَةً مُكُلُّ لَهُ ٱوَّابُ<sup>®</sup>

او (بل تابع او مسخر کړی ؤ مونږ) مرغان حال دا چی ټول کړی شوی به ؤ (صفونه صفونه) هر يو (له دوی) به ده ته رجوع کوونکی ؤ (په طاعت سره).

تفسیر: یا به کرد (ټول) له ده سره یو ځای کیدل او د الله تعالیٰ په طرف به ئی رجوع کوله کما قال بعض المفسرین.

#### وَشَكَ دُنَا مُلَكَهُ

#### او قوی محکم کړی ؤ مونږ ملک سلطنت د دغه (داؤد).

تفسیر: یعنی پر دنیا باندی د ده د سلطنت رعب او دأب مو کینولی وو او پخپل نصرت او اعانت سره مو ورته د مختلفو اقسامو کثیر التعداد افواج ورکړی ؤ، او د ده قدرت او اقتدار مو په ښه شان سره تینګ کړی ؤ.

#### وَاتَيْنَاهُ الْحِكْمَةُ وَفَصْلَ الْخِطَابِ®

او ور مو کړ ده ته حکمت (نبوت تدبير د ټولو امورو) او فصل الخطاب (د حق او باطل بيان شافي په هر مقصد کښي).

تفسیر: یعنی لوی مدبر او پوه ؤ د هری خبری فیصله به ئی په ډیر ښه صورت سره کوله د وینا په وخت کښی به ئی ډیر فیصله کوونکی تقریر او وینا کوله، په هر حال الله تعالیٰ ده ته نبوت، ښه تدبیر، د فیصلی قوت، او راز راز (قسم قسم) علمی او عملی کمالات ورعطاء فرمائلی ؤلیکن د ابتلاء او امتحان څخه ده هم نجات ونه موند، چی د هغه قصه اوس بیان فرمائی

#### وَهَلَ اَتْكَ نَبُوُّا الْخَصْمِ إِذْ تَسَوَّرُوا الْحُرَابِ فِ إِذْ دَخَلُوا عَلَى دَاوُدَ فَفَرْعَ مِنْهُمُ

او آیا راغلی دی تاته (ای محمده!) خبر د جگړه کوونکیو کله چی راوختل (پس له دیواله د) عبادتخانی. کله چی ننوتل (ټول) پر داؤد باندی (او ده ولیدل) پس وویرید (داؤد) له دوی نه (چی دوی ولی راوختل له دیواله ؟ او ولی راننوتل بی له اجازی نه ؟).

تفسیو: یعنی حضرت داؤد علیه السلام دری ورځی ئی سره داسی تقسیم فرمایلی وی چی یوه ورځ د عمومی دربار او فصل الخصوماتو دپاره وه، یوه ورځ له خپل اهل او عیال سره اوسیدل، یوه ورځ به خالص د الله تعالیٰ د عبادت دپاره وه چی په دغه ورځ کښی بیخی په خلوت کښی کیناستل او پیره دارانو ته به ئی امر ور کاوه چی هیچا ته اجازه مه ورکوئ چی ماته راشی.

یوه ورځی چی داؤد علیه السلام په عبادت کښی مشغول ؤ یو ناڅاپه څو سړی له دیواله راختلی ده ته مخامخ ودریدل، داؤد علیه السلام سره له خپله هغه فوق العاده قوت او شوکت د دغه خلاف التوقع حرکت څخه وویرید او متحیر شو چی دغه انسانان دی که پیریان یا د الله تعالیٰ بل کوم مخلوق ؟ که انسانان دی نو ولی بی وخته راغلی دی ؟ او څرنګه له پیره دارانو څخه تیر شوی دی ؟ او ولی د دروازی له لاری څخه نه دی راغلی ؟ او له دومره جګ (وچت) دیوال څخه به دوی څرنګه راختلی وی ؟ خدای خبر دی چی دوی په دغه غیر معمولی طریقی سره څنګه دلته راغلی دی ؟ او څه نیت او قصد لری ؟ الغرض یو ناڅاپه ئی د دغی عجیبی او مهیبی واقعی له لیدلو څخه ئی افکار او خیالات مشوش او متفرق شول، او په خپل عبادت کښی په همغه خشوع او خضوع چی پخوا مشغول وو نشو مشغو لیدی.

# قَالُوُالِاتَّغَفَّ خَصُمٰنِ بَغَى بَعُضُنَاعَلَ بَعْضِ فَاحُكُو بَيْنَنَا فِالْوَالِاتَّخَ فَاحُكُو بَيْنَنَا فِالْوَالْمُوَاءِ الصِّرَاطِ®

وویل دوی مه ویریږه (مونږ دوه ډلی) جګړه کوونکی یو چی ظلم کړی دی ځینو زمونږ پر ځینو نورو پس حکم وکړه په منځ زمونږ کښی په حق سره او لری مه غورځوه (ظلم مه کوه پر مونږ باندی) او برابر کړه مونږ سمی لاری (د انصاف ته).

تفسیر: دغو راتلونکیو ورته وویل چی تاسی مه ویریپی او له موند ځنی پخپل زړه کښی څه فکر او اندیښنی ته لاری مه ورکوئ او موند دواړه ډلی د خپلی یوی جگړی د فیصله کولو دپاره ستاسی په خدمت کښی درحاضر شوی یو او غواړو چی تاسی د هغی په نسبت یوه منصفانه فیصله وفرمایی اکومه بی لاری یا د تال ورکولو خبره دی ښائی په کښی نه وی ځکه چی موند د عدل او د انصاف د سمی لاری د معلومولو دپاره راغلی یو ښائی د دوی د دغی خبری له عنوانه حضرت داؤد علیه السلام به لا مبهوت او متعجب شوی وی.

#### ٳؾؙۜۿؽؘڵٙٲڿؽ؆ڬ؋ؿٮؙۼؙۘٷٙؾٮٮٛۼؙٷؽڹؘۼۼۘڎٞٷڸؽٮٛۼۘۼڎٞ۠ٷٳڿۮؖڠ۠<sup>ؾؾ</sup> ڣؘڡۜٵڶ۩ؙٞڣڷؚڹؽۿٵۅؘعڗٞڹؽ۬؋ٳڵڿڟٵۑ<sup>۞</sup>

بیشکه چی دا (سړی) ورور زما دی ده لره نهه نوی میږی (ګډی) دی او ما

لره یوه میږه (ګډه) ده پس وائی دی ماته کفیل وګرځوه ما د دی (یوی میږی (ګډی) او ماته ئی راکړه) او غلبه ئی کړی ده پر ما په خطاب خبرو کښی هم.

تفسیر: یعنی زموند جگره دغه ده چی زما د دغه ورور سره نهه نوی (۹۹) میدی (گدی) دی او له ما سره یواځی یوه میده (گده) ده، خو دی غواړی چی همغه یوه میده (گده) هم له ما ځنی په هر ډول (طریقه) سره چی وشی واخلی او خپل سل میدی (گدی) پری پوره کړی، او بل مشکل دغه دی چی دغه ورور می همغسی چی په مال او دولت کښی له مانه موړ او لوړ (اوچت) دی په ژبه او خبرو کښی هم له ما څخه لوړ (اوچت) او غوړ دی هر کله چی دی خبری کوی ما مغلوب او پړ کوی، او گرد (ټول) اوریدونکی د ده په لوری گرځی او خبری کوی. لنډه ئی دا چی زما د حق د اخیستلو دپاره په جبر او تیری سره خبری کوی.

#### قَالَ لَقَدُ ظُلَمَكَ بِسُؤَالِ نَعْمَتِكَ إِلَّى نِعَاجِهُ \*

وویل (داؤد) خامخا په تحقیق چی ظلم کړی دی ده پر تا په غوښتلو د میږی (ګډی) ستا (چی یو ځای ئی کړی) له میږو (ګډو) خپلو سره.

تفسیو: حضرت داؤد علیه السلام به د شریعت په قاعده ثبوت او نور شیان طلب کړی وی او په آخر کښی ئی داسی وفرمایل چی «بیشکه که ستا دغه ورور هم داسی کوی خو دغه د ده تیری او ناانصافی ده، او غواړی چی په دغی وسیلی د خپل غریب او خوار ورور مال وخوری» مطلب دا چی مونږ ئی نه پریږدو چی داسی وکړی.

#### وَانَّ كَثِيْرُامِّنَ الْخُلَطَآءِ لَيَنَغِيُ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ إِلَّا الَّذِينَ امَنُوْاوَعِمِلُواالصَّلِحَتِ وَقِلِيلٌ مَّاهُوْرُ

او بیشکه چی ډیر له خلطاؤ شریکانو خامخا ظلم (تیری) کوی ځینی د دوی پر ځینو نورو مگر (تیری) نه کوی هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) او ډیر زیات لږ دی (داسی کسان په منځ) د دغو شرکاؤ کښی.

تفسیر: یعنی دغه د شریکانو عادت دی چی یو پر بل باندی ظلم او تیری کوی قوی حصه دار

ومالي(٢٣)

غواړی چی ضعیف وخوری او له منځه ئی لری کړی. یواځی د الله تعالیٰ ایمانداره او نیک بندګان له دی نه مستثنیٰ دی چی د هغوی شمیر په دنیا کښی ډیر لږ دی.

#### وَطَنّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَتَنَّهُ فَاسْتَغُفُرُرَتُهُ وَخَرّ رَاكِعًا وَّآنَابٌ اللَّهُ فَعَفَرُنالَهُ ذَلِكَ

او متیقن پوه شو داؤد په دی چی بیشکه هم دا خبره ده چی وازمویه مونږ دی نو بښنه ئی وغوښته له رب خپل او پرمخی پریوت په دغه حال کښی چی رکوع سجده کوونکی ؤ (الله ته) او بیرته راجع شو (الله ته په توبه سره) پس ومو بښله مونږ ده ته هغه (خطاء د ده)

تفسير: د دغى قصى يه اثر داؤد عليه السلام متنبه شو چې دغه زما په حق كښې يوه فتنه او امتحان و په مجرد د دی چه دغه خیال ور پیدا شو له خپلی دغی خطاء څخه ئی معافی وغوښتله او په ډير عجز او نياز ئي سر په سجده کيښود، آخر الله تعاليٰ د هغه خطاء ورمعافه کړه، د داؤد علیه السلام هغه خطاء کومه وه ؟ چې د هغې په نسبت په دغو آیتونو کښې اشاره ده د هغه یه نسبت مفسرینو ډیری اوږدی قصی لیکلی دی، مګر حافظ عماد الدین بن کثیر رحمة الله عليه د هغوى په نسبت ليكي «وقد ذكر المفسرون هلهنا قصة اكثرها ماخوذ من الاسرائيليات ولم يثبت فيها عن المعصوم حديث يجب اتباعه» او حافظ ابوحيان رحمة الله عليه او نورو له دغو قصو څخه خپل ځان بيل ساتلي دي، او د دغو آيتونو كوم مجمل چې بيان کړي دې هغه هم له تکلفه څخه نه دې خالي. زمونږ په نزد اصلي خبره خو همغه ده چې د ابن عباس رضي الله تعالىٰ عنهما څخه منقوله ده يعني داؤد عليه السلام ته دغه ابتلاء د يوه شان اعجاب په بناء ور دمخه شوه او صورت ئي داسي ؤ چې داؤد عليه السلام د الله تعاليٰ په دربار کښي عرض وکړ چې ای رب العالمينه! په شپه او ورځ کښې هيڅ يوه ګړی داسې نه ده چې په هغه کښې د داؤد عليه السلام د خپلخاني کوم يو تن ستا په عبادت يعني په لمانځه، تسبيح، تهليل او تكبير كښي مشغول نه وى دا ئي ځكه وويل چې ده د شپي او د ورځي څليرويشت ساعتونه د خپلي کورني پر ګردو (ټولو) افرادو تقسيم کړي ؤ څو دوي وار په وار د الله تعالیٰ په عبادت کښې مشغول اوسي او هیڅ وخت د ده عبادتخانه د عابدینو څخه تشه نه وي. او ممکن دی چی نور داسی قسم شیان به ئی هم عرض کړی وی او ښائی خپل د ښه انتظام او نورو اعمالو په نسبت ئي هم څه ويلي وي د الله تعاليٰ په دربار کښي د ده دغه وينا نايسنده واقع شوه او ورته داسی ارشاد وشو «ای داؤده! دغه تول شیان زموندٍ په توفیق ستا په برخه شوی دی که زما مدد له تا سره نه وی نو ته یر دغو شیانو قدرت نشی موندلی او سره له زرهاو کوششونو به هغه تر سره نشی رسولی زه یخپل جلال باندی قسم یادوم که تا یوه ورځ ستا نفس ته بریږدم یعنی که خپل مدد له تا څخه لری کړم نو وبه کتلی شی چی تر کومی اندازی پوری

بخپل عبادت كښى مشغول باتى كيدى شى ؟ او خپل دغه انتظام قائم ساتلى شى ؟ داؤد عليه السلام عرض وکړ چې يا ربه! ما په هغه ورځ خبر کړه نو دی په هغه ورځ کښې په فتنه مبتلا شو اخرج هذا الاثر الحاكم في المستدرك و قال صحيح الاسناد واقره الذهبي في التلخیص دغه روایت داسی څرګندوی (ښکاره کوی) چې د فتني نوعیت ښائي صرف هم دغومره قدر وی چی یه هغه وخت کښی چی داؤد علیه السلام یه عبادت کښی مشتغل وی سره له پوره سعی او کوشش ونشی مشتغل کیدی او خپل انتظام قائم ونشی ساتلی لکه چی اوس مو ولوست چی په بی قاعده ګی او فوق طریقی سره څو تنه سړی یو ځای یو ناڅاېه د ده په عبادتخانی ورننوتل او حضرت داؤد علیه السلام ئی وویراوه او دی ئی د ده له هغه مخصوص شغل څخه منصرف او خپل جانب ته ئي متوجه کړ. سره له ډيرو پيرو او انتظام دوی د داؤد عليه السلام تر شحنگه يوري ورسيدل او دوي ته هيچا ممانعت ونه كړ، دلته داؤد عليه السلام ته داسي خيال ييدا شو چي الله تعالىٰ زه د خپلي همغي دعوي له سببه په دغي فتني كښي مبتلا كړي يم. د فتنی د لفظ اطلاق دلته تقریباً داسی وګنی لکه چی په حدیث کښی راغلی دی چی حضرت حسن او حسین رضی اللہ تعالیٰ عنهما یه هلکتوب کښی کمیسونه اغوستلی و او لرځیدونکی او ریږدیدونکی (رییدونکی) سره راتلل د رسول الله صلی الله علیه وسلم نظر د منبر له یاسه یر دوی ولوید خطبه ئی قطعه کره او هغوی ئی رایورته کړل، او وئی فرمایل «**صدق الله انما اموالکم** واولادکم فتنة» به ځینو آثارو کښې راغلي دی که څوک د نیکې کولو په وخت وائي ای الله! ما داسی کار کړی دی صدقه می ورکړی، لمونځ می ادا کړی، ډوډی می ورکړی نو الله تعالیٰ فرمائی «او ما ستا سره مدد کری او توفیق می در کری دی» او کله چی بنده وائی «ای ربه تا راسره مدد کړي او ماته دې توفيق رابښلي او راباندي احسان دې ايښي دي» نو الله تعاليٰ فرمائي «او تا عمل کړی او اراده دی کړی او تا دغه نیکی ګټلی ده» (د مدارج السالکین (۱) ج ۹۹ صفحه) له دی نه ویوهیدئ چی د حضرت داؤد علیه السلام یه شان د یوه جلیل القدر نبی خپل ښه انتظام ورڅرګندول (ښکاره کول) او د ده داسې فرمايل چې «ای ربه په شپه او ورځ کښې هیڅ یوه ګړی داسې نه دی چې په هغه کښې د داؤد د خیلخاني کوم یو تن ستا په عبادت یعنی په لمانځه، تسبیح، تهلیل او تکبیر کښی مشغول نه وی) څرنګه د الله تعالیٰ د خوښی په مورد کښي واقع کیدي شي ؟ لویان په خورا ډیرې وړوکي ګناه هم نیولي کیږي نو ځکه په یوه ازموینه کښی مبتلا کړی شو څو باخبره او متنبه شی او د خپلی غلطی اصلاح او تدارک وکړی لکه چی تدارک او اصلاح ئی هم وکړ او په ډیر ښه شان سره ئی وکړه . زما په نزد د دی آیت بي تكلفه تقرير هم دغه دي. باقي حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه د هغي مشهوري قصي په اساس څه شي چې ليکلي دې هغه دې په «موضح القرآن» کښي وکوت شي.

#### وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَالَزُلُفِي وَحُسُنَ مَالٍبَ®

او بیشکه ده ته په نزد زمونږ کښي خامخا مرتبه ده او ښه ځای د ورتلو دي.

تفسیر: یعنی لکه د پخوا په شان زمونږ د دربار له مقربانو څخه دی او په دغی غلطی سره د ده په تقرب او په مرتبه کښی څه فرق او توپیر (تفاوت) نه دی راغلی فقط لږ شانی تنبیه ورکړی شوی ده ځکه چی د مقربینو ډیره وړوکی ګناه لویه ګڼله شی «حسنات الابرار سیئات المقربین»

#### ۑڮٵٷۮؙٳٷٵۻۘٛػڶڹڬڂؚڸؽ۫ڡؘةٞڣٵ۬ۯۯڞۣڣٵڂڴۄ۫ڹؽڹٵڵؾٵڛ ڽٵڷڂڞۜٷٙڵٳٮۜؿۜؠ؏ٵڶۿٷؽڣؙۻڷػؘۼڽڛٙۑؽڸؚٳٮڵڶٶ؞ٳؾۜ ٵػڹؿؙؽؘؽۻؚڵ۠ٷؽۼؽڛٙؠؽڸۣٳڵڶۅڵۿؙۄؙۼؘڶٵۻۺٚڔؽڵٵ

ای داؤده بیشکه مون گرځولی مو ئی ته خلیفه په ځمکه کښی (چی لوی سلطنت مو درکړی دی) پس حکم وکړه په منځ د خلقو کښی په حق سره او متابعت مه کوه د هوا (د نفس په احکامو کښی) پس ګمراه به کړی (دغه هوا) تا له لاری د الله، بیشکه هغه کسان چی ګمراه کیږی له لاری د الله (بعدم الایمان به) شته دوی ته عذاب سخت

تفسیر: یعنی ای داؤده! الله تعالیٰ په ځمکه کښی ته خپل نائب کرځولی ئی لهذا د هغه پر احکامو عمل او تک وکړه! او د معاملاتو فیصله سم د عدل او انصاف او د الله تعالیٰ له شریعت سره موافق وکړه! څو په هیڅ یوه معامله کښی هم د یوی ذری د نفسانی خواهش ادنیٰ شائبه هم پیدا نشی ځکه چی دغه شی انسان د الله تعالیٰ له لاری څخه بی لاری کوی او څه وخت چی انسان د الله تعالیٰ له یا دی د ښی ورځی او د ښه ځای خاوند نه کیږی.

#### عِكَانُنُوْ الْيُومُ الْحِسَابِ اللهِ

یه سبب د هیرولو د دوی ورځی د حساب لره.

تفسیر: یعنی عموماً د نفسانی خواهشونو متابعت او پیروی د دی لامله (له وجی) کیوی چی د انسانانو په یاد کښی د حساب او کتاب ورځ نه پاتی کیوی که دغه ورځ ئی تل په یاد پاتی

وی چی زه هرومرو (خامخا) یوه ورځ له الله تعالیٰ سره مخامخ کیدونکی یم او د یوی ذری حساب به هم له ما څخه اخیست کیږی نو انسان به هیڅکله خپل خواهش د الله تعالیٰ پر مرضی نه وړاندی کوی.

تنبیه: ممکن دی چی د ﴿ يَوْمِ الْحِمَاٰكِ ﴾ تعلق د ﴿ لَهُرْمَاْكِ شَرِينٌ ﴾ سره وی او له «نسوا» سره نه وی یعنی د الله تعالیٰ د احکامو د هیرولو په سبب به د قیامت په ورځ کښی پر دوی باندی سخت عذاب نازلیږی.

#### وَمَا خَلَقُنَا التَّمَاءَ وَالْاَرْضَ وَمَابَيْنَهُمَا بَاطِلًا ذلِكَ ظَنُ الَّذِبُنَ كَفَرُوْ أَفَوَيُلٌ لِلَّذِيْنَ كَفَرُ وَامِنَ النَّارِ ﴿

او نه دی پیدا کړی مونږ دغه آسمان او ځمکه او هغه ګرد (ټول) مخلوقات چی د دغو دواړو په منځ کښی دی په باطله سره، دغه (پیدا کول د دغو په باطله سره) ګمان د هغو کسانو دی چی کافران شوی دی. پس عذاب هلاک خرابی ده دپاره د هغو کسانو چی کافران شوی دی له اوره (چی سوځی به په کښی).

تفسیو: یعنی چی د هغه څه نتیجه وروسته له دی نه ظاهره نشی بلکه د دغی دنیا نتیجه آخرت دی لهذا انسان ته لاژم دی چی د دی دنیا په هستوګنه کښی د خپل آخرت دپاره څه وګتی او هغه دا دی چی انسان دی د خپل نفسی خواهشونو متابعت پریږدی! او د حق او عدل پر اصولو دی تینګ عامل او قائم وی! او له خالق او مخلوق له دواړو سره دی خپله معامله په ښه ډول (طریقه) سره ولری. داسی دی نه ګڼی چی فقط هم دغه دنیوی ژوندون دی چی هغه به په خوړلو، څښلو او چرچو سره په پای (آخر) رسوو او وروسته له هغه حساب، کتاب، ثواب، عقاب هیڅ نشته دغسی خیالات همغه کسان لری چی وروسته له مرګه پر بل ژوندون اعتقاد نه لری او تری انکار کوی نو د دغسی منکرانو دپاره د دوزخ اور تیار دی.

#### آمرَ نَجُعَلُ الَّذِينَ المَنُوْاوَعَمُلُواالصَّلِاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضُ آمرَ نَجُعُلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ

آیا وبه گرځوو مونږ هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) په شان د فساد کوونکو په ځمکه کښی (بلکه نه ئی گرځوو) ؟ آیا وبه گرځوو مونږ پرهیزگاران په شان د بدکارانو ؟ (بلکه نه ئی گرځوو!).

تفسیو: یعنی زموند د عدل او حکمت اقتضاء داسی نه ده چی نیک ایماندار بندگان له شریرانو او مفسدانو سره برابر او یو شان کرو یا له ویریدونکیو سره هم همغسی معامله و کرو لکه چی له غاړه غړوونکیو او بیخوفه شریرانو سره ئی کوو نو ضروری شوه چی کوم وخت د حساب او کتاب، ثواب او عقاب دپاره وتاکلی (مقرر) شی. لیکن موند په دنیا کښی گورو چی خورا ډیر نیک او ایماندار سړی په راز راز (قسم قسم) مصائبو، آفاتو او بلیاتو کښی اخته او مبتلا وی او ډیر شریران، بدکاران او بیحیا سړی مزی، چرچی، عیش، عشرت کوی نو لامحاله د دی خبری تسلیم لاژمیږی چی وروسته له موته یو بل حقیقی ژوندون شته چی په هغه کښی سم د صادق مخبر له وینا سره د دغی خبری فیصله سم د حکمت او مصلحت د اقتضاء سره کیږی او هلته به د هر صالح او طالح، نیک او بد د اعمالو په نسبت لاژمه جزاء سزا صادریږی. نو بیا می یورگالیکی که او خبار څخه انکار څرنگه صحیح کیدی شی ؟.

#### كِتْبُ اَنْزَلْنَهُ اِلَيْكَ مُبْرَكٌ لِيكَ تَبْرُوۤ الْبِيّةِ وَلِيَتَذَكّرُ اُولُواالْاَلْبَابِ®

(دغه قرآن) یو کتاب دی چی نازل کړی مو دی هغه تاته (ای محمده!) برکتناک دی دپاره د دی چی فکر وکړی (کفار) په آیتونو د ده او دپاره د دی چی پند واخلی پری خاوندان د صافو عقلونو.

تفسیو: یعنی کله چی د نیک او بد انجام سره یو شان نشی کیدی نو ضروری ؤ چی کوم هدایت کوونکی کتاب د ربالارباب له خوا نازل شی څو خلق په ښی او معقولی او مقبولی طریقی سره د دوی له انجام څخه مطلع او خبردار کړی لکه چی په دغه وخت کښی دغه کتاب نازل شو چی ورته قرآن المبین وائی چی د هغه په الفاظو حروفو، نقوشو، معانیو، مضامینو او نورو هر هر څیزونو کښی خیر او برکت دی، او په دغه غرض نازل کړی شوی دی څو خلق د ده پر آیتونو غور او دقت وکړی، عقلمندان د ده له نصائحو څخه متمتع او منتفع شی، لکه چی د دی آیت نه پخوانی آیت ته وګوری چی په څه صاف فطری او معقولی طریقی سره ئی د «معاد» مسئله حل کړی ده چی ډیر لو عقل لرونکی سړی هم که پری غور او فکر وچلوی نو پر

تنبیه: ښائی له «تدبر» څخه علمیه قوت مراد وی او په «تذکر» سره د عملیه قوت د تکمیل په طرف اشاره وی دغه ګردی (ټولی) خبری د حضرت داؤد علیه السلام د تذکری په ذیل کښی راغلی دی وروسته له دی نه بیا د ده د دی قصی تکمیل فرمائی.

#### ووهبنالِكاؤدَسُكينُنُ

#### او وموباسه داؤد ته سليمان،

**تفسیر:** یعنی سلیمان علیه السلام مو ورته وباښه چی د ده ځوی او د ده په شان نبی الله او باچا ؤ.

# نِعُمَ الْعَبَنُ الْنَهُ اَوَّا اللَّهِ الْمُعْرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَثِيِّ الصَّفِنْتُ الْجُيَادُ فَ فَاللَّهُ وَالْعَثِيِّ الصَّفِنْتُ الْجُيَادُ فَقَالَ إِنَّ آَخَبَنُتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَنْ ذِكْرِرَ بِي عَنْ الْمُعْنَى الْمُعْنَى اللَّهُ وَقَا عَلَى فَطَفِقَ مَسْحًا بِالسُّوْنِ وَالْكِعُنَاقِ اللَّهُ وَقَا عَلَى فَطَفِقَ مَسْحًا بِالسُّوْنِ وَالْكِعُنَاقِ اللَّهُ وَالْكِعُنَاقِ اللَّهُ وَالْكِعُنَاقِ اللَّهُ وَالْكِعُنَاقِ اللَّهُ وَالْمَاعِلَ اللَّهُ وَالْمَعْنَاقِ اللَّهُ وَالْكِعُنَاقِ اللَّهُ وَالْمَاعُلُ اللَّهُ وَالْمَاعِلَ اللَّهُ وَالْمَاعِقُ اللَّهُ وَالْمَاعِقُ اللَّهُ وَالْمَاعِلَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَاعُلُ اللَّهُ وَالْمَاعِلُ اللَّهُ وَالْمَاعِقُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَاعِلُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَاعِلُ اللَّهُ وَالْمَاعِلُ اللَّهُ وَالْمَاعِلُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَاعِلُ اللَّهُ وَالْمَاعِلُ اللَّهُ وَالْمَاعِلُ اللَّهُ وَالْمُعَلِّلُ اللَّهُ وَالْمَاعِلُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَاعُلُ اللَّهُ وَالْمُعْلَى اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُومِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِي وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَ

چی ښه بنده ؤ بیشکه چی دی ډیر رجوع کوونکی دی (الله ته). کله چی وړاندی کړی شو په ده باندی په آخر د ورځی کښی هغه ګړندی خاصه آسونه په دریو پښو ولاړ او د یوی سوی نوکه ئی په ځمکه لګولی نو وویل (سلیمان) بیشکه زه چی یم غوره می کړه مینه د آسونو په ذکر د رب خپل تر هغه پوری چی پټ شو (لمر) په پرده کښی (بیا وویل سلیمان) بیرته راولئ دغه آسونه ماته (نو ورته رائی وستل) پس شروع وکړه (سلیمان) په وهلو د دی آسونو (په توره) پنډیو او غاړو (یعنی پښی او غاړی ئی تری پری کړی او ګرد (ټول) ئی حلال او خیرات کړل).

تفسیر: شیخ الهند رحمة الله علیه د دغه وروستنی آیت ترجمه داسی کړی ده «بیا راولئ هغه آسونه ماته پس ولګید سلیمان پر څنډلو د پنډیو او غاړو د دوی» یعنی نهایت اصیل او ښایسته ښکلی، ښه او ګړندی تلونکی آسونه چی د جهاد دپاره ساتلی او پاللی شوی ؤ د ده په مخ کښی وړاندی کړل شول، د دغو آسونو په کتلو او معائنه ؤ کښی ښه ځخه (تاخیر) او ډیل وشو تر دی چی لمر پریووت، ښائی په دغه شغل کښی به د عصر د وخت وظیفه ده نه وی لوستلی نو د دغه په نسبت ئی وویل خیر دی که له یوه جانبه له ذکر الله څخه ظاهراً بیلتون واقع شو نو له بل جانبه د جهاد له آسونو سره مینه او د هغو معائنه او کتنه هم له هغه ذکر الله سره لاژم دی کله چی د جهاد نه راځی که الله تعالیٰ د جهاد او آلات الجهاد تهیه او مهیا کولو ترغیب نه وی راکړی نو مونږ به له دغه ښائسته بوده (ځناور) سره ولی دومره مینه او محبت کاوه ؟ نو د جهاد په دغه جوش او جذبه کښی ئی حکم ورکړ چی دغه آسونه بیرته راولئ لکه چی هغه آسونه بیرته راولئ لکه چی هغه آسونه بیرته راوستلی شو نو حضرت سلیمان علیه السلام له ډیری مینی او محبته د دغو آسونو د

ومالی(۲۳)

ورمیږونو او پنډیو په صافولو او خرخره کولو او پاکولو مصروف شو. د دی آیت دغه تقریر ځینو مفسرینو کړی دی او د «حب الخیر» له لفظ څخه د دی تائید هم کیږی ګواکی د خیر لفظ د هغه مضمون په طرف اشاره کوی چی رسول کریم صلی الله علیه وسلم په حدیث کښی فرمایلی دی «الخیل معقود فی نواصیها الخیرالی یوم القیامة» لیکن نور علماء د هغه تفسیر زمونږ د پاس ترجمی په شان داسی بیانوی کله چی حضرت سلیمان د آسونو په معائنه او کتلو کښی مشغول پاتی شو نو د هغه وختی په لمانځه یا وظیفه کښی ذهول پیښ شو او ذهول او نسیان د انبیاؤ په حق کښی محال نه دی نو وئی فرمایل چی وګورئ! د دنیوی مال محبت چی د دی خبری سبب شو چی زه د الله تعالیٰ له یاده غافل شوم تر دی چی د لمر تر پریوتو پوری هم خپله وظیفه می ادا نه کړه . سلمنا چی د دغه مال په محبت کښی هم د عبادت یوه ډه وه او په هغه کښی هم بالمآل د ذوالجلال یاد وو مگر له خواصو او مقربینو سره دغه فکر او اندیښی هم لگیدلی دی چی د هر عبادت هر وخت چی مقرر دی ښائی په هغه کښی له سره څه تخلف واقع لشی او که احیانا په کښی څه توپیر (فرق) واقع شی نو د هغه د غم او اندیښی څخه سخت متأثر او ناآرامه کیږی اګر که د معنوریت له جهته هم وی.

که وی لږ کومه خځله

د سالک له باغه وروره!

سالک ژاړي ډير غمجن وي

زړه ئي چوي له غمه وروره

د خندق په غزوه کښی و ګورئ! چی د رسول کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم څو لمنځونه قضا شول سره له دی چی دوی په عین الجهاد کښی مشغول ؤ او د هیځ یو قسم ذنب او ګناه اندیښته هم پر دوی نه وه لیکن د هغو کفارو له تعرضه او یرغله (حمله) چی دغه واقعه ورپیښه شوی وه د دوی په حق کښی د «ملا الله بیوتهم و قبورهم ناراً» او نورو الفاظو سره ښیری وفرمایلی. حضرت سلیمان علیه السلام هم د یوه مؤقت عبادت له فوتیدلو څخه سخت غمجن او متأثر شو، او داسی حکم ئی صادر کړ چی هغه آسونه دی بیرته راوستل شی چی د الله تعالیٰ د یادولو د فوت سبب شوی دی کله چی هغه آسونه بیرته راوستل شول نو د الله تعالیٰ د محبت له غلبی او د غیرت له شدته ئی په توره سره د هغوی غاړی پری او پنډی ئی غوشی کړی او تول ئی د پاک الله غیرت له شدته ئی په توره سره د هغوی غاړی پری او پنډی ئی غوشی کړی او تول ئی د پاک الله سره لری کړی چی فی الجمله د دغه ذهول کفاره شی، ممکن چی په سلیمانی شریعت کښی د سره لری کړی چی فی الجمله د دغه ذهول کفاره شی، ممکن چی په سلیمانی شریعت کښی د اسونو قربانی جائزه وه او له ده سره به اسونه او نور بودگان (څاروی) ډیر زیات وی چی د دغو څو اسونو د قربانی کولو څخه به د جهاد په مقصد کښی هیڅ خلل او نقصان نه واقع دغو شو اسونو د قربانی کولو څخه دغه هیڅ نه لارمیږی چی ده به هغه ګرد (ټول) اسونه

وژلی وی او محض هم دغومره به ئی کړی وی چی څو آسونه ئی پخپل لاس سره حلال او سر او پخپی به ئی همی بخیی به نی او سر او پخپی به ئی هی وی والله اعلم. د دی تقریر تائید په یوه «مرفوع حدیث» سره هم کیږی چی «طبرانی» په «حسن اسناد» سره له ابی ابن کعب څخه روایت کړی دی (راجع روح المعانی وغیره).

#### وَلَقَنُ فَتَنَّا سُلَيْلُنَ وَالْفَتْبُنَاعَلَى كُرُسِيِّهِ جَسَلًا نُتُمَّ أَنَابَ

او خامخا په تحقیق ازمویلی دی مونږ سلیمان او غورځولی مو ؤ پر تخت د ده ده (الله ته).

تفسیو: په صحیح حدیث کښی راغلی دی چی حضرت سلیمان علیه السلام قسم یاد کړ چی «زه نن شپه د خپلو گردو (ټولو) ښځو کره ځم چی په شمیر اویا \_ یا نوی یا سلو ته نزدی ښځی وی او زما هره یوه ښځه به یو یو هلک وځیږوی چی دغه ټول به د الله تعالیٰ په لاره کښی جهاد وکړی» پرښتی دغه خبره ورالقا کړه چی «ان شاء الله» ووایئ! سره له دی چی ان شاء الله ئی په زړه کښی ؤ مګر په ژبه ئی ان شاء الله ونه فرمایل. د الله تعالیٰ کارونو ته وګورئ چی له هغه مباشرت څخه د ده د دومره ښځو کره یو وړوکی هم پیدا نشو یواځی له یوی ښځی څخه یو ناقص مولود د ده پر تخت وغورځوه او ورته ئی وویل «درواخله دا ده ستا د قسم نتیجه!» همغه ناقص مولود د ده پر تخت وغورځوه کړی دی د دغه وضعیت د لیدلو څخه سلیمان علیه السلام سره له افسوسه او ندامته د الله تعالیٰ په طرف رجوع وکړه او د ان شاء الله په نه ویلو ئی استغفار وکړ. «هو! مقربینو ته زیات ربرونه (تکلیفونه) او زحمتونه پیښیږی» په حدیث کښی راغلی دی که ان شاء الله ئی ویلی وی نو بیشکه (شعالیٰ به همغسی کړی وی چی د ده آرزو او تمنا وه.

تنبیه: اکثرو مفسرینو د دی آیت تفسیر په بل ډول (طریقه) سره کړی دی او پر دغه موقع کښی ډیری بی اساسی قصی د حضرت سلیمان علیه السلام د گوتمی او د پیریانو نقل کړی دی هر خوک چی د هسی قصو د لوستلو شوق لری هغوی دی همغو تفاسیرو ته رجوع و کړی ابن کثیر رحمة الله علیه لیکی «وقد رویت هذه القصة مطولة عن جماعة من السلف رضی الله تعالیٰ عنهم و کلها متلقاة من قصص اهل الکتاب والله سبحانه و تعالیٰ اعلم بالصواب»

#### قَالَ رَبِّ اخْفِرُ لِي وَهَبُ لِي مُلَكًا لَا يَنْبَغِي لِكَوِي مِنْ بَعْدِي أَلِنَكَ اَنْتَ الْوَهَّابُ®

وویل (سلیمان) ای ربه زما مغفرت بښنه وکړه ماته او راکړه ماته داسی ملک لوی سلطنت چی نه ښائیږی (او نه وی) بل هیچا لره وروسته له ما (او غیر له ما) څخه، بیشکه هم دا ته (ای زما ربه!) ته ډیر بښونکی ورکوونکی ئی.

تفسیر: یعنی داسی عظیم الشان سلطنت عنایت وفرمایه چی ماسواء له ما محنی د بل هیچا په برخه نه وی او نه بل څوک د هغه اهل ثابت شی یا به ئی دا مطلب وی چی هیڅوک د دی خبری قوت او قدرت ونه لری چی هغه له ما څخه په زور واخیستی شی.

تنبیه: په احادیثو کښی د هر یوه نبی یوه دعا شته چی د هغه په نسبت الله تعالیٰ د اجابت وعده فرمایلی ده یعنی هغه دعا ضرور قبوله شوی ده ښائی د حضرت سلیمان علیه السلام دا دعا همغه دعا وی څرنګه چی حضرت سلیمان علیه السلام نبی او په عین زمان کښی د باچا ځوی ؤ نو د هغه دعا هم په هم داسی وضعیت او کیفیت سره مختصه وه څو ده ته لوی سلطنت ورکړی شی مگر په اعجازی ډول (طریقه) سره کله چی دغه زمانه د زورورو باچایانو او د جبارینو وه نو په دغه حیثیت سره هم دغه دعا د همغی زمانی له حیثیت او وضعیت سره موافقه او مناسبه وه او ظاهر دی چی د انبیاؤ علیهم السلام مقصد د ملکونو له حاصلولو څخه د خپل شوکت او حشمت مظاهره او خلقو ته ئی ښودنه مقصود نه ؤ، بلکه د الله تعالیٰ د دین د غلبی اظهار او انتشار د دوی له عمده ؤ مقاصدو څخه ؤ، او غوښت چی د ځمکی په مخ کښی هغه سماوی قانون په ښه ډول (طریقه) سره اجرا او تنفیذ ومومی چی دوی د هغه حاملان او ناشران دی لهذا نه ښائی چی دغه دعا د نورو دنیادارانو پر دعا قیاس کړه شی. نو دغه پاس دعا د سلیمان قبوله شوه لکه داسی فرمائی

# فَسَخُّوْنَالَهُ الرِّيْمَ تَعَرِى بِأَمْرِهٖ رُخَاءً حَيْثُ آصَابَ ﴿ وَالشَّيْطِينَ كُلُّ بَنَا إِ وَعَوَاصُ

پس مسخر تابع کړ مونږ دغه (سلیمان) ته باد چی چلیده په امر حکم د ده سره نرم هر چیرته چی اراده به وشوه د ده. او (مسخر کړل مونږ ده ته پیریان) شیطانان هر بنا کوونکی (د ښو لوړو (اوچتو) عمارتو) او غوټه وهونکی (په لویو بحارو کښی دپاره د ایستلو د جواهرو)

تفسیر: یعنی پیریانو د حضرت سلیمان علیه السلام به حکم دیر لوی لوی عمارتونه جوړول، او مرغلری او نور قیمتداره شیان به ئی له بحارو او سیندونو څخه یه غوته وهلو سره ایستل ، د

هوا او د پیریانو د تسخیر او تابع ګرځولو په نسبت پخوا له دی نه د «سبا» په سورت او په نورو ځایونو کښی لاژمه تفصیلات لیکلی شوی دی.

#### وَّاخَرِيْنَ مُقَرَّنِيْنَ فِي ٱلْكِصْفَادِ®

او (تابع مو کړ سليمان ته) نور (سرکش شيطانان) تړلی شوی په ځنځيرونو کښی (لپاره د تاديب او دفع د ضرر).

**تفسیر:** یعنی ډیر نور پیریان و چی هغوی د سرکشی او تمرد لامله (له وجی) په بندی خانه کښی غورځولی شوی و (داسی وموفرمایل سلیمان ته).

#### هٰذَاعَطَآوُنَافَامُنُنَ أَوْ آمُسِكُ بِغَيْرِ حِسَابٍ®

دغه (سلطنت او تسخیر) عطاء بښنه زمونږ ده پس احسان کوه (له هر چا سره) یا ئی وساته (له خپل ځان سره) بی له حسابه.

تفسیر: یعنی که چاته عطاء او بښنه ورکړی یا ور نه کړی مختار ئی دومره بیحساب ئی ورکړ، او بیا د حساب او کتاب قید ئی هم تری لری کړ، حضرت شاه صاحب لیکی «دغه بله مهربانی ده چی دغومره دولت او دنیا ئی ورکړه، او مختار ئی وګرځوه، حساب او کتاب ئی هم ورمعاف کړ، مګر ده به پخپله د خپل لاس له ګتی څخه ډوډی خوړه چی توکری به ئی جوړولی.

#### وَإِنَّ لَهُ عِنْدُنَالُوٰلُفِي وَحُسُنَ مَالِّبِ ٥

او بیشکه چی ده ته په نزد زمونږ خامخا قرب دی (په دنیا کښی) او ښه ځای د ورتلو دی (په عقبیٰ کښی).

تفسیو: یعنی سره له سلطنته هغه روحانی تقرب او مرتبه چی زمونږ په نزد سلیمان علیه السلام ته حاصله ده او په اعلیٰ فردوس کښی له اعلیٰ څخه اعلیٰ ځای چی د ده دپاره تیار دی هغه خو علیٰحده او جلا (جدا) دی.

#### وَاذْكُرْعَبْدَنَا آيُوْبَ إِذْ نَادَى رَبَّهَ آيْنَ مَسِّنِي الشَّيْطِنُ بِنُصْبِ وَّعَذَابِ أَنَّ

او یاد کړه (ای محمده!) بنده زمونږ ایوب کله چی غږ ئی وکړ رب خپل ته چی بیشکه زه چی یم مس کړی یم شیطان په ایذاء او تکلیف سره.

تفسیو: د عظیم الشان قرآن له تتبع محخه ظاهریږی چی په هغو امورو کښی چی په کوم پلو کښی شر یا ایذا وی یا کوم صحیح مقصد فوتیږی د هغه نسبت د شیطان په طرف کیږی لکه چی د موسیٰ علیه السلام په قصه کښی راغلی دی و وَمَآتَسْنِیْهُ آلاالثَیْطُنُ آنَادْکُو که د ١٥ جز الکهف ٩ رکوع ٦٣ آیت زمونږ د دغه مبارک تفسیر ځکه چی علی الاکثر د دغه قسم شیانو قریب سبب یا بعید سبب په یوه نه یو درجه کښی شیطان وی د هم دغی قاعدی په موجب حضرت ایوب علیه السلام د خپلی رنځوری یا د تکلیف او ربر (زحمت) نسبت د شیطان په طرف وکړ گواکی تواضعاً یا تأدباً ئی دغه ښکاره کړه چی ضرور له ما ځنی څه تساهل یا کومه غلطی زما له درجی سره سمه صادره شوی ده چی د هغی په نتیجه کښی دغه آزار راورسید یا د مرض په حالت او شدت کښی به شیطان د وساوسو د القا و د خرخشو (خطرو) د غورځولو حالت او شدت کښی به شیطان د وساوسو د القا و د خرخشو (خطرو) د غورځولو زیار(محنت) او کوشش کړی وی او ده به د هغه په مدافعت کښی تکلیف او تعب احساس کړی وی نو هغه ئی په «نصب» او «عذاب» سره تعبیر فرمایلی دی والله اعلم.

د نبوت له منصب سره منافی نه وی.

نو د الله تعالىٰ جل وعلا شانه وعظم برهانه له جانبه جبريل عليه السلام ايوب عليه السلام ته داسى وويل.

#### ٱڒؙڮڞٛۑڔۣڂڸڬۧۿڶٵڡؙۼ۫ؾۜٮؖڷؙٵڔڎۜۊۺٙۯٳؼ۞ۅؘۅؘۿڹٮ۬ٵڵڬٙ ٱۿڵڬۅؘڡؚٝؿڷۿؙۅٛ؆ۘۼۿؙؠٛۯڂۛؠڎٞڝۜڹٵۅؘۮؚؚػ۠ڒؽڸۯؙۅڔڶٵڵۯڷڹٵۑ<sup>۞</sup>

ووهه (ځمکه) په پښه خپله (نو وی وهله او اوبه راووتی) دغه ده ځای د غسل یخ او اوبه د څښلو (نو غسل ئی وکړ اوبه ئی وڅښلی جوړ شو) او وموبښل دغه (ایوب) ته اهل د ده (په بیرته ژوندی کولو) او په مثل د دوی له هغوی سره له جهته د مهربانی له خپله طرفه او دپاره د ذکر پند اخیستلو خاوندانو د صافو عقلونو ته.

تفسیر: کله چی الله تعالیٰ داسی اراده وفرمایله چی ایوب علیه السلام روغ او جوړ وګرځوی نو پری حکم ئی وکړ چی خپله پښه پر ځمکه ووهه. هم دا چی ده خپله پښه پر ځمکه ووهله د الله تعالیٰ په کامله قدرت له هغه ځایه د یخو اوبو چینه وخوتیده چی ده په هغه کښی غسل وکړ او له هغو اوبو څخه ئی وڅښلی او هم دغه د ده د شفاء سبب شو او د ده د هغی کورنی خلقو په مقابل کښی چی د کوتی تر چت لاندی مړه شوی وو پخپلی مهربانی او فضل سره دوچنده خیلخانه ورعطاء کړه څو عقلمن خلق د دغو واقعاتو له لیدلو څخه په دی ښه وپوهیږی هغه بنده چی په مصائبو کښی مبتلا کیږی ښائی صبر وکړی او الله ته رجوع وکړی څو ئی د ده حفاظت کفایت، کفالت، او اعانت په ښه شان سره وفرمائی. (وموفرمایه ایوب ته داسی)

# وَخُذُبِيَدِكَ ضِغْتًا فَاضُرِبَ تِبِهِ وَلاَ عَنْتُ اِنَّا وَجَدُنهُ صَابِرًا فَخُذُ اِنَّا وَجَدُنهُ صَابِرًا فِعُوالْعَبُدُ اِنَّهُ اَوَّابُ

او ونیسه په لاس خپل جارو (د کنکو۔ ډکو ) پس ووهه په هغه جارو (د کنکو۔ ډکو ) پس ووهه په هغه جارو (د کنکو۔ ډکو ) سره (ښځه خپله) او مه حانثوه ځان خپل (په ترک د وهلو کښی) بیشکه مونږ وموند مونږ دغه (ایوب) صبرناک (په سختیو) ښه بنده ؤ دی، بیشکه چی دی ډیر رجوع کوونکی ؤ الله ته.

تفسیر: حضرت ایوب علیه السلام د رنځوری په حالت کښی پر کومی خبری خفه شوی ؤ او قسم ئی یاد کړی ؤ کله چی زه روغ شوم نو پر خپله ښځه به سل گزارونه وکړم حال دا چی دغه بی بی (رحیمه) د ابتلا په دغه حالت کښی د ده صادقه خدمتګاره او صمیمه خادمه وه او چندان داسی کوم قصور او خطا ئی هم نه درلوده (لرله) چی د وهلو وړ (قابل) وی نو الله تعالیٰ د ده د قسم د رښتیا کولو یوه حیله (چل) وروښوده چی فقط هم ده ته مخصوصه ده او که نن څوک داسی قسم یادوی نو د هغه د پوره کولو لپاره به دغومره یوه خبره کافی نه وی.

تنبیه: په هغه حیله (چل) سره چی د کوم شرعی حکم یا د نبی د حکم ابطال په عمل راځی هغه جائز نه دی، لکه د زکوة، اسقاط او نوری حیلی (چلونه) او پلمی (تدبیرونه) چی خلقو له طرفه جوړی او ایستلی شوی دی هو! هره هغه حیله (چل) چی کوم شرعی حکم نه باطلوی بلکه د کوم معروف کار ذریعه گرځی د هغو اجازه شته والتفصیل یطلب من مظانه.

#### وَاذْكُرْعِبِدَنَا إِبْرَاهِيْمُ وَالسَّاقَ وَيَعْقُونَ اولِي الْرَبْدِي وَالْرَبْصَارِنَ

او یاد کړه (ای محمده!) بندګان زما ابراهیم او اسحاق او یعقوب خاوندان د لاسونو او د سترګو (کوونکی د صالحه ؤ اعمالو لیدونکی د آیات الله).

تفسیر: یعنی د عمل او معرفت خاوندان چی په خپلو لاسونو او پښو به ئی عبادت او بندګی کوله او په خپلو سترګو سره به ئی د الله تعالیٰ قدرتونه کتل او په هغه سره به ئی خپل یقین او بصیرت زیاتوه.

#### إِنَّا آخُلُصُنُّهُم بِغَالِصَةٍ ذِكْرَى اللَّارِ اللَّارِ اللَّارِ اللَّارِ اللَّارِ اللَّارِ اللَّا

بیشکه مونږ خالص کړی مو دی دوی په خالص خوی سره په ذکر یادولو د کور (د آخرت).

تفسیر: د انبیاؤ امتیاز دا دی چی د دوی په شان بل هیڅوک د الله تعالیٰ او د آخرت یادوونکی نشته. او د هم دغه خصوصیت لامله (له وجی) دوی د الله تعالیٰ په دربار کښی له ګردو (ټولو) ځنی زیات ممتاز مراتب او مدارج حاصلوی.

### وَاتَّهُمُ عِنْدَنَالِينَ الْمُصَطَفَيْنَ الْكَفْيَارِ ﴿ وَالْدُكُولُ السَّعِيلُ وَالْمُصَطَفَيْنَ الْكَفْيَارِ ﴿ وَالْمُصَلِّعِيلَ الْكَفْيَارِ ﴿

او بیشکه دوی په نزد زمون خامخا له غوره کړیو شویو بهترو خلقو (د زمانی خپلی) وو او یاد کړه (ای محمده!) اسلمعیل او الیسع او ذوالکفل (خاوند د ضمانت)، او دغه ټول (مذکورین) ؤ له خاوندانو د خیر (په خلقو کښی).

تفسير: د حضرت اسمعيل عليه السلام او ذوالكفل عليه السلام ذكر پخوا له دى نه تير شوى دى او اليسع عليه السلام ته وائى چى د حضرت الياس عليه السلام خليفه ؤ چى هغه ته هم الله تعالىٰ نبوت ورعطاء كړى ؤ.

#### هانگاذِ ڪُرُ ا

حال دا چی دغه (بیان د انبیاؤ) ذکر پند دی (هر پند اخیستونکی ته یا په دنل د دوی دی)،

تفسير: يعنى دغه مذكور خو د انبياء و وروسته له دى نه د عامو متقيانو انجام واورئ!.

### وَإِنَّ لِلْمُتَّقِيْنَ لَحُسْنَ مَا بِ صَحَبِّتِ عَدُنِ مَمْفَتَّحَةً لَكُمُ الْرَبْوَابُ

او بیشکه دپاره د پرهیزگارانو خامخا ښه ځای د ورتلو دی (په آخرت کښی) جنتونه دی د همیشه هستوگنی په دی حال کښی چی تل پرانستلی وی دوی ته دروازی (د جنتونو).

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمه الله علیه لیکی «کله چی جنتیان په جنت کښی ننوځی نو هر یو جنتی کښی ننوځی نو هر یو جنتی به بی د بل چا د ورښوولو سم برابر خپلی ماڼی او باغ او تاکلی (مقرر) ځای ته ورځی» او د دی خبری ضرورت به ورته نه وی پاتی چی غږ وکړی یا ناری ووهی یا د وره د پرانستلو په انتظار کښی ودریږی.

### مُتَّكِبِيْنَ فِيهُمَايِكُ عُوْنَ فِيهَا بِعَالِهَةٍ كَثِيْرُةٍ وَّتَشَرَابٍ @

تکیه وهلی (ناست به وی مؤمنان) په دغو (جناتو) کښی چی غواړی به (دغه جنتیان) په هغو کښی میوی ډیری او څیزونه د) څښلو.

تفسیر: قسماقسم میوی، دانی، خوراک او نور مطلوبه شیان به دوی ته غلمان سم د دوی له غوښتنی سره سم د لاسه ورحاضر وی.

#### وَعِنْكَ هُمُوتْفِولْتُ الطَّارُفِ اتْرَابُ®

او وی به په نزد د دوی ښځی بندونکی د سترګو (میړو (خاوندانو) خپلو ته) همځولی (پخپل منځ کښی یا له میړو (خاوندانو) سره).

تفسیر: یعنی ټولی ښځی به پیغلی نوی جونی او په یوه عمر او یوه منګ وی یا په اشکال او شمائل عادات، اطوارو کښی به له خپلو ازواجو سره هم عمر او یو شان وی. نو د الله تعالیٰ له

جانبه پرښته به ورته داسي وائي

#### هٰذَامَاتُوعُدُونَ لِيَوْمِ الْحِمَابِ الشَّالَّ هٰذَالَرِزْقُنَامَالَهُ مِنْ تَفَادِفُّ

دا هغه دی چی وعده به ئی کوله کیده (له تا سره په دنیا کښی دپاره د خوښی) د ورځی د حساب. بیشکه چی دغه خامخا داسی رزق زمونږ دی چی نشته ده لره خلاصیدل.

تفسیر: یعنی غیر منقطع او لارواله نعمتونه دی چی د هغوی سلسله به له سره هیچیری نه ختمیږی او نه کمیږی.

رزقنا الله منها بفضله وكرمه فانه اكرم الاكرمين وارحم الراحمين.

#### هُ نَا وَإِنَّ لِلطَّغِيْنَ لَشَرَّمَا لِ هُجَهَّنَةً بِيَمُلُونَهَا فَبِهُ مَ الْبِهَادُ هِ هٰذَا فَلْيَذُو قُولُا حَبِيبُو وَخَسَّاتُ هُ

دغه (حال د مطیعانو وو) او بیشکه دپاره د سرکشانو خامخا بده مرجع ده (چی هغه) دوزخ دی چی ننوځی دوی په هغه کښی، پس بده بستره ده (دا دوزخ). دا دی عذاب د کفارو پس ودی څکی دوی دا ایشیدلی اوبه (چی توټی توټی کیږی کلمی د دوی) او (د دوزخیانو د جراحاتو بدبویه) زوی

تفسیر: یعنی د متقیانو او پرهیزگارانو انجام مو واورید وروسته له دی نه د شریرانو انجام واورئ! او بیشکه لپاره د سرکشانو خامخا بده مرجع دوزخ دی چی ننوځی دوی په هغه کښی پس بده بستره ده دا دوزخ دا دی عذاب پس ودی څکی دوی دا. یعنی درواخله! دغه درحاضره ده د هغه خوند و څکه!. له «غساق» څخه ځینی وائی چی د دوزخیانو د پرهارو زوی او وینی او نوری چتلی مراد دی چی په هغو کښی به د منگورانو (مارانو) او لرمانو او د نورو زهر هم گه وی. او د ځینو په نزد «غساق» خورا ډیرو یخو او بی نهایته سرو اوبو ته وائی چی د هغو له څکلو څخه له حده زیات تکلیف او اذیت وررسیږی. گواکی په دغه تقدیر سره دغه د «حمیم» ضد او کامل مقابل دی چی «غساق» سوځول کوی له ډیری یخنی خپلی څخه لکه چی سوځول کوی «حمیم» له ډیر گرمی خپلی نه به لکه چی سوځول

#### وَّالْحَرُمِنَ شَكْلِهَ اَزُواجٌ ﴿ هَٰ نَافَوُجٌ ثُمُقَتَحِوْمَّعَكُوْۤ لَامَرُحَبَّالِبَهِمُۤ إِنَّهُمُ صَالُوا التَّارِ۞قَالُوۡا بَلۡ اَنۡتُوۡۤ لَامَرْحَبَّالِكُوۡ اَنۡتُوۡقَدَّمُتُوۡهُ لَنَا قَبِئُسَ الْقَرَارُ۞

او خه بل (قسم عذاب) له قسمه د هغه تیر عذاب راز راز قسمونه. دغه یو فوج دی (د تابعانو) چی ننوتونکی دی په سختی له تاسی سره نه دی وی خوشالی ځای د آرامی دوی ته، بیشکه چی دوی ننوتونکی دی اور ته، وائی (دغه تابعان متبوعانو ته) بلکه تاسی چی یئ نه دی وی خوشالی په تاسی (په ځای موندلو د آرامی) تاسی راوړاندی کړی دی دغه (عذاب) مونږ ته پس بد قرار ځای دی (دا دوز خ).

تفسیو: دغه خبری او اتری به دوزخیان په خپلو منځونو کښی سره کوی څه وخت چی پرښتی دغه دوزخیان پرله پسی په شړلو او تیل وهلو سره د دوزخ پر څنډو (غاړو) ودروی ډومبی ډله به د غتانو او سردارانو وی. وروسته له هغه به د دوی د تابعانو او پیروانو وی. د دغو تابعانو د لیدلو په وخت کښی به له لری څخه دغه متبوعان وائی چی «دغه دی یو بل فوج له تاسو سره یو ځای په تیل وهلو او کشولو او راښکودلو سره په دوزخ کښی د غورځولو دپاره په زور راوستل کیږی. د الله تعالیٰ قهر او غضب دی وی پر دوی باندی دوی هم دلته د ربر (تکلیف)، زحمت او عناب کاللو (برداشت کولو) دپاره راغلل، الله تعالیٰ دی وکړی چی دوی ته په بل کوم ځای کښی کوم ارت مکان ور نه کړ شی» د دغی خبری د آوریدلو په اثر به هغوی د دوی جواب داسی ورکوی «ای کمبختانو! پر تاسی باندی دی د الله تعالیٰ قهر او غضب وی! پاک الله دی تاسو ته هیچیری د هوسائی (راحت) او آرامی ځای در نه کړی!، هم دغه تاسو وئ چی زمونږ تاسو ته هیچیری د هوسائی (راحت) او آرامی ځای در نه کړی!، هم دغه تاسو وئ چی زمونږ د اغواء او اضلال وسائل مو راتیار کړی ؤ، او مونږ ستاسی له لمسونه او غولولو نه په دغه کنده کښی ولویدو او په دغه سخت مصیبت او آفت کښی اخته شو اوس دغه راوښیځ چی چیری لاړ کښی ولویدو او په دغه سخت مصیبت او آفت کښی اخته شو اوس دغه راوښیځ چی کیږی هم دلته خپل څانونه تر هغه پوری ټینګ او کلک کړئ! چی ګرد (تول) سره ومرئ! او یو پر بل باندی خوله ځانونه تر هغه پوری ټینګ او کلک کړئ! چی ګرد (تول) سره ومرئ! او یو پر بل باندی خوله ولکوئ! او په خپلو منځونو کښی سره وخری!.

#### قَالْوُارَتَبَنَامَنُ قَتَامَرَلِنَاهُ فَا فَرِدُهُ عَذَا بُاضِعُفًا فِي النَّارِ ﴿

وبه وائی (تابعان) ای ربه زمونږ هر چا چی ډومبی تیاره کړی ده مونږ ته دغه لاره (د کفر) پس زیات کړه ورته عذاب دوچنده په اور کښی. تفسیر: یعنی په خپل منځ کښی به یو بل ته طعن او لعن وائی او بالاخر الله تعالیٰ ته به داسی عرض کوی چی «ای ربه! هغه کسان چی له خپل شقاوته ئی دغه بلا او مصیبت زمونډ پر سر راوستلی دی د دوزخ په دوچنده عذاب ئی اخته او مبتلا کړه!» ښائی چی دوی به داسی وګنی چی د دوی د دوچنده عذاب ګاللو (برداشت کولو) په لیدلو سره زمونډ لډ څه زړونه پری یخ شی حال دا چی هلته به د تسلی او اطمینان وسائل او سامان چیری وی ؟ دغه یو بل ته طعن او لعن او کنځلی او سپکی ویل به هم دوی ته یو ځان ته مستقل عذاب وی.

# وَقَالُوْامَالَنَالَانَزَى رِجَالَاكْتَانَعُدُ هُمُ مِّنَ الْكَشْرَارِ ﴿ وَقَالُوْامَالُنَالَانَكُ لَا مُنَالِكُ الْمُرَادِ ﴿ اللَّهِ مَا لَا مُنَالُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَانُ ﴿ اللَّهِ مَا لَا مُنَالُ ﴿ اللَّهِ مَا لَا مُنَالُ اللَّهُ مُنَالُ اللَّهُ مَا لَا مُنَالُ اللَّهُ مُنَالًا اللَّهُ مُنَالًا اللَّهُ مُنَالًا اللَّهُ مُنَالًا اللَّهُ مُنَالًا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَالًا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَالًا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَالًا اللَّهُ مُنَالًا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْكُونُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْكُونُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّاللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالِي اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

وبه وائی (مشرکان د کفارو) څه مانع ده مونږ ته چی نه وینو هغه سړی چی وو مونږ چی شمیرلی مو وو هغوی له اشرارو څخه. آیا نیولی مو وو دوی په مسخرو سره یا که کړی (چپی) شوی دی له هغوی څخه سترګی زمونږ (چی نه ئی وینو په دوزخ کښی)

تفسیر: هلته به دوی و گوری چی گرد (تول) د دوی دوستان، آشنایان، خپلوان او نور تول اعلیٰ او ادنیٰ خلق سره یو ځای غونډ او تول کړی شوی دی چی گرد (تول) سره یو ځای په دوزخ کښی وغورځول شی، مگر د هغو مسلمانانو پته او درک به دوی ته نه وی معلوم چی دوی له هغوی سره آشنائی او پیژندگلوی درلوده (لرله) او پری توکی او مسخری به ئی کولی نو په حیرت او افسوس سره به داسی ووائی چی مونډ څرنگه چتی (بیکاره) او غلط کارونه کول چی له هغوی سره به مو مسخری او توکی کولی حال دا چی دوی د هغو وړ (لائق) او قابل نه ؤ هم دا ده چی نن هغوی هیڅ د دوزخ په شاؤ خوا او اطرافو کښی نه ښکاری یا خو هغوی هم په هم دغو خلقو کښی دی مگر زمونډ په سترگو نه ښکاری یا زمونډ له سترگو څخه چیری الوتی دی.

#### إِنَّ ذَٰ لِكَ لَحَقٌّ تَعَاصُمُ الْمُلِ النَّارِشَ

بیشکه دغه (مذکوره قصه د اهل النار) خامخا حقه رستیا ده جګړه کول د دوزخیانو په منځ خپل کښي.

تفسيو: يعني په ظاهر سره دغه خبره خلاف القياس ښکاري چې په هغې ويري او خوف او

پریشانی کښی به دوی یو له بل سره جگړی او مناقشی کوی او دوی به څرنګه د عذاب په دغی هولناکی منظری کښی بل لوری ته متوجه کیدی شی ؟ مګر په یاد ئی ولره چی هم داسی به کیږی او دغسی پیښه بیخی په یقینی او واقعی ډول (طریقه) پیښیدونکی ده چی په کښی هیڅ د شک او شبهی ځای نشته او په حقیقت کښی دغه د هغوی د عذاب تکمیل دی.

# قُلُ إِنَّمَا آَنَا مُنُذِئًا ۗ وَمَامِنَ إِلَهِ إِلَّا اللهُ الْوَاحِدُ الْفَهَارُ ﴿ رَبُّ النَّمَا وَتِهَ السَّمَا وَتِهَ النَّمَا وَيَوْرِيُنُ الْغَقَارُ ﴿ النَّمَا وَمَا الْعَرْبِينُ هُمَا الْعَرْبِينُ الْغَقَارُ ﴿ الْغَقَارُ ﴿ الْعَمَا الْعَرْبِينُ الْعَالِمُ الْعَالِمُ الْعَالِمُ الْعَالِمُ الْعَالِمُ الْعَالِمُ الْعَالِمُ الْعَالِمُ الْعَلَىٰ الْعَالِمُ الْعَلَىٰ الْعَلَمُ اللَّهُ الْعَلَىٰ الْعَالِمُ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه هم دا خبره ده چی زه ویروونکی یم (د عالم له عذابه) او نشته هیڅ بل حق معبود بی له الله چی یو ډیر قهر کوونکی دی. رب د آسمانونو او د ځمکی او د هغو ټولو شیانو دی چی په منځ د دوی کښی دی (ملکا خلقاً و عبیداً) ښه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) ښه بښونکی دی (د خطیاتو).

تفسیر: ووایه ای محمده! منکرانو ته چی زما کار خو هم دغومره دی چی تاسی د هغه راتلونکی خوفناک ساعت له راتگه باخبره او هوښیار کړم او له هغی سختی پیښی او ویروونکی واقعی څخه مو بیخبره پری نه پدم باقی ستاسی معامله او سؤال او جواب له هغه حاکم او قاضی سره چی واقع کیدونکی دی هغه خو همغه احکم الحاکمین واحد الله تعالیٰ دی چی د هغه په مخ کښی هیڅ لوی او وړوکی له سره سا نشی اخستی او هر شی او هر څوک د ده په مقابل کښی عاجز، ناتوانه او ضعیف دی. د آسمانونو او ځمکی په منځ کښی هیڅ یو شی داسی نه دی چی د ده تر واک (اختیار) او تصرف لاندی نه وی تر هغه وخته پوری چی د ده اراده وی دغه علویات او سلفیات قائم ساتی او څه وخت چی اراده وفرمائی خراب، ابتر، لاندی باندی او ویجاړوی ئی د دغه عزیز قوی غالب الله تعالیٰ د قدرت لاس څوک نیولی شی ؟ او د ده د زبردستی قبضی څخه هیڅوک نه وتلی او نه تښتیدلی شی ؟ او ورسره د ده د لامحدوده او بی نهایته رحمت او بښنی هیڅوک نه محدودولو او محصورولو کښی هیڅوک هیڅ وسعه او اقتدار نه لری.

#### قُلْ هُوَ نَبُوُّ اعْظِيُهُ ﴿ الْنَاتُو عَنْهُ مُعْرِضُونَ @

ووایه (ای محمده!) دوی ته دغه (قرآن یا عذاب) خبره ډیره لویه ده چی تاسی له دی نه مخ ګرځوونکی یئ (او هیڅ غور په کښی نه کوئ).

تفسیر: یعنی قیامت او د هغه سخت اهوال کوم معمولی شی نه دی او ډیر لوی دروند او مهم مصیبت او خورا (ډیره) غټه خبره ده چی زه د هغه خبر او اطلاع تاسی ته درکوم هو عَمَّییَسَاءَلُوْنَ عَنِ اللَّیاالْعَظِیُرالَوْنَ هُمُ یَهٔ فِنْکِلُوْنَ ﴾ (د نبأ ۱ رکوع ۳۰ جز) مگر افسوس چی تاسی له هغه څخه بیخی بیفکره یئ! او پر هر هغه شی چی د تاسی د خیر او ښیکنی (فائدی) دپاره ویل کیږی هیڅ فکر، غور او دقت نه کوئ بلکه بالعکس له هغه مخنی توکی او مسخری جوړوی او پری پوچنډی (تمسخر) او ملنډی وهئ، او په استهزاء سره داسی پوښتنی کوئ چی قیامت کله راځی ؟ او د څه لامله (له وجی) په راتک کښی ئی ډیل او معطلی واقع ده ؟ او ولی هم دا اوس نه راځی ؟ خیر قیامت هر وخت چی راځی رادی شی، مگر زمونږ د قیامت برخه دی خو هم دا اوس راکړه شی! و غیر ذلک که ماته وحی شوی نه وی نو د آسمانونو حال به می کله ویلی شو ځکه چی.

### مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمِ َ بِالْمَلِا الْأَعْلَى إِذْ يَغْتَصِمُونَ ﴿إِنْ يَيُولَى إِلَى الْمُكِلا الْأَعْلَى إِذْ يَغْتَصِمُونَ ﴿إِنْ يَيُولَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّ

نشته ما لره هیخ قدر علم پوه په هغه ټولی ډیر پورته لوی (د ملائکو) کله چی سره جګړی ئی کولی (په شان د آدم کښی بی له وحیه). وحی نه کوله کیږی ماته مګر د دی چی بیشکه هم دا خبره ده چی زه ویروونکی یم ښکاره (له عذایه).

تفسیو: ملای الاعلیٰ یعنی پاسنی جرگه د مقربینو ملائکو او د نورو مجلس دی چی د هغو په واسطه د الهیه ؤ تدابیرو او د کونیه وو تصرفاتو ظهور راځی. یعنی په ملای الاعلیٰ کښی د عالم د نظام د فنای او بقای په متعلق کوم تدابیر یا ابحاث او قیل او قال چی کیږی، زه له هغو څخه نه وم خبر چی تاسی ته به می د هغه بیان کوه پر کومی اجزای باندی چی زه د الله تعالیٰ له طرفه مطلع شوی یم هغه می بیان کړی دی. زه هر څه چی وایم د همغه الله تعالیٰ د وحی، الهام، اعلام له مخی ئی وایم، ماته داسی حکم راکړی شوی دی چی گرد (ټول) عالم د هغو له راتلونکی مستقبل څخه خبردار کړم او د هغه توضیحات په ښکاره ډول (طریقه) سره دوی ته ورکړم پاتی شوه دغه خبره چی قیامت کله راتلونکی دی ؟ نه د انذار دپاره زه دغی خبری ته څه ضرورت لرم او نه د دی خبری اطلاع چاته ورکړی شوی ده. په یوه حدیث کښی راغلی دی چی د څو انبیاؤ علیهم السلام په مجمع کښی د قیامت تذکره د مباحثی موضوع شوه. چی په کښی وویل شول چه د قیامت قیام به کله وی ؟ ګردو (ټولو) سره دغه غوته کړه چی د حضرت ابراهیم علیه السلام څخه دی پوښتنه وکړه شی خلیل الله وفرمایل چی زه تری نه یم خبر بیا ئی له

حضرت موسیٰ علیه السلام مخخه سؤال و کر هغه هم وفرمایل چی زه هم نه یم خبر . بالاخر گردو (تولو) له حضرت مسیح علیه السلام مخخه سؤال وفرمایه مسیح وویل چی د «وجة الساعه» یا د عین القیامت د وقوع وخت علم له سره له ما سره نشته. هو الله تعالیٰ له ما سره وعده فرمائلی ده الخ. په یو حدیث کښی راغلی دی چی حضرت مسیح علیه السلام له حضرت جبریل علیه السلام مخخه د قیامت د راتګ د وخت پوښتنه و کړه ، ده په جواب کښی وویل « ماالمسئول عنها السلام من السائل» یعنی زه له تانه پر دغه موضوع باندی زیات پوه نه یم معلوم شو چی په ماگ الاعلیٰ کښی د قیامت په نسبت هم داسی قسم مخه مباحثه او مذاکره کیږی، علاوه پر دی نور ډیر مسائل هم دی چه د هغه په متعلق یو شان مذاکره او قال او قیل جاری دی لکه چی په یوه حدیث کښی الله تعالیٰ له دوی مخخه پوښتنه کړی ده «فیم یختصم الملا الاعلیٰ» او د دوی اجویه مذکور دی مگر د ملا الاعلیٰ له مذاکراتو مخخه ماسواء الله مخنی بل هیڅوک نه دی خبر ، او نه تری خبریدی شی، هم دغه ذریعه ده چی په هغی سره دوی د اهل النار له تخاصم او جگړی مطلع شول او هغه تخاصم چی د آدم علیه السلام او ابلیس په معامله کښی وشو چی ذکر مطلع شول او هغه تخاصم چی د آدم علیه السلام او ابلیس په معامله کښی وشو چی ذکر وس راځی هغه هم په هم دغه ذریعه راڅرگند (ښکاره) شو .

#### إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيْكَةِ إِنِّى ْ خَالِقٌ بَشَرًا مِّنَ طِيْنِ @

(یاد کړه) هغه وقت چې وفرمایل رب ستا پرښتو ته چې بیشکه زه پیدا کوونکې یم د یو بشر (آدم) له ختې څخه.

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «دغه هم د پرښتو یوه مباحثه وه چی بیان ئی وفرمایه».

#### فإذاسو ييه ونفغنك فياءمن روي

پس کله چی برابر کړ ما (قالب د) هغه (په ښه شکل سره) او پو کړ ما په هغه قالب کښی له روح خپل

تفسیر: یعنی قالب کالبوت ئی په ډیر ښه ډول (طریقه) سره جوړوم بیا په کښی خپل روح پوکم. حضرت شاه صاحب لیکی «روحی ـ خپله سا» ئی ځکه وفرمایله چی هغه له اوبو او خاوری څخه نه دی جوړ شوی او د غیب له عالمه راغلی دی. څه مضمون د روح په متعلق د «بنی اسرآئیل» په سورت زمونږ په دغه مبارک تفسیر کښی پخوا لیکلی شوی دی هلته د روح پر اضافت هم څه رڼا (رنړا) غورځولی شوی ده ښائی چی هغه دی ولوست شی!.

#### فَقَعُوْالَهُ الْبِعِدِيْنَ®فَسَجَدَالْمَلَإِكَةُ كُلُّهُمْ اَجْمَعُوْنَ ﴿ اِلْكِ اِبْلِيسَ ۗ

پس پریوځئ (تاسی تول ای پرښتو! تعظیماً) ده ته سجده کوونکی پس سجده و کړه ملائکو ټولو دوی ګردو (کلهمو) مګر ابلیس (چی هغه ونه کړه سجده)

تفسیر: دغه د آدم علیه السلام قصه په «البقرة» او «الاعراف» او په نورو سورتونو کښی پخوا له دی نه هم تیره شوی ده او د «الاعراف» په تفاسیرو کښی مو مفصل بحث پری کړی دی هلته دی ولوست شی!.

#### اِسْتَكُبْرُوَكَانَ مِنَ الْكِفِرِيْنَ@

او لوئی وکړه او وو دی (په علم د الله کښی) له کافرانو.

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «دغه ابلیس په اصل کښی جن ؤ چی علی الاکثر د الله تعالیٰ له احکامو منکران دی لیکن بیا د خپل عبادت له کثرته او د نورو اسبابو په بناء په پرښتو کښی اوسیده».

#### قَالَ يَابِلِيسُ مَامَنَعَكَ آنَ تَسُجُدَ لِمَاخَلَقُتُ بِيدَثَى ﴿

وفرمایل (الله) ای ابلیسه څه څیز منع کړی ئی ته له دی نه چی سجده وکړی (ته) هغه څیز ته چی پیدا کړی دی ما په دواړو (بلا کیف) یدو خپلو

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی بدن ئی د قدرت په ظاهری لاس او روح ئی د قدرت په غیبی (باطنی) لاس سره جوړ کړ. الله تعالیٰ غیبی شیان پخپل یو شان قدرت سره او ظاهری شیان په بل شان قدرت سره جوړوی او پر دغه انسان باندی ئی خپل دواړه اقسامه قدرت صرف کړی دی» د «المائدة» په (۹) رکوع ۱۶ آیت زمونږ د دغه مقدس تفسیر کښی دی ﴿ بَلُیکا وُمُبُونُوكُمُ وَیُوکُیکُنَا وَ اُسْ مُسلک اقوی او احوط دی.

#### اَسُتَكُبُرُتَ اَمْرُكُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ@

#### آیا تکبر دی و کر یا که ئی ته له لویانو.

تفسیر: آیا په قصد او عمد سره دی خپل ځان لوی وګاڼه یا په واقع کښی ته خپله مرتبه لویه بولی.

#### قَالَ اَنَاخَيُرُ مِّنَهُ خَلَقْتَنِي مِنْ تَارِ وَّخَلَقْتُ اَ مِنْ طِيْرٍ، وَ

وویل (ابلیس په جواب کښی) زه غوره یم له دغه (آدم) څخه پیدا کړی دی یم زه له اوره او پیدا کړی دی دی دغه (آدم) له ختو.

تفسیو: د «الاعراف» په سورت کښی د دی بیان تیر شوی حضرت شاه صاحب لیکی «اور دی گرم پرجوشه او خاوره ده یخه او خاموشه ابلیس اور ښه وګاڼه او پاک الله خاوره غوره او خوښه کړه».

#### قَالَ فَاخُرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيْهُ ۗ

وفرمایل (الله) پس ووځه له جنته (یا له ملکی صورته ای ابلیسه!) پس بیشکه ته رتلی شوی ئی.

تفسیر: یعنی شیطان جنت ته د پرښتو د ملاقات دپاره ورتلو اوس له هغه ځایه وویست شو او ورته وویل شول چی ووځه له جنته یا له ملکی صورته پس بیشکه ته رتلی شوی ئی له رحمته ویشتلی شوی ئی په شغلو سره.

#### وَّاِنَّ عَلَيْكَ لَعُنَيْقَ إِلَى يَوْمِ الدِّيْنِ<sup>©</sup>

او بیشکه پر تا دی لعنت زما تر ورځی د جزاء پوری.

تفسیر: یعنی تر هغه وخته پوری پر تا باندی ستا د اعمالو د شامت لامله (له وجی) لعنت وریږی او ستا د شقاوت مرتبی زیاتیږی. وروسته له هغه چی عذاب او بلیات چی پر تا نازلیدونکی او ته په هغو کښی اخته کیدونکی ئی د هغه له احواله څه پوښتنی مه کوه!. وروسته راځی چی هی لو لَمُنْتَنَجَهَنَّوَیْتُنَسِّعَكَ مِنْهُمُ اَجَمُعِیْنَ په د اخروی لعنت په مقابله کښی دغه دنیوی لعنت هیڅ اهمیت نه لری.

#### قَالَ رَبِّ فَأَنْظِرُ إِنَّ إِلَى يَوْمِر يُبْعَثُونَ<sup>®</sup>

وویل (ابلیس) ای ربه زما پس مهلت راکړه ماته تر هغی ورځی پوری چی پورته کول شی مړی (له قبورو نه)

تفسیر: یعنی د صور (شپیلی) تر دوهمی نفخی پوری.

#### قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْظِرِيْنَ ﴿ إِلَّ يَـوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْنُوْمِ ٥

وفرمایل (الله) پس بیشکه ته (ای ابلیسه!) له مهلت ورکړ شویو څخه ئی. تر ورځی د وخت معلوم یوری (چی نفخة الاولیٰ ده).

تفسیر: یعنی د اولی نفخی تر قریب پوری نه وروسته له هغه نه.

### قَالَ فَيعِزَّتِكَ لَاُغُوبِنَّهُمُ اَجْمَعِيْنَ ﴿ الرَّعِبَادَكِ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِيْنَ ﴿ قَالَ فَالْحَقُّ وَالْحَقِّ اَقُولُ ﴿ الرَّعِبَادَكِ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِيْنَ ﴿ قَالَ فَالْحَقُّ وَالْحَقِّ اَقُولُ ﴿

وویل (ابلیس) پس قسم دی په عزت ستا چی خامخا ګمراهان به کړم هرومرو (خامخا) دوی ټول. مګر هغه بندګان ستا له دوی څخه چی خلاص کړی شوی دی (له شرک شک عصیان څخه چی مؤمنان دی) نو وفرمایل (الله) چی پس حقه خبره زه وایم.

تفسیر: یعنی زما گردی (تولی) خبری رستیا او به واقع سره برابری او منطبقی وی. او زه همیشه وایم دغسی چی

#### لَامُكُنَّ جَهَتَّهُ مِنْكَ وَمِتَّنَ تَبِعَكَ مِنْهُ وُ إَجْمَعِينَ ۞ قُلُ مَا اَسْعُلُكُوْ عَلَيْهِ مِنْ اَجُرِ وَمَا اَنَامِنَ الْمُتَكِلِّفِيْنَ ۞ إِنُ هُوَ اللَّذِ وُرُالِلْعَا لَمِيْنَ ۞ وَلَتَعُلَمُنَّ نَبَأَهُ بَعُمُ لَا حِيْنٍ ۞

خامخا ډک به کړم هرومرو (خامخا) دوزخ له تانه (او ستا له اولاد نه) او له هغه چا نه چی متابعت ئی کړی وی ستا له دغو (انسانانو) نه له ټولو څخه. ووایه (ای محمده! دوی ته) نه غواړم زه له تاسی په دی (قرآن یا تبلیغ) ځان ته هیڅ اجر او نه یم زه له تکلیف کوونکیو نه (په جوړولو د قرآن کښی له ځانه) نه دی دغه (قرآن) مګر پند دی دپاره د عالمیانو او خامخا عالمان به شیځ هرومرو (خامخا) په خبر (د صدق) د دی (قرآن) لږ څه وروسته (پس له یو مدت چی د قیامت ورځ ده)

تفسیو: یعنی له نصیحت څخه دا غرض دی چی تاسی د خپل دوست او دښمن په منځ کښی سره فرق او تمیز وکړئ! او د لعین شیطان په لاره چی ستاسی ازلی دښمن دی مه ځئ! د انبیاؤ خبره ومنئ چی ستاسی د خیر غوښتنی دپاره لیږلی شوی دی. زه له تاسی څخه د دغه نصیحت څه اجر، صله او معاوضه نه غواړم او نه څه شی له خپله ځانه جوړوم چی تاسی ته ئی وایم هر هغه شی چی پاک الله زه پری پوهولی یم همغه زه تاسی ته وایم او دررسوم ئی. لږ مدت وروسته تاسی به پخپله معلوم کړئ چی دغه اخبار او اطلاعات چی تاسی ته درکړی شوی دی تر کوم ځای پوری صحیح او درست دی ؟ او کوم نصائح چی کړی شوی دی څرنګه رښتیا او مفید وه.

تمت سورة «ص بعون الله رب العباد وحسن توفيقه ولله الحمد والمنة

سورة الزمر مكية الا الآيات ٥٢ و ٥٣ و ١٥ فمدنية وهي خمس وسبعون آية وثماني ركوعات رقمها (٣٦) تسلسلهاحسب النزول (٩٥) نزلت بعد سورة سبأ

د «الزمر» سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۱۲ه و ۵۳ و ۱۶) آیتونو چی مدنی دی ۷۵ آیات ۸ رکوع لری په

تلاوت کښی (۳۹) او په نزول کښی (۹۰) سورت دی وروسته د «السبا» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْلِي الرَّحِيْمِ

(شروع) کوم، په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْكِكِيْمِ ( )

رالیږل د دی کتاب (قرآن پر محمد) دی له (جانبه د هغه) الله چی ډیر زبردست قوی غالب د حکمتونو څیښتن (خاوند) دی.

تفسیر: کله چی زبردست او زورور او غالب (په انفاذ د احکامو) دی نو ځکه د هغه کتاب انتشار او انفاذ او اجراء مومی او هیڅ یو مقابل او مزاحم د ده د شیوع او د انفاذ مخه نشی نیولی او حکیم دی چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی نو ځکه د دنیا هیڅ یو کتاب د ده له محاسنو او ښیګټو (فائدو) سره مقابله نشی کولی.

## إِنَّا اَنْزَلْنَا اِلَيْكَ الْكِتْبِ بِالْحَقِّ فَاعْمُدِ اللَّهَ مُعْلِصًا لَهُ الدِّيْنَ فَالْالله الدِّينُ الْخَالِصُ لَ

بیشکه مونږ نازل کړی مو دی تاته (ای محمده!) کتاب (قرآن) په حقه سره پس عبادت کوه د الله حال دا چی خالص کوونکی ئی دغه (الله) ته د دین (خپل له شرک) واورئ خبردار اوسئ خاص الله لره دی دین (او طاعت) خالص

تفسیو: یعنی حسب المعمول د الله تعالیٰ تل داسی بندگی کوئ چی د شرک او ریاء او له نورو شوائبو څخه پاک وی! او د الله تعالیٰ په طرف قولاً او فعلاً خلقو ته دعوت او بلنه کوئ! او اعلان

وفرمایئ چی الله تعالیٰ همغه بندګی قبوله فرمائی چی خالص د هغه دپاره وی. د الله تعالیٰ په دربار کښی د هغه عمل له سره پوښتنه نه کیږی چی له اخلاصه تش وی.

#### ۅٙٱڵڹؚؽؙڹٱؙۼؘۘۘۮؙۉٳڡؚڽؙۮؙۏڹ؋ۘٵۉڸؽٵٚءؘؘٛۘٛڡۘ۬ٵٮٚۼڹؙۮۿؙۄؙٳ؆ڔڸؽؙڡۧڗۣؽؙؚۉڹۜٙٲ ٳڶؽٳٮڵٶ۠ۯؙڶڣٝٳؾؘٳٮڵڎؽۼػۉ۫ڔؽؽڰٛؗٛؗٛ؋ۏؙڡٵۿؙٛٷؽٷؿؘۼؾٙڵؚڣؙۅٛڹؖۿ

او هغه کسان چی نیولی ئی دی غیر له دغه (الله) څخه نور دوستان (وائی) نه کوو عبادت د دوی مګر دپاره د دی چی نژدی کړی دوی مونږ طرف د الله ته نژدی کول، بیشکه الله به فیصله (حکم) کوی په منځ د دوی کښی په هغه څیز کښی چی دوی په هغه سره اختلاف کوی

تفسیو: عموماً مشرکینو به داسی ویل چی موند د دغو وړوکیو معبودانو او بتانو عبادت ځکه کوو چی دوی زموند د نزدیکی او قرب وسیله د پاک الله په دربار کښی کیږی او هغه پر موند مهربانی وفرمائی چی په دغه وسیله سره زموند کار یو سر او صورت ونیسی، د هغه جواب ئی وفرمایه چی په دغو چتی (بیکاره) او پوچو چلونو، پلمو (تدبیرونو) او حیلو (بهانو) سره چی تاسی په خالص توحید کښی جګړی او مناقشی وړاندی کوئ او له اهل الحق سره اختلاف کوئ نو د هغه عمل فیصله به د الله تعالیٰ له طرفه وروسته له دی نه وکړه شی.

#### إِنَّ اللَّهَ لَا يَهُدِئُ مَنْ هُوَكُذِبٌ كَقَالُ

بیشکه الله نه سیمی سمه لاره د هدایت هغه چاته چی دی دروغجن وی ناشکره.

تفسیو: یعنی هر چا چی پخپل زړه کښی دغه خبره غوته کړی وی چی زه به له سره رښتیا خبره نه منم او تل به په دروغو او ناحقو خبرو تینګ ولاړ یم او له حقیقی منعم څخه مخ اړوم او د دروغو محسنینو او باطلو خدایانو عبادت کوم نو د الله تعالیٰ دا عادت دی چی دغسی بد باطنانو ته د فوز، فلاح، بری او کامیابی لاره نه ښیی.

## لَوُ اللَّهُ اللَّهُ النَّ يُتَّخِذُ وَلِمَّ الْأَصْطَفَى مِتَّا يَخُلُقُ مَا يَشَا أُو سُبُحٰنَهُ ﴿

که چری اراده فرمایلی وی الله (په زعم د مشرکانو) د دی چی ونیسی ولد نو خامخا غوره کړی به ئی وی له هغه چی خامخا غوره کړی به ئی وی له هغه مخلوقه چی پیدا کوی ئی هر هغه چی اراده ئی فرمایلی وی پاکی ده الله لره (له ولده او تولو عیوبو)

تفسیو: له دی ځایه د هغو کسانو تردید دی چی د الله تعالیٰ دپاره د اولاد تجویز کوی لکه چی نصاریٰ حضرت مسیح علیه السلام ته د الله ځوی وائی او ورسره له دریو خدایانو څخه یو خدای الله هم منی. یا د عربو ځینو هغه قبائلو چی پرښتو ته به ئی د الله تعالیٰ لوڼی ویلی، مطلب دا دی که په فرض المحال سره الله تعالیٰ داسی اراده فرمایلی وی چی د ده کوم اولاد وی نو ښکاره ده چی ده به له خپله مخلوقه کوم یو د دغه کار دپاره غوره کوو ځکه چی له دلایلو څخه ثابت شوی دی چی له یوه الله څخه ماسوا یور تول شیان د همغه الله مخلوق دی. اوس ظاهر دی چه په مخلوق او خالق کښی په هیڅ یوه درجه کښی هم نوعی یا هم جنسی اشتراک نشته بیا یو د بل پلار یا ځوی څرنګه کیدی شی ؟ او کله چی په خالق او مخلوق کښی د دغسی تعلقاتو وجود محال دی نو د الله تعالیٰ له طرفه به داسی اراده هم محال وی. علاوه پر دی فرض ئی کړئ که دغه کار محال هم نه وی نو بیا د پرښتو لوڼی گرځول خو په هیڅ ډول (طریقه) په فهم او پوه کښی نشی راتلی. نو کله چی له مخلوقه څخه انتخاب وتاکلی (مقرر کړی) شی نو بیا د دغی خبری مقصد به څه وی چی خوار او سپک اولاد ځان ته غوره کړی او دروند او پتمن اولاد تاسی ته غوره او در ئی کړی ؟

#### هُوَاللهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّالُ

هم دى دى الله يواځى (بى شريكه لا ولده) ډير غالب (پر هر شي).

تفسیر: یعنی هر غیز د الله تعالیٰ په مخ کښی عاجز ناتوانه تیټ او ښکته دی د هیچا اثر او نفوذ پری نشته او نه کوم شی ته اړ (مجبور) او محتاج دی، نو بیا د اولاد جوړول او لرلو معنی او غرض به څه وی ؟.

#### خَكَقَ التَّمُلُوتِ وَالْكَرُضَ بِالْحَقِّ كَيُوِّرُالِّيُلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُالِنَّهَارَ عَلَى الَيُلِ

پیدا کړی دی (الله) آسمانونه او ځمکه په حقه سره (چی دلیل شی په وجود د صانع مطلق)، تاووی (نغاړی داخلوی الله) شپه پر ورځی او تاووی (نغاړی

داخلوی الله) ورځ په شپه کښی (یا زیاتوی د شپی نه په ورځی او له ورځی نه په شپی باندی)

تفسیر: په ماښام کښی که د لمرخاته په لوری و کورئ نو داسی به درښکاری چه افق څخه یوه تکه توره لویه پرده راپورته کیږی چی له خپل مخ څخه د ورځی رڼا (رنړا) د لمر لویدو په لوری تاووی او ورنغاړی ئی. هم داسی ګهیځ (سحروختی) د سپیده داغ په وخت کښی داسی درښکاری چی د ورځی رڼا (رنړا) د شپی ظلمت او تیاره د لمرخاته له خوا راشړی او د لمر له پلوه ئی راشړی او د لمر پریوتو په لوری ئی تیل وهی. حضرت شاه صاحب لیکی چی «پر یوه باندی بل داسی غوړیږی او راځی چی په منځ کښی کوم ماتوالی او نقص نه واقع کیږی»

## وَسَخُوالشُّمْسَ وَالْقَبَرِّ كُلُّ يَجُرِي لِاَجَلِ مُسَمَّى ٱلاَهُوالْعَزِيزُ الْغَفَّارُ ۞

او مسخر کړی په کار لګولی ئی دی لمر او سپوږمی، چی هر يو روان دی تر نيټی په نامه کړی شوی پوری (چی ورځ د قيامت ده) واورئ خبردار شئ چی الله ښه زبردست قوی غالب ښه بښونکی دی.

تفسیو: یعنی په هم دغه زبردست قدرت سره ئی دغه انتظام قائم او دائم او تینگ کړی دی. د خلقو گستاخی سپین سترگی او شرارتونه خو داسی دی چی ښائی د هغه په ملحوظ دغه گرد (تول) انتظامات ګډوډ او دړی وړی کړی شی لیکن کله چی الله تعالیٰ لوی بښونکی او درګزر کیدونکی ذات دی نو د خپلی عفوی او مغفرت له شانه یو ځلی داسی نه کوی.

#### خَلَقَاكُوْمِّنُ نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ ثُقَرَّجَعَلَ مِنْهَازَوْجَهَاوَانْزَلَ لَكُمُّ مِّنَ الْكِنْعَامِرِثَلْنِيَةَ اَزُوَاجٍ

(الله) پیدا کړی یځ تاسی له نفس یوه (آدم) څخه بیا ئی پیدا کړه له دغه (نفس واحد یعنی آدم) څخه جوړه د ده (حواء) او نازل (پیدا) ئی کړل لپاره د (نفعی د) تاسی له چارپایانو څخه (لکه اوښان غوایان پسونه اوزی) اته جوړی (نر او ښځی).

تفسیو: یعنی آدم علیه السلام او د ده جوړه بی سی حواء رضی الله تعالیٰ عنها ئی پخپل قدرت سره بیدا کړل یعنی نر او ښځی او ستاسی د نفعی او کتی (فائده) اخسیتلو دپاره په انعامو او

مواشیو کښی ئی هم اته جوړی پیدا کړی اوښ غوائی، پسه، وزه، چی د هغوی ذکر د انعام په سورت کښی تیر شو (وګورئ).

#### يَغُلْقُكُمُ فِي بُطُونِ أُمَّهٰ يَكُوخَلُقًا مِّنَ بَعَدِ خَلْقٍ فِي ظُلْبِ ثَلْثٍ ۖ

پیدا کوی (الله) تاسی په ګیډو د میندو ستاسی کښی یو قسم پیدایښت وروسته له یو بل قسم پیدایښت په تیارو دریو کښی (چی مشیمی او د رحم او د ګیډی دی).

تفسیر: یعنی په تدریج سره مو پیدا کړ، مثلاً له نطفی څخه علقه او له علقی څخه مضغه، او بیا مو تری هډوکی پیدا او د هغه له پاسه مو غوښه ورشنه کړه، او بیا مو په هغه کښی روح ورپو کړ. فسبخن الله احسن الخالقین. (فی ظلمات ثلاث ـ په تیارو دریو کښی). یعنی یوه ګیډه بل رحم، دریم هغه پرده (پیلار) چی په منځ کښی ئی مولود پیدا کیږی او مولود په کښی تاو شوی متولد کیږی.

#### ذلِكُوُاللهُ رَبُّكُولِهُ الْمُلُكُ لَا الهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ \*

دغه (موصوف په دغو صفاتو) الله دی رب ستاسی خاص ده ته دی ملک سلطنت (بی زواله). نشته بل هیڅوک لائق د عبادت مگر هم دی یواځی پس کوم طرف ته ګرځولی شځ تاسی (له عبادت د ده نه)

تفسیر: یعنی کله چی خالق، رب، مالک او ملک هم دی دی نو ماسوا یله ده څخه بل شوک شرنگه معبود کیدی شی ؟ وروسته له دی نه چی تاسی واحد الله تعالیٰ په دغو صفاتو سره موصوف گنئ او پری اقرار کوئ، نو بیا نورو مخلوقاتو ته ولی عبادت کوئ ؟ مطلب دا چی وروسته له دومره ورنژدی رسیدلو نو بیا ولی سمه لاره در شخه ورکیږی ؟ او دغه پر بلی لاری ولی درومئ ؟.

#### إِنْ تَكُفُرُ وَا فِإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنَكُوهُ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِةِ الْكُفْرَ \*

که چری کفر اختیار کرئ تاسی پس بیشکه الله غنی بی پروا دی له تاسی (او ستاسی له عبادته) او نه خوشوی (الله) دیاره د بندگانو خیلو کفر (اگر که ئی فرمائلی وی اراده د کفر له بعضو نه). تفسیر: یعنی که کافر کیږئ او د الله تعالیٰ له انعاماتو او حقوقو څخه انکار کوئ! نو په دغه کښی پخپله ستاسی نقصان دی او د الله تعالیٰ هیڅ یو شی تاسی نشئ خرابولی. هو! هرومرو (خامخا) الله تعالیٰ په کفر خوښ او رضاء نه دی او د خپلو بندګانو پر کفر او انکار خفه او نارضاء کیږی او دغه شیان دوی ته نه خوښوی او د رضاء په سترګه سره ئی نه ګوری.

#### وَإِنْ تَشُكُرُوا يَرْضَهُ لَكُورُ

او که شکر وباسئ (په نعمت د اسلام) نو خوښوی دغه (شکران الله) تاسی ته،

تفسیر: یعنی که بندگان د الله تعالیٰ حق ومنی او ده ته مطیع او شکر گزار شی نو دغه خبره د الله تعالیٰ خوښه ده او د هغه نفعه هم دوی ته رسیږی.

#### وَلَا تَزِدُ وَانِرَةٌ قِنْدَا مُخْدَى

او وابه نخلی بار هیڅ بار اخیستونکی بار د ګناهونو د بل چا،

تفسیر: یعنی داسی کیدونکی نه دی چی یو سری ناشکری وکړی او په جرم او ګناه ئی بل خوک ونیولی شی داسی تیاره او بی تمیزی د ده په دربار کښی نه نشته او «هر چا چی هر څه کرلی وی همغه به هلته ریبی».

## ثُعَرَال رَبِّكُوْ مُرْحِعُكُوْ فَيُنَتِئُكُوْ بِمَا كُنْتُوْتَعُكُوْنَ إِنَّهُ عَلِيُوْلِذِاتِ الصُّدُونِ

بیا خاص رب ستاسی ته بیرته ورتله ستاسی دی پس خبر به کړی تاسی پر هغو (عملونو) چی وئ تاسی چی کول به مو (په دنیا کښی)، بیشکه دغه (الله) ښه عالم دی په خبرو د سینو (د زړونو په پټو نیاتو هم).

تفسیر: کله چی دوی هلته وررسیږی د دوی ګرد (تول) ښه او بد اعمال د دوی په مخ کښی وړاندی کیږی او د دوی هیڅ لوی یا وړوکی کار به له منځه نه ورک کیږی ځکه چی د الله

تعالیٰ له محیط علم څخه هیڅ یو شی خارج نه دی. الله تعالیٰ د زړونو له پتو خبرو او نیاتو څخه هم علیم او خبیر دی او په هر شی په ښه شان سره پوهیږی.

#### وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ فُرُّدَعَارَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُتَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِّنُهُ شِي مَاكَانَ يَدُعُو اللَّهِ مِنُ قَبْلُ وَجَعَلَ بِلَهِ اَنْدَادً الِيْضِلَّ عَنْ سَبِيلِمْ

او کله چی ورسیږی انسان (کافر) ته کوم قسم سختی نو بولی رب خپل په دی حال کښی چی رجوع کوونکی وی خاصه هم ده ته (شکوونکی له نورو) بیا هر کله چی ورکړی (الله) ده ته نعمت له خپل جانبه نو هیر کړی هغه (ذات الله) چی ؤ دی چی په کښی باله به ئی (تضرع به ئی کوله) هغه (الله) ته پخوا له دی نعمته او ګرځوی الله ته شریکان (په عبادت کښی) دپاره د دی چی ګمراه کړی (خلق) له لاری د الله (چی دین د اسلام دی)،

تفسیر: یعنی د انسان حالت او وضعیت عجیب دی کله چی پری کوم غم او مصیبت واقع شی نو موند ئی په یادیږو او دی زموند په ذکر او فکر کښی لویږی، ځکه چی دی ښه پوهیږی چی ماسواء الله څخه بل هیڅوک د دغه مصیبت لری کوونکی نشته. بیا هر کله چی د الله تعالیٰ په لطف او مهربانی سره لد څه آرام او اطمینان ئی په نصیب شی سم د لاسه دی خپل همغه پخوانی حالت ته مراجعت او پخپلو همغو اعمالو کښی مداومت کوی او هغه پاک الله تری هیریږی چی هم دا اوس د هغه په دربار کښی ئی عرضونه او دعاوی کولی او ناری او سوری ئی وهلی، او د عیش او تنعم په نشو کښی داسی مست او غافل کیږی چی گواکی له سره زمونډ سره ئی واسطه او علاقه نه وه . د الله تعالیٰ د ورکړیو نعمتونو نسبت نورو د دروغو او له خپلو ځانونو جوړ کړیو خدایانو ته منسوروی او له هغوی سره همغسی سلوک او معامله کوی چی ښائی له واحد الله تعالیٰ سره وکړی شی په دی ډول (طریقه) سره هم دوی پخپله گمراه کیږی او هم پخپلو دغو تعالیٰ سره وکړی شی په دی ډول (طریقه) سره هم دوی پخپله گمراه کیږی او هم پخپلو دغو

#### قُلْ مَنَكُمْ بِكُفْمِ إِكَ قَلِيلًا ﴿ إِنَّكَ مِنْ أَصْعُبِ النَّالِ

ووایه (ای محمده! دغه کافر ته) چی نفع واخله په کفر خپل لږ (مدت په دنیا کښی). بیشکه ته له یارانو د اور (د دوزخ) ئی.

تفسیر: یعنی ښه ده، څو ورځی د هم دغه کفر په حالت کښی دلته عیش او عشرت وکړئ! او

تر هغه پوری چی الله تعالیٰ تاسی ته مهلت درکړی دی د دنیا له نعمتونو څخه فائده واخلئ! او تری متمتع شئ! وروسته له دی نه به ستا د هستوګنی ځای دوزخ وی چی له هغه ځایه له سره نشی وتلی او تل به هم هغلته پراته یئ او له سره به دی نجات نه په برخه کیږی.

#### ٵڡۜۜڽؙۿۅؘۊٙٳڹؾ۠ٵڬٙٲٵڷؽڸؚڛٳڿڎٵۊٙۊٙٳٚؠٵڲۘڎۯٵڵٳڿۯ؋ۧۅؘۘؽۯڿؙۉٳ ڔؘڂؠڎؘڗؚؠؖ؋ٷؙڷۿڶؽۺؾۅؽٵڷۮؚؽڹؽۼڶؠؙٛۏٛڹۅؘٵڷۮؚؽڹٛڶڒۼڶڬۏؙڹ ٳٮ۫ؠۜٵؘؽؾۘۮڴۯٵۅٛڵۅٛٵڷڒڶؠٵۑ<sup>ڽ</sup>

آیا هغه څوک چی دی طاعت کوونکی وی په ساعتونو د شپی کښی سجده کوونکی او ولاړ (په لمانځه) ویریږی (له عذابه) د آخرت او امید لری د رحمت د رب خپل (داسی دی لکه هغه څوک چی بی فرمانه وی په کفر او نورو بدیو) ووایه (ای محمده!) آیا برابر دی سره هغه کسان چی پوهیږی (او خاوندان د علم دی) او هغه کسان چی نه پوهیږی (جاهلان وی، بلکه برابر نه دی) بیشکه هم دا خبره ده چی پند اخلی خاوندان د خالصو عقلونو.

تفسیر: یعنی هر هغه بنده چی د شپی خوب او آرامی پریږدی او د الله تعالیٰ په عبادت کښی لکیا کیږی، کله د ده په حضور کښی لاس تړلی دریږی، کله په سجده ورته لویږی، له یوه جانبه د ده زړه د آخرت له ویری بی قراره کړی شوی وی او له بل جانب د الله تعالیٰ رحمت او مهربانی ته هیلمن (ارزومند) او امید وار وی آیا دغه سعید بنده او هغه بدبخته انسان چی ذکر کی پاس وشو چی د مصیبت په وخت کښی الله تعالیٰ ته ناری وهی او محه مهال (وخت) چی مصیبت له ده نه لری کیږی نو الله هم تری هیریږی سره برابر کیدی شی ؟ بلکه نه اله سره نشی سره برابر کیدی شی ؟ بلکه نه اله سره نشی سره برابر کیدی شی خدی د او کوه او ناپوه په منځ کښی بیخی څه فرق او توپیر (تفاوت) نشته مگر په هم دغی خبری باندی هم همغه په منځ کښی بیخی څه فرق او توپیر (تفاوت) نشته مگر په هم دغی خبری باندی هم همغه

## قُلْ يُعِبَادِ الَّذِينَ الْمَنُوااتَّقُوا رَبَّكُو لِلَّذِينَ آحْسَنُوْا فِي هَذِي الدُّنْيَاحَسَنَةُ و

ووایه (ای محمده! دوی ته د الله له جانبه) ای بندگانو زما هغه چی ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) وویریږئ له (عذابه د) رب خپل شته هغو کسانو ته چی نیکی ئی کړی ده په دغه دنیا کښی (په طاعت سره) نیکی

#### (په آخرت چی جنت او رضوان دی)،

تفسیر: یعنی هر هغه څوک چی په دنیا کښی نیکی وکړی نو په آخرت کښی هم د ده دپاره نیکی او ښیکنه (فائده) ده یا ئی دا مطلب هر چا چی نیکی وکړه هغه ته پخوا له عقبیٰ په هم دغی دنیا کښی هم ښیګټه (فائده) او نیکی ورپه برخه کیږی اعم له دی نه چی ظاهری وی که باطنی.

## وَأَرْضُ اللهِ وَالسِعَةُ إِنَّمَا يُوكَى الصِّيرُونَ آجُرَهُمْ يِغَيْرِحِسَابٍ ٠

او ځمکه د الله ارته ده، بیشکه هم دا خبره ده پوره ورکوه شی صابرانو ته اجر ثواب د دوی بی حسابه (ډیر زیات).

تفسیر: یعنی که په یوه ملک کښی خلق له نیکی او ښیکنی (فائدی) څخه ممانعت کوی نو د الله تعالیٰ ځمکه ارته او فراخه ده بل ملک ته لاړ شئ څو هلته په آزادئ او خپلواکئ سره د الله تعالیٰ احکام په ځای راوړئ. بیشکه په دی صورت کښی به د ترک الوطن له سببه تاسی په ډیرو مصائبو اخته او مبتلا کیږئ او په راز راز (قسم قسم) خلاف العادت او خلاف الطبیعت امورو باندی په صبر او تحمل کولو اړ او مجبوریږئ. لیکن دا مو په یاد وی چی د هغه په مقابل کښی به ډیر ثواب هم دررسیږی چی د دغه اجر او ثواب په برابر کښی چی داسی مهاجرینو ته ورکوه کیږی دغه ګردی (تولی) سختی او تکالیف هیڅ شی دی.

# قُلْ إِنِّ آَفُرُتُ آنُ آعُبُكَ الله كُخُلِصًا لَهُ الدِّيْنَ ﴿ وَأُورُتُ لِانَ اللهُ عَلَيْ اللهُ وَالْمِرْتُ لِانَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه زه چی یم امر حکم کړی شوی دی ماته د دی چی عبادت کوم یواځی د الله چی خالص کوونکی یم ده ته (د) دین (بندگی خپلی). او امر حکم کړی شوی دی ماته چی شم زه اول د مسلمانانو (د دی امت).

تفسیر: لکه چی ته په عالم الشهادت کښی د دی امت په لحاظ او په عالم الغیب کښی د ټولو اولینو او آخرینو په اعتبار د الله تعالیٰ له ګردو (ټولو) ځنی ړومبنی حکم منونکی او مطیع بنده ئی. صلی الله علیه وسلم.

#### قُلُ إِنَّ أَخَاثُ إِنْ عَصِيْتُ رِبِّي عَنَاجَ يَوْمِ عَظِيْمِ ٣

ووایه (ای محمده!) بیشکه زه ویریږم که چری نافرمانی و کړم د رب خپل له عذابه د ورځی لوئی (د قیامت).

تفسیر: یعنی زما په شان یو معصوم او مقرب بنده هم که په فرض محال سره نافرمانی وکړی نو په دغه ورځ کښی له عذاب څخه نشی مأمون او مصئون کیدی نو د نورو څه پوښتنه کوئ ؟.

#### قُلِ اللهَ آعُبُكُ مُخْلِطًالَهُ دِيْنِي اللهَ الْعُبُدُ وَامَا شِكْتُومِينَ دُونِهُ

ووایه (ای محمده!) الله ته عبادت کوم په دی حال چی خالص کوونکی یم ده ته (د) دین خپل (له شرکه). پس عبادت کوئ تاسی د هر هغه څیز چی اراده وکړئ تاسی غیر له الله.

تفسیر: یعنی زه خو د الله تعالی له حکم سره موافق په نهایت اخلاص او صمیمیت سره د هغه واحد احد الله تعالی عبادت کوم. تاسی مختار ئی چی د هر چا عبادت کوئ او هر چاته چی مو زده غواړی سرونه سکته کړئ، هو! دغومره فکر او دقت وکړئ! او له غور څخه کار واخلئ! چی ستاسی آخره خاتمه او انجام به څرنګه کیږی ؟ (وکان ذلک قبل الامر بالقتال) وروسته له دی نه د دوی هغه عاقبت او خاتمه داسی څرګندوی (ښکاروی)

# قُلُ إِنَّ الْخِيرِيِّنَ الَّذِيْنَ خَسِرُ وَ الْفُسُهُمُ وَ اَهْلِيْهِ مُ نَوْمَ الْقِيمَةُ وَ اللّهُ اللّ

ووایه (ای محمده!) بیشکه زیان کاران هغه کسان دی چی زیان ئی رسولی دی ځانونو خپلو ته او اهل خپل ته په ورځ د قیامت کښی، واورئ خبردار شئ چی دغه (خسران) هم دغه دی زیان ښکاره.

تفسیر: یعنی مشرکین نه خپلو ځانونو ته د الله تعالیٰ له عذابه نجات ورکولی شی او نه خپلی کورنی او خیلخانی ته څه فائده او نجات بښلی شی او ګرد (ټول) د جهنم د شغلو ځنی جارؤل

(قربانول) شي. له دې نه به زياته نور څه خساره وي ؟

#### لَهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ النَّارِ وَمِنْ تَعُتِرِمْ ظُلَلٌ اللَّهُ الرَّارِ وَمِنْ تَعُتَرِمْ ظُلَلٌ

وی به دوی ته د پاسه د دوی طبقات له اوره او د لاندی د دوی طبقات (د اور)،

تفسير: يعنى له هر طرفه به ئى اور محيطوى لكه چى وريځ يا بخار له كوم شى څخه راتاويږى.

#### ذلك يُخَوِّفُ اللهُ رِبِهِ عِبَادَةُ لِيعِبَادِ فَاتَّقُونِ ®

دغه (مذکور عذاب) ویروی الله په هغه سره بندگان (مؤمنان خپل)، ای بندگانو زما پس وویریږئ له ما (په اجتناب د معاصیو).

تفسیو: یعنی ای بندګانو زما! وپوهیږئ چی دغه شی د ویریدلو وړ (لائق) او قابل دی که نه ؟ که د ویریدلو وړ (لائق) او قابل وی نو د الله تعالیٰ له غضب او قهر محخه تل ښائی چی وویریږو.

#### وَالَّذِيْنَ اجْتَنَبُوا الطَّاغُونَ أَنْ يَّعِبُكُ وَهَا وَأَنَابُوۤ الِكَ اللهِ لَهُمُ الْبُشُرُيّ

او هغه کسان چی ځان ئی ساتلی دی له بتانو داسی چی عبادت وکړی د هغو او رجوع ئی کړی وی طرف د الله ته شته دوی ته بشارت زیری

تفسیر: یعنی هغو کسانو چی د شیطانانو خبرو ته ئی له سره غوږ نه دی ایښی او له ګردو (ټولو) شرکاوو ځنی ئی مخ اړولی دی او خاص الله تعالیٰ ته ئی خپل مخ ګرځولی دی د هغوی دیاره ډیر لوی بشارت او زیری دی.

#### فَبَشِّرُ عِبَادِ إِنَّ الَّذِينَ يَسُمِّعُونَ الْقَوْلَ فَيَلِّبِعُوْنَ أَحْسَنَهُ ۗ

پس زیری و کړه (ای محمده!) پر بندګانو زما هغو چی اوری خبره (د قرآن) پس متابعت کوی دوی ډیر ښه د هغه،

تفسير: يعني ګردي (ټولي) خبري اوري بيا د هغو له منځه پر همغه خبره عمل کوي چې ډيره

ومالي(٣٩)

ښه وی. یا ئی دا مطلب چی د الله تعالیٰ خبری اوری او پر هغو هدایاتو ئی چی له اعلاوو ځنی اعلا وی عمل کوی مثلاً که یوه خبره د رخصت او اباحت په نسبت واوری، او بله د عزیمت نو د عزیمت په لوری منډی وهی او ځان هم هغه لوری ته رسوی او خامخا د ترخیصاتو تتبع نه کوی. یا ئی داسی ترجمه وکړئ چی د الله تعالیٰ کلام آوری او د هغه د ډیرو ښو خبرو اتباع کوی. ځکه چی د ده ګردی (تولی) خبری احسن فیالاحسن دی کذا قال المفسروند حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه د دی مطلب په یو بل ډول (طریقه) سره بیان فرمایلی دی «درومئ د هغه پر نیکو احکامو درومئ چی پری تعمیل وکړئ او پر منع باندی غوړ پر نیک باندی یعنی د هغه پر نیکو احکامو درومئ چی پری تعمیل وکړئ او پر منع باندی غوړ پردئ چی نه ور نژدی کیږئ چی د هغه کول ښه کار دی او د دغه نه کول ښه کار دی».

#### اُولِيِكَ النِينَ هَلَهُمُ اللهُ وَأُولِيكَ هُمُ اوْلُواالْأَلْبَابِ

دا هغه کسان دی چی سمه لاره ښوولی ده دوی ته الله او دغه کسان هم دوی دی خاوندان د خالصو عقلونو.

تفسيو: يعنى د برى او كاميابى لاره هم دوى موندلى ده ځكه چى هغوى له خپل عقل او پوه څخه كار اخيستى دى او د خالص توحيد او د انابت الى الله لاره ئى غوره كړى ده.

#### أَفَمَنُ حَقَى عَلَيْهِ كِلِمَةُ الْعَذَابِ أَفَالَتُ تُتُقِنُ مَن فِي التَّاقِ

آیا هغه څوک چی واجب شوی وی په ده حکم د عذاب آیا پس خلاصولی شی ته هغه څوک چی په اور کښی وی (بلکه نه ئی شی خلاصولی).

تفسیر: یعنی پر هغو باندی چی د دوی د ضد او عناد او بدو اعمالو له سببه د عذاب حکم ثابت او مسلم شوی دی کوم یو سری ئی له اوره د باندی ایستلی شی ؟ او سمه لاره ورښوولی شی ؟. شه نو دغسی کمبختان چی د خپل ازلی شقاوت له سببه په اور کښی لویدلی دی څرنګه د نجات وړ (لاتق) کیدی شی او څوک ئی له اوره ایستلی شی او په سمه صافه لاره ئی بیولی شی ؟.

## الكِنِ الَّذِيْنَ الْتَقَوُّ ارَبَّهُمُ لَهُمُ عُرَّتُ مِنْ فَوْقِهَا عُرَفٌ مَّبْنِيَتُهُ ۖ الْكِنِ

لیکن هغه کسان چی ویریږی له رب خپله شته دوی ته ماڼی (په جنت کښی) چی له یاسه د هغی نوری ماڼی بنا کړی شوی دی.

تفسیر: دغه د جنت د درجاتو په طرف اشاره ده او دا چې هغه ګرد (تول) آماده او تیار دی نه داسي چې د قیامت په ورځ به تیاریږي.

#### تَجْرِيُ مِنْ تَخْتِهَا الْأَنْهُرُهُ وَعَلَا للهُ لَا يُغَلِفُ اللهُ الْمِيْعَادَ الْعُرَثَرَ آنَّ اللهَ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَا مِمَا أَفْسَلَكُهُ يَنَامِيْعَ فِي الْأَرْضِ

چی بهیږی لاندی د مانیو (او ونو د هغی څلور قسمه) ویالی (وعده کړی ده) وعده کول د الله، نه کوی مخالفت الله له وعدی خپلی. آیا نه وینی ته بیشکه الله نازلی کړی دی له (طرفه) د آسمانه اوبه پس ننه ایستلی ئی دی دا (اوبه) په چینو په ځمکه کښی.

تفسیو: یعنی د وریا او باران اوبه د غرونو او د ځمکو په مساماتو کښی جذب او بیا د چینو په حیث له ځمکی څخه راخوټیږی. باقی که د چینو د حدوث بل څه اسباب هم وی نو د هغه نفی په دغه آیت کښی نشته.

#### تُتَرِيُغُورِجُ بِهِ زَرْعًا فُخْتَلِقًا ٱلْوَانَهُ

بیا راوباسی په دغو (اوبو) سره کښت (فصل) حال دا چی مختلف وی رنګونه د هغه

تفسیر: یعنی شین، زیر، سپین سور او داسی نور یا د مختلفو اقسامو کښتونه (فصلونه) راوباسی مثلاً غنم، جوار، شولی وغیر ذلک.

#### ُثُمَّ يَهِيُجُ فَتَرَلِهُ مُصَّغَرًّا تُتَرَيَّجُعَلُهُ حُطَامًا ۚ إِنَّ فِى ذَالِكَ لَذِكُرَى لِأُولِى الْكَلْبَابِ ۚ

بیا وچ شی پس وینی ته هغه شین رنگی تک زیر پس گرځوی دغه کښت (فصل) رژیدلی مات شوی بیشکه په دغو (اوبو او وښو) کښی خامخا ډیر لوی یند دی خاوندانو د خالصو عقلونو ته. ومالی(۲۳) الزمر(۳۹)

تفسیر: یعنی عقلمن سری د کښت (فصل) حال ته ګوری او تری نصیحت حاصلوی، څرنګه چی د هغه رونق او شینوالی د څو ورځو له مخې وی او بیا وچ کلک او مات او بوس بوس کول شي د دنیا د دغه عیش او نشاط او باغ او بهار حال هم داسی دی. ښائی چی انسان د دغی دنیا یر عارضی بهار مغرور او مفتون او د آخرت له انجام څخه غافل او بی پروا نشی همغسی چی كښت (فصل) له مختلفو اجزاوو څخه مركب دى مثلاً په هغه كښي دانه شته چې د انسانانو غذا تری حاصلیږی او واښه هم شته چې د حیواناتو خوراک او نواله تری جوړیږی او د ده له هر جزء څخه منتفع کیدل بی له دی نه امکان نه لری څو د نورو اجزاوو څخه بیل او جلا (جدا) نه کری شی او بخپل ځای ئی ونه شی رسولی دنیا هم داسی وګنځ چی په هغه کښی نیکی، بدی، راحت، تکلیف او نور گرد (ټول) سره ګډوډ او مخلوط دی. یو داسي وخت راتلونکي دی چې دغه کښت (فصل) به وريبل شي او ښه ميده او بوس بوس به کيږي بيا به له هغه څخه هر يو جزء د هغه مناسب ځای ته ورسول شي. نیکې او راحت به خپل مرکز او مستقر ته رسول کیږی او بدی او تکلیف خپلی خزانی ته رسیږی. الغرض د کښتونو (فصلونو) د مختلفو احوالو له لیدلو ځنی عقلمن ډیر مفید سبق حاصلولی شی د آیت په مضمون کښی دغه طرف ته هم اشاره کړي شوي ده هغه الله چې په آسماني باران سره ئي په ځمکه کښي چيني، ويالي او سيندونه بهولی دی هم هغه الله د جنت یه محلاتو کښی هم په نهایت ښه انتظام او ترتیب سره د انهارو سلسله جاري کوي.

# ٱفْكَنْ شَرَحَ اللهُ صَدُرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَعَلَى نُوْرِمِّنِ رَبِّهِ فَوَيْلُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَعَلَى نُوْرِمِّنِ رَبِّهِ فَوَيْلُ لِلْقِيمَةِ فَاللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

آیا پس هر هغه څوک چی پرانستلی او ارته کړی وی الله سینه د ده (قبول د) اسلام ته پس وی به دی په رڼا (رنړا) (د هدایت) له (طرفه) د رب خپل پس افسوس هلاک خرابی ده هغو کسانو ته چی سخت وی زړونه د دوی له ذکره د الله، دغه کسان په ګمراهی ښکاره کښی دی.

تفسیر: یعنی دواړه سره کله برابر کیدی شی. یو هغه چی الله تعالیٰ د هغه سینه او تتر د اسلام د قبول دپاره پرانستلی ده . دی نه د اسلام په حقانیت کښی څه شک او شبهه لری او نه د اسلامی احکامو له تسلیم څخه خپل څه انقباض ښکار کوی. الله تعالیٰ ده ته د توفیق او بصیرت یوه عجیبه رڼا (رنړا) او انوار ورعطاء کړی دی چی د هغو په رڼا (رنړا) کښی په نهایت سکون او اطمینان سره د الله تعالیٰ پر لاره په منډو ځغلی. بل هغه بدبخت دی چی د ده زړه د تیږی

(گتی) په شان سخت دی. هیڅ یو نصیحت پری اثر نه کوی او نه د خیر کوم څاڅکی پکښی ننوتلی شی. هیڅکله د الله تعالیٰ د یادولو توفیق نه مومی او هم داسی خوشی چتی (بیکاره) د اوهامو او اهواوو او رسومو او د آباوو د تقلید په تیارو کښی حیران او سرګردان ګرځی.

#### اَللهُ نَزَّلَ آحُسَنَ الْعَدِيْثِ كِتْبًا

الله توته توته نازل کړی دی ډير ښائسته خوږ کلام کتاب

تفسيو: يعني په دنيا کښي هيڅ يوه خبره د دې کتاب له خبرو څخه ښه او بهتره نه ده.

#### مُتَشَابِهُامَّتَانِيَ

(او دغه پاک کتاب ډير ښائيسته خوږ کلام) مشابه يو له بل سره مکرر غبرګ (دی)

تفسیر: یعنی داسی صحیح، صادق، مضبوط، نافع، معقول فصیح او بلیغ دی چی په هیڅ یوه آیت کښی ئی هیڅ صوری او معنوی نقص نه لیده کیږی او هیڅ یو آیت ئی له بل آیت څخه کم نه دی. یو له بل سره موافق مطابق او مشابه دی. په مضامینو کښی ئی هیڅ یو اختلاف او تعارض نشته. بلکه د اکثریهوو آیتونو مضامین داسی متشابه سره واقع شوی دی چی د یوه آیت د راجع کولو څخه بل آیت ته د هغه صحیح معنی او تفسیر معلومیږی. «القرآن یفسر بعضه بعضا» او د «مثانی» یعنی غبرگ مکرر مطلب دا دی چی ډیر احکام، مواعظ قصص او نور په مختلفو عناوینو او اسلویو سره اړولی شوی دی څو په ښه ډول (طریقه) سره په یاد او په زړه کښی ځای ونیسی. په تلاوت کښی هم څو څو ځلی آیتونو مکرریږی او ځینو علماوو د «متشابه» او د «مثانی» څخه داسی مطلب اخیستی دی چی په ځینو آیتونو کښی د یوه قسم مضمون سلسله تر لری ځای پوری اوږدیږی او هغه متشابه دی. او په ځینو آیتونو کښی د یوه نوعیت مضمون سره په بله جمله کښی د هغه د مقابل نوعیت مضمون بیان کوه شی مثلاً نوعیت مضمون سره په بله جمله کښی د هغه د مقابل نوعیت مضمون بیان کوه شی مثلاً نوعیت مضمون بیان کوه شی مثلاً نوعیت مضمون سره په بله جمله کښی د هغه د مقابل نوعیت مضمون بیان کوه شی مثلاً نوعیت مضمون سره په بله جمله کښی د هغه د مقابل نوعیت مضمون بیان کوه شی مثلاً نوعیت مضمون سره په بله جمله کښی د هغه د مقابل نوعیت مضمون بیان کوه شی مثلاً نوعیت مضمون بیان کوه شی مثلاً نوعیت مضمون بیان کوه شی مثلاً نوعیت مضمون بیان کوه ی دی سی دوه مختلف قسمونه مضامین بیان شوی دی.

#### تَقَشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَغَشُونَ رَبَّهُمْ

#### تُقرَّتِلِينُ جُلُودُهُمُ وَقُلُوبُهُمُ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ

چی لرځیږی رپیږی ځیګ کیږی له ده پوستکی د هغو کسانو چی ویریږی له رب خپل بیا پاسته شی (آرام نیسی) پوستکی د دوی او زړونه د دوی طرف د یادولو د الله ته

تفسیو: یعنی د کتاب الله له آوریدلو څخه د الله تعالیٰ خوف او د ده د کلام له عظمته د ده زرده مرتعش او لرځیږی او ویښتان ئی شکپک (نیغ) دریږی او پوستکی ئی پاسته کیږی. مطلب دا چی د خوف او رعب کیفیت پر دوی طاری کیږی او د دوی، قلب او قالب، ظاهر او باطن د الله تعالیٰ له یاده متمایل او راتیتیږی او د الله تعالیٰ یاد د دوی پر روح او بدن پر دواړو یو خاص اثر پیدا کوی. دغه د کاملینو اقویاوو حال شو. که کله پر ضعفاوو او ناقصینو بل کوم قسم کیفیات او احوال طاری شی مثلاً غشی یا صعقه او نور نو د هغه نفی له دغه آیت څخه نه کیږی او نه د هغه تفصیل پر هغوی لاژمیږی بلکه داسی له خپل ځانه تلل او له سده (هوشه) او واکه (اختیاره) وتل عموماً د وارد د قوت او د مورود د ضعف دلیل دی. په جامع ترمذی کښی یو حدیث دی چی پر ابوهریره رضی الله تعالیٰ عنه د یوه حدیث د بیانولو په وخت کښی د یو حدیث د میانولو په وخت کښی د

## ذلك هُدَى اللهِ يَهُدِي بِهِ مَنْ يَثَنَّاءُ وْمَنْ يُضُلِلِ اللهُ فَمَالَهُ مِنْ هَادٍ

دغه (قرآن) هدایت دی د الله سمه لاره سیی په دغه (قرآن) سره هر هغه چاته چی اراده وفرمائی، او هر څوک چی وئی سویوی الله پس پیدا به نشی هغه ته هیڅوک لاره سوونکی.

تفسیر: یعنی د هر چا دپاره چی د الله تعالیٰ حکمت مقتضی وی داسی د بری او کامیابی لاری و رخلاصوی او په دغه شان سره د مقصود د منزل پر طرف درومی، او هر هغه چاته چی الله تعالیٰ د ده د سوء استعداد له وجی د هدایت توفیق ور نه کړی نو بل څوک به له هغه سره څه مرستی (مدد) وکړی او څرنګه به ئی لاس ونیسی ؟

#### ٱفَمَنَ يَتَّقِى بِوَجُهِهٖ سُوَّءَ الْعَدَابِ يَوْمَ الْقِيمَةِ وَقِيْلَ لِلظَّلِمِيْنَ ذُوْقُوُ الْمَاكُنُ تُوْتَكُوبُونَ

آیا پس هغه څوک چی ځان ساتی په مخ خپل سره له سختی د عذاب د ورځی د قیامت (په شان د هغه مامون دی ؟ بلکه نه دی) او وبه ویلی شی ظالمانو ته چی و څکئ (خوند) د هغه عمل چی وئ تاسی چی کوه به مو (په دنیا کښی چی د انبیاوو تکذیب وو).

تفسیر: د انسانانو قاعده ده کله چی د مخامخ له لوری پری څوک حمله او یرغل راوړی نو په لاسونو سره د هغه مخه نیسی لیکن په محشر کښی به د ظالمانو لاسونه بند وی څو د عذاب څپیړی برابری د دوی پر مخ ولګیږی نو آیا داسی یو انسان چی د داسی خورا (ډیر) سخت ګزار مخه پخپل مخ سره ونیسی او ورته وویل شی چی اوس د هغو کارونو مزه وڅکه چی په دنیا کښی دی کړی وو د هغه مؤمن په شان کیدی شی چی هغه ته به په آخرت کښی د هیڅ یو قسم تکلیف او زحمت رسیدلو فکر او اندیښنه نه وی او د الله تعالیٰ په فضل او مرحمت سره به بیخی مطمئنه او بیفکره اوسیږی ؟ له سره یو نه دی!

#### ڬڎۜڹۘٵڷۜۮؚؠؙؽؘڝٛۊؘڣڵؚۿؚۄؗ۫ۏؘٲؾ۠ۿؙۄ۠ٳڷۼۮؘٵۘۻؙڡؚؽؘڂؽڞؙڵٳؽؿؙۼۯؙۅؙؽ<sup>®</sup> ٷؘڎؘٵۊۿؙۄؙٳٮڵڎؙٵڷڿۯ۬ؽ؈ؚ۬ٵڂۘؽۅۊٵڵڎؙؽ۫ؽٵٷڸؘۼۮؘٵۻٵڵٳڿؚۯۊٵػٛؠۯٛ ٷڮٵٮؙٛٷٳؽڠؙڵؽٷؽ®

(هم داسی) دروغجن شمیرلی وو (خپل انبیاء) هغو کسانو چی پخوا له دوی نه وو پس رابه غی دوی ته عذاب له داسی طرفه چی نه به پوهیدل. پس وبه څکوله په دوی الله خواری او رسوائی په دغه ژوندون لږ خسیس کښی او خامخا عذاب د آخرت ډیر لوی دی که چری وی دوی په دی عالمان (نو ایمان به ئی راوړی وو).

تفسیر: یعنی ډیر اقوام د انبیاوو د تکذیب په سبب هلاک او رسوا، کړی شوی دی او د آخرت اشد عذاب لا د هغوی دیاره همغسی امرک او پوره پاتی دی. نو آیا دغه موجوده مکذبین ډاډه او مطمئن دی چی له هغوی سره به دغسی معامله نه کیږی. هو! که دوی د پوه او فکر او غور خاوندان وی نو په دغه مورد کښی به ئی فکر او غور کوو.

#### وَلَقَدُ ضَرَبُنَالِلنَّاسِ فِي هِنَ الفَّمُ النَّمُ النِّرِ مَثَلِ مَثَلِ لَعَلَّهُمُ يَتَذَكَّرُونَ فَأَقُولِنَا عَرِيتًا غَنُرَ ذِي عِوجٍ لَعَلَّهُمُ يَتَّقُونَ ۞

او خامخا په تحقیق بیان کړی دی مونږ خلقو ته په دغه قرآن کښی له هر مثله (چی په دینیه وو امورو کښی پکاریږی) دپاره د دی چی دوی (پری) پند واخلی. په دی حال کښی چی دا قرآن دی لوستلی شوی په عربی ژبی سره چی نه دی خاوند د کوږوالی دپاره د دی چی دوی وساتلی شی (له معاصیو او له کفره).

تفسیر: دغه د دوی نه پوهیدل د دوی له غفلته او حماقته دی. د قرآن په پوهولو کښی هیڅ قصور او لنډون نه دی. پاک قرآن خو هره یوه خبره په مثالونو او دلیلونو سره پوهوی، څو خلق په هغه کښی غور او دقت وکړی، او په هغه سره خپل عاقبت اصلاح کړی، قرآن په یوه صافه عربی ژبه رالیږلی شوی کتاب دی چی د ده د ډومبنیو مخاطبینو مورنی ژبه ده. په دغه قرآن کښی هیڅ یوه کډه او ناموافقه خبره نشته او ډیری ښی صافی سمی خبری په کښی شته چی سلیم عقل ئی په ډیر ښه شان سره قبلوی هیڅ قسم اختلال او کوږوالی د ده په مضامینو او عباراتو کښی نشته. د هغو خبرو د اجراء او تعمیل احکام ئی صادر کړی دی چی د هغه تعمیل سخت او مشکل نه دی او د هغو عقائدو اذعان او ایقان چی غوښتلی شوی دومره صعب او محال نه دی غرض تری دا دی چی خلق په سهولت سره تری مستفید شی او د اعتقادی او عملی اغلاطو څخه محفوظ پاتی وی او صاف صاف نصایح واوری او له الله تعالیٰ څخه تل وویریږی.

# ضَرَبَاللهُ مَثَلَارِّجُلَا فِيهِ ثُمُرُكَا ءُ مُتَثَاكِمُونَ وَرَجُلَا فَرَجُلًا مُتَثَاكِمُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلِ هُلَ يَسْتَوِينِ مَثَلًا

تړی (بیانوی) الله یو مثل چی یو سړی وی (مریی) چی وی په ده کښی (ډیر) شریکان ټول بدخویه سره ناسازه او یو بل سړی وی (هغه هم مریی خو) سلامت ټول د یوه سړی وی، آیا برابر دی سره دغه دواړه مثلونه (د

ومالي(٢٣)

#### مریو بلکه ؟ نه دی سره برابر هم داسی دی حال د کافر او د مؤمن)،

تفسیر: یعنی که څو تنه حصه لرونکی په یوه مریی یا نوکر کښی شریک وی او له دغو څخه هر يو حصه لرونكي بد خلقه بيمروته سخت مزاجه، ضدى او عنادى واقع شوى وى او له دوى تحنى هر يو هم دغه غواړي چې هغه مريي يا نوکر يواځې د هم ده خدمت او کار وکړي او نور شركاء ورسره څه اړه (تعلق) او علاقه ونه لرى نو ښكاره خبره ده چې په دغه فكر كښي دغه خدمتګار سخت وارخطاء او پریشان کیږی په خلاف د دی هغه مریبی او نوکر چی یواڅی یوه سره وی نو هغه ته به یو شان یو جانبه طمانیت حاصل وی او د څو تنو بادارانو د خوښ ساتلو فکر او د دی خوا او هغی خوا ځغلولو اندیښنه به ورسره نه وی. اوس ښکاره خبره ده چې دغه دواړه مریان بیخی نشی سره برابریدلی هم داسی و گنئ مشرک او موحد د مشرک زړه په څو جانبه ویشلی شوی وی او د څو تنو باطله معبودانو د خوښ ساتلو په فکر کښی مشغول وی پر خلاف د دی موحد خپل ګرد (ټول) توجهات، خیالات، ارتباطات او تعلقات د واحد الله په طرف مصروفوی او د ده مرجع او مرکز د تل دپاره د همغه پاک الله دربار دی. موحد په پوره اطمینان او ټول زړه سره د الله تعالیٰ د رضاء او خوښی په فکر کښی مشغولیږی او پوهیږی چی وروسته د یاک الله له خوښی څخه د بل چا خوښی او خوشالی ته چندانی اړ (محتاج) نه یم. اکثرو مفسرینو د دی مثال تقریر هم داسی کړی دی مګر حضرت شاه صاحب لیکی «یو مریی چی د څو تنو وی نو هیڅوک به هغه خپل نه ګڼې نو هیڅوک به لی له حاله په بوره ډول (طریقه) سره نه وی باخبره او هغه مربی چی صرف د یوه سری وی نو بادار (مالک) ئی هم هغه خپل مربی ګڼې او په يوره ډول (طريقه) سره د ده له احواله ځان خبروي هم دغه مثال دی د هغو کسانو چې د يوه رب بندګې کوي او د هغو چې د څو باطلو خدايانو بندګان وي.

#### ٱلْحَمْدُ لِلهِ عَبْلُ ٱكْثَرُ فُمْدِ لِالْعَلَمُونَ ®

ټوله ثناء صفت خاص الله ته دی، بلکه زیاتره د خلقو نه پوهیږی (په نفع او ضرر خپل).

تفسیر: یعنی ګرد (تول) محاسن او محامد هغه پاک الله ته دی چی په داسی اعلیٰ مطالبو او حقایقو سره مو په داسی صاف او په زړه پوری مثالونو او شواهدو پوهوی مګر سره له دی ډیر داسی بدنصیبه کسان دی چی د دغو واضحه ؤ مثله ؤ په پوهیدلو توفیق نه مومی.

# ٳٮٛڮؘڡؘؾؚٮ ٞۊٳڹۿؙۿ؆ؚٙؾؠؙؖٷؘؽ۞۫ؿؙڗٳڰڴۄ۫ؽۅٛڡڒٲڶؚۊڸۣڡػٙۼؚۼڹ۫ۮڒ؆ؙؚؚ۫ۼؙۯؾؘڂٛؾؘڝؚٮٛۅٛڹٛ

بیشکه چی ته هم مر کیدونکی ئی او بیشکه دوی هم مر کیدونکی دی (او هیڅوک بی له الله پاتی کیدونکی نه دی) بیا بیشکه تاسی په ورځ د قیامت کښی په نزد د رب خپل جګړه به کوئ (په دینیه ؤ امورو کښی).

تفسیر: یعنی د دغه اختلاف اثر چی د مشرک او موحد په منځ کښی دی د قیامت په ورځ کښی علیٰ رؤس الاشهاد ظاهریږی څه مهال (وخت) چی نبیان به سره له خپلو امتیانو یو ځای کړل شی، او کافران به د انبیاؤ او مؤمنینو په مقابل کښی جگړی او مناقشی وکړی او حجتونه او دلائل به را وړاندی کړی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «کفار به منکریږی چی له سره مونږ ته ستا حکم نه دی را رسیدلی بیا د دوی د دغه انکار په مقابل کښی د پرښتو او د ځمکی او آسمان او د دوی د لاسونو او پښو او نورو اعضاؤ په شهادت به پری ثابتیږی » چی دوی پخپلو دغو ادعاؤ کښی دروغجنان دی هم داسی د نورو گردو (ټولو) جگړو فیصلی به هم په هغه ورځ کښی د پاک الله په حضور کښی صادریږی. بهتر هم دا دی چی د «اختصام» لفظ عام کیښود شی څو د احادیثو او آثارو څخه مخالف نشی.

#### فَهَنَ اَظُلَوُمِتُنَ كَنَابَ عَلَى اللهِ وَكَنَّابَ بِالصِّلُ قِ إِذْ جَاءَهُ النِيْسَ فِي جَهَنْهَ مَثْوًى لِلْكَفِي يُنَ®

پس څوک دی ډیر ظالم؟ (بلکه نشته) له هغه چا چی دروغ تړی پر الله (په لرلو د شریک ځوی، ښځی) او دروغ شمیری رښتیا خبره (قرآن) کله چه راشی (دغه قرآن) دغه (مکذب) ته، آیا نشته په دوزخ کښی ځای دپاره د کافرانو ؟ (بلکه شته).

تفسیو: پر الله باندی ئی دروغ وویل یعنی شریک ئی ورته ودراوه یا ئی اولاد ور تجویز کړ، یا ئی داسی صفات ورمنسوب کړل چه په واقع کښی د ده د ذات او صفاتو سره وړ (مستحق) او لائق نه وی او رښتیا خبره کله چه ورته ورسیده دروغ ئی وشمیرله، یعنی هغه رښتیا خبری چه انبیاؤ علیهم السلام د الله تعالیٰ له طرفه راوړلی هغوی ته ئی د دروغو نسبت وکړ او هیڅ ئی پکښی خپل فکر او غور ونه چلاوه. بلا شبهه هغه څوک چی له حق او حقانیت سره دومره عداوت او دښمنی لری له هغه ځنی ډیر لوی ظالم بل څوک کیدی شی، او د داسی ظالمانو د ورتلو او هستوګنی ځای ما سوا له دوزخه بل به چیری وی؟ عموماً مفسرینو د دی آیت تفسیر داسی کړی دی لیکن حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی که نبی (معاذالله) په دروغو سره د الله تعالیٰ کړی دی لیکن حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی که نبی (معاذالله) په دروغو سره د الله تعالیٰ نوم واخیست نو له دی نه ډیر خراب بل څوک کیدی شی؟، او که نبی رښتین وی او تاسی ئی دروغجن کوئ نو له تاسی څخه به لوی دروغجن بل څوک وی ګواکی د هر مِمْنُکنکنکککالله په دروغوت کوئ نو له تاسی څخه به لوی دروغجن بل څوک وی ګواکی د هر مُمَنگنکککککله هو وروسته له دی نه په هر وَالَانِ بَنْ الَانِه ها الآیة - کښی راځی.

#### وَالَّذِي يُ جَاءً بِالصِّدُقِ وَصَدَّقَ بِهَ الْوَلْمِكَ هُمُ الْمُتَّقُون ٠

او هغه (محمد) چی راغی په (خبری) رښتیا سره او هغه (مؤمنان) چه رښتیا ئی وشمیرله دا (خبره) دغه کسان هم دوی دی پرهیزگاران (له معاصیو او له شرکه).

**تفسیر:** یعنی د الله تعالیٰ د ویریدونکیو شان داسی وی چه تل رښتیا ووائی او د رښتیا تصدیق وکړی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هر هغه چی رښتیا خبری ئی له خپل ځان سره راوړی دی هغوی انبیا او هغه کسان چه په رښتیا سره ئی منی مؤمنان دی» ګواکی د دواړو

جملو مصداق سره جلا (جدا) دی.

# لَهُمُ مِّنَا يَشَاءُونَ عِنْدَرَبِهِمُ لَا لِكَ جَزَّوُ اللَّهُ عُسِنِيْنَ اللَّهُ مِلْوَا وَيَجْزِيَهُمُ الْمُحُسِنِيْنَ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمِ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَنْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الْمُعُلِمُ اللْمُلْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعِلَّالْمُ اللْمُلْعُلِمُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُوا ا

شته دوی ته (په جنت کښی) هر هغه (نعمت) چی غواړی ئی په نزد د رب د دوی، دغه (مذکور کرامت) جزا ده د محسنانو نیکو کارانو دپاره د دی چه ورژوی (توئی کړی) الله له دوی نه بدتر د هغو ګناهونو چی کړی ئی وی او چی جزا ورکړی (الله) دوی ته اجر د دوی په سبب د هغه ډیر ښه عمل چی ؤ دوی چی کوو به ئی (په دنیا کښی)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ متقینو او محسنینو ته د دوی د ډیرو ښو کارونو اجر او بدل ورکوی که په غلطه کوم بد عمل تری صادر شوی وی هغه وربښی.

تنبیه: سائی چه د «اسوأ» او د «احسن» د تفضیل صیغی ئی ځکه اختیار فرمایلی وی چه د لویو ذواتو او مقربینو ادنیٰ بدی او سیئه ئی د نورو له نیکیو او حسناتو او ادنیٰ بدی او سیئه ئی د نورو له سیئاتو څخه لوی او درانه ګڼل کیږی. والله اعلم.

# اَلَيْسَ اللهُ بِكَافٍ عَبْدَةٌ وَيُغَوِّفُونَكَ بِالَّذِيْنَ مِنْ دُونِهِ ﴿ وَمَنْ تَيْضُلِلِ اللهُ فَمَالَهُ مِنْ هَادٍ ﴿ وَمَنْ يَهُ لِاللهُ فَمَا لَهُ مِنْ تَهْدِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ تُمْضِلِ اللهُ فَمَا اللهُ بِعَزِيْزِ ذِي انْتِقَامِ ﴿ لَهُ مِنْ تُمْضِلِ اللّهُ اللّهُ بِعَزِيْزِ ذِي انْتِقَامِ ﴿

آیا نه دی الله کافی بس کیدونکی د بنده خپل (بلکه کافی دی) او ویروی (کفار ای محمده!) تا په هغو بتانو (چی عبادت ئی کوی کفار) بی له الله، او هر څوک چی گمراه ئی کړی الله پس پیدا به نشی دی (گمراه) ته هیڅوک سمه لاره ښوونکی او هر چا ته چی سمه لاره وښیی الله پس نشته ده ته هیڅوک گمراه کوونکی، آیا نه دی الله چیر زبردست غالب قوی څښتن

فمن اظلم(۲٤) الزمر(۳۹)

(خاوند) د بدل اخيستلو؟ (بلکه دي).

تفسیر: څو آیتونه پخوا په ﴿ ضَرَبَاللهُ مَثَلَارُجُلَافِيْ الْمِثَارُاءُ ﴾ الآیة \_ کښی د شرک رد او د مشرکینو د جهل بیان کړی شوی وو نو د هغه په نسبت به مشرکینو زمونډ رسول الله صلی الله علیه وسلم له بتانو څخه ویراوه ، او ویل به ئی «وګورئ تاسی زمونږ د معبودانو تحقیر او توهین مه کوئ! او دوی یر خپل ځان مه خپه او مه قهرجنوئ! نه چې دوی (معاذالله) له تا څخه بالکل روغ لیونی او تیار یاګل جوړ کړی» نو دلته د هغه جواب ورکوی «هر هغه چې د لوی زبردست الله بندګی ځانته غوره کړی وی نو دی به کله له دغو عاجزانو او ناتوانانو باطلو معبودانو څخه ویریږی آیا د هغه عزیز منتقم الله تعالیٰ امداد او اعانت ده لره بس او کافی نه دی چه له بل چا څخه وويريږي يا ورته څه هيله (اميد)، طمعه، توقع او اميد ولري؟ دغه هم د دغو مشركينو خبط، ضلال او مستقله گمراهی ده چه د واحد الله بندگان له هسی چتی (بیکاره) او فضولو شیانو څخه ویروی. رښتیا خبره خو هم دا ده چې پر سمه صافه لاره روانول او نه روانول دغه ګرد (ټول) د پاک الله په واک، قبضه او اختيار کښی دی کله چه کوم يوه ته الله تعالیٰ د ده د بدتمیزی او کرو تللو یه بنا د بری او کامیابی سمه صافه لاره ونه سیی نو هغه هم داسی لیونی او پاګل کیږی او دغسی د غټو غټو خبرو د پوهیدلو قوت او قدرت هم تری ورک کیږی آیا دغه احمقان دومره هم نه یوهیږی هغه بنده چې د قدوس الله په حمایت او پناه کښې ننوتلي وی نو کوم یو قدرت او طاقت د هغه یوه ویښته ته هم څه ضرر رسولي شي؟ هر یو طاقت چې دغسي یوه کار ته اقدام او ځغرد (ضد) وکړی ټکړی ټکړی به کړ شي ځکه چه د الله تعالیٰ غیرت هرومرو (خامخا) د خپلو مخلصو بندګانو انتقام (کسات) آخلی».

وَلَهِنُ سَالَتُهُوُمِّنُ خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضَ لَيَقُوْلُنَّ اللهُ قُلُ اَفَرَءَيْتُوُمِّ اَتَدُعُوْنَ مِنُ دُوْنِ اللهِ إِنْ اَرَادَ نِيَ اللهُ بِفُرِّ هَلَ هُنَّ كَيْشْفُ ضُرِّرَ اَوْاَرَادَ نِي بِرَخْمَةٍ هَلَ هُنَّ مُسِّكُتُ رَخْمَتِهِ "قُلُ حَسْبِيَ اللهُ عَلَيْهُ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُوْنَ ۞

او خامخا که وپوستی ته (ای محمده!) له دغو (مشرکانو) چی چا پیدا کړی دی دا آسمانونه او ځمکی نو خامخا وبه وائی هرومرو (خامخا) چی الله (پیدا کړی دی) ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا پس وینځ تاسی هغه بتان چه بولځ (عبادت ئی) کوځ تاسی بی له الله که چیری اراده وفرمائی له ماسره الله

د ضرر رسولو آیا دی دا بتان لری کوونکی د ضرر د هغه (له مانه؟ بلکه نه دی!) یا که اراده وفرمائی (الله) له ماسره د رحمت (د نفعی رسولو) آیا دی دغه (بتان) منع کوونکی د رحمت د الله (له مانه؟ بلکه نه دی!) ووایه (ای محمده!) دوی ته بس دی زما الله، خاص په هم دغه الله توکل کوی توکل کوونکی (په هر حال او هر کار کښی او خپل ټول امور هم هغه ته ورسپاری).

# قُلُ لِقَوْمِ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُوْ إِنِّ عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ فَلَ لِهِ مَنْ يَا تِيْهُ عَذَابٌ مُعِيدُونَ ﴾ مَنْ يَا تِيْهُ عِنَابٌ مُعِيدُونَ

ووایه (ای محمده!) ای قومه زما ژوند (روزگار) کوئ تاسی په ځای (او حال) خپل کښی بیشکه زه هم عمل کوونکی یم (په حال د توکل او صبر خپل) پس ژر ده چی معلوم به کړئ تاسی (زما او له تاسو نه) هر هغه چی رابشی هغه ته داسی عذاب چی وبه شرموی (او رسوا به کړی) دی او نازل به شی یه ده عذاب همیشه

تفسيو: يعني عنقريب دغه خبره واضحه او څرګنديږي (ښکاره کيږي) چه د واحد الله بندګان

غالبان کیږی که د دغو سلهاؤ دروازو فقیران ؟ واقعات به ډیر ژر دا راوښیی چه هر هغه بنده چی د الله تعالیٰ په حمایت او پنا کښی راغلی وی د هغه مقابله کوونکی بالاخر ګرد (ټول) سره خوار، زار او تباه کیږی.

تنبیه: له «عذاب یخزیه» څخه دنیوی عذاب او له «عذاب مقیم» څخه اخروی عذاب مراد دی والله اعلم.

#### ٳ؆ٛٙٲٮؙٚۯؙڶؽٵڡؙٙؽڬٵڷڮڗ۬ۘڮٳڵٮۜٵڛۑٵڶڿۜؾۜٞڣٙؠڹٳۿؾۘٮٚؽڣڶؽڡؙٛڛ؋ ۅٙڡۜڹؙۻؙڷۏؘٳٮٛ۫ؠٵؽۻؚڷؙؗؗؗؗؗؗؗۼۘؽؠؗٵٷڡۜٲٲڹؙؾؘۘؗؗۼڶؽؙڡۣٟ؞ٛڔؚؠۅؘڮؽڸٟۿ

بیشکه مونږ نازل کړی مو دی پر تا کتاب (قرآن) دپاره (د انتفاع د ټولو) خلقو په حقه سره پس هر چا چی سمه لاره ئی وموندله پس نفس د ده لره ده (فائده ئی) او هر څوک چی ګمراه شو پس بیشکه هم دا خبره ده چی ګمراه کیږی پر ځان خپل (چی ضرر ئی ګالی (برداشت کوی)) او نه ئی ته پر دوی وکیل (ساتونکی)

تفسیو: یعنی ستا په ژبه او د دغه کتاب په ذریعه د نصیحت رستیا خبری ویلی شوی دی او د دین سمه صافه برابره لاره ښوولی شوی ده، زیات له دی نه هر انسان دی خپله ګټه (فائده) او تاوان وسنجوی (معلوم وکړی) هر څوک چی پر نصیحت عمل او تګ کوی خپل ځانټه فائده او ګټه (فائده) رسوی که نه خپله آخره خاتمه او انجام خرابوی پر تا د دوی نور هیڅ مسؤلیت او ذمه واری نشته چی په زور او جبر سره دوی پر سمه لاره راولی ستاسی وظیفه تش د الله تعالیٰ د پیغام رسوونه ده چه دغه فریضه تاسی ادا کړی ده، وروسته له دی نه نور ګرد (ټول) معاملات هغه پاک الله ته وسپارئ چی د ده د قدرت په لاس کښی ژوندی کول، مړه کول، ویده کول او ویښول او نور ګرد (ټول) شیان دی.

ٱللهُ يَتُوَفَّى الْرَافَفُسَ حِيْنَ مَوْتِهَا وَالَّـتِى لَهُ تَمُكُوفَى مَنَامِهَا \* فَيُمُسِكُ الَّتِى قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْرُخْرَى إِلَى آجَلٍ شُسَتَّى إِنَّ فِى ذَلِكَ لَايْتٍ لِقَوْمٍ يَّتَفَكَّرُونَ ۞ فمن اظلم(۲٤) الزمر(۳۹)

الله راکاږی (قبضوی) نفسونه په وخت د مرګ د دوی او هغه نفس چی نه وی مړ (هغه راکاږی) په خوب د هغه کښی پس وساتی هغه (نفس) چی حکم کړی پر هغه د مرګ او بیرته رالیږی (بدن ته) هغه بل (نفس) تر نیتی په نامه کړی شوی پوری، بیشکه په دغه (قبض، امساک، ارسال) کښی خامخا ډیر دلائل د قدرت دی دپاره د هغه قوم چی فکر کوی (او عبرت تری اخلی لیکن نه کوی فکر پکښی کفار)

تفسیو: حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی په خوب کښی هره ورځ روح (سا) اخلی او بیا ئی بیرته ورلیږی هم دغه نښه ده د آخرت، معلوم شو چی په خوب کښی هم لکه موت سا اخیسته کیږی که خوب وځنډیږی (ایسار شی) نو هم هغه مرګ دی مګر دغه روح هغه دی چی ورته ظاهری هوش وائی او هغه روح چی په هغه سره تنفس جریان لری او نبضین خوځیږی او خواړه هضمیږی هغه بل دی چی پخوا د مرګ له وقوع څخه نه ایستل کیږی». (موضح القرآن). «بغوی» له حضرت علی کرم الله وجهه څخه نقل کوی «په خوب کښی روح له بدن څخه وځی مګر د ده مخصوص تعلق د مخصوصو اشعوؤ په ذریعه له بدن سره وی چی د دغه تعلق او ارتباط له وجی حبات له بطلانه ساتلی کیږی» لکه چی لمر له ملیونو میلو څخه لری د خپلو اشعه ؤ په ذریعه ځمکه تودوی له دی نه ظاهریږی چی په خوب کښی هم همغه شی وځی چی د موت په وخت کښی و کښی و ځی لیکن په خوب کښی هم هغسی نه وی لکه چی په موت کښی وی.

#### آمِرِ اتَّخَذُوُ امِنَ دُونِ اللهِ شُفَعَاءَ ﴿

آیا نیولی دی دغو (مشرکانو) غیر له الله شفاعتگران (بتان چی زاری وکړی الله ته)

تفسیر: یعنی مشرکین د بتانو په نسبت داسی دعوی کوی چه دوی د الله تعالیٰ په دربار کښی زمونږ سپارښت او شفاعت کوی او د هم دوی له سپارښت څخه زمونږ ګرد (ټول) کارونه هلته جوړیږی نو څکه مونږ د دوی عبادت کوو. حال دا چه اول د شفیع کیدلو دپاره معبودیت لارمی نه دی بل شفیع هم هغه څوک ګرځیدی شی چی ورته د الله تعالیٰ له طرفه د شفاعت حکم او اجازه وی او یواځی د هغو کسانو په حق کښی شفاعت په عمل راتلی شی چی دوی د الله تعالیٰ په نزد غوره او مقبول وی. لنډه ئی دا چه د شفیع مازونیت او د مشفوع مرتضائیت یو ضروری امر دی او دلته دغه دواړه خبری نشته نه د اصنامو (بتانو) مأذونیت ثابت دی او نه د کفارو مرتضائیت نو د دوی دغه دعوی غلطه شوه.

#### تُكُ ٱوَلَوْكَانُوُ الاِيمُلِكُوْنَ شَيًّا وَلاَيعُقِلُونَ @

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا اګر که وی دوی په داسی حال کښی چه مالکان نه وی د هیڅ شی او نه عقل لری (دوی چی ستاسی عبادت ورته معلوم شی ځکه چی جمادات وی).

تفسیر: یعنی بتان نه اختیار لری او نه پوه نو بیا د دوی شفیع کیدل ډیر عجیب دی.

#### قُلُ بِتلهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا لَهُ مُلْكُ السَّلُوتِ وَالْرَضِ تُحَرِّلَكِهِ تُرْجَعُونَ @

ووایه (ای محمده! دوی ته) خاص الله ته (اختیار د) شفاعت دی ټول (او بل هیچا لره دخل نشته) خاص الله ته دی سلطنت د آسمانونو او د ځمکی، بیا خاص هم ده ته بیرته بیول کیږئ (لپاره د جزا)

تفسیو: یعنی فی الحال هم پر آسمانونو او ځمکه کښی د هم دغه الله تعالیٰ سلطنت دی او فیالمال هم د گردو (ټولو) رجوع او بیرته ورتګ هم هغه ته دی. نو بی د الله تعالیٰ له خوښی او رضا هیڅوک د دی خبری قوت او قدرت نه لری چی خپلی شونډی هم وخوځولی شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی د الله تعالیٰ په مخکښی شفاعت شته مګر د هم هغه الله تعالیٰ په حکم نه ستاسی په خوله. کله چی مرګ راشی نو حضرت عزرائیل علیه السلام هم د چا په خوله هیڅوک نشی خوشی کولی».

#### وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحُدَهُ اشْمَأَزَّتُ قُلُوبُ الَّذِينَ لَايُؤُمِنُونَ بِالْإِخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِ إِلَا خِرَةٍ وَإِذَاهُمُ يَسْتَبْشِرُونَ ۞

او په هغه وخت کښی چی یاد کړ شی الله یواځی (بی له بتانو) نو منقبض شی وترهیږی زړونه د هغو کسانو چی ایمان نه راوړی په آخرت باندی او په هغه وخت کښی چی یاد کړل شی هغه (بتان) بی له دغه (الله) ناڅاپه دوی

#### خوشالیږی (مخونه ئی راڼه او وچولی (تندی) ئی خلاص شی له خوښی)

تفسیر: د مشرکانو دغه یوه خاصه ده چی په ځینو اوقاتو کښی تش پخپلو ژبو د الله تعالیٰ د عظمت او د محبت اعتراف کوی لیکن د هغوی زړونه د واحد الله له ذکره او حمده او ثنا نه خوښیږی. هو! که د نورو بتانو یا وړوکیو معبودانو تعریف ورته وکړ شی نو له ډیری خوښی او خوشحالی پخپلو جامو کښی نه ځائیږی او د مسرت آثار د دوی له غیرو څخه له ورا (لری) غرګندیږی (ښکاره کیږی). د افسوس او حسرت ځای دی چی نن ورځ علیالاکثر تش په نامه سره مسلمانانو هم داسی یو وضعیت ځانته غوره کړی دی مثلاً که د واحد الله قدرت، قوت، عظمت او د ده د لامحدوده علم وسعت بیان وکړ شی نو د دوی په مخونو کښی د انقباض آثار احساس کیږی مګر که د کوم پیر، فقیر، حضرت، شیخ، ملنګ صاحبزاده، خواجه، سید او د نورو متعارفه ؤ خوارقو، رښتیا، دروغ کرامات، او نوری چتی (بیکاره) او مهملی خبری دوی ته سرور او انبساط امواج پیدا کیږی، بلکه ډیر اوقات د خالص توحید بیانوونکی د دوی په نزد د اولیاؤ الله منکر ګڼل کیږی (فالی الله المشتکی وهو المستعان»

#### قُلِ اللهُ عَلَمُ فَاطِرَ السَّمَوْتِ وَالْكَرْضِ عَلِمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ أَنْتَ تَعَكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوْ إِفِيهِ يَغْتَلِفُوْنَ ۞

ووایه (ای محمده!) ای الله پیدا کوونکی د آسمانونو او د ځمکی ای عالمه خبرداره په پتو او په ښکارهؤ ته حکم (فیصله) کوی (په قیامت کښی) په منځ د بندګانو خپلو کښی په هغو (دینیه ؤ امورو کښی) چی ؤ دوی چی پکښی اختلاف به ئی کوو.

تفسیر: یعنی هر کله چی دوی په داسی غتو خبرو کښی هم جګړی کوی او د الله تعالیٰ دومره عزت او وقار هم د دوی په زړونو کښی نشته نو اوس زه ستا پاک دربار ته عرض او فریاد کوم څو پخپله د دغو جګړو په منځ کښی یوه پریکړه او فیصله وفرمائی.

(اوس بیا اخبار فرمائی د سختی د عذاب د کفارو او له نه خلاصیدلو د دوی له دغه عذابه په هیڅ وجه سره نو فرمائی)

#### وَكُوْاَتَّ لِلَّذِيْنَ ظَلَمُوا مَا فِي الْكُرُفِ

فمن اظلم(٢٤) الزمر(٣٩)

# جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَافْتَنَ وَالِهِ مِنْ سُوْءِ الْعَنَابِ يَوْمَ الْقِلْمَةِ وَ وَبَكَ الْهُمُ سَيِّاكُ وَبَكَ الْهُمُ سَيِّاكُ مَا لَمُ لَكُونُوْ الْيَعْتَسِبُوْنَ ﴿ وَبَكَ الْهُمُ سَيِّاكُ مَا كُلُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّا

او که چیری بیشکه مملوک شی د هغو کسانو چی ظلم ئی (پر نفسونو خپلو په کفر سره اختیار) کړی دی هغه (اموال مبالغ) چی په ځمکه کښی دی ټول او په مثل (هم د هغه) نور ورسره شی نو خامخا فدیه به ورکړی دوی په هغه سره له بدرنګه عذابه په ورځ د قیامت کښی، او ښکاره به شی دوی ته له جانبه د الله هغه (عذاب) چی نه ؤ دوی چی ګمان به ئی کوو (د هغه). او ښکاره به شی دوی ته (جزا د) بدی د هغو اعمالو چی کړی ئی وو دوی او چاپیره نازله به شی په دوی (جزا د) هغه څیز چی ؤ دوی چی په هغه پوری به ئی مسخری کولی (چی د الهی قهر او ابدی عذاب دی.)

تفسیر: یعنی د قیامت په ورځ چی د دغو اختلافاتو فیصلی اورولی کیږی په دغه وخت کښی به دغو ظالمانو چی په شک او شرک سره ئی د الله تعالیٰ شان تنقیص کوو ډیر بد حال وی. فرض ئی کړځ که په دغه ورځ د ځمکی د مخ ګردی (ټولی) خزانی بلکه له هغو ځنی زائد مبالغ هم له دوی سره موجود وی او وغواړی چی دغه ګرد (ټول) اضعافاً مضاعفة خزائن د خپلی فدیی په ډول (طریقه) ورکړی او خپل ځان خلاص کړی مګر هغه تری نه قبلیږی او هر څه بد اعمال چی ده کړی دی یو په یو ئی په مخ راوړل کیږی او د داسی راز راز (قسم قسم) ویرونکیو عذابونو خوند به وڅکی چی هیڅکله به د هغه مثال او نظیر د ده په وهم او خیال کښی هم نه وی ګرځیدلی. الغرض هغه کسان چی پر خالص توحید او حق دین پوری به ئی توکی او مسخری کولی د هغه ربړ (تکلیف) او وبال دوی هرومرو (خامخا) ګالونکی (برداشت کوونکی) دی او په هغو عذابونو کښی چی دوی ورپوری مسخری کولی دوی پخپله پکښی اخته کیدونکی دی.

#### فَإِذَامَسَ الْإِنْسَانَ فُرُّدُ عَانَا لَ

پس کله چی ورسیږی (جنس د) انسان ته څه قسم ضرر، نو بولی مونږ (دفع د هغه ته)

تفسیر: یعنی چه د هغه الله تعالیٰ له ذکر څخه چی اوس خپه او ناراضه کیږی د مصیبت په وخت

کښی ورغږ او ناری وهی او د ده ذکر چی د مصائبو په وخت کښی پری خوښیږی د مرفعالحالی په وخت کښی له دوی نه هیریږی.

#### ئُتُمِّ إِذَا خَوِّلْنَهُ نِعْمَةً مِّنَّا ݣَالَ إِنَّمَا أُوْتِيْتُهُ عَلَي عِلْمِرْ

بیا کله چی ورکړو مونږ ده ته کوم نعمت له (جانبه) خپله وائی بیشکه هم دا خبره ده چی راکړی شوی دی ماته دغه (نعمت) په سبب د پوه (زما، نه ده داسی)

تفسیو: یعنی قیاس خو هم دغه غوښت چی دغه نعمت زما په برخه شی ځکه چی په ما کښی د د دغی خبری لیاقت وو او د هغه د ګټلو ذرائع ماته ښکاره او معلوم وو او الله تعالیٰ ته زما استعداد او اهلیت څرګند (ښکاره) وو نو بیا هغه ولی ماته ونه رسید. الغرض چی ده پر خپل لیاقت او عقل نظر وکړ او د الله تعالیٰ پر فضل او قدرت ئی نظر ونه کړ.

#### بَلْهِي فِتُنَةُ وَللِينَ ٱكْثَرَهُ مِلاَيعُكُمُونَ۞

بلکه دغه (اعطا د نعمت) فتنه امتحان ازموینه ده ولیکن اکثر د دوی نه پوهیږی (چی دغه تخویل استدراج، امتحان دی دوی ته).

تفسیر: یعنی داسی نه دی بلکه دغه نعمت د الله تعالیٰ له طرفه یو امتحان دی چی بنده د هغه پر موندلو تر کوم حد پوری د حقیقی منعم شکریه ادا کوی ؟ او د احسان او انعام حق ئی پیژنی؟ که ناشکری ئی وکړله نو دغه نعمت ورته نقمت او د ده د ځان وبال ګرځی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «دغه امتحان دی چی د ده عقل او سد (هوش) تر هغه ځای پوری رسیږی څو پر خپل عقل باندی مغرور شی نو سره له هغه عقله او سده (هوشه) آفت وررسیږی» نو بیا د بل چا په اړولو او منع کولو سره هغه نه اوړی او نه تری منع کیږی.

قَدُ قَالَهَا الَّذِيْنَ مِنُ قَبْلِهِمُ فَمَا آغَنَى عَنْهُمُومًا كَانُوا يَكْسِبُونَ ۞ فَاصَابَهُمُ سِيتًا لَتُ مَا كَسَبُوا ﴿ وَالَّذِيْنَ ظَلَمُوا مِنْ هَوُلاَءُ سَيُصِيْبُهُمُ سِيتًا تُ مَا كَسَبُوا ﴿ وَمَا هُمُ بِمُعْجِزِيْنَ ۞ په تحقیق ویلی ده دغه خبره هغو کسانو (چی تیر شوی دی) پخوا له دوی نه (لکه قارون او قوم د ده) پس هیڅ قدر دفع د عذاب ونه کړه له دوی ځنی هغه (دنیوی مال او متاع) چی ؤ دوی چی کسب (د ګټی د هغو) به ئی کوو. پس ورسید له هغو (پخوانیو) ته (جزا د هغو بدو) اعمالو چی کول به دوی (په خسف سره) او هغه کسان چی ظلم ئی کړی دی (په اختیارولو د کفر) له دغه (قوم ستا ای محمده!) ژر ده چی وبه رسیږی دوی ته (جزا د) بدیو د هغو اعمالو چی کړی دی دوی او نه دی دوی عاجز کوونکی (مونږ لره له تعذیب د دوی نه)

تفسیر: لکه چی قارون هم داسی ویلی ؤ د هغه څه حشر او آخره خاتمه وشوه د هغه ذکر پخوا له دی نه تیر شو یعنی څرنگه چی پر پخوانیو مجرمینو د خپلی گناه سزا او وبال ولوید پر دغو موجوده ؤ مشرکینو هم د دوی د بدو اعمالو سزا او وبال لویدونکی دی. څه وخت چی پاک الله د دوی د سزا ورکولو اراده وفرمائی نو دوی له سره خپل ځانونه نشی پتولی او نه چیری تری تشتیدلی شی او نه په کوم چل او تدبیر سره دی ستړی، ستومانه او عاجزولی شی.

### ٱۅؘڵؙۄ۫ٮۼۘڬٮؙٛٷٞٳٲؾٙٳٮڵڡٙؽڹۺڟٳڵڗؚۮ۬قڵؚ؈ؘٚؾؿٵٛٷۅؘؽڨؙۑۯٵؚؖ ڣؙۮ۬ڵؚڮ ڵڒڸؾٟڵۣڡٞٷڡٟ؉ؙٷؙڡؚڹؙۏٛڹؖ

آیا نه پوهیږی دوی په دی چی بیشکه الله فراخوی رزق روزی هر هغه چا ته چی اراده وفرمائی او تنګوی (په اندازه کوی ئی) بیشکه په دغه (بسط او قبض) کښی خامخا ډیر دلائل (د قدرت) دی دپاره (د هغه) قوم چی ایمان راوړی (په الله چی باسط او قابض دی)

تفسیر: یعنی په دنیا کښی محض د روزی فراخی او تنګی د کوم سړی د مقبولیت او مردودیت دلیل نشی کیدی نه د روزی ګټل دومره په عقل، ذهانت، علم او لیاقت پوری منحصر دی. وګورئ چی څومره بیوقوفان ناپوهان په ډیر اطمینان او هوسائی (آرام) سره ژوندون کوی او څومره عقلا، فضلا او نیکان په لوږو سره شپی او ورځی تیروی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی

«یعنی په عقل چلولو او تدبیر کولو کښی هیڅوک څه کمی نه کوی بیا د یوه روزی ارته او د بل تنګه ده نو وپوهیږی چی دغه یواځی د عقل کار نه دی چی پر خپل ځان باندی روزی ارته کړی بلکه دغه تقسیم د حقیقی رزاق د حکمت او مصلحت تابع او د هم ده د قدرت په Vس کښی دی».

# قُلُ يَعِبَادِى الَّذِينَ اَسُرَفُواعَلَ اَنْفُسِهِمُ لَا تَقَنَطُوا مِنْ رَّحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللهَ يَغُفِرُ النَّ نُوْبَ جَمِيْعًا ﴿ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِبُمُ ﴿

ووایه (ای محمده! چی فرمائی الله) ای بندگانو (مؤمنانو) زما هغو کسانو چی اسراف ئی کړی دی پر نفسونو خپلو مه ناامیده کیږئ له رحمته د الله (ځکه چی) بیشکه الله مغفرت کوی بښی ګناهونه ټول (اګر که ډیر هم وی بی له شرکه) بیشکه چی الله هم دی دی ښه بښونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسير: دغه آيت د ارحم الراحمين د بي پايانه رحمت بيان او د ده د عفوى او د عظيم الشان تيريدلو اعلان كوى او د خورا ډيرو سختو مأيوس العلاجو مريضانو په حق كښي د شفاء د اکسیر حکم لری. مشرک، ملحد، زندیق، مرتد، یهودی، نصرانی، مجوسی ، مبتدع، فاسق، فاجر، او نور عاصیان او باغیان هر څوک چی وی د دغه آیت له آوریدلو څخه وروسته د الله تعالیٰی مهربانی ته امیدوار کیږی ځکه د هر چا په نسبت چی الله تعالیٰ اراده وفرمائی د هغه ګناه معافوی او هیڅوک د ده لاس نشي نیولي بیا بنده به ولي ناامیده کیږي؟ هو! دغه ضروري ده چی د الله تعالیٰ له نورو اعلاناتو سره سم چی په هغو کښی تصریح شوی ده چی د کفر او شرک جرم به بى له توبى او بى له ايمانه نه قبلوى، ښائى چه ﴿ لِآنَاللَّهُ يَغْفُرُاللَّهُ وُبَ يَمِيْعًا ﴾ له «هن یشاء» سره مقیده و ګڼله شی خو سره له هغه د دغی خبری تقیید ئی هم فرمایلی دی. ﴿ إِنَّاللَّهُ لَا يَغْفِرُ اَنْ يُتُشْرَكَ يِهِ وَيَغْفِمُ مَا دُوْنَ ذٰلِكَ لِيَنْ يَتِثَآزُ ﴾ (د جزء ٥ نساء ١٨ ركوع ١١٦ آيت) له دغه تقیید څخه دغه نه لارمیږی چې الله تعالیٰ بې له توبې هیڅ یوه لویه یا وړوکې ګناه نشي معافولی او نه ئی داسی مطلب کیږی چه د هیڅ یو جرم دیاره له سره د توبی ضرورت نشته او بی له توبی به کرد (ټول) ګناهونه معافیږی، قید یواځی د مشیت دی او د مشیت په متعلق په نورو آیتونو کښی دا ښوولی شوی دی چې هغه په کفر او شرک کښی بې له توبي ممکن نه دی لکه چی د دغه آیت شان نزول هم بری دلالت کوی او د دی وروستنی آیت له افادی څخه هم معلوميږي.

### وَآنِيْبُوْا إِلَى رَبِيُمْ وَاسْلِمُوْالَهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَالْتِيكُو الْعَنَابُ ثُمَّرَ لَا تُنْفَرُونَ @

او بیرته و کرځئ تاسی رب خپل ته (له شرکه او عصیانه) او غاړه کیږدئ ده ته پخوا له هغه چی راشی تاسی ته عذاب بیا به مدد درسره نشی کولی (په دفع د عذاب کښی)

تفسیر: د مغفرت په لوری د توجه ورکولو سره له دی ځایه د توبی په طرف توجه ورکوی یعنی پخپلو تیرو اغلاطو نادم شئ! او د الله تعالیٰ د بی پایانه جود او کرم څخه وشرمیږئ! او د کفر او عصیان لاره پریږدئ! او د هغه کریم رب په طرف رجوع وکړئ! او خپل ځانونه بیخی هغه ته وروسپارئ! او د ده د احکامو په مقابل کښی په نهایت عجز او اخلاص سره غاړه کیږدئ! او ښه وپوهیږئ چی په حقیقت کښی نجات یواځی د ده په فضل او کرم سره ممکن دی. زمونږ رجوع او انابت هم بی د الله تعالیٰ له فضله او کرمه نشی میسر کیدی. حضرت شاه صاحب لیکی «کله چی الله تعالیٰ اسلام غالب وګرځاوه هغه کفار چی په دښمنی کښی به مصروف ؤ وپوهیدل چی بیر خپلو دغو غلطیو متأثر او متاسف شول لیکن له شرمه او خجالته په اسلام نه مشرف کیدل او په خپلو زړونو کښی به ئی ویل اوس به زمونږ اسلام څرنگه منل کیږی؟ چی دښمنی مو له اسلام سره وکړه ، او له مسلمانانو سره مو جنګونه وکړل او د ډیرو مسلمانانو وینی مو توی کړی نو سره وکړه ، او له مسلمانانو سره مو جنګونه وکړل او د ډیرو مسلمانانو وینی مو توی کړی نو الله تعالیٰ د دوی د تسلئ دپاره وفرمایل چی داسی هیڅ یوه ګناه نشته چی الله تعالیٰ د هغه توبه قبوله نه کړی مه بیهیلی او مه ناامیده کیږئ! توبه وکړئ! او الله ته رجوع وکوئ! بښلی کومک او مدد ته نشی رسیدی».

#### ۘۅؘٳؿۜؠٛٷؙٳٲڂڛؘٵٛٲؙٛٛٛڗؙؚڶٳڵؽڬؙۄؙڡؚۜڹڗ؆ؙؙؚۮ۫ڡؚۜڹٛڡۜڹؙڸؚٲڹؖؾڵٛٷ ٵڵۘۼۮؘٵڣڹۼؙؾؘڎٞۊٵؘٮؙٛڎ۫ۅٛڵڒۺؿٷ۠ٷؽۿ

او متابعت وکړئ د ډير غوره حکم د هغه (قرآن) چې نازل کړی شوی دی تاسی ته له (جانبه د) رب ستاسي پخوا له هغه چې راشي تاسي ته عذاب يو ناڅاپه حال دا چې تاسي به نه پوهيږئ (چې له کوم لوري راځي)

تفسیر: له سی خبری څخه مراد قرآن کریم دی یعنی پر قرآنی هدایتو عمل وکړئ! او د عذاب له

فمن اظلم(۲٤) الزمر(۳۹)

راتگه پخوا د خپل مستقبل په فکر او اندیښنه کښی اوسئ! که نه د عذاب له معائنی څخه وروسته به د هغه هیڅ تدارک او انتظام نشی کیدی او هیڅ یو تدبیر به مؤثر نه لویږی. د الله تعالیٰ عذاب به مو داسی یو ناڅاپه راګیر کړی چه تاسی به له سره د هغه یر راتګ نه خبریږئ.

# اَنُ تَقُولَ نَفُسُ لِيُعَمَّرُ فَي عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللهِ وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّخِرِيْنَ ﴿

(چابکی کوئ تاسی په تعمیل د قرآن باندی پخوا له هغه) چی ووائی یو نفس ای ارمان او ندامت می دی پر هغه چی تقصیر می کړی دی په طرف (په حق د طاعت) د الله کښی او بیشکه چی وم زه خامخا له مسخره کوونکیو (په مؤمن به) څخه.

تفسیر: یعنی په هوا او هوس، رسم، تقلید او په دنیوی خوندو او چرچو کښی اخته او مشغول او د الله تعالیٰ له ذکره او یاده بلکه د ده له وجوده بیخی غافلان شوی ؤ. د ده دین او رسول او د هغه هولناک انجام په نسبت به مو چی رسول الله صلی الله علیه وسلم مونډ ویرولو ملنډی، توکی او مسخری کولی، او د دغو شیانو په حقیقت نه ؤ پوهیدلی. د ډیر افسوس ځای دی چی د الله تعالیٰ په پیژندلو او د ده د حقوقو په منلو کښی مونډ په څه اندازه سره غفلت او قصور کړی دی چی د هغه په نتیجه کښی نن له دغی بدی پیښی سره مخامخ شوی یو کفار به دغسی خبری په محشر کښی کوی که د آیت مضمون کفارو او عصاتو لره عام کیښود شی نو د ﴿ وَانَ اللهُ اللهُ وَیَنَ کُهُ اللهُ وَیَ رحمة الله علیه).

#### آوْتَقُولَ لَوْ أَنَّ اللهَ هَلْ سِنِي لَكُنْتُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ٥

یا (پخوا له دی نه) چی ووائی که چیری داسی وی چی بیشکه الله سمه لاره ښوولی وی ماته نو خامخا وم به زه له متقیانو پرهیزگارنو (له شرکه او له معاصی نه).

تفسیو: کله چی په حسرت او افسوس سره کار ونه چلیږی نو د خپل فهم غلطولو دپاره دغه ګوډ عذر وړاندی کوی. څه ووایم الله تعالیٰ ماته هدایت رانه کړ. که الله اراده فرمایلی وی نو نن به زه هم د متقیانو په مرتبه رسیدلی وم د دغه جواب وروسته داسی راځی ﴿ بَلْقَنُجَآمَتُكَالْیَيُ ﴾

فمن اظلم(۲٤) الزمر(۳۹)

او ممکن دی چه دغه کلام د اعتذار او احتجاج په طریقه سره نه وی بلکه تش د یاس د اظهار په طور وی یعنی زه د خپلی بداستعدادی او بدتمیزی له سببه د دغی خبری وړ (مستحق) او لائق نه وم چی الله تعالیٰ ماته سمه لاره ښوولی وی او د مقصود تر منزل پوری ئی زه رسولی وی که په ما کښی اهلیت او استعداد وی او الله تعالیٰ زما لاس نیوی کړی وی نو زه به هم نن ورڅح د متقیانو په زمره کښی شامل شوی وم.

# اَوُ تَقُوْلَ حِيْنَ تَرَى الْعَذَابَ لَوُانَّ لِلُكَرَّةً فَاكُوْنَ مِنَ الْمُحْسِنِيْنَ @

یا (پخوا له دی نه) چی ووائی (نفس) په هغه وخت کښی چی ووینی عذاب کاشکی وی ماته بیا بیرته ورتګ (دنیا ته) پس وم به زه هلته له نیکوکارانو (موحدانو هم په عقائدو هم په اعمالو کښی)

تفسیر: کله چی حسرت او اعتذار دواړه بیکاره ثابت شی او د دوزخ له عذابونو سره مخامخ شی نو په دغه وخت کښی به د اضطراب وارخطائی له شدته داسی وائی «په هر ممکنه صورت سره چی کیږی یو ځلی می بیا دنیا ته بیرته ولیږه! او د توبی او اطاعت فرصت او موقع راکړه! او وګوره چی زه په څه صلاح او تقویٰ سره بیرته درحاضریږم». فرمائی الله تعالیٰ چی ولی می هدایت نه وو درته کړی بلکه درته کړی می ؤ.

# بَلَى قَنْ جَأَءَتُكَ الْيَرِي فَكَذَّبْتَ بِهَا وَاسْتَلْبَرْتَ وَكُنْتَ مِنَ الْكَفِرِينَ ۞

هو! داسی ده چی په تحقیق راغلی ؤ تاته دلائل (قرآن) زما پس تکذیب کړی ؤ تا په هغو سره او تکبر دی کړی وو او وی ته له کافرانو (نامنونکیو نه)

تفسیر: یعنی غلط وائی. آیا الله تعالی درته سمه صافه لاره نه وه در شوولی؟ او خپل انبیاء ئی سره له معجزو او احکامو نه وو درلیږلی؟ مګر د هغوی خبری دی ونه منلی او هر هغه شی چی تاته ویلی کیده هغه مو سره له غروره تکبره او تکذیب کوو او ستا هم دغه لوئی او تکبر د حق له قبوله مانع کرځیده . او خبره هم دا ده چی الله تعالیٰ ته له ازله دغه خبره معلومه وه چی ته به

د ده له آیتونو څخه انحراف او انکار کوی او په تکبر او سرکشی سره به وړاندی کیږی. ستا د طبیعت او مزاج غوښتنه او اقتضاء هم داسی ده چی که زر کرته د دنیا په طرف بیرته و ګرځولی شی بیا به پخپلو هم هغو واهینو حرکاتو کښی مداومت کوی او له هغه څخه له سره لاس اخیستونکی نه ئی ﴿ وَلُوُرُدُوْالْکَانُوْالْکَانُوْالْکَانُوْالْکَانُوْالْکَانُوْلُوْنَ ﴾ (د انعام ۳ رکوع ۲۸ آیت د داسی خلقو په نسبت د الله تعالیٰ داسی عادت نه دی چی دوی بریالیان او کامیاب کړی بلکه خائب او خاسر کوی ئی.

## وَيَوْمَ الْقِيمَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُوْ اعْلَى اللَّهِ وُجُوْهُ هُمُ مُّسُوَّدَةٌ "

او په ورځی د قیامت کښی به ووینی ته هغه کسان چی دروغ ئی تړلی دی پر الله پوری (په نسبت د شرک او نورو عیوبو) مخونه د دوی به تور کړی شوی وی

تفسیر: کومه خبره چی د الله تعالیٰ له جانبه راځی او هغی ته د دروغو نسبت کول شی هم دغه پر الله تعالیٰ دروغ تړل دی ځکه چی دروغ شمیرونکی داسی دعوی کوی چی الله تعالیٰ هغه خبره نه ده فرمایلی، حال دا چی په واقع کښی به ئی فرمایلی وی نو د دغو دروغو توروالی د قیامت په ورځ د دوی پر ځیرو کښی څرګندیږی (ښکاره کیږی).

#### ٱڮؽؙ<u>؈ٚٛ</u>ٛڿؘۿڐٛٶؘٙڡۧڎؙۅۧؽڵؚڷؙۿؙؾؘۘۘڲؠؚۜڗؚؽؙؚڹٙ®

آیا نشته په دوزخ کښی ځای دپاره د منکرانو (کافرانو؟ یعنی شته!)

تفسیر: پخوا په «فکنبت بها واستکبرت» کښی د دوو قسمو کفارو بیان وشو تکنیب چی پر کنب مشتمل دی او استکبار او غرور. دلته ئی دغه راوښودل چی د کنب او دروغو لامله (له وجی) به د دوی مخونه توریږی او د غرور او تکبر ځای پرته (علاوه) له دوزخه بل ځای نه دی.

## وَيُحْبِي اللهُ الَّذِينَ اتَّقَوْ إِبِمَفَا زَتِهِمُ لِا يَمَسُّهُمُ الشُّوَّءُ وَلَاهُمُ يَعُزُنُونَ ۞

او وبه ساتى الله (له دوزخه) هغه كسان چى ځان ئى ساتلى وى (له شركه) په

فمزاظلم(۲٤) الزمر(۳۹)

سبب د خلاصی موندلو د دوی نه به رسیږی دوی ته سختی او نه به دوی غمجن کیږی.

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ متقیان د دوی د ازلی فوز او فلاح په سبب د بری او کامیابی پر هغه لوړ (اوچت) مقام رسوی چی هلته به له هر قسمه بدیو او شرورو څخه محفوظ او له هر راز (قسم) فکر او غم څخه به آزاد او محفوظ وی.

# اَللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْ أَوَّ هُوَعَلَى كُلِّ شَيُّ وَكِيْلُ ﴿ لَهُ مَقَالِيدُ السَّلَوْتِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيُّ وَكِيْكُ ﴿ لَهُ مَقَالِيدُ السَّلُوتِ وَالْكِرْضُ وَ اللَّذِينَ كَفَرُ وَ إِلَيْتِ اللهِ اوْلَلِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ﴿ وَالْإِلَكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ﴿ وَالْإِلَكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ﴾

الله پیدا کوونکی د هر مخیز دی (چی موجود وی په دنیا کښی) او دغه (الله) پر هر مخیز وکیل (ساتونکی متصرف) دی. خاص هم دغه (الله) لره دی کلیګانی (چابیانی) (د خزانو) د آسمانونو او د ځمکی، او هغه کسان چی کافران شوی دی په آیتونو (دلائلو د قدرت) د الله دغه کسان هم دوی زیانکاران دی (چی ځای ئی ابدی دوزخ دی.)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ هر شی پیدا کړی دی او وروسته له پیدائښته د ده د بقاء او تحفظ ذمهواری ئی هم پر خپل قدرت اخیستی ده او د ځمکی او آسمان د ګردو (تولو) شیانو تصرف او اقتدار هم ده ته حاصل دی څکه چی د ګردو (تولو) خزانو کنجیانی له ده سره دی نو له داسی الله څخه مخ اړول او نورو شیانو ته مخ ګرځول فضول او بیکاره خبره ده ښائی چی انسان د الله تعالیٰ له غضبه وویریږی او د الله تعالیٰ رحمت او مهربانی ته امیدوار اوسی ځکه چی کفر او ایمان، جنت او دوزخ ګرد (تول) د ده تر واک (اختیار) او تصرف لاندی دی. هر څوک چی د الله تعالیٰ او د ده له کلامه منکریږی هیچیری به د قرار او هستوګنی ځای نه مومی. آیا هغه څوک چی د الله تعالیٰ څخه منحرف کیږی او مخ تری اړوی حقیقی فوز او فلاح ته هیلمن څوک چی د (آرزومند) کیدی شی؟ کله چی کفار د بت پرستی دعوت ورکړ سید الابرار ته نو دغه آیت نازل شو.

#### قُلُ أَفَغَيْرًا للهِ تَأْمُرُ وَ إِنَّ آعُبُكُ أَيُّهَا الْجِهِلُونَ ﴿

ووایه (ای محمده!) آیا پس بی له الله امر کوئ تاسی ماته چی عبادت ئی وکړم ای جاهلانو ناپوهانو! فمناظلم(٢٤) الزمر(٣٩)

تفسیر: یعنی انتهائی نادانی حماقت او جهالت دا دی چی انسان الله تعالیٰ پریپدی او د نورو په عبادت کښی بوخت (مشغول) او لګیا شی او له رسول الله څخه داسی غوښتنه وکړی او تری طمع ولری چی دی (معاذالله) د کفر او شرک لاره د دوی له سببه غوره کړی. په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چی مشرکانو رسول الله صلی الله علیه وسلم ته دعوت ورکړی ؤ چی راځه زمونږ د معبودانو عبادت کوه نو ځکه دغه پاس آیت لکه چی اوس مو ولیکل د دوی په جواب کښی نازل شو.

# وَلَقَدُانُوْجِيَ الِيُكَ وَ إِلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِكَ ۚ لَئِنَ اشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُوْنَنَّ مِنَ الْخَسِرِيُنَ @ بَلِ اللهَ فَاعْبُدُ وَكُنْ مِّنَ الشَّكِرِيْنَ ﴿

او خامخا په تحقیق وحی کړی شوی ده تاته او (وحی کړی شوی ده) هغو کسانو ته چه ډومبی له تا نه ؤ (داسی چی قسم دی) که شرک پیدا کړ تا (فرضاً) نو خامخا خراب به شی هرومرو (خامخا) عمل ستا او خامخا شی به ته هرومرو (خامخا) له زیانکارانو (نو ځان وساته له شرکه). بلکه (یواځی) د الله پس عبادت کوه او اوسه له شکر کوونکیو (په نعمت د توحید او عبادت).

تفسیر: یعنی که له عقلی حیثیته و کتلی شی د گردو (تولو) اشیاؤ پیدا کول، باقی پریښودل، او په هغه کښی د هر ډول تصرفاتو جاری لرل یواځی د الله تعالیٰ کار دی. نو د عبادت مستحق ماسوا له الله شخه بل هیڅوک نشی کیدی او که له نقلی حیثیته ملاحظه و کړئ نو تول انبیاء الله او سماویه ادیان د توحید په صحت او د شرک پر بطلان متفق دی بلکه هر نبی ته د وحی په ذریعه دغه ښوولی شوی دی چه په آخرت کښی د مشرکانو تول اعمال بیخی بیکاره دی او د شرک انجام د خالص حرمان او خسران شخه سواء بل شی نه دی. لهذا پر هر انسان دغه لازم دی چی له گردو (تولو) شخه وشکوی او له الله تعالیٰ سره د خپل عبودیت تعلقات ونښلوی او د الله تعالیٰ وفادار او شکرگزار او احسان پیژندونکی بنده شی د ده عظمت، قدرت، جلال، او کمال ښه وپیژنی. عاجز او ناتوانه مخلوقات د ده شریک ونه گرځوی او هغه په هم هغو صفاتو سره لوی بورته اعلیٰ او ارفع و گنی لکه چی په واقع کښی هم دی.

#### وَمَاقَدَرُوااللهَ حَتَّى قَدُرِهِ ۗ

او تعظیم نه دی کړی دغو (مشرکانو) د الله حق د تعظیم د ده

فمناظلم(٢٤) الزمر(٣٩)

تفسیر: یعنی مشرکینو د الله تعالیٰ عظمت، علویت، کمال، جلال لوئی او بزرگی تر هغی اندازی او مرتبی پوری پر یوه بنده او مرتبی پوری ونه پیژندله او ملحوظه ئی نه کړه چی تر هغی اندازی او مرتبی پوری پر یوه بنده د هغه معرفت او پیژندگلوی لاژمه ده چی هغه وپیژنی او ملحوظه ئی ولری. د الله تعالیٰ د رفیع شان او لوړی (اوچتی) مرتبی د اجمالی تصور کوونکی آیا د عاجز او محتاج مخلوق حتٰی د بیځانه گټو او بتانو شرکت له الله تعالیٰ سره تجویز کولی شی؟ حاشا وکلا! وروسته له دی نه د الله تعالیٰ د عظمت او قدرت، د جلال او کمال د ځینو شئونو بیان دی.

# وَالْكِرُضُ جَمِيْعًا فَبُضَتُهُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَالتَّمَلُوكُ مَطُولِيْكَ بِيَمِيْنِهِ سُبُحْنَهُ وَتَعُلَىٰ عَمَّا يُشُرِكُونَ ﴿

او ځمکه ټوله په قبضه تصرف د ده کښی ده په ورځ د قیامت کښی او آسمانونه نغښتلی شوی دی په یمین د ده کښی، پاکی ده ده ته او لوړ (اوچت) لوی دی له هغو شیانو نه چی دوی ئی شریکوی (له الله سره بتان او نور شیان).

تفسیر: یعنی د ده د عظمت شان دغه حال دی چه د قیامت په ورځ کښی توله ځمکه د ده د قدرت په یو موتی کښی او ګرد (ټول) آسمانونه د کاغذونو د یوی لولی پشان به د ده د قدرت په یوه لاس کښی وی د ده په بندګی او عبادت کښی به د بیځانه یا عاجز او محتاج مخلوق شرکت تر کومی اندازی پوری جائز او روا وی؟ دغه شرکاء خو تول د ده د قدرت په موتی کښی دی. څرنګه چی دی اراده وکړی پر دوی خپل هر راز (قسم) تصرفات جاری کوی هیڅوک د ده په مقابل کښی خپل غوږ او ژبه نشی خوځولی.

تنبیه: د «مطویات بیمینه» په متعلق د «انبیاء» په سورت کښی د «یوم نطوی السماء » الآیة تفسیر ښائی ولوست شی. او پر «یمین» او نورو متشابهاتو الفاظو بلاکم او کیف ایمان لرل واجب دی. په ځینو احادیثو کښی راغلی دی «وکلتایدیه یمین» د ده دواړه لاسونه ښی دی. له دی نه د تجسم، تحیز، جهت او د نورو نفی کیږی.

# وَنْفُخَ فِي الصَّوْرِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّلُوتِ وَمَنْ فِي الْكَرْضِ الْكَرْضِ الْكَرْضِ اللهُ ال

او پوکل به وکړل شی په صور (شپیلی) کښی پس بیخوده مړه به شی هر هغه چی په آسمانونو کښی دی او هر هغه چوک چی په ځمکه کښی دی مگر هغه څوک چی اراده وفرمائی الله (د نه وژلو د هغه) بیا به وپوکل شی په هغه (صور) کښی بل ځلی پس ناڅاپه دغه خلق به (چی مړه ؤ ټول) ولاړ وی (منتظر وی چی څه راباندی کیږی)

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یو محلی د صور شهیلی نفخ د عالم د فنا کولو دپاره ده او دوهمه د ژوندی کولو او دریمه وروسته له حشره د بیهوشی، مخلورمه د خبردار کیدلو، وروسته له هغه گرد (تول) د الله تعالیٰ په مخکښی ور وړاندی کیږی» ( بتغییر یسیر). لیکن د اکثرو محققینو علماوو په نزد تول به دوه محلی د صور نفخی کیږی په اوله کښی به د گردو (تولو) هوش او حواس ورک کیږی بیا هغه کسان چی ژوندی دی مړه کیږی. او د هغو پر ارواحو چی مړه دی د بیهوشی کیفیت طاری کیږی بیا به بله نفخه کیږی چی د هغی په اثر د مړبو ارواح به د ابدانو په طرف بیرته راگرځی. او تول بیهوشان به په سد (هوش) کیږی. په دغه وخت کښی د محشر د دی عجیبو او غریبو مناظرو د لیدلو څخه گرد (تول) مخلوقات حیران او پریشان او متحیر کیږی بیا به په ډیر سرعت سره د قدوس الله په مخکښی وړاندی کیږی او گرد (تول) سره ورحاضرول شی.

تنبیه: له «الا من شاءالله» څخه ځینو جبرئیل، میکائیل، اسرافیل او عزرائیل علیهم السلام مراد نیولی دی او ځینو په نزد تری انبیاء او نیولی دی او ځینو په نزد تری انبیاء او شهداء مراد دی. والله اعلم. په هر حال دغه استثناء به د هغی نفخی په وخت کښی وی چی وروسته له هغه ممکن دی پر دوی هم فناء طاری کیږی ﴿ لِمَنِ اَلْمُنْكُ الْیَوْمُ اِللهِ الْوَاحِدِ الْقَعْدَادِ ﴾ (د جزء ۲۶ المؤمن ۲ رکوع ۱۹ آیت ).

## وَاشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُوْرِرَتِهَا وَوُضِعَ الْكِتْبُ وَحِائَى بِالنَّبِيِّنَ وَالشَّهُ هَدَاءِ وَقَضِى بَيْنَهُ مُ بِالْحَقِّ وَهُ مُلِائِظُكُمُونَ<sup>®</sup>

او روښانه به شی ځمکه په نور د رب د دغی (ځمکی لپاره د فیصلی د بندګانو) او کیښود به شی کتاب (عمل نامی دپاره د حساب) او راتله به وکړل شی په انبیاؤ (محشر ته) او په شهداؤ سره (له هر امته) او حکم به وکړ شی په منځ د دوی کښی په حق عدل سره او پر دوی به ظلم ونکړ شی (هیڅ قدر په تزئید د عقاب یا تنقیص د ثواب)

تفسیر: یعنی وروسته له هغه به الله تعالیٰ د حساب او کتاب دپاره له خپل شان سره مناسب د اجلال نزول فرمائی (کما ورد فی بعض روایات الدر المنثور) په دغه وخت کښی د الله تعالیٰ له بی کیفه تجلی او نور څخه په محشر کښی یوه مخصوصه رڼا (رڼړا) او انوار پورته کیږی. د ګردو (ټولو) اعمال نامی به د دوی په لاسو کښی ورکولی کیږی. انبیاء علیهم السلام او نور شاهدان به د الله تعالیٰ په دربار کښی حاضریږی. او د هر انسان د اعمالو په نسبت به په نهایت عدل او انصاف سره په ښه شان سره فیصلی او احکام اورولی کیږی. او پر هیچا به هیڅ قسم زیادت او تیری نه کیږی.

تنبیه: له «شهدای» محخه مراد برسیره پر انبیای علیهم السلام پرښتی، محمدی امت او د انسانانو لاسونه پښی او نور کرد (تول) مراد کیدی شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه له دی نه د هر امت نیک انسانان مراد کړی دی.

#### وَوُفِيَّتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّاعَمِلَتُ

او پوره به ورکړه شي هر نفس لره (جزا د هغه) عمل (چې کړي) ئي ؤ (ده)

تفسیر: یعنی د نیکی په بدل کښی تنقیص او د بدی په بدل کښی تزئید نه واقع کیږی د هر چا هومره چی ښه یا بد عمل وی هغه کرد (ټول) د الله تعالیٰ په علم کښی دی سم له هغه سره بدل ورکول کیږی چی د هغه څه تفصیل وروسته له دی نه راځی.

#### وَهُوَاعُكُمُ بِمَايَفُعُلُونَ ۞

او حال دا چی الله ښه عالم دی پر هغو اعمالو چی دوی ئی کوی (نو جزا به پری ورکړه شی)

تفسیر: یعنی شاهدان راځی د دوی د ملزم کولو دپاره که نه له الله تعالی محخه هیڅ یو شی پت نه دی (کذا فی الموضح).

# وَيِسِيْقَ الَّذِينَ كُفَرُ وَالَّالِي جَهَنَّو زُمَوًا ا

او شرلی راښکلی کیږی (په شدت سره) هغه کسان چی کافران شوی دی طرف د دوزخ ته ډلی ډلی

تفسیر: یعنی تول کافران په تیل وهلو او په نهایت ذلت او خواری سره د دوزخ په طرف شرل او بیول کیږی، څرنګه چی د کفر اقسام او مراتب ډیر دی نو هر قسم او هره درجه د کفارو ډله سره بیله بیله کوله شی.

#### حَتَّى إِذَاجَاءُوْهَا فُتِحَتُ ٱبْوَابُهَا

تر هغه پوری چی راشی دوی دوزخ ته حال دا چی وبه پرانیستلی شی دروازی د دغه (دوزخ)

تفسیر: هم هغسی چی د دنیوی بندیخانی دروازی خلاصی نه وی هر کله چی کوم بندی پکښی ننویستل کیږی ور ئی ورته خلاصوی او وروسته د ده له ننوتلو څخه بیرته وربندول کیږی. هم داسی څه وخت چی دوزخیان دوزخ ته نژدی رسیږی د دوزخ دروازی پرانیستلی کیږی او دوزخیان په تیل وهلو سره پکښی غورځولی کیږی او بیا ئی دروازی تړلی کیږی، کما قال الله تعالیٰ ﴿ اِنْهَا مَلَهُ مُرُوْصَدَهُ ﴾ (همزة).

#### وَقَالَ لَهُمُ خَزَنَتُهَا ٱلْمُرِيَأْتِكُمُ رُسُلٌ مِّنْكُمُ

او وبه وائی دوی ته خزانچیان (متصرفان) د دغه (دوزخ) آیا نه ؤ راغلی تاسی ته رسولان له تاسی نه

تفسیر: یعنی هغه پرښتی چی د دوزخ محافظانی دی دوی به کفارو ته د ملامتی په ډول سره داسی وائی « آیا نه ؤ درغلی تاسی ته رسولان له تاسی» یعنی چی له هغه ځنی له دی سببه چی ستاسی له همجنسانو څخه ؤ فیض فائده اخیستل ډیر آسان ؤ.

# يَتُلُوْنَ عَلَيْكُوْ اللَّتِ رَتِّكُمُ وَيُنْفِرُ رُونَكُمُ لِقَاءَ يَوْمِكُوْ لِتَالْحُولِيَنَ ﴿ لَا لَكُولِينَ ﴿ لَا لَكُولِينَ ﴿ لَا لَكُولِينَ كَلَّمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكُولِينَ ﴾

چی لوستل به دغو (رسولانو د تاسی) پر تاسی آیتونه (د قرآن) د رب ستاسی او ویرول به دوی تاسی له ملاقات د هغی ورځی ستاسی چی دغه ده، وبه وائی (کفار چی ولی نه ؤ راغلی) بلکه راغلی ؤ ولیکن ثابته شوی ده کلمه (حکم) د عذاب پر کافرانو

تفسیو: یعنی ولی انبیا نه ؤ راغلی، بلکه ضرور راغلی ؤ او د الله تعالیٰ کلام ئی راوړی ؤ او له نن ورځی څخه ډیر زیات ویرولی شوی ؤ، لیکن مونږ له خپلی بدبختی او نالائقی، د هغو خبرو او پندونو ته غوږ کښینښود، څو بالاخر د الله تعالیٰ د داسی قاطع او لایتغیر تقدیر سره مخامخ شو او د عذاب حکم پر مونږ کفارو په قطعی ډول سره ثابت او نافذ شو ﴿ وَاَعْتَرَفُوْ اَلِدَانَهُو مُنْعُمّاً لَوَالْ التَّرَفُولِ التَّرَفُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللهِ اللهُ ال

# قِيْلَ ادْخُلُوا آبُوابَ جَهَنَّمَ خِلدِينَ فِيهَا ۚ فَبِكُسَمَثُوى الْمُتَكَبِّرِينَ ﴿

وبه ویل شی دوی ته ننوځئ دروازو د دوزخ ته په دی حال کښی چی همیشه اوسیدونکی اوسئ په ده کښی. پس بد دی ځای د هستوګنی د متکبرانو (دا دوزخ).

تفسیو: یعنی تاسی د خپل تکبر، لوئی او غرور له سببه د الله تعالیٰ خبره ونه منله نو اوس تل په دوزخ کښی پراته اوسع! او د هغه د عذابونو خوند وڅکع!

#### وَسِيْقَ الَّذِيْنَ اتَّقَوْ ارَبَّهُمُ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًا ا

او بیول کیږی (بلل کیږی) به هغه کسان چی ویریدل به دوی له ربه خپله طرف د جنت ته ډلی ډلی

تفسیو: یعنی کله چی د ایمان او تقوی مدارج متفاوت دی د هری درجی متقین مؤمنین جلا (جدا) او د هری یوی ډلی به سره بیلی وی. او دغو گردو (تولو) جماعتونو ته ډیر زیات تشویق او ترغیب ورکول کیږی او په ډیره مینه او محبت سره د جنت په طرف لیږل کیږی.

# حَتَّى إِذَاجَآءُوْهَاوَفُتِحَتُ ٱبْوَابُهَا وَقَالَ لَهُمُ خَزَنَتُهَا سَلَّهُ عَلَيْكُوْ طِبُتُمُ فَادُخُلُوْهَا خَلِدِيْنَ ۞

تر هغه پوری چی راشی دوی جنت ته حال دا چی پرانیستلی شوی به وی دروازی د دغه (جنت) او وبه وائی دوی ته خزانچیان (متصرفان) د جنت سلام دی وی پر تاسی پاک یئ تاسی (له گناهونو) پس ننوځئ جنت ته په دی حال کښی چی همیشه اوسیدونکی اوسئ (یه ده کښی)

تفسیر: څرنګه چی د میلمنو د دوی له راتګه څخه پخوا د مهمان خانی دروازی پرانیستلی کیږی او د هغوی دپاره د هوسائی (راحت) او آرام هر راز (قسم) وسائل او وسائط برابرول شی کله چی جنتیان هلته ورسیږی نو د جنت دروازی به د دوی په مخکښی پرانیستلی خلاصی وی. کما جاء فی الرکوع (٤) من سورة ص ﴿ مُفَتَّحَةً لَهُ الْوَالِكِ ﴾ او د الله تعالیٰ پرښتی به په نهایت اعزاز او اکرام سره په سلامونو او ثناؤ او نورو د دوی استقبال کوی او ورته «هر کله راشئ! ښه راغلئ!» وائی او د جنت د تل اوسیدلو بشارات او زیری به ورته ورکوی.

#### وَقَالُواالْحَمُنُ لِلهِ الَّذِي صَكَ قَنَا وَعُدَاهُ

او وائی به دغه (جنتیان) ټوله ثناء صفت خاص الله ته دی هغه (الله) چی رښتینه ئی کړه له مونږ سره وعده خپله

تفسير: يعنى د الله تعالىٰ شكر او حمد وايو. هغه وعدى چى مونږ د انبياؤ له خولى څخه اوريدلى وى د هغو تصديق مونږ يخپلو ستر كو وينو.

#### وَٱوْرَتَنَا الْأَمْ ضَ نَتَبُوّا مِنَ الْجِنَّةِ حَيْثُ نَشَآعٌ

او میراث ئی راکړه مونږ ته ځمکه (د جنت) چی ځای نیسو له جنته هر ځای چی خوښ شی زمونږ،

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «جنتیانو ته حکم شته هر چیری چی زړه ئی غواړی هم هغلته دی وسیږی لیکن د هر جنتی زړه به هم هغه ځای خوښوی چی د ده دپاره لا له پخوا څخه مخصوص او معین کړی شوی دی» د ځینو په نزد مراد ئی داسی دی چی په جنت کښی د تللو او راتللو او له یوه ځای بل ځای ته ورتګ هیڅ ممانعت نه دی او هر جنتی هر چیری ئی چی زړه وغواړی هم هغلته وردرومی،

# فَنِعُمَ اَجُوُ الْعُمِلِيُنَ ﴿ وَتَرَى الْمَلَمِكَةَ حَافِيْنَ مِنْ حَوُلِ الْعَرُشِ يُسَدِّحُونَ بِحَمْدِ رَوِّهُمُ وَقُضِى بَيْنَهُمُ بِالْحَقِّ وَقِيْلَ الْحَمَدُ يِلْهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿

پس ښه دی اجر د (نیک) عمل کوونکیو (دغه جنت). او وینی به ته (ای محمده!) پرښتی طواف کوونکی (چار چاپیر نیوونکی) چاپیر له عرشه چی تسبیح به وائی دوی (پیوسته) له حمده ثنا د رب د دوی سره، او حکم به وکړ شی په منځ د خلقو کښی په حق سره او به ویلی شی چی ټوله ثناء ده خاص الله ته چی رب یالونکی د عالمیانو دی.

تفسیر: یعنی شه وخت چی الله تعالیٰ د حساب او کتاب دپاره د اجلال نزول وفرمائی په دغه وخت کښی به پرښتو د عظیم عرش په چار چاپیر کښی حلقه تړلی وی او ګردی (ټولی) به د خپل رب په تسبیح او تحمید کښی لګیا او مشغولی وی او د ګردو (ټولو) بندګانو د اعمالو فیصلی به په ډیر انصاف او ښه ډول (طریقه) سره وکړی شی چه د هغی په اثر به له هر لوری شخخه په ډیر جوش او خروش سره د په آممنگراورټالغلون په ناری پورته کیږی یعنی ټوله ثناء صفت او محامد هغه پاک الله ته وړ (مستحق) او لائق دی چی د ګرد (ټول) جهان رب او پروردګار دی او د ټول عالم په نسبت ئی داسی ښه احکام او عمده فیصلی صادری کړی دی د دغه تحمید او تحسین د چغو شخه وروسته دغه دربار خاتمه مومی. عموماً ګردو (ټولو) مفسرینو د دغه آیت هم دغه مطلب اخیستی دی لیکن حضرت شاه صاحب دغه آیت د راهنه پر حالت حمل کړی دی او د «قضی بینهم» ضمیر ئی د ملاتکو په طرف راجع کړی داسی لیکی «د حمل کړی دی او د «قضی بینهم» ضمیر ئی د ملاتکو په طرف راجع کړی داسی لیکی «د قاعدی سره وائی (کما یشیو الیه اختصام الملا الاعلیٰ کښی) یو تدبیر سم له خپلی قاعدی سره وائی (کما یشیو الیه اختصام الملا الاعلیٰ وتفصیله فی حجة الله حکمت سره موافقه وی. دغه ماجراء اوس هم دوام او جریان لری او په آخرت کښی به هم د دی سلسله نه منقطعه کیږی.» والله تعالیٰ اعلم بالصواب.

#### تمت سورة الزمر بعون الله وتوفيقه فله الحمد والمنة

سورة المؤمن مكية الا آيتي (٥٦ و ٥٧) فمدنيتان وهي خمس و ثمانون آية وتسع ركوعات عدد تلاوتها (٤٠) وعدد نزولها (٦٠) نزلت بعد الزمر

د «المومن» سورت مكى دى پرته (علاوه) له (٥٦) ؤ (٧٧) آيته څخه چى مدنى دى (٨٥) آيت او (٩٦) ركوع لرى

په تلاوت کښی (٤٠) او په نزول کښی (٦٠) سورت دی وروسته د «الزمر» له سورته نازل شوی دی

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيْمِ

شروع کووم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# ڂڡۜۯۧ۞ۧؾؙڹ۫ۯڽڷؙٲڵؚڮؾؙٮؚڝؘٵڛؖٵڷۼۯۣؽؙۯؚٳڷۼڸؽۅٚٛۼٙٳڣڔٳڵڎۜؿؙ ۅؘقٳؠؚڶۣٳڵڰٷؙڽؚ

نازلیدل د دی کتاب (قرآن) له (جانبه) د الله دی چی (دی) ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه عالم دی (پر هر څیز) بښونکی د ګناهونو دی (عاصیانو لره) او قبلوونکی د توبی دی (تائبانو لره)

تفسیر: یعنی توبه قبلوی او له گناهونو ځنی تائب داسی پاک او صافوی چی گواکی له سره ئی شه گناه او خطا نه وی کړی او علاوه پر هغه توبه ئی د مستقل طاعت په منزله دروی او د هغه په بدل اجر ورعنایت فرمائی.

#### شَدِيْدِ الْعِقَابِ ذِي الطَّوْلِ

سخت دی عذاب (د ده کفارو لره) څیښتن (خاوند) د فضل دی (په مؤمنانو بی یروا له هر چا)

تفسیر: یعنی بی نهایته د قدرت او وسعت او غناء څیښتن (خاوند) دی چی پر بندګانو د انعام او احسان بارانونه وروی.

#### لَا إِلهُ إِلَاهُو إِلَيْهِ الْمُصِيرُ ا

نشته لایق د عبادت بل هیڅوک مگر یوازی هم دی دی خاص هم ده ته بیرته ورتلل دی (لپاره د حساب)

تفسیر: چی هلته له وررسیدلو څخه وروسته هر یوه ته د دوی د اعمالو مکافات او بدل ورکول کیږی.

#### مَا يُجَادِلُ فِي اللَّتِ اللَّهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُوْا

جگړی نه کوی (طعنی نه وائی) په آیتونو د الله مگر هغه کسان چی کافران شوی دی

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ کلام او خبری او د ده د عظمت او قدرت دلائل داسی نه دی چی په هغه کښی څه مناقشه، مجادله او جګړه وکړه شی. مګر هغه خلق چی دا ئی له خپلو ځانونو سره غوته کړی ده چی د خورا (ډیر) روښانو دلائلو او براهینو او له ډیرو ښو ښکارهؤ شواهدو څخه به هم انحراف او انکار کوی نو دوی پر دغو د رښتیا خبرو په ناحقه سره جګړی او مناقشی کوی.

# فَلا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي الْبِلادِ®

پس نه دی تیر باسی تا گرځیدل د دوی (په هوسائی (آرام) سره) په ښارونو کښی (ځکه چې عاقبت د دوی دوزخ دی)

تفسیو: یعنی د داسی منکرینو انجام تباهی او هلاکت دی. اگر که دوی فیالحال په ښارونو او کلیو کښی مشغول دی. نو نه کلیو کښی مرځی، سیلونه ، سیاحتونه سوداګری کوی او پخپلو چرچو کښی مشغول دی. نو نه ښائی چی تاسی د دوی پر دغه راحت او هوسائی (آرام) وغولیږئ . ځکه چی دغه د الله تعالیٰ له طرفه امهال او استدراج دی. څو دوی څو ورځی په دنیا کښی ښکته پورته وګرځی، خوندونه او مزی وکړی یا تجارت او پلمی (تدبیرونه) او بهانی وکړی په هغه ورځ کښی چی دوی د غفلت په نشه کښی په ښه ډول (طریقه) سره مست او مخمور شی بیا نیول کیږی. د پخوانیو اقوامو حال هم هم داسی شوی و. لکه چی اوس الله اعلیٰ شانه واعظم برهانه پخپله ئی مثال داسی فرمائی

# كَذَّبَتُ تَبُكَهُمُ قُوْمُ نُوْيِح وَّ الْاَحْزَابُ مِنَ بَعْدِهِمُ وَهَمَّتُ كُلُّ اُمَّةٍ بِرَسُوْ لِهِمْ لِيَاخُذُوهُ وَجَادَ لُوْ ابِالْبَاطِلِ لِيُدُحِضُوْا بِهِ الْحَقَّ فَأَخَذُنَّهُمْ فَكَيفَ كَانَ عِقَابِ

دروغجن شمیرلی ؤ (رسولان خپل) پخوا له دوی نه قوم د نوح او نورو اقوامو وروسته له دوی نه او قصد و کړ هر امت (له دوی نه پر رسول خپل چی ونیسی دوی هغه (رسول او ضرر ورورسوی) او جګړی به کولی دوی (له دغو رسولانو سره) په باطله سره دپاره د دی چی پټ کړی په دغه (باطله سره). حق (توحید) پس ومو نیول دوی (په عذاب سره) پس څرنګه ؤ سزاء عقوبت زما (دوی لره؟)

تفسیر: د هر امت اشرارو د خپلو انبیاؤ د وژلو یا د د زحمت او تکلیف وررسولو ارادی کړی وی او همیشه هغوی د داسی چلونو او پلمو (تدبیرونو) په جوړولو کښی مصروفیدل چی د هغو په وسیله حق او رستیا دین ته ماتی او شکست ورکړی او د حق غږ پری نږدی چی پورته شی لیکن مونږ د دوی دغه مکرونه او فریبونه تل ناقصه او ناکامه ګرځولی دی، او د دی په ځای چی دغه اشرار زمونږ انبیاؤ ته لاس وروغځوی یا ئی ونیسی مونږ هم دغه اشرار پخپل غضب او قهر کښی اخته او سختی سزاوی مو ورته ورکړی دی. بیا وګورئ چی زمونږ د هغو سزاؤ نتیجه څرنګه په ظهور ورسیده ؟ او د دوی بیخ او بکر مو څرنګه له وویست؟ نن هم د هغو سپیره شویو اقوامو څه آثار چیری چیری شته او په نظر راځی چی د هغو د لیدلو څخه یو انسان د دوی د تباهی په نسبت څه فکر، غور او تصور کولی شی.

# وَكُذَٰ لِكَ حَقَّتُ كُلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُ وَالنَّهُ وُ أَصْعَبُ النَّارِ ۞

هم داسی (لکه وجوب د عذاب پر دغو مکذبینو) واجبه شوی ده خبره (د عذاب) د رب ستا پر هغو کسانو چی کافران شوی دی (هغه کلمه دا ده چی) بیشکه دوی ملګری د اور (د دوزخ) دی.

تفسیر: یعنی هم هغسی چی پر پخوانیو اقوامو د عذاب راتلونکی خبره پوره نازله او منطبقه شوی ده پر اوسنیو منکرینو ئی هم نازله وبوله او هم هغسی چی د انبیاؤ د اعلان سره موافق پر کفارو

دنیوی عذاب نازل شوی دی ستا د رب دغه خبره هم یو ثابت شوی حقیقت دی. چی په آخرت کښی د دغو خلقو ځای دوزخ دی.

تنبیه: ځینو «انهم اصحاب النار» د «لانهم» په معنی اخیستی او دغه مطلب ئی تری ایستلی دی چی د تیرو منکرینو په شان پر موجوده منکرینو هم د الله تعالیٰ خبری رښتیا دی ځکه چی دوی هم له «اصحٰب النار» څخه دی.

### ٵۜڵۮؚؽؙؽؘڲؘۻڵؙٷٛؽٵڵۘۘۘۘۘٷڗڞؘۅٙڡؽؙڂۅؙڶۘ؋ؽؙٮڽؚۜٮۨٷٛؽۼؚڡؠٝۅۯؾؚۿؚۄؙ ۅؙؽٷؙڡٟڹؙۅٛؽڔؠ؋ۅؘؽۺؾۼۛڣۯۅٛؽڶؚڷۮؚؽؽٵڡۧڹٛۅؙٳ

هغه کسان (له ملائکو) چی پورته اخلی عرش او هم هغه (پرښتی) چی چار چاپیری دی د عرش تسبیح وائی سره د حمده ثناء د رب د دوی او ایمان ئی راوړی دی. په دغه (الله) او مغفرت غواړی (له الله نه) هغو کسانو ته چی ایمان ئی راوړی دی،

تفسیر: په ډومبنیو آیتونو کښی د مجرمینو او منکرینو د بدو حالاتو بیان ؤ، دلته د دوی په مقابل کښی د تائبینو مؤمنینو د فضل او شرف بیان فرمائی یعنی د عظیم عرش حاملین او د هغه په چار چاپیر کښی بیشماره مطوفینی پرښتی چی د دوی غذا یواځی د الله تعالیٰ تسبیح او تحمید دی او د الله تعالیٰ د دربار د مقربیت لامله (له وجی) په اعلیٰ درجی سره د ایمان او یقین لرونکی دی دوی د الله تعالیٰ په حضور کښی د مؤمنینو دپاره دعاء او استغفار کوی سبحان الله د داسی عزت او پت زیاتولو او شرف او احترام په نسبت څه وویلی شی چی د خاوری په مخ د هستیدونکو مؤمنینو څخه چی کومی خطاوی تیروتل او ښوئیدل شوی دی د کروبیین ملائکی د هغوی دپاره د احدیت په دربار کښی په غیاب د دوی کښی دعاء او استغفار کوی او کله چی د دوی په شان کښی «ویفعلون مایؤمرون» راغلی دی نو دوی به د الله تعالیٰ له طرفه پر دغه کار د دوی ی

### رَتَبَنَاوَسِعُتَ كُلَّ شَكُمُ لَّحُمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِورُ لِلَّذِيْنَ تَالْبُوا وَاتَّبَعُواسِينَكَ وَقِهِمُ عَذَابَ الْجَحِيْدِ ۞

(نو وائی چی) ای ربه زمونږ رسیدلی ئی ته هر څیز ته له جهته د رحمته

بخشش او علمه پس مغفرت وکړه هغو کسانو ته چی توبه ئی ایستلی دی او متابعت ئی کړی دی د لاری ستا او وساته دوی له عذابه د دوزخ نه.

تفسیو: دغه ئی د پرښتو د استغفار صورت ښوولی دی یعنی د الله تعالیٰ په دربار کښی داسی عرض کوی «ای زمونږ ربه! ستا علم او رحمت په هر شی محیط دی پس هغه څوک چی ستا په محیط علم ئی بد کارونه پری ایښی وی او د زړه په صدق سره ئی ستا په طرف رجوع کړی وی او ستا پر سمه لاره ئی د تللو زیار، کوشش ایستلی وی او د بشریت په اقتضاء څه کمزوری او خطاوی له دوی نه صادری شوی وی ته پخپل فضل، رحمت او کرم سره هغه وروبښه نه په دنیا کښی څه ربړ (تکلیف) او زحمت ورپیښ کړی! او نه په عقبا کښی د دوزخ مخ ورښکاره کړی! باقی هغه مسلمانان چی د توبی او انابت لاره ځانته غوره نه کړی دلته د هغوی څه ذکر نشته او دغه آیت د دوی له ذکره ساکت دی. په ظاهر سره د عرش حاملین د دوی په حق کښی دعا نه کوی. الله تعالیٰ له هغوی سره څرنګه معامله کوی؟ دغه خبره دی له نورو نصوصو څخه ښائی د گان دپاره معلومه کړی!

# رَبَّنَا وَأَدُخِلُهُمُ جَنَّتِ عَدُنِ إِلَّتِي وَعَدُتَّهُ وُمَنَ صَلَحَ مِنَ ابَآنِهِمُ وَلَا الْكَارِيُومُ وَالْأَبِهِمُ وَذُرِّيْتِهِمُ الْأَبِيهِمُ وَذُرِّيْتِهِمُ الْأَنْفِ الْعَرِزِيُرُ الْحَكِيمُ

(او هم وائی به) ای ربه زمون و انه باسه دوی په جنتونو د همیشه هستوگنی کښی هغه چی وعده کړی ده تا له دوی سره او څوک چی نیک شوی وی له پلرونو د دوی او (له) شځو د دوی او (له) اولادو د دوی، بیشکه چی ته هم ته ئی ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیو: یعنی اگر که جنت هر چا ته د ده د عمل په صله کښی وررسیږی لکه چی دلته هم د «ومن صلح» له قیده ښکاره ده او بی له خپل ایمان او اصلاح، ښځه، اولاد، مور ؤ پلار او نور ئی هیخ په کار نه ورځی لیکن ستا حکمتونه داسی هم دی چی د یوه له خاطره ډیرو کسانو ته د دوی له عمله زیات په اعلیٰ درجی رسوی کما جاء فی الرکوع (۱) ۲۱ آیت من سورة (الطور) فی جزء (۲۷) ﴿ وَالَّذِیْنَ اَمْتُواْوَانْبَعَتُمُ مُزْیَتِهُمُ وَمِنَا اَلْتَنْهُمْ مِنْ عَمَلِهُ مُرْتَنَّ اَمْتُواْوَانْبَعَتُمُ مُزْیَتِهُمُ وَمِنَا اَلْتَنْهُمْ مِنْ عَمَلِهُ مُرْتَنَّ اَلْتُهُمْ وَره کتنه سره وکورئ نو هغه به هم په حقیقت کښی د هم دوی د

قلبی عمل بدل وی مثلاً دوی به آرزو او ارمان لری چی موند هم نبائی د دی صالح سری د اعمالو متابعت او تقلید کړی وی دغه نیت او د نیکی حرص به د الله تعالیٰ په دربار کښ مقبول شی یا د هغه صالح سړی د اکرام او مداراتو یو صورت به هم دغه وی چی د هغه مور او پلار او ښځه او اولاد هم په هم هغی درجی کښی ورسره پریښودلی شی.

# وَقِهِمُ السِّيتَالَتِ وَمَنُ تَقِ السَّيتَالِتِ يَوْمَدِ إِ فَقَدُ رَحِمُتَهُ \* وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيُمُ قُ

او وساته دوی له بدیو ځنی، او هر څوک چی وساتی ته له بدیو څخه په دغه ورځ د قیامت کښی نو په تحقیق رحمت دی وکړ پری او دغه (ساتل ستا له عذابه) هم دغه دی بری ډیر لوی.

تفسیر: یعنی په محشر کښی دوی ته هیخ قسم بدی مثلاً ویره ، پریشانی او نور لاحق نه وی او دغه عظیم الشان بری او کامیابی خاص ستا په مهربانی او مرحمت حاصلیدی شی. ځینو مفسرینو له «سیآت» څخه سینه اعمال مراد اخیستی دی یعنی وروسته له دی نه دوی ئی له بدو کارونو څخه محفوظ وفرمایل! او د دوی خوی او عادت ئی داسی و گرڅاوه چی د بدی په لوری متمائل نشی. ښکاره ده هر هغه چی نن دلته له بدی ځنی ځان وساتی پر هغه ستا لوی فضل او کرم شوی دی. او هم دغسی سری به هلته اعلیٰ بری او کامیابی حاصلوی. په دغه تفسیر کښی د «یومئذ» ترجمه دی د هغی ورځی په ځای په دی ورځی سره وکړه شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی که ستا لطف او مهربانی وی نو له بدیو ځنی به دوی ځان وساتی او پخپل عمل سره هیڅوک خپل ځان نشی ساتلی له لو یا ډیری بدی څخه څوک تش دی» په دغو پخپل عمل سره دغه دواړه تفاسیر منطبق کیدی شی.

# إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا يُنَادَونَ كَمَقَتُ اللهِ اَكْبَرُمِنُ مَقَتُ اللهِ اَكْبَرُمِنُ مَقَتُ اللهِ اَكْبَرُمِنُ مَقَتِكُمْ اَنْفَسُكُمْ اِذْ تُدُعُونَ إِلَى الْإِيبَانِ فَتَكُفَرُ وُنَ ۞

بیشکه هغه کسان چی کافران شوی دی (چی دوزخ ته داخل کړل شی نو) غږ به ورته وکړ شی (په ژبو د ملائکو چی) خامخا دښمنی (او قهر) د الله (پر تاسی باندی) ډیر لوی دی له دښمنی (او قهر) ستاسی له ځانونو خپلو سره کله چی وبه بللی شوئ تاسی (په دنیا کښی) طرف د ایمان راوړلو ته پس کافران کیدئ به تاسی (او له ایمانه به تښتیدلئ).

تفسیر: دغه به د قیامت په ورځ کښی وائی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی نن تاسی له خپل نفس څخه بیزاره یئ او پر خپل ځان لعنت وایئ په دنیا کښی چی کافران کیدئ په دغه وخت کښی الله تعالیٰ له دی نه زیات پر تاسی لعنت لیږه او ستاسی له حرکاتو به نارضاء ؤ چی د هم هغه بدل نن ورځ مومئ» ځینو مفسرینو د «مقتین» له زمانو ځنی یوه زمانه مراده کړی ده او داسی معنی ئی کوی چی تاسی په دنیا کښی څو څو ځلی د ایمان په طرف بللی شوی وئ او څو څو ځلی د ایمان په طرف بللی شوی وئ او څو څو ځلی مو کفر اختیار کړی ؤ نو اوس د هغه سزا وګالئ (برداشت کړئ) اوس هر قدر چی تاسی له خپلو ځانونو څخه بیزار او خپه یئ له همغه څخه زیات الله تعالیٰ له تاسی ناراضه او بیزاره دی.

# قَالُوُارَتَبَنَآامَتَّنَااثُنْتَيْنِ وَآخِيَيْتَنَااثُنْتَيْنِ

(نو) وبه وائی (دا کفار) ای ربه زمونږ مړه دی کړو مونږ دوه ځلی او ژوندی دی کړو مونږ دوه ځلی

تفسير: حضرت شاه صاحب ليكى «پخوا له دى نه تاسى خاوره وئ يا نطفه په دواړو تقديرو سره مړه او بيځانه وئ. بيا په تاسى كښى سا ننوته نو ژوندى شوئ بيا مړه شوئ بيا به ژوندى راپاڅول كيږئ هم دغه دى دوه ژونده او دوه مړينى، كما قال الله تعالىٰ فى الركوع (٣) من سورة البقرة ﴿ كَيْفَ تَكُمُّرُونَ بِاللهِ وَكُنْتُمُ الْمُواتَا فَاكَيَا الْمُوتَّ مُونِينَ اللهُ وَهُونَكُمُ الْمُواتَا فَاكَيَا الْمُوتَّ اللهُ اللهُ تُوتِينَا اللهُ اللهُ الله تعالىٰ فى الركوع (٣) من سورة البقرة ﴿ كَيْفَ تَكُمُّرُونَ اللهُ وَكُنْتُمُ اللهُ اللهُ اللهُ وَكُنْتُمُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ ولَا اللهُ وَلَا اللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِو اللهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِو اللهُ وَلِوْ

#### فَاعُتَرَفْنَابِذُنْوُبِنَا

#### یس قایل شو مونږ په ګناهونو خپلو

تفسیر: یعنی انکار به مو کوو چی وروسته له مرگه بیا ژوندون نشته. نه حساب دی نه کتاب، 
نه ثواب دی نه عقاب. نو ځکه پر گناهونو او شرارتونو زړهور او جری شوی وو. اوس مو ولید 
هم هغسی چی تا له ړومبنی موت څخه وروسته مونږ ته ژوندون راکړ او له عدم څخه دی مونږ 
وجود ته راوستو له وروستنی موت څخه وروسته هم تا مونږ سم د انبیاؤ له ارشاده سره بیا له 
قبورو څخه ژوندی راپاڅولو لکه چی نن د بعث بعد الموت هغه گرد (تول) مناظر مونږ پخپلو 
ستر گو سره وینو چی له هغه څخه مو انکار کوو او بی له دی نه بل څه چاره نه لرو چی پر 
خپلو هغو اغلاطو او خطاؤ اقرار او اعتراف وکړو.

#### فَهَلُ إِلَى خُرُوجٍ مِّنْ سَبِيْلِ®

#### پس آيا شته د وتلو (زمونږ ته له دغه دوزخه) کومه لاره!

تفسیو: یعنی افسوس چی اوس حسب الظاهر له دی ځایه د خلاصیدلو او تښتیدلو هیڅ یوه چاره او لاره نه راښکاری ماسواء له دی نه لکه چی تا پخپل قدرت سره مونږ ته دوه ځلی موت او حیات راکړی دی دریم ځلی مو هم دنیا ته ولیږئ څو دا ځلی هلته صالحه اعمال وکړو او سره له ډیرو نیکیو بیرته درحاضر شو.

# ذَلِكُورُ بِأَنَّهُ ٓ إِذَا دُعِى اللهُ وَحُدَهُ كَفَنُ تُوْوَ وَإِنَّ يُشْرَكُ بِهِ تُؤْمِنُواْ فَالْحُكُوْلِلهِ الْعَلِيّ الْكَبِيْرِ ۞

دغه (ابدی عذاب) تاسی ته په سبب د دی دی کله چی وبه باله شو الله یواځی (بی له خدایانو ستاسی) نو کفر به اختیار کړ تاسی او که شریکان به هم وبللی شول له الله سره نو ایمان به راوړ تاسی پس حکم خاص الله لره دی (چی هر څه کوی دغه الله) ډیر یورته دی (له شرکه) ډیر لوی دی.

تفسیر: یعنی بیشکه اوس د دنیا په لوری د بیرته ورتک هیڅ یو صورت نشته اوس تاسی د خپلو پخوانیو اعمالو سزاوی درواخلئ. ستاسی په نسبت د ابدی هلاکت دغه فیصله ځکه شوی ده چی تاسی د واحد الله او حقیقی معبود غږ ته غوږ کینښود او تل مو د ده له وحدانیت څخه انکار کوو. که له تاسی نه د کوم دروغ او باطل معبود په لوری بلنه کیده نو علیالفور به مو «آمنا و صدقنا» ویل او په هغه پسی به مو منډی وهلی نو له دغه وضعیت څخه ستاسی خوی او طبیعت او عادت اندازه کیدی شی که زر ځلی هم تاسی بیرته ستانه (واپس) کړل شئ بیا به تاسی په هم هغه کفر او شرک کښی اخته او مصروف کیږئ او پرته (علاوه) له طغیانه او عصیانه بل شی به له خپله ځانه سره نه راوړئ. پس نن ورځ ستاسی عادلانه او په ځای سزا هم دغه دائمی حبس دی. چی د هغه مرافعه او تمییز بل هیچیری نشی کیدی او له هغه څخه د نجات او خلاصی هیله (امید) او تمنا عبثه ده.

# هُوَالَّذِي يُونِيُكُو اللَّهِ وَيُنَزِّلُ لَكُومِ السَّمَاءِ رِزْقًا اللَّهُ مِنْ السَّمَاءِ رِزْقًا

#### وَمَايَتُذَكَّرُ إِلَّامَنُ يُنِيبُ ﴿

الله هغه ذات دی چی سیی تاسی ته دلائل نسی (د قدرت) خپل او نازلوی تاسی ته له (طرفه) د آسمانه رزق روزی (باران چی سبب د روزی دی) او پند نه اخلی (په دغو دلائلو د قدرت) مگر هغه چی را گرځیدلی وی (له شرکه او معصیته توحید او طاعت ته)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ د عظمت او وحدانیت دلائل او نسی په هر مخیز کسی ظاهری دی. انسان دی ښائی چی یواځی پخپلی روزی او رزق کسی لد غور او دقت وکړی او ودی گوری چی په مخه وسائلو او وسائلو سره هغه وررسیږی حتٰی چی د هغه سامان له آسمانه هم تهیه کیږی. بیا په نورو شیانو کښی هم د ده عقل او پوه رسیږی. لیکن که مخوک هغه لوری ته له سره رجوع هم ونه کړی او له غور او فکر څخه کار وانخلی نو له کوم ځایه او په کومی وسیلی سره به پوه حاصله کړی شی.

#### فَادُعُوااللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّيْنَ وَلَوْكِرَةَ الْكَفِرُونَ ®

پس وبولئ تاسی الله یه دی حال کښی چی خالص کوونکی اوسئ دغه (الله) ته (د) دین (له شرکه) او اګر که بد ګڼی دغه کافران (دغه اخلاص ستاسی)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ بندگانو ته ښائی چی له پوه او عقل څخه کار واخلی، او د واحد الله په طرف رجوع وکړی او هم هغه دی وبولی او عبادت دی وکړی، او د ده په بندگی کښی دی بل چا ته شرکت ور نه کړی بیشکه چی د مخلصو بندگانو د دغه موحدیت او بلا اشتراک د واحد احد الله د عبادت کولو څخه کفار او مشرکان خپه کیږی او خپله استکراه او تنفر تری ښکاروی چی دوی ولی نور گرد (ټول) معبودان له منځه لری کړی دی او صرف واحد الله قبلوی او یواځی د همغه قدوس الله په عبادت کښی مشاغلت لری. مگر پوخ او حقیقی موحد هم هغه دی چی د مشرکانو په مجمع کښی د توحید غږ پورته کړی او د هغوی د بد ویلو او خپگان څخه له سره اندیښنه او پروا ونه کړی.

# رَفِيْعُ الدَّرَخِتِ ذُو الْعَرُشْ يُلْقِى الرُّوْحَ مِنَ آمُرِ إَعَلَىٰ مَنْ يَعْلَىٰ الرَّوْحَ مِنَ آمُرِ إَعَلَىٰ مَنْ يَنْ الْمُراعِلَىٰ مَنْ يَنْنَا أُومِنَ عِبَادِ إِ

(هم دغه الله) پورته کوونکی د درجو (د مؤمنانو) دی څیښتن (مالک) د عرش دی رالیږی روح (جبرئیل یا پتی خبری) په امر حکم خپل پر هغه چا چی اراده وفرمائی له بندګانو خپلو

**تفسیر:** له پتو خبرو څخه وحی مراد ده چی پر انبیاؤ علیهم السلام نازلیږی او د دوی د ورثه ؤ په وسیله نورو بندګانو ته هم رسیږی لکه چی د قیامت تر ورځی پوری به رسیږی.

### لِيُنُذِرَ يَوْمَ السَّكَاتِ ﴿

دپاره د دی چی وویروی (خلق) له ورځی د ملاقات (چی په کښی یو ځای کیږی خالق او مخلوق او نور)

**تفسیر:** یعنی په هغه ورځ کښی چی تول اولین او آخرین به سره یو ځای د پاک الله په حضور کښی حاضریږی او هر یو سړی به د خپلو ښو یا د بدو اعمالو له بدل سره ملاقات کوی. یا ارواح له اجسادو، یا اعمال له عمالو یا مظلومان له ظلامو، یا عابدان له خپلو معبودانو سره ګوری.

#### يَوْمَرهُمُ بَارِيْ وَنَ ةَ

په هغه ورځ کښي چې دوی به راښکاره وي (بهر راولاړ له قبورو)

تفسیر: یعنی له قبورو څخه به ووځی او په یوه داسی ډاک سم صاف هوار میدان کښی به حاضریږی چی هلته به هیڅ غر او غونډی او نور حائل نه وی.

# لَايَخْفَىٰعَلَى اللهِ مِنْهُمُوشَىُ ۗ

پت به نه وی پر الله له دوی نه هیڅ څیز

تفسیر: یعنی ښه وپوهیږئ چی د هغه احکمالحاکمین په دربار کښی حاضریدل دی چی له هغه څخه ستاسی هیڅ احوال پټ نه دی او گرد (تول) ظاهری او باطنی اسرار او احوال ورته ښکاره او څرګند دی او د دوی ګرد (تول) اعمال به دوی ته وروړاندی کیږی او خپله جزاء مومی بیا به داسی وفرمائی الله جل جلاله یس له نفخی د صور

#### لِمَنِ الْمُلُكُ الْيُوْمَرُ لِللهِ الْوَاحِدِ الْقَفْتَ إِنْ

چا لره دی سلطنت (نو جواب فرمائی پخپله الله) نن ورځ خاص الله لره دی (سلطنت) چی یو دی ښه غالب قوی

تفسیر: یعنی په هغه ورځ کښی به ټول وسائل او حجب (پردی) لری کیږی. په ظاهری او مجازی ډول (طریقه) به هم د هیچا سلطنت او باچاهی نه وی پاتی او یواځی د هم هغه مالکالملکوت او صاحبالکبریا والجبروت حکومت او سلطنت به دائم او قائم وی چی د ده په مقابل کښی ټول زور او قوت او طاقت عاجز او ناتوانه مطیع او منقاد دی.

# ٱلْيَوْمُرَتُجُزى كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ لَاظُلْمَ الْيَوْمُ إِنَّ اللهَ سَرِيْعُ الْيَوْمُ إِنَّ اللهَ سَرِيْعُ الْجُسَابِ ﴿ وَهُمُ الْلاَوْفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِ وِكَاظِمِيْنَ مُ

نن ورځ به جزاء ورکړه شی هر نفس ته په قدر د هم هغه عمل چی کړی ئی دی نشته هیڅ قدر ظلم نن ورځ، بیشکه چی الله ډیر ژر حساب کوونکی دی. او وویروه (ای محمده! دغه کفار له عذابه) د ورځی نژدی کله چی زړونه به په نزد د چنغړکو وی په دی حال کښی چی غم کوونکی (پوری راؤری) به وی (خاوندان د زړونو)

**تفسیر:** یعنی له ډیری ویری او خوف زړونه به ئی تړپیږی او تر ستونو پوری به پورته کیږی او خلق به په دواړو لاسونو سره هغه ټینګ ونیسی او له دی نه به ویریږی چی چیری د دوی زړونه د دوی له تنفس سره یو ځای د باندی ونه وځی.

#### مَالِلظِّلِينَنَ مِنُ حَمِيْمٍ وَلَا شَفِيْمٍ يُكَاعُمْ

نه به وی ظالمانو ته (په قیامت کښی) هیڅوک دوست او نه کوم شفاعتګر چی خبره ئی ومنله شی

تفسیو: یعنی داسی کوم شفاعتگر به نه وی چی د هغه خبره به خامخا اوریدله کیږی، سپارښت

به هم هغه څوک کولی شی چی د الله تعالیٰ له طرفه مجاز او مأذون وی او د هغه انسان په حق کښی کیدی شی چی شفاعت د هغه دیاره غوره او پسند وی.

## يَعُلَمُ خَالِمَةَ الْاَعْيُنِ وَمَا تُخْفِى الصُّدُورُ ﴿ وَاللَّهُ يَقُضِى بِالْحَقِّ "

معلوم دی (الله) ته خیانت د ستر کو او هغه نیات چی پتوی ئی سینی (زړونه) او الله حکم (فیصله) کوی په حقه (عدل) سره

تفسیر: یعنی له مخلوقاتو ځنی خپلی سترګی وژغوری (وساتی) او په پته او مخفی ډول سره پر کوم یو شی نظر وغورځوی یا د سترګو په یوه کنج یا په غلا سره وګوری یا پخپل زړه کښی کوم نیت وکړی یا د کومی خبری اراده یا خیال پخپل زړه کښی تیر کړی له دغو ګردو (تولو) شیانو څخه پر تولو او پر هر یوه باندی الله تعالیٰ علیم او خبیر دی او فیصله ئی په عدل او انصاف سره کوی.

# وَالَّذِينَ يَدُعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَقْضُونَ مِثْنُ ۚ إِنَّ اللهَ هُوَ النَّذِيثُ اللهَ هُوَ النَّيمِينُ عُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَقْضُونَ مِثْنُ أَلْبَصِينُ وَأَنَّ اللهَ هُوَ السَّمِينُ عُ الْبَصِينُ وَأَنَّ

او هغه کسان چی بولی ئی دوی غیر له دغه (الله) حکم نشی کولی دوی په هیڅ څیز، بیشکه الله هم دی دی ښه اوریدونکی (د اقوالو) ښه لیدونکی (د اعمالو)

تفسیر: یعنی فیصله صادرول د هم هغه ذات کار کیدی شی چی ښه اوریدونکی ښه پوهیدونکی وی دوی. ښه نوهیدونکی وی به نوی د خدای وایئ او په بندګی کښی ئی لګیا یئ څرنګه به فیصله وکړی شی بیا هغه څیز چی د فیصله کولو قوت او قدرت نه لری نو هغه څرنګه خدای کیدی شی؟

ٱۅٙڵؘڡ۫؞ؽڛؽۯؙۉٳڣۣٵڷؙۯۯۻؚۏؘؽڹؙڟ۠ۯۉٳػؽڡؘٛػٵؽؘۼٳڣؾڎؙٵڷۮؚؽؽ ػٵڹٛۉٳڡؚڽؙؿؠؙڸۿؚٷ؇ػٳڹٛۉٳۿۄؙٲۺؘڐڡؚڹٛۿٶٛڨٷۜ؋ٞٷٵؿٵۯٳڣۣٵڵۯۯۻ

آیا نه گرځی (دغه مشرکان) په ځمکه (ملکونو) کښی پس چی وګوری دوی چی څرنګه وو عاقبت آخره خاتمه د هغو کسانو چی وو پخوا له دغو (مشرکانو) چی وو هغوی (پخوانی مکذبین) هم دوی ډیر سخت له دغو (کفارو) څخه له جهته د قوت او آثار (چی پریښی ئی دی) په ځمکه کښی

تفسیر: یعنی دیری کلکی او مضبوطی کلاوی، عالی شانه عمارتونه، او د مختلفو اقسامو. یادگارونه.

# فَأَخَذَهُمُ اللهُ بِنُ نُوْيِهِمُ وَمَاكَانَ لَهُمُ مِنَ اللهِ مِنُ وَاقِ®

پس ونیول هلاک کړل دوی لره الله په سبب د ګناهونو د دوی، او نه وو دوی ته له (عذابه د) الله هیڅوک ساتونکی.

تفسیر: یعنی کله چی څوک مو له دنیوی عذاب څخه نشی بچ کولی نو له اخروی عذاب څخه مو څوک ژغورلی (بچ کولی) شی؟

# ذلِكَ بِأَنَّهُ مُ كَانَتُ تَّالِيَهُمُ رُسُلُهُمُ بِالْبَيِّنْتِ فَكَفَّرُ وَالْمَيِّنْتِ فَكَفَّرُ وَا فَأَخَذَهُمُ وَاللَّهُ إِنَّهُ قَوِيٌّ شَدِيْكُ الْعِقَابِ

دغه (نیول او اهلاک د دوی) په سبب د دی وو چی بیشکه هغوی ته به راتلل رسولان د دوی په دلائلو نښو ښکاره وو (د قدرت) پس کافران شول پس ونیول دوی لره الله (هلاک ئی کړل) بیشکه چی دغه (الله) قوی ښه زورور سختوونکی د عذاب دی.

تفسیو: یعنی تاسی هم د هغوی په شان د رسول الله په تکذیب کښی نشئ فلاح موندلی او بالاخر رسوا او هلاک کیږئ او قدوس الله به پخپل زور او قوت سره خپل رسول فاتح، غالب، مظفر او منصور کرځوی. په هم دغه مناسبت الله اکرم شانه واعظم برهانه اوس د موسیٰ علیه السلام او د فرعون قصه دغسی بیان فرمائی

## وَلَقَدُ ارْسُكُنَا مُؤلِى بِالْلِيْنَا وَسُلْطِن مُّبِيرِينَ اللهِ

او خامخا په تحقیق لیږلی وو مونږ موسیٰ په آیاتونو دلائلو (د قدرت) خپل او په برهان سند ښکاره سره.

تفسیر: له «آیاتونو او دلائلو» ځنی ئی معجزات او له «برهان سند ښکاره» څخه ئی ما سواء له معجزاتو نور قسمونه دلائل او براهین مراد فرمایلی دی یا دی له «آیات» څخه تعلیمات او احکام او له «سلطان مبین» ځنی معجزات مراد واخیست شی یا به «سلطان مبین» د هغه قدسیه قوت او مخصوص ربانی تائید نوم وی چی د هغه آثار په انبیاوو کښی هر لیدونکی ته په ښکاره ډول (طریقه) سره په نظر راځی والله اعلم.

#### إلى فِرْعَوْنَ وَهَامِنَ وَقَارُوْنَ

طرف د (باچا د مصر) فرعون ته او هامان ته (چی وزیر ئی وو) او قارون ته (چی مصاحب ئی وو)

تفسیر: هامان د فرعون وزیر وو. قارون د بنی اسرائیلو ډیر لوی متمول او تاجر وو چی د موسیٰ علیه السلام پر خلاف د فرعون پر مرضی به ئی اقدامات کول پخوا له دی نه د ده قصه تیره شوی دی.

#### فَقَالُوُاسْحِرُكَنَّابُ@

پس وویل (دوی چی دا رسول) ساحر کوډګر دی دروغجن دی.

تفسیر: یعنی ساحر او کوډګر دی، د دغو معجزاتو په ښوولو کښی دروغجن دی د رسالت په دعوٰی کښی دغسی به ځینو د هغو ویلی وی او نورو به د دوی تصدیق کړی وی.

# فَكَتَّا جَاءَهُمْ بِالْحَقِّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُواا قُتُلُواَ ابْنَاءَ الَّذِينَ الْمُنْوَامِعَهُ وَاسْتَحُيُوانِسَاءَهُمُ

پس كله چي راغي (موسيٰ) دغو (قبطيانو) ته په حقه سره له نزده زمونږ وويل

(قبطیانو) چی ووژنځ تاسی ځامن د هغو (سبطیانو) چی ایمان ئی راوړی دی له موسیٰ سره او ژوندی پریږدځ تاسی ښځی (لوڼی) د دوی (خدمت ته)،

تفسیر: دغه حکم ئی دوهم محلی د موسیٰ علیه السلام د تشریف راوړلو څخه وروسته ورکړ څو په دغه سره د بنی اسرائیلو تذلیل او توهین وکړی او د دوی تعداد کم کړی او د دوی په زړونو کښی دغه خیال کینوی چی دغه ګرد (ټول) مصائب پر مونږ د موسیٰ علیه السلام له سببه راغلی دی او په دغه علت د هغه ملګرتیا پریږدی او دی به پخپل دغه ویرولو او د تخویف په سیاست کښی بریالی (کامیاب) کیږی وروسته له دی نه نه دی رامعلوم چی پر دغو احکامو تعمیل او مداومت شوی دی که نه؟

#### وَمَا كَيُدُ الْكَفِرِينَ إِلَّا فِي صَلْلٍ @

#### او نه دی کید مکر د کافرانو مګر یه ګمراهی کښی

تفسیر: یعنی له هسی مکرونو، فریبونو او تدابیرو څخه هیڅ نه کیږی. الله تعالیٰ له خپلو مخلصو بندگانو سره امداد او معاونت فرمائی. او د منکرینو ګردی (ټولی) حیلی او پلمی (تدبیرونه) ناکامی او غلطی ثابتوی.

#### وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُو نِنَ أَقُتُلُ مُوسَى وَلَيْنُعُ رَبُّهُ ؟

او وویل فرعون (عملی خپلی ته) پریږدئ (ای مشرانو) ما چی ووژنم موسیٰ او راودی بولی (موسیٰ) رب خپل (چی خلاص ئی کړی له ما)

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «فرعون وویل ما پریودئ! سائی چی د ده د سلطنت ارکانو به د موسیٰ د وژلو مشوره نه وی ورکړی او هغوی د ده د معجزاتو له لیدلو څخه متاثر شوی او ویریدلی وو. او له دی نه ډاریدل نه چی د موسیٰ رب زمونډ څخه انتقام واخلی، پخپله فرعون هم ویریدلی او سخت مرعوب او منفعل شوی وو لیکن خپل دغه خوف او بیم به ئی پتاوه او په خلقو کښی به ئی د خپل قوت او شجاعت او د انتهائی درجی شقاوت او بیحیائی د اظهار دپاره دغسی خبری کولی څو خلق وگنی چی د فرعون په مخکښی د موسیٰ د وژلو په لاره کښی هیڅ یو قوت او طاقت کښی هیڅ یو قوت او طاقت نشی دریدلی».

#### إِنَّ أَخَافُ أَنُ يُبَدِّلَ دِيْنَكُو أَوْأَنُ يُنظِهِ رَفِى الْأَمْضِ الْفُسَادَ اللَّهِ الْأَمْضِ الْفُسَادَ

(وویل فرعون) بیشکه چی زه ویریوم چی بدل به کړی (موسیٰ) دین ستاسی (ای قبطیانو!) یا به ظاهر کړی (موسیٰ) په ځمکه (د مصر) کښی فساد (او مخالفت په منځ زمونو کښی)

تفسیو: یعنی که موسیٰ علیه السلام ژوندی پریښود شی نو د دینی او دنیوی د دواړو قسمو د نقصان اندیښنه ده ممکن دی چی دی د خپل وعظ او تلقین په اثر ستاسی هغه مذهبی دود (رواج) او دستور در خراب کړی چی له پخوا راهیسی جریان او دوام لری یا د سازش او د نورو وسائلو جال په ځمکه کښی وغځوی او خور ئی کړی او په مملکت کښی انقلاب، تطور او بدامنی واچوی چی نتیجه به ئی داسی کیږی چی د تاسی (قبطیانو) حکومت به خاتمه ومومی او سلطنت به د بنی اسرائیلو (سبطیانو) په لاس کښی ورشی.

# وَقَالَ مُوْسَى إِنِّى عُدُتُ بِرَ بِّنِ وَرَتِّبِكُمُ مِّنُ كُلِّلِ مُتَكَيِّرٍ

او وویل موسیٰ (قوم خپل ته) چی بیشکه زه پناه غواړم په رب خپل او په رب ستاسی له (شره د) هر متکبره (سرکشه)

تفسیو: کله چی حضرت موسیٰ علیه السلام ته د دغو مشورو خبر ورورسید نو خپل قوم ته ئی و و فرمایل چی زه له دغو ویرولو څخه له سره نه ویریږم او نه ئی پروا لرم. یواځی فرعون لا څه کوی که د دنیا ګرد (تول) متکبرین او جبارین هم سره راتول شی خو بیا زما الله ما د دوی له شر څخه ساتی او هغه ماته کافی دی. ما خپل ځان یواځی د ده په پناه کښی ورکړی دی هم هغه زما حامی او مددګار دی کما قال الله تعالیٰ ﴿ لَاَیۡاَاَالَیۡاَ اَسْتُوُواریٰ ﴾ جزء ۱٦ (د طله ۲ رکوع ه آیت ) ښه وروسته د الله تعالیٰ له حمایته او امداده داسی اولوالعزم نبیان به څرنګه له یوه مغرور انسان څخه ویریږی نو څکه موسیٰ علیه السلام وویل بیشکه زه پناه غواړم په رب خپل او په رب ستاسی له شره د هر متکبره سرکشه.

## لَايُؤمِنُ بِيَوْمِ الْحِسَابِ الْ

چی نه راوړی ايمان په ورځ د حساب.

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «محوک چی په حساب او کتاب یقین او باور ولری نو هغه به

غرنګه ظلم وکړی؟»

# وَقَالَ رَجُكُ مُّؤُمِنٌ مِّنَ الِ فِرُعَوْنَ بَكُتُمُ اِيْمَانَةَ اَتَقَتُلُوْنَ رَجُلًا اَنَ يَتَقُولَ رَبِّنَ اللهُ وَقَدُ جَآءً كُوْ بِالْبَيِّنْتِ مِنَ رَبِّكُوْ وَإِنْ يَكُ كَاذِ بَافَعَكِيْ وَكَذِبْهُ وَإِنْ يَكْ صَادِقًا يَضِبُكُو بَعْضُ الَّذِي يَعِدُ كُوْ

او وویل یو سری مؤمن له خپلوانو د فرعون څخه چی پتاوه ده ایمان خپل (له نورو قبطیانو) آیا وژنئ تاسی داسی یو سړی چی وائی رب زما الله دی او حال دا چی په تحقیق راغلی دی تاسی ته په ښکاره دلائلو له (طرفه) د رب ستاسی، او که چیری وی (موسیٰ) دروغجن نو پس په هم ده ده (جزاء د) دروغو د ده او که چیری وی (موسیٰ) صادق رښتینی نو وبه رسیږی تاسی ته ځینی د هغه عذاب چی وعده کوی (موسیٰ د هغه) له تاسی سره.

تفسیو: یو مؤمن سری چی هغه تر دغه وخته یوری خپل ایمان له فرعونه او د ده له قومه مخفی ساتلی وو د «ذرونی اقتل موسیٰ» په جواب کښی ئی داسی وویل « آیا ته د داسی یو سړی په ناحقی وینی تویولو پسی خپله ملا تړی چې هغه علاوه له دغه اظهاره بله هیڅ ګناه نه لری چې زما رب یواځی الله دی او دی ولی یواځی یوه الله ته خپل رب وانی؟ حال دا چی دی د خیلی دغی دعوی په تصدیق کښی ښکاره دلائل هم لری چی تاته ئي درښوولي دی او ته د هغه وژلو ته دومره ضرورت هم نه لري. بلكه امكان لري چې د هغه وژل تاته مضر هم واقع شي فرض ئي كړه که دی پخپلی دغی دعوی کښی دروغجن هم ثابت شی نو پر دغسی لویو دروغو نی خامخا الله تعالیٰ هلاک یا رسوا کوی د الله تعالیٰ عادت داسی نه دی چی هغه داسی کاذب ته دومره موقع او فرصت ورکړي چې ترقي وکړي يا بري ومومي، د دې دباره چې د دنيا خلق د تل دياره يري تير نه وځي او له دغه التباس او اشتباه څخه ووځي يقيناً يوه نه يوه ورځ د ده دغه كلايين ویلی کیدونکی دی او دغسی حالات به بیشیوی چی دنیا به یه علامیه ډول (طریقه) سره د ده رسوائی، ناکامی او د دروغو او د یلمو (تدبیرونو) تماشا او ننداره کوی، او تاته له سره د دغی خبری ضرورت نه دی یاتی چی هرومرو (خامخا) ته دی خیل لاس د ده یه وینو سره سور کړی. که په واقع سره دی صادق او رښتينې وی نو له هغه دنيوی او اخروی عذاب څخه به چې دى خپل مخالفين او مكذبين ويروى څه نه څه برخه على اليقين تاته به هم دررسيدونكي وي، الهذا په ړومېنې تقدير سره د ده په وژلو کښې تلوار کول عبث او بيکاره دی. او په دوهم تقدير خو بيخي د نقصان او خسران موحب دي» حضرت شاه صاحب رحمة الله عليه ليكي «يعني كه

دروغجن دی نو هم هغه الله ئی سزا پر دروغ ویونکی ورنازلوی. او امکان لری چی رښتین وی نو ته دی فکر وکړه!»

تنبیه: دغه تقریر په هغه تقدیر سره دی کله چی د کوم مفتری کذب صریحاً ظاهر شوی نه وی. که د نبوت د مدعی کذب او افترای په دلائلو او براهینو سره ثابت شی نو بلا شبهه واجب القتل دی. په دغه زمانه کښی چی زمونږ د سیدالمرسلین خاتم النبیین توب په قطعیه وو دلائلو سره ثابت شوی دی که کوم سری د نبوت مدعی شی نو کله چی دغه مدعی د یوی قطعی الثبوتی عقیدی تکذیب کوی لهذا د دغه مدعی النبوت په متعلق به د هیڅ قسم تامل، تردد، امهال او انتظار ځای نه وی.

# اِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَمُسُرِفٌ كَنَّ ابْ

بیشکه الله سمه لاره نه سیی هر هغه چا ته چی هغه مسرف له حده تیریدونکی وی دیر دروغجن وی

تفسیر: یعنی که بالفرض موسیٰ علیه السلام دروغجن وی نو له سره به الله تعالیٰ ورته داسی سمه لاره نه ښووله، او هغه به داسی متوالیاً او مسلسلاً خپلی معجزی نشوی راښوولی. او په بری او کامیابی کښی به ئی دغومره ترقی او پرمخ تګ نه کوو. او که ته داسی دروغجن ئی چی عمداً یوه رښتین او صادق نبی ته د دروغو نسبت کوی نو بالاخر به دی الله تعالیٰ ذلیل، پاتی او ناکاموی.

### يْقَوْمِلِكُوُّ الْمُلْكُ الْيُوْمِ ظِهِرِيْنَ فِي الْأَرْضُ فَمَنَ يَنْصُرُنَا مِنْ بَاشِ اللهِ إِنْ جَاءَنا \*

ای قومه زما تاسی لره دی ملک باچاهی نن ورځ په دغه حال کښی چی غالب ئی په محمکه (د مصر کښی پر سبطیانو) پس مخوک به نصرت وکړی له مونږ سره له عذابه د الله که راشی (دا عذاب) مونږ لره (په سبب د قتل د موسیٰ؟ بلکه ناصر نشته نو مه ئی وژنئ!)

قفسیو: یعنی پر خپلو تسلیحاتو، تجهیزاتو، وسائلو، وسائطو او لاؤ لښکر مه مغروریږئ! اګر که نن تاسو د دغه شان او شوکت او دج او سلطنت خاوندان یئ که صبا مو الله تعالیٰ پخپل عذاب محاط او محصور کړی نو کوم یو سړی به تاسو ته نجات او پناه درکولی شی! او دغه ستاسی گرد (ټول) ساز او سامان به هم داسي ويجاړ او وران پاتي کيږي.

# قَالَ فِرُعَوُنُ مَآارُرِيُكُوۡ إِلَّامِاۤاَرٰى وَمَاۤاَهُدِيكُوۡ اِلَّاسِۡئِيلَ الرَّشَادِ۞

وویل فرعون چی زه نه سیم تاسی ته مګر هم هغه (مصلحت) چی وینم زه (په وژلو د موسیٰ کښی) او نه سیم زه تاسی ته (ای قبطیانو!) مګر لاره د نیکی (او د مصلحت)

تفسیر: ستا په دغه تقریر سره زما خیالاتو تبدیل نه دی موندلی هر هغه څیز چی زما په نزد خیر او مصلحت وو هم هغه می تاسو ته وویل او غواړم چی تاسی په ښه شان سره ځانونه پری پوه کړئ زما په خیال د بهتری او صواب هم هغه لاره چی پکښی امنیت، راحت او نجات مرکوز دی هم دغه لاره ده چی د دغه سړی خبرو ته دی سم د لاسه خاتمه ورکړه شی.

# وَقَالَ الَّذِي الْمَنَ يَقَوُمِ إِنِّيُ آخَافُ عَلَيْكُمُ مِّ مُثَلَ يَوُمِ الْرَحْزَابِ صَّمِثُلَ دَابِ قَوْمِ نُوْجٍ وَعَادٍ وَسَّمُوْدَ وَالَّذِينَ مِنَ بَعُدِهِمُ وَمَا اللهُ يُرِيدُ طُلْمًا لِلْعِبَادِ ۞

او وویل هغه (سړی) چی ایمان ئی راوړی وو ای قومه زما بیشکه زه ویریږم پر تاسی (په تکذیب د موسیٰ کښی) په مثل د (عذاب) د ورځی د ډلو (د پخوانیو په سبب د تکذیب د انبیاؤ) په مثل د حال د قوم د نوح (چی ډوب شول) او (په شان) د عادیانو (چی په باد صرصر هلاک شول) او (په شان د) تمودیانو (چی په چغه مړه شول) او هغه کفار چی وروسته له دوی نه وو، او نه دی الله چی اراده لری د ظلم پر بندګانو خپلو

تفسیر: یعنی که تاسی هم داسی پر تکذیب او عداوت تینک ولاړ اوسئ نو سخته اندیښنه ده چی تاسی هم چیری هم هغه عذاب ونه ګورئ چی پخوانیو مکذبینو اقوامو د خپلو انبیاؤ د تکذیب په مقابل کښی لیدلی دی. یه یاد ئی ولرئ چی د الله تعالیٰ په دربار کښی ظلم، تیری او بی

انصافی بیخی نشته که پر دغسی سختو جرائمو تاسی ته یا نورو اقوامو ته سخته سزا در کړی او سپیره او تباه مو کړی نو دغه اهلاک به د عینالعدل او نفس الانصاف تقاضا وی هغه به کوم یو حکومت وی چی د خپلو سفراوو قتل او رسوائی ته زیړی زیړی گوری؟ او له قاتلینو او معاندینو څخه د دوی بدل او انتقام نه اخلی؟

#### وَيْقُومِ إِنَّ آخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمُ النَّنَادِ اللَّهِ النَّفَادِ اللَّهُ اللّ

او ای قومه زما بیشکه زه ویریږم پر تاسی له (عذابه د) ورځی د رابللو (په چغو سره یو بل ته)

تفسیو: عموماً مفسرین له «یوم التناد» د (ناری سوری بلنی ورځ) قیامت مراد اخلی ځکه چی په محشر کښی د جمع کیدلو او حساب ورکولو دپاره د هر چا بلنه کیږی او پرله پسی د خلقو نومونه یادیږی او اهل الجنت به اهل النار او بالعکس او اهل الاعراف پخپلو منځونو کښی یو پر بل به ناری وهی څو بالاخر داسی یو غیبی غږ واوراوه شی! «یا اُهل الجنة خلود لاموت ویا اُهل النار خلود لا موت» کما ورد فی الحدیث. لیکن حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه له «یوم التناد» څخه هغه ورځ مراد کړی ده چی په هغی کښی پر فرعونیانو عذاب نازل شو لکه چی لیکی «د نارو سورو او بلنو ورځ پر هغوی راغله په هغه ورځ کښی چی د قلزم په بحیره کښی ډوب شول او د دغو ډوبیدلو په وخت کښی به دوی یو بل ته ناری او سوری وهلی او په رثړا او انګولا لګیا وو ښائی دغه وضعیت به د هغه مؤمن سړی له کشفه معلوم شوی وی یا به ئی له خپل قیاسه داسی ویلی وی چی پر هر قوم هم داسی عذاب نازلیږی.

### يُومُر تُولُونَ مُدُرِينَ

هغه ورځ چې وګرځئ تاسي شا اړوونکي (موقف ته په طرف د دوزخ)،

تفسیو: یعنی په محشر کښی به په شا اړولو سره د دوزخ په طرف په منډو منډو سره شړلی او تښتولی شغ یا د عذاب د نزول په وخت کښی به د تښتیدلو دپاره ناکامه زیار او کوښښ کوئ.

# مَالَكُونِينَ اللهِ مِنْ عَاصِمٍمْ وَمَنْ يُضَلِلِ اللهُ فَمَالَهُ مِنْ هَادِ

نو نه به وی تاسو ته له (عذابه) د الله هیخوک ساتونکی او هر هغه چی کمراه ئی کړی الله نو نه به وی ده ته هیڅوک هادی لار ښوونکی.

تفسیو: یعنی تاسو ته گرد (ټول) هسک (اوچت) او ټیټ په پوره ډول (طریقه) سره ښوولی شوی دی که سره له هغه تاسی پری نه پوهیږئ یا ئی نه منځ نو ښه وپوهیږئ! چی ستاسی د عناد او کږو تللو له شامته الله تعالیٰ داسی اراده فرمایلی ده چی تاسی په هم هغه ستاسی خوښی کړی غلطی او گمراهی کښی پریږدی بیا د داسی اشخاصو د پوهیدلو او منلو څه توقع کیدی شی؟.

# وَلَقَدُ جَأْءَكُو يُوسُفُ مِنَ قَبُلُ بِالْبَيِّنَتِ فَمَازِلَتُو فِي الْبَيِّنَةِ فَمَازِلَتُو فِي اللَّهِ مِنَا اللهُ مِنْ بَعْدِم وَسُؤلِد

او خامخا په تحقیق راغلی وو تاسی ته یوسف پخوا له (موسیٰ څخه) په ښکاره وو دلائلو (د قدرت) پس همیشه به وئ تاسی په شک (گمان) کښی له هغه (حکمه) چی راغلی ؤ دی تاسی ته په هغه سره، تر هغه پوری کله چی وفات شو (یوسف) نو وویل تاسی چی له سره به راونه لیږی الله وروسته له دغه (یوسفه) هیڅ رسول.

تفسیر: یعنی ځئ! خبره پای (آخر) ته ورسیده! نه دغه رسول وو نه وروسته له دی نه بل کوم رسول راتلونکی دی گواکی بیخی ئی د رسالت له سلسلی څخه انکار وکړ. لیکن حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د حضرت یوسف علیه السلام په ژوندانه مصریان د ده په نبوت قائل نه شول او د یوسف علیه السلام له مرګه وروسته کله چی د مصر انتظام خراب شو نو دوی وویل چی د یوسف قدم پر دغه ښار څومره مبارک وو دغسی بل نبی به په مستقبل کښی نه راځی یا هغه انکار یا دغه اقرار هم دغه اسراف او زیات ویل دی» د مؤمن سړی چی نوم ئی «خربیل» او د فرعون ترورځی یا بل کوم خپلوان کیده غرض دا وو چی د نعمت قدر له زوال څخه وروسته پیدا کیږی تاسی فی الحال د موسیٰ علیه السلام قدر نه پیژنئ خو بیا به ارمان وکړئ.

كَذَالِكَ يُضِلُّ اللهُ مَنْ هُوَ مُسْرِثٌ ثُمْرَتَابٌ ﴿ لِلَانِينَ يُجَادِ لُوْنَ فَ النِّ اللهِ بِغَيْرِسُلْطِنِ اَتُهُمُ كَبُرَمَقُتَّا عِنْدَاللهِ وَعِنْدَ الذِينَ المُنْوَا

هم داسی (لکه دغه اضلال) گمراه کوی الله (په کنده د سرکشی کښی) هر هغه لره چی مسرف له حده تیریدونکی وی شک راوړونکی وی (په دین د الله کښی) هغه (مسرفین او مرتابین) چی جگړی کوی (له انبیاؤ سره) په (ابطال) د دلائلو (د قدرت) د الله کښی بی له کوم برهان علمی سنده چی راغلی وی دوی ته، ډیر لوی دی (دغه جدال) له جهته د بغض په نزد د الله او په نزد د هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی

تفسیر: یعنی بی له عقلیه او نقلیه حجت څخه د الله تعالیٰ په خبرو کښی جګړی کوی او شبهی غورځوی له دی نه به بل لوی زیادت او بیباکی څه وی؟ نو الله تعالیٰ او د ده ایماندار بندګان له دغو خلقو څخه زیات نارضاء او بیزاره وی چی دغه د دوی د انتهائی ملعونیت سبب دی.

## كَنْ الِكَ يُطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ٥

هم داسی (لکه دغه اضلال) مهر وهی الله (د کفر او شقاوت) پر هر زړه د متکبر (سرکش) ډیر جبر کوونکی

تفسیر: هغه خلق چی د الله تعالیٰ په مخ کښی له ډیر غرور محخه خپله غاړه ښکته نه کړی او د انبیاؤ د ارشاداتو په مقابل کښی خپل اطاعت او فرمان منل ښکاره نه کړی نو بالاخر الله تعالیٰ د دوی پر زړونو داسی مهر لګوی چی بیا له سره د قبول الحق او نفوذ الخیر ځای او ګنجایش په هغه کښی نه پاتی کیږی.

# وَقَالَ فِرْعَوْنُ لِهَامْنُ ايْنِ لِيُ صَرْحًا لَّعَلِيْ آبَنُغُ الْرَسْبَابَ اللهِ مُوسَى السَّمُونِ فَأَطَلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَى

او وویل فرعون ای هامان (زما وزیره) جوړه کړه ماته یوه ماڼی ډیره لوړه اوچته ښائی ورسیږم لارو ته (په دغو ختلو سره) لارو د آسمانونو ته پس چی زه له لری څخه وګورم الله د موسیٰ ته (چی آیا شته که نشته؟)

تفسیر: دا د دغه ملعون انتهائی بی شرمی او بیباکی وه . ښائی چی ده به له حضرت موسیٰ علیه السلام څخه د الله تعالیٰ علویه صفات او نور محامد اوریدلی وی او د هغه په اثر به ئی پخپل زړه کښی داسی ټاکلی (مقرر کړی) وی چی د موسیٰ الله پر آسمان کښی اوسیږی نو د هغه په نسبت

ئی دغه استهزای او تمسخر شروع کړ. رښتیا ده «د میږی مرګ چی راشی د وزرو خاوند شی» د «قصص» په سورت کښی په دغه مورد کښی تقریر کړی شوی دی.

#### وَإِنِّىٰ كَرُظُنُّهُ كَاذِبًا ۚ

او بیشکه زه گمان کوم پر دغه (موسیٰ) د دروغجن (په دغه دعوی کښی چی خدای يو دی)

تفسیر: یعنی د رسالت به دعوی هم، او به دغی دعوی کښی هم چی به توله دنیا کښی ماسواء له هم هغه یوه واحد احد الله څخه بل هیڅوک حقیقی معبود نشته. ماته خو ماسواء له خپل مخانه بل هیڅ یو رب به نظر نه راځی کما قال فی جزء ۲۰ الرکوع (۱) آیت ۳۸ من سورة القصص

﴿ مَاعِلْمُتُ لَكُوْمِنَ اللهِ غَيْرِي ﴾

# وَكَنْ الِكَ زُرِينَ الفِرْعَوْنَ سُوَّءُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ السِّبِيْلِ

او هم داسی (لکه ښائست د دغی وینا) ښائسته کړی شوی وه فرعون ته بدی د عمل د ده او منع کړی شوی ؤ دی له سمی لاری (د هدایت څخه)،

تفسیر: د بد کار کولو په وخت کښی د انسان پوه او سد (هوش) د ده له سره ځی او په داسی مضحکه راوړونکیو حرکاتو لګیا او مشغولیږی چی وروسته له هغه د هدایت او پر سمه لاره باندی د راتګ هیڅ یوه چاره او لاره نه پاتی کیږی هم دغسی د فرعون حال هم شو.

### وَمَاكَيْدُ فِرُعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابٍ ٥

او نه وو دغه کید مکر د فرعون (په جوړولو د دغی ماڼی کښی) مګر په زیان کاری هلاکوالی کښی وو

تفسیر: یعنی د فرعون هومره جرگی، مشوری، تدابیر، چل، پلمی (تدبیرونه) او نور چی و هغه گرد (ټول) خوشی او بی حقیقته وو. ده پخپله د خپلی تباهی دپاره اقدامات وکړل او موسیٰ علیه السلام ته ئی هیڅ ضرر ونه شو رسولی.

# وَقَالَ الَّذِي الْمَنَ يَقَوْمِ النَّبِعُونِ آهْدِكُمْ سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴿

او وویل هغه (سړی) چې ایمان ئې راوړی وو ای قومه زما متابعت وکړئ زما چې وښیم تاسي ته لاره د هدایت (او صواب).

تفسیر: کله چی فرعون ویلی ؤ ﴿ وَمَآاَهُٰدِیّلُوُالِاسِیّلُ الرَّشَالِا ﴾ د هغه په جواب کښی مؤمن سړی داسی وویل چی «سبیلالرشاد د نیکی او بهتری لاره» هغه نه ده چی فرعون ئی تجویز کوی بلکه تاسی پر ما پسی راځځ! څو د فایدی او بهتری لاره ومومځ!.

### يْقُومِ إِنَّمَا هَاذِهِ الْحَيْوَةُ الدُّنْيَامَتَاعُ وَإِنَّ الْاِخِرَةَ هِيَ دَارُ الْقَرَارِ الْ

ای قومه زما بیشکه هم دا خبره ده چی دغه ژوندون لږ خسیس یوه متاع (گته (فائده) لږه) ده او بیشکه آخرت هم هغه دی کور د قراری (بی زواله)

تفسیر: یعنی په فانی او زائل ژوندون او دغو څو ورځنیو عیش او عشرت او میلو او چرچو کښی مه شاغل او مه غافلیږئ! او تل د آخرت په فکر او ذکر کښی مشغول اوسئ او مه ئی هیروئ! دغه دنیوی ژوندون په هر ډول (طریقه) سره چی وی ښه یا خراب پای (آخر) ته رسیږی او خاتمه مومی او وروسته له هغه داسی یو ابدی حیات شروع کیږی چی هغه له سره انجام او خاتمه نه لری. عقلاؤ او پوهانو لره لازم دی چی په دغه آنی فانی ژوندون کښی هغه دائمی او باقی حیات ته تهیه او ترتیبات ونیسی! که نه تل تر تله به په مصائبو او تکالیفو کښی اخته کیږی.

# مَنُ عَمِلَ سَيِّنَةً فَلَا يُجُزِّى اللامِثْلَهَ أَوْمَنُ عَمِلَ صَالِحًا مِّنُ ذَكْرِ أَوْانُثَى وَهُومُؤُمِنُ فَاوُلَإِكَ يَدُ خُلُونَ الْجِئَةَ يُوْرَى قُونَ فِيهَا بِغَيْرِحِسَا بِ @

هر څوک چی وکړی بد کار پس جزا نه ورکوله کیږی (هغه ته) مګر په قدر د هم هغی بدی او هر څوک چی وکړی نیک کار له نارینه ؤ وی یا له ښځو وی حال دا چی دی مؤمن وی پس دغه (صالحان مؤمنان) ننه به وځی په جنت کښی رزق روزی به ورکوله کیږی (دوی ته) په دغه جنت کښی بی حسابه.

تفسیر: په دغه سره د اخروی ژوندون لږ څه تفصیل ښوولی شوی دی چی اخروی حیات څرنګه ښه کیدی شی معلوم شو چی هلته ایمان او صالح عمل په کار دی د مال او متاع هیڅ قدر او قیمت هلته نشته او دا هم ظاهر شو چی د الله تعالیٰ رحمت د ده پر غضب غالب دی. عاقلانو ته ښائی چی دغه طلائی فرصت او موقع له خپل لاسه ونه باسی.

# وَيْقُومِمَا لِنَ أَدُعُوْكُمُ إِلَى النَّجُوةِ وَتَدُعُونَنِي إِلَى النَّارِقُ

او ای قومه زما څه دی ما لره چی بولم تاسی په طرف د نجات (او خلاصی) او بولئ تاسی ما په طرف د اور (د دوزخ).

تفسیر: یعنی زما او ستاسی معامله هم سره عجیبه ده زه غواړم چی تاسی د ایمان پر لاره روان کړم. او د الله تعالیٰ له عذابه مو وژغورم (وساتم) او ستاسی کوښښ دا دی چی ما هم له خپلو گانونو سره په دوزخ کښی اړتاو کړئ له یوه جانبه داسی دوستی او خیر غوښتنه له بل جانبه داسی دښمنی او بده غوښتنه.

# تَنُ عُوْنَنِيْ لِأَكْفُرُ بِاللهِ وَأُشْرِكَ بِهِ مَالَيْسَ لِيُ بِهِ عِلْمُ

تفسیر: یعنی ستاسی د کوښښ حاصل دا دی چی زه معاذ الله له واحد الله څخه انکار وکړم د ده او د ده د انبیاؤ خبری ونه منم او د ناپوهانو جاهلانو په شان هغه شیان خدای وبولم چی د دوی الوهیت په هیڅ یوه دلیل او علمی اصولو سره هم نه دی ثابت. نه زه پر دغه خبر یم چی د څه لامله (له وجی) دغسی شیانو ته دوی خدای وائی بلکه زه پر دغه ښه پوهیږم چی د هسی اقدام په خلاف قطعیه دلائل قائم دی.

#### وَّٱنَاٱدُعُوۡكُوۡإِلَى الْعَزِيۡزِالْغَفَّارِ۞

حال دا چی زه بولم تاسی هغه (الله) ته چی ښه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) دی.

تفسیو: یعنی زما منشاء دا ده چی په هیڅ شان ستاسی سرونه د هغه واحد الله له درشله لری نشی او تل مو سرونه د هغی دروازی په مخکښی ښکته وی چی نهایت زبردست هم دی او ډیر زیات د خطاؤ بښونکی هم دی او که مجرم ونیسی نو هیڅوک د هغه ژغوروونکی (بچ کوونکی) او خلاصوونکی هم نشته دی د هم دی خبری وړ (لایق) او مستحق دی چی هر انسان د ده په مقابل کښی سره له خوفه او رجاء او ویری خپل د عبودیت سر ښکته کړی. په یاد ئی ولرئ چی زه د هغه پاک الله په پناه کښی راغلی یم چی تاسی د هغه په طرف بولم.

# لَاجَوَمَ ٱلْمُنَاتَكُ عُوْنَنِي إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعُوةٌ فِي الدُّنْيَا وَلَا فِي الْاِحْرَةِ

حقه او رښتيا (دغه) خبره ده بيشکه هغه (معبود) چې بولئ تاسي ما (عبادت د) هغه ته نشته هغه ته (قوت د) بلني (نه) په دنيا کښي او نه په آخرت کښي (چې شفاعت وکړي د چا)

# وَأَنَّ مَرَّدُنّا إِلَى اللهِ وَأَنَّ الْمُسْرِفِيْنَ هُوْ أَصْعُبُ النَّارِ اللهِ وَأَنَّ الْمُسْرِفِيْنَ هُوْ أَصْعُبُ النَّارِ

او بیشکه چی ورتله زمونبر (د تولو) خاص الله ته دی او بیشکه چی مسرفان له حده تیریدونکی (مشرکان) هم دوی ملگری د اور (د دوزخ) دی (چی تل پکښی اوسیږی).

تفسیر: یعنی د کار په انجام کښی د هر ډول (طریقه) تګ او راتګ رجوع او بیرته ورتله د واحد الله په طرف دی. کله چی انسان هلته ورسیږی د خپلو ګردو (ټولو) تجاوزاتو او زیادتو نتیجه به ورڅرګندیږی. راوښیه! چی له دی نه بل زیادت به څه وی؟ چی عاجز مخلوق ته د خالق درجه ورکړه شی.

کله چی فرعونیانو قصد د قتل د هغه مؤمن وکړ نو ده ورته داسی وویل چی

### مَسَتَدُكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُورُ

پس ژر ده چی یاد به کړئ تاسو (په وخت د لیدلو د عذاب کښی هغه) چی زه ئی وایم اوس تاسی ته

تفسیر: یعنی کله چی وروسته له دی نه د خپلی تیری، تجاوز او زیادت د خوند محکوونکی یئ نو په هغه وخت کښی به زما دغه پند او نصیحت یادوئ، چی هو! د الله تعالیٰ یوه بنده موند ته دغه کردی (تولی) خبری ښوولی وی او رښتیا ئی فرمایلی وی، لیکن د دغه وخت یادونه، ارمان، پښیمانتیا او افسوس محه فائده رسوی؟ بلکه بیخی مفید نه واقع کیدی.

#### وَأُفَوِّضُ آمُرِي إِلَى اللهِ إِنَّ اللهَ بَصِيْرٌ بِالْعِبَادِ ﴿

او سپارم زه هر کار خپل الله ته بیشکه چی الله ښه لیدونکی دی (د ټولو اقوالو او افعالو) د بندګانو

تفسیر: یعنی ما د الله تعالی حجت درتمام کړی دی او د نصیحت خبری مو درپوهولی دی. که تاسو ئی نه منئ نو زه له هغه سره څه کار او غرض نه لرم. اوس زه خپل ځان بیخی پاک الله ته سپارم، او پری پوره اعتماد لرم. که تاسی زما ربرولو (تکلیفولو) او ضرر رسولو پسی لویږئ نو هم هغه الله تعالیٰ زما حامی او ناصر دی، او ټول بندګان د ده تر کتنی لائدی دی. هغه ستا او زما دواړو معامله ګوری. د هیچا هیڅ یو حرکت له ده څخه پټ نه دی. د یوه قانت مؤمن کار دا دی چی له خپلی امکانی سعی او کوشش ایستلو څخه وروسته نتیجه الله تعالیٰ ته وسپاری.

# فَوَقْمَهُ اللهُ سَيِيّاتِ مَامَكُووُ اوَحَاقَ بِاللَّ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ الْعُذَابِ ٥

پس وساته دغه (موسیٰ یا مؤمن سړی) لره الله له سختو (عذابونو) د هغو چی مکر کړی وو دوی او (بالعکس) چاپیر شو په آل د فرعون (سره د فرعون) بد عذاب (د غرق په دنیا او بد عذاب د غرق په عقبیٰ کښی).

تفسیر: یعنی د حق او باطل د دغه کشمکش آخری نتیجه داسی شوه چی الله تعالیٰ حضرت موسیٰ علیه السلام او د ده ملګرو ته سره له هغه مؤمن سړی چی له آل د فرعون څخه وو د

فرعونیانو له شره او کیده نجات ورکړ، او محفوظ ئی وساته او د فرعونیانو هیڅ یو مکر او فریب ته ئی د اجراء موقع ورنه کړه، بلکه د دوی هغه مکر او فریب ئی پخپله پر هم دوی واړاوه نو هغه کسان چی د حق منونکیو تعاقب ته وتلی ؤ ووژلی شول او قوم د قلزم په بحیره کښی مغروق او تر اوبو لاندی محروق شول.

# ٱلنَّارُيْعُرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ۗ

اور (د دوزخ) وړاندی کاوه شي (دا کفار) پر دی (اور) هر صبا او هر بيګا

تفسیر: یعنی د دوزخ ځای چی په هغه کښی به د قیامت په ورځ ننه ایستلی کیږی هر صبا او بیگا به دوی ته ورښوول کیږی څو د نمونی په ډول د هغه راتلونکی عذاب څه خوند تل وڅکی دغه د برزخ د عالم احوال شو له احادیثو څخه ثابت دی چی هم داسی د هر کافر په مخکښی دوزخ او د هر مسلمان په مخکښی جنت صبا او بیګا وروړاندی کیږی.

تنبیه: له دغه آیت څخه یواځی د فرعونیانو د معذب کیدلو حال په عالم البرزخ کښی ثابت شوی و وروسته له دی نه رسول الله صلی الله علیه وسلم ته معلوم کړی شو چی ټول کفار بلکه د مؤمنینو عصات هم په برزخ کښی معذب کیږی (اعاذناالله منه) کما ورد فی الاحادیث الصحیحة. او له ځینو آثارو مځنی معلومیږی هم هغسی چی د جنتیانو له منځه د شهداؤ ارواح د «طیور خضر» په حواصلو کښی داخلیږی او د جنت په سیل کښی هر صبا او بیګا مشغولیږی هم هغسی د دوزخ په دوزخیانو له منځه د فرعونیانو ارواح د «طیور سود» په حواصلو کښی داخلیږی او د دوزخ په آه او بکا واویلا کښی هر صبا او بیګا کړیږی او سوځیږی او له یوی خوا بلی خوا ته توپونه وهی البته له ارواحو سره د اجسادو اقامت په دوزخ یا په جنت کښی په آخرت کښی کیږی که صحیح وی نو د فرعونیانو په متعلق الا النازیورونه نوزخ یا په جنت کښی په آخرت کښی کیږی که دوزخیانو په نسبت د «عرض علیه مقعده بالغداة والعشی» د حدیث د الفاظو تفاوت ښائی دوزخیانو په نسبت د وی والله تعالی اعلم.

# 

او په هغه ورځ کښې چې قائم شي قيامت، (نو وبه ويلي شي له جانبه د الله

ملائکو ته) ننباسئ تاسی آل د فرعون (سره له فرعون) په ډیر سخت عذاب کښی (له عذابه د برزخ) او (یاد کړه) هغه چی جگړه به کوی (دوزخیان د دوزخ) په اور کښی پس وبه وائی ضعیفان (کشران تابعان) هغو کسانو ته چی سرکشان (او مشران متبوعان وو) بیشکه وو مونږ تاسی ته تابعان پس آیا اوس یئ تاسی (ای متبوعانو!) دفع کوونکی له مونږ څخه کومه برخه له اوره (د دوزخ)

تفسیر: یعنی په دنیا کښی مو پر مونږ خپل اطاعت او اتباع کوله چی د هغه لامله (له وجی) مونږ نیولی شوی یو اوس دلته خو مونږ ته څه ګټه (فائده) او نفع راورسوئ! آخر مشرانو ته لاژم دی چی د خپلو کشرانو لږ خبر او احوال واخلی آیا ګورئ چی نن مونږ په څرنګه سخت عذاب او مصیبت کښی اخته یو! آیا ستاسی له لاسه نه دی پوره چی له دغو مصائبو کومه برخه له مونږ څخه لری او سپکه کړئ؟

# قَالَ الَّذِيْنَ اسْتَكْبُرُوْ آلِنَّا كُلُّ فِيْهَا إِنَّ اللَّهَ قَدْحُكُمُ بَيْنَ الْعِبَادِ@

وائی هغه کسان چی تکبر ئی کړی ؤ (سرکش او متبوع وو چی څنګه به دفع کوو عذاب) بیشکه مونږ ټول په دوزخ کښی یو بیشکه الله په تحقیق حکم کړی دی په منځ د بندګانو کښی (داسی چی هر څوک ئی خپلو خپلو هغو ځایونو ته چی له دوی سره وړ (مستحق) او لائق ؤ ولیږل، مستحقان د جنت، جنت ته، او لائقان د دوزخ دوزخ ته)

تفسیر: یعنی هغه کسان چی خپل مخانونه ئی په دنیا کښی لوی گڼل اوس داسی جواب ورکوی چی مونږ او تاسی دواړه په دغه مصیبت کښی اخته او مبتلا یو. الله تعالیٰ زمونږ د هر یوه په نسبت سم د مونږ له جرمه سره خپله فیصله اورولی ده چی د ده دغه صادر حکم بیخی قاطع او لایتغیر دی. او د دغی خبری موقع نه ده پاتی چی یو د بل په کار ورشی. مونږ یواځی خپل مصیبت زغملی شو. کله چی مونږ خپل دغه دروند مصیبت نشو سپکولی نو بیا به تاسی ته څه گټه (فائده) او منفعت دررسولی شو.

# وَقَالَ الَّذِيْنَ فِي النَّارِلِخَزَيَةِ جَهَنَّمَ ادُعُوارَبَّكُوُ يُخَفِّفُ عَثَّا يَوُمًّا مِّنَ الْعَنَابِ ۞

او وبه وائی هغه کسان (چی پراته دی) په اور کښی خزانچیانو متصرفانو د دوزخ ته چی دعاء وکړئ (زمونږ دپاره) رب خپل ته چی سپک کړی له مونږه یوه ورځ له عذابه (چی لږ څه په ارام شو).

تفسیر: یعنی کله چی له خپلو دغو مشرانو څخه بیهیلی او مایوس شی نو له هغو پرښتو څخه به داسی غوښتنه کوی چی د دوزخ په انتظام مسلطی دی چی خیر تاسی خپل رب ته ووایئ چی اقلا د یوی ورځی له مخی خو زمونږ په دغه عذاب کښی څه تقلیل، تخفیف او تعطیل وفرمائی څو مونږ لږ څه په ارام شو.

# قَالُوْآاوَلَهُ تَكُ تَالِّتُكُمُ رُسُلُكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوابَلِيُّ قَالُوابَلِيُّ قَالُوابَلِيُّ قَالُوابَلِيُّ قَالُوا فَادُ عُوا وَمَادُ غَوُا الْكِيْنِينَ الْاِقْ ضَلِلِ فَ فَالْوَافَ فَالْمُوالِ فَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ فَالْمُوالِ فَاللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَالْمُوالِ فَالْمُؤْمِلُ فَاللَّهُ فَاللّهُ فَاللَّهُ فَالللَّهُ فَاللَّهُ فَاللّهُ فَاللَّهُ فَاللَّلْمُ فَاللَّهُ فَاللَّالِي فَاللَّهُ لَا لَهُ فَاللَّهُ فَالَّاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَالل

وبه وائی (متصرفان د دوزخ دوزخیانو ته) آیا نه ؤ راغلی تاسی ته رسولان ستاسی په دلائلو ښکارهؤ (د قدرت) وائی (ولی نه ؤ راغلی) بلکه راغلی ؤ نو وبه وائی (متصرفان د دوزخ) پس وبولئ تاسی (پخپله الله) او نه دی دعاء د کافرانو مګر په ګمراهی کښی (چی هیڅ فائده ورته نه رسوی).

تفسیر: یعنی په هغه وخت کښی مو د هغه خبره ونه منله او د انجام فکر مو ونه کړ چی په هغه سره څه ګټه (فائده) تاسی ته دررسیده اوس مو موقع له لاسه وتلی ده اوس په هیڅ ډول سعی، کوښښ، تملق او سپارښت سره څه کار نشی کیدی اوس هم دلته پراته وسئ! او په ژړا او انګولا سره اوقات تیروئ! او راز راز (قسم قسم) ربړونه (تکلیفونه) او عذابونه ګالئ (برداشت کوئ)! مونږ نه په داسی معاملاتو کښی ګوتی وهلی شو او نه د چا په سپارښت کښی خپله خوله خوځولی شو او نه ستاسی له دغی ژړا او انګولا څخه څه فائده تاسی ته رسیدی شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د دوزخ پرښتی به وائی چی سپارښت کول زمونږ کار نه دی مونږ خو د عذاب ورکولو لپاره مقرری یو او سپارښت کول د رسولانو کار دی حال دا چی تاسی له رسولانو سره مخالفت کوو».

تنبیه: له دغه آیت څخه معلوم شو چی په آخرت کښی د کفارو په ادعیه وو کښی به هیڅ تاثیر نه وی باقی که په دنیا کښی الله تعالیٰ کفارو ته د دوی د دعا<sub>ء</sub> په اثر څه شی ورکړی هغه بیله خبره ده لکه چی ابلیس ته ئی تر قیامته پوری مهلت ورکړی دی.

# إِنَّا لَنَنْصُرُرُسُكَنَا وَالَّذِينَ الْمَنْوُانِي الْحَيْلُوةِ اللَّهُ نَيَّا

بیشکه چی مونبر خامخا مدد کوو له رسولانو خپلو سره او (مدد کوو له) هغو کسانو سره چی ایمان ئی راوړی دی په ژوندانه لبر خسیس کښی (په حجته او په ظفر او په انتقام له اعداؤ د دوی)

تفسیر: یعنی په دنیا کښی د مرسلانو خبرو ته وقعت او وقار ورکوی او د هر مقصد دپاره چی انبیاء الله ودریږی د الله تعالیٰ په امداد او نصرت سره په هغه کښی مظفر او کامیاب کیږی د حق منونکیو اعمال او ایثار بیخی نه ضائع کیږی اګر که په منځ کښی ډیر هسک (اوچت) او تیت واقع او د امتحانانو مواقع وروړاندی شی مګر بالاخر حزب الله فائزالمرام ګرځی. په علمی حیثیت او په حجت او برهان سره خو تل دوی فائزان او بریالیان دی لیکن مادی فتحه او ظاهری عزت او رفعت هم بالاخر د هم دوی په برخه کیږی. د صداقت دښمن هیچیری معزز او پتمن نشی پاتی کیدی. د اعداؤ الله علو او عروج تش د کتو ځګ او د سوډا د څوښ په شان دی بالاخر دوی د قانتینو مؤمنینو په مقابل کښی ښکته، خوار او ذلیل کیږی او الله تعالیٰ څو له دوی نه د خپلو اولیاؤ انتقام وانه خلی نه ئی پریږدی. لیکن واضح دی وی چی هغه وعده چی په دغه آیت کښی اوسانو سره کړی شوی ده په هغه تقدیر سره ایفاء او انجام مومی چی مؤمنین هم په حقیقی اوصافو سره مؤمنین او د سید المرسلین صحیح متبعین وی ﴿ وَاَنْتُوَالْوَمُوْنُونُونُ اُنْکُوُنُونُونُ اُنْکُونُونُونُ کُنْکُونُونُونُ کُنْکُونُونُونُ کُنُونُ او د هغه بنائی چی هر مسلمان د خپل ایمان او ایقان زر د دغه محک په تیږه (ګټه) ومړی! او د هغه حسن او قبحه، سره او ناسره ځانته معلوم کړی!.

#### وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ الْ

او په هغه ورځ چې وبه دريږي شاهدان (له ملائکو، انبياؤ مؤمنانو، پر منکرانو باندي)

تفسیر: یعنی د حشر په میدان کښی کله چی اولین او آخرین ګرد سره تولیږی حق سبحانه و تعالیٰ به پخپل فضل علی رؤوس الاشهاد د دوی سرفرازی عزت او رفعت ښکار کوی. په دنیا کښی لږ څه شبهه پاتی کیږی او التباس هم واقع کیږی لیکن هلته به لږ څه ابهام او التباس باقی نه پاتی کیږی.

# يَوْمَ لَا يَنْفَعُ الطّلِمِينَ مَعُذِرَتُهُمُ وَلَهُ مُ اللّعْنَةُ وَلَهُمُ اللّعْنَةُ وَلَهُمُ التّارِن

په هغی ورځی کښی به هیڅ نفع نه رسوی ظالمانو ته معذرت عذرونه د دوی او شته دوی ته لعنت لریوالی له رحمته او شته دوی ته ناکاره کور ( د دوزخ).

تفسیر: یعنی له دوی سره به هیڅ مدد او مرسته او لاس نیوی نه کیږی د مقبولینو په مقابل کښی ئی دغه د مطرودینو انجام بیان وفرمایه.

# وَلَقَالُ التَّيْنَامُوْسَى الهُلاى وَآوْرَتُنَابَنِيَ إِسُرَآءِيلَ الكِتْبَ ﴿ هُدًى وَذِكْرِي لِأُولِي الْكَلْبَابِ ﴿ الْكِتْبَ ﴿ هُدًى وَذِكْرِي لِأُولِي الْكَلْبَابِ ﴿

او خامخا په تحقیق ورکړی وو مونږ موسیٰ ته (امور د) هدایت (توریت) او په میراث مو ورکړ بنی اسرائیل اولادی د یعقوب ته کتاب (د توریت) په دی حال کښی چی هدایت سمه لاره ښوونکی ؤ او ذکر پند (او پوهه) وو دپاره د خاوندانو د خالصو عقلونو.

تفسیر: یعنی په دنیا کښی وګوره چی فرعون او د ده قوم سره د دومره زور او قوت د الله تعالیٰ د دښمنی له سببه څرنګه سپیره هلاک او برباد شول او د موسیٰ علیه السلام په برکت او لار ښوونه د بنی اسرائیلو مظلوم او کمزور قوم څنګه ترقی او ودانی وموندله؟ او د دغه عظیم الشان کتاب (توریت) وارث وګرځاوه شو چی د دنیا د عقلاؤ دپاره ئی د هدایت د ډیوی په شان کار ورکوو.

# كَاصُـدِرُ إِنَّ وَعُدَاللهِ حَقَّ وَّاسُتَغُفِرُ لِذَنْئِكَ وَسَبِّحُ اللهِ عَقُ وَالسَّتَغُفِرُ لِذَنْئِكَ وَسَبِّحُ المِحَمُدِ مَ بِتِكَ بِالْعُشِيِّ وَالْإِبْكَارِ۞

پس صبر وکړه (ای محمده! په ایذا د کفارو) بیشکه چی وعده د الله حقه ده (په نصرت د انبیاؤ، په اهلاک د اعداؤ) او مغفرت وغواړه دپاره د ګناه (د امت) خپل (له الله) او تسبیح وایه سره له ثنا د رب خپل هم په آخره د ورځی کښی (یعنی تل تسبیح تحمید ووایه!)

تفسیو: یعنی ای محمده! تاسی هم داده او متسلی اوسع هغه وعده چی له تاسی سره کړی شوی ده هغه هرومرو (خامخا) یوره کیدونکی ده. الله قدوس په دواډو دارینو کښی تاسی او ستاسی په

طفیل ستاسی گردو (تولو) متبعینو ته عزت او سرلوړی عطاء فرمائی، ولی دغه خبره ضروری ده چی د الله تعالیٰ د خوښی او رضاء حاصلولو دپاره پر هر قسم شدائدو او نوائبو صبر و کړئ او له هر چا څخه په هره درجه چی د تقصیر امکان وی له الله تعالیٰ څخه د هغه بښنه او معافی وغواړئ! او همیشه صبا او بیګا د خپل رب د تسبیح او تحمید قولاً او فعلاً ورد او عادت ولرئ! په ظاهر او باطن کښی د الله تعالیٰ له یاده غافل نشئ بیا د الله تعالیٰ امداد او مرسته (مدد) یقینی ده. په دغه سره ئی رسول الله مبارک مخاطب ګرځولی دی او بالوسیله ګرد (ټول) محمدی امت ته ئی آوروی، حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه ارشاد فرمائی چی «حضرت رسول صلی الله علیه وسلم به په هره ورځ کښی سل ځلی استغفار فرمایه، د هر بنده تقصیر د ده له درجی سره موافق دی، نو ځکه هر چا سره استغفار یو ضروری شغل او کار دی».

# اِنَّ الَّذِيْنَ يُجَادِلُوْنَ فِي الْمِتِ اللهِ بِغَيْرِسُلُطِنِ اَتْ هُمُ اِنْ فِي صُدُورِهِمُ الاِكِبُرُّ مَّاهُمُ بِبَالِغِيهُ وَ

بیشکه هغه کسان چی مجادله جگړه کوی په (بطلان) د آیتونو د الله بی له کوم برهان علمی سنده چی راغلی (ښکاره شوی) وی دوی ته (بله هیڅ خبره نشته) بیشکه چی نه دی په سینو (زړونو) د دوی کښی مګر کبر او سرکشی ده چی نه دی دوی رسیدونکی هغه (برهان) ته

تفسیر: یعنی هغه کسان چی خامخا د الله تعالیٰ د توحید په دلائلو او په سماویه وو کتابونو او د انبیاؤ الله په معجزاتو او هدایاتو کښی خامخا جگړی او مناقشی کوی، او بی سنده خبری وائی او د حق غږ بی اثره گرځوی او بطلان ئی غواړی، حال دا چی د دوی په لاس کوم حجت، دلیل او برهان هم نشته. او نه فیالواقع په هغو ښکارهؤ شیانو کښی د څه شک او شبهی موقع شته. او یواځی، تکبر، غرور، لوئی د دغی خبری مانع ده چی حق ته غاړه کیږدی او د نبی متابعت وکړی. دوی ډیر خپل ځان لوی او پورته ګڼی او غواړی چی له نبی څخه پورته وی یا اقلا د نبی په مخ کښی خپل سرونه ښکته نه کړی. لیکن په یاد ئی ولرئ چی دوی له سره په دغه مقصد کښی بری نه مومی، او هرومرو (خامخا) مجبور دی چی د نبی په مخکښی د اطاعت سر ښکته کړی، که نه ډیر سخت ذلیل او رسوا کیدونکی دی.

# فَاسُتَعِنُ بِاللهِ إِنَّهُ هُوَالسَّمِينُ الْبَصِيْرُ

پس پناه ونیسه په الله پوری (له شره د دوی) بیشکه دغه (الله) هم دی دی سه

#### اوریدونکی (د اقوالو) ښه لیدونکی (د افعالو نو جزاء به ورکړی دوی ته)

تفسیر: یعنی له الله تعالیٰ محخه پناه وغواړه چی هغه د دغو مجادلینو له دغو خیالاتو محخه نجات درکړی او د دوی له شره دی وساتی، وروسته له دی نه د محینو هغو مسائلو تحقیق دی چی په هغو کښی خلق سره جګړی کوی، مثلاً بعث بعدالموت وروسته له مرګه بیا ژوندی راپاڅیدل چی دغه امر دوی محال ګاڼه یا د الله تعالیٰ له توحیده ئی انکار کوو.

# كَخَلْقُ السَّلْوْتِ وَالْأَرْضِ ٱكْبَرُمِنَ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ ٱكْثَرُالنَّاسِ لَا يَعُلَمُونَ ﴿

خامخا پیدا کول د آسمانونو او د ځمکی ډیر لوی دی له پیدایښته د خلقو ولیکن اکثر د خلقو نه پوهیږی (په آسانی د دغه دوهم پیدایښت لکه د اول).

تفسیر: یعنی ظاهراً له مادی حیثیته د آسمان او د محمکی د عظمت او جسامت په مخکښی د انسان حقیقت څه دی؟ حال دا چی دغه خبره مشرکین هم منی چی د آسمان او د محمکی پیدا کوونکی هم دغه واحد قدوس الله دی. بیا هغه لوی ذات چی د دغومره لویو مخلوقاتو پیدا کوونکی وی آیا هغه ته د انسانانو اول محلی یا دوهم محلی پیدا کول کوم سخت یا مشکل کار دی؟ د تعجب محای دی چی پر دغسی غتو غتو خبرو هم ډیر خلق نه پوهیږی.

# وَمَا يَسُتُوى الْاَعْلَى وَالْبَصِيرُهُ وَالَّـذِينَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ وَلَا الْمُسِثِّىُ \* قَلِيلُ لَا مَّا تَتَنَا كَرُونَ ۞

او نه سره برابریږی (یو) ړوند (غافل جاهل) او بل کتونکی (ذاکر \_ عالم) او (هم داسی نه برابریږی سره) هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) او نه هغه چی بدکار دی، ډیر لږ پند اخلئ تاسی (ای خلقو).

تفسیر: یعنی یو داسی ړوند چی د حق سمه صافه لاره نشی لیدلی او یو لیدونکی چی په نهایت بصیرت سره صراطالمستقیم کتلی شی او بری پوهیږی آیا دغه دواړه سره برابر کیدی شی یا د

یوه نیکوکار مؤمن او د بدکار کافر انجام سره یو شانی کیدی شی؟ که داسی نه وی نو ضرور دی چی یوه داسی ورځ به وی چی د دغو دواړو په منځ کښی به فرق او تفاوت ښکاره شی او د دغو دواړو د علمونو او د عملونو د ثمراتو نتائج په ډیر اکمل صورت سره ظاهر او ښکاره شی مگر افسوس چی تاسی دومره هم نه پوهیږئ؟

# إِنَّ السَّاعَةُ لَا بِيَةٌ لَا رَبُّكُ فِيهَا وَلِكِنَّ ٱكْثَرُ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادُعُونِ ۖ ٱسۡتَجِبُ لَكُمُ ا

بیشکه چی قیامت خامخا راتلونکی دی نشته هیڅ شک په (راتللو د) دغه (قیامت) کښی ولیکن زیاتره د خلقو ایمان نه راوړی (په قیامت او تصدیق ئی نه کوی) او فرمائی رب ستاسی (ای بندګانو زما) تاسی وبولئ ما چی قبلوم تاسی ته (دعاء ستاسی)

تفسیر: یعنی ماته عبادت وکرئ! چی د هغه بدل او جزاء به درکرم او له ما څخه وغواړئ! چی ستاسی دغه غوښتنه به توی او تشه نه ځی.

# إِنَّ الَّذِيْنَ يَسُتَكِيرُ وَنَ عَنُ عِبَادَ تِنْ سَيَدُ خُلُوْنَ جَهَنَّمَ دُخِرِيْنَ ٥

بیشکه هغه کسان چی تکبر (سرکشی) کوی له عبادت څخه زما ژر ده چی ننه به وځی دوی په دوزخ کښی په دی حال کښی چی خوار او سپک وی

تفسیو: د بندگی شرط له الله تعالیٰ څخه غوښتنه ده ، نه غوښتل تکبر او غرور دی او له دی آیت څخه معلومیږی چی الله تعالیٰ ته د بندگانو غږ او دعاء وررسیږی دغه خبره خو بیشکه برحقه ده مگر د دی مطلب داسی نه دی چی د هر بنده هره دعاء قبلوی یا ښائی چی قبوله ئی کړی یعنی هر هغه شی چی غواړی هم هغه شی ورته ورکړی. نه! د ده د دعا اجابت څو اقسامه او انواع لری چی په احادیثو کښی بیان کړی شوی دی. د کوم شی ورکړه او عطاء د الله تعالیٰ پر مشیت موقوفه او د ده د حکمت تابع ده کما قال فی الرکوع الرابع ۱۱ آیت من سورة الاتعام ﴿ وَیَکُیمُنُ الله له درباره هم دغه غوښتنه ده او دغه غوښتنه ده او دغه غوښتنه فی حد ذاته یو عبادت بلکه د عبادت ماغزه او لباللباب دی «الدعاء مخ العبادة».

# اَللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُوُ الَّيْلَ لِتَسْكُنُوْ افِيُـهِ وَالنَّهَارَمُبُصِرًا <sup>\*</sup>

الله هغه (ذات) دی چی ګرځولی ئی ده تاسی ته شپه لپاره د دی چی آرامی وکړئ تاسی په هغی کښی او (ګرځولی ئی ده) ورځ لیدلو ته

تفسیر: د شپی په مستریحه یخه او تیاره فضا او د هوسائی (آرام) او د راحت په هوا کښی تول خلق د استراحت خوب کوی هر کله چی ورځ شی نو په نوی نشاط او تازه قوت سره پاڅیږی او د لمر په رڼا (رڼړا) کښی پخپلو کارو او چارو کښی بوخت (مشغول) او لګیا کیږی په دغه وخت کښی د تګ او راتګ لیدل کار کول او د نورو اعمالو دپاره د مصنوعی رڼا (رڼړا) بیخی ضرورت نه وی.

# إِنَّ اللهَ لَنُ وُفَضُلٍ عَلَى السَّاسِ وَلَكِنَّ آكُثُرُ التَّاسِ لَايَشُكُوُونَ ®

بیشکه الله خامخا خیښتن (خاوند) د فضل دی پر انسانانو ولیکن زیاتری د انسانانو شکر نه وباسی (یه دغو نعماؤ د الله)

تفسیر: یعنی د حقیقی منعم پیژندل هم دغه ؤ چی په قول او فعل او په ځان او زړه ئی شکر اداء کولی خو ډیر خلق د شکر ایستلو په ځای شرک اختیاروی.

# ذَٰلِكُوُاللهُ رَيَّكُوْخَالِثُ كُلِّ شَيُّ لَا اللهَ إِلَّا هُوَ ۚ فَأَنَّىٰ ثُوُ فَكُوْنَ ۞

دغه (ذات) تاسی ته الله دی رب پالونکی ستاسی چی خالق پیدا کوونکی د هر څیز دی نشته هیڅوک لائق د عبادت مګر هم دی دی یواځی پس کوم طرف ته ګرځولی شوی یځ تاسی (له عبادت د ده)

تفسیر: یعنی د شپی او د ورځی ګرد (تول) نعمتونه د الله تعالیٰ له طرفه منځ نو ښائی چی بندګی هم همغه ته وکړئ! وروسته د دغه مقام له رسیدلو بیا تاسی ولی بی لاری کیږئ چی حقیقی مالک یو ذات وی او عبادت وکړی شی د بل چا.

# كَنْ لِكَ يُؤْفَكُ اللَّذِينَ كَانُوْ إِبِالِيتِ اللهِ يَجْحَدُونَ ﴿ اللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُوْ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُو الْوَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَصَوَرَكُمُ فَاحْسَنَ صُورَكُمُ وَمَ زَقَكُمُ مِّنَ الْكَارِضَ قَرَارًا وَاللَّهُ وَبُ الْعَلَمِينَ ﴿ الطَّيِّبَاتِ الْعَلَمِينَ ﴿ الطَّيِّبَاتِ الْعَلَمِينَ ﴿ السَّالُ وَاللَّهُ وَبُ الْعَلَمِينَ ﴾

هم داسی (لکه چی گرځولی شوی دی قوم ستا) گرځولی کیږی (له حقه) هغه کسان چی ؤ له آیتونو د الله به ئی انکار کوو الله هغه (ذات) دی چی گرځولی ئی ده تاسی ته ځمکه ځای د قرار (چی پری گزران او معاش کوئ) او (گرځولی ئی دی تاسی ته) آسمان چت (د قبی په شان) او صورتونه ئی تړلی دی ستاسی پس ډیر ښائسته جوړ کړه صورتونه ستاسی او روزی ئی درکړی ده تاسی ته له طیباتو پاکیزه وو (لذتناکو شیانو) دغه (خالق مصور رازق) الله دی رب پالونکی ستاسی پس ډیر برکتی (ډیر پورته دی شان) د الله چی رب پالونکی د ټولو عالمیانو دی.

**تفسیر:** یعنی له ګردو (ټولو) ساکښانو (جاندارو) څخه د انسان صورت ښه، بهټر او ښکلی او د ده روزی ئی پاکه صافه ګرځولی ده.

#### هُوَالْحَيُّ

هم دی ژوندی دی تل په يو حال باقي قائم کامل تدبير والا

تفسیر: چی له هیڅ یوه حیثیته او جهته له سره فنا، او موت نه پری طاری کیږی او نه طاری کیدی شی او ظاهر دی کله چی د الله تعالیٰ حیات ذاتی او دائمی دی نو د ده د حیات ګرد (ټول) لوازم ذاتی او دائمی دی.

# كَرَالْهَ اِلْاهُوَ فَادُعُوْهُ مُخْلِصِيْنَ لَهُ البِّيْنَ ٱلْحَمْدُ الْعَالِمِيْنَ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْعَلَمِيْنَ الْعَلَمِيْنَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّالَا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

نشته بل هیڅوک لائق د عبادت مگر هم دی دی یواځي پس وبولی هم دی په دی حال چې خالص کوونکی یئ تاسی خاص دغه (الله) لره (د) دین (له

#### شرکه) ټوله ثناء ده خاص الله لره چې رب پالونکې د ټولو عالميانو دی.

تفسیو: یعنی گرد (ټول) کمالات، محامد، محاسن د حیات د وجود تابع دی. هغه چی علیالاطلاق حی دی هم دی د عبادت وړ (لایق) او مستحق دی او د گردو (ټولو) کمالاتو مالک دی ځکه په «هوالحی» پسی وروسته ئی «الحمد لله رب العالمین» وفرمایل لکه چی په پخوانی آیت کښی ئی د نعمتونو له ذکر څخه وروسته «فتبارک الله رب العلمین» فرمایلی ؤ، له ځینو اسلافو څخه منقول دی چی وروسته له «لا إله الا الله» څخه ښائی «الحمد لله رب العلمین» وویل شی د هغه ماخذ هم دا آیت دی.

# قُلُ إِنِّى نَهُدُتُ أَنُ أَعُبُكَ الَّذِينَ تَدُعُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ لَمَّا جَأَءَنَ الْبَيِّنْتُ مِنُ رَبِّي وَامُرُكُ أَنْ السُلِمَ لِرَبِّ الْعُلَمِينَ ﴿

ووایه (ای محمده دوی ته) بیشکه زه منع کړی شوی یم له دی نه چی عبادت وکړم د هغو (بتانو) چی بولئ ئی تاسی غیر له الله کله چی راغلل ماته شکاره دلیلونه (د توحید) له (جانبه د) رب پالونکی زما او امر حکم کړی شوی دی پر ما چی غاړه کیږدم (تابع شم) رب پالونکی د (تمامو) عالمیانو ته

تفسیو: یعنی وروسته د قدرت د دغو ښکارهؤ دلائلو له لیدلو څخه آیا دغه حق او مناسب دی چی انسان پاک واحد الله ته د عبودیت او اخلاص سجده ونه کړی او مخصوصاً ورته ایل، مطیع او تابع نشی او احکام ئی له زړه ونه منی.

# هُوَالَّذِي خَلَقَكُمُ وُمِّنُ ثُوَّابٍ

الله هغه (ذات) دی چی (اول) ئی پیدا کړی دی (نیکه) ستاسی له خاورو نه

**تفسیو:** یعنی ستاسی پلار آدم، یا تاسی مو په داسی شان له خاورو څخه پیدا کړئ. هغه نطفه چی تاسی تری پیدا کیږئ د هغو ماکولاتو او مشروباتو خلاصه ده چی له ځمکی څخه پیدا کیږی.

# تُحَرِّمِنُ نُطْفَةٍ نُحَرِّمِنُ عَلَقَةٍ

بیا ئی (پیدا کړه اولاده د آدم) له نطفی (اوبو د منی) بیا له کلکی ټوټی د وینو

تفسیر: یعنی بنی آدم اصلاً د اوبو له څاڅکی د منی له قطری څخه مخلوق دی، چی وروسته تړلی وینه کیږی او د حیات نور مدارج بری کوی.

# ٛڎ۫؏ؽۼؙڔۣڂؚڮؙۯڟۣڡؘؙڰڒڎ۫ٛٛٛ؆ۣڸؾۘڹڵٷٛٳٲۺؙڰڬٛۄٛڗ۠ۊٳؾڴٷ۬ۯٳۺؙؽۅؙۘۜڲٵ ۅٙڡؚڹؙڴۄ۫ڡۜڽؙۜؿۘۊ؈ٚؖڡڹؘڡٛڹڷۅڸؾڹڵٷٛٳٵڿڰڒۺۜڰؽ

بیا راوباسی تاسی (له ارحامو د میندو) اطفال واړه (بیا تربیت کوی ستاسی) دپاره د دی چی ورسیږئ تاسی منتها د قوت خپل ته بیا (ژوندی ساتی تاسی) دپاره د دی چی شئ تاسی زاړه (بی قوته بیمجاله) او ځینی له تاسی هغه دی چی مړه کول شی پخوا له دی (بلوغه) او (ساتی مو) دپاره د دی چی ورسیږئ تاسی تر هغی نیتی په نامه کړی شوی پوری (چی وخت د مرګ دی)

# وَّلِعَلَّكُمُ تَعُقِلُونَ<sup>®</sup>

او دپاره د دی چی تاسی عقل ورکړئ (په دلائلو د وحدانیت او قدرت د الله الهوت)

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی سه فکر او دقت و کړئ چی دومره احوال او ادوار پر تاسی تیره شی چی وروسته له مرګه بیا ژوندی راپاڅیدل دی نو هغه تاسی ولی مشکل او محال ګنځ؟»

# هُوَالَّانِيُ يُحُمِي وَيُهِيَّتُ فَإِذَا قَضَى آمُرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنُ فَيَـُكُونُ ۚ

(الله) هم هغه (ذات) دی چی ژوندی کول کوی او مړه کول کوی پس هر کله چی اراده حکم وکړی د یوه کار پس بیشکه هم دا خبره ده چی وائی ورته چی (موجود) شه پس هغه موجود شی (بی له مهلته).

تفسیو: یعنی د ده کامل قدرت او د «کن فیکون» د شان په مقابل دغه څه سختی او اشکال لری چی وروسته له مرګه مو بیا ژوندی کړی؟

# اَكُوْتُرَ إِلَى الَّذِيْنَ يُجَادِلُوْنَ فِنَ الْمِتِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ يُصُرَفُوْنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُونَى اللَّهِ اللَّهُ الْمُونَى اللَّهِ اللَّهُ اللْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْعِلْمُ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَالِي الللْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْم

آیا نه وینی ته هغه کسان چی مجادله جگړه (او نزاع) کوی په آیتونو (قرآن) د الله کښی پس کوم طرف ته گرځولی شی دوی له تصدیقه د هغو . هغه (کسان) چی تکذیب ئی کړی دی په دغه کتاب (قرآن) او په هغو (شیانو) چی رالیږلی مو دی په هغو سره رسولان (پخوانی) خپل پس ژر ده چی پوه به شی دوی (چی د دغه تکذیب بده نتیجه کیږی؟) کله چی وی به (د اور) غاړکئ په غاړو د دوی کښی او ځنځیرونه به هم وی (په پښو د دوی)

تفسير: د ځنځير يو سر به په غاړه پورى نښتى وى او بل سر به ئى د پرښتو په لاسو كښى وى او په دغه ډول (طريقه) دوى د مجرمانو او قيديانو په شان راوستل كيږى.

# يُسْحَبُونَ فَإِن الْحَمِيْمِ لَا تُحَرِّفِ التَّارِئيسُجَرُونَ ﴿

چی راښکلی کیږی به دوی په اوبو ډیرو تودو کښی بیا به په اور (د دوزخ) کښی سوځول وریتول شی دوی (او اور به له داخله او له خارجه هغوی راچاپیر کړی).

تفسیر: یعنی په دوزخ کښی به کله په ایشیدلو ډیرو سوځوونکیو اوبو سره او کله به په اور سره عذاب ورکول کیږی (اعاذنا الله منهما).

# تُورِّ مِنْ دُونِ اللهِ عُلَيْنَ مَا كُنْتُهُ تُتُورُكُونَ ﴿ مِنْ دُونِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَ

بیا به وویل شی دوی ته چی چیرته دی هغه (بتان) چی وئ تاسی چی شریکول به مو (له الله سره په عبادت کښی) بغیر له الله (چی اوس خلاص کړی تاسی له عذابه).

تفسیر: یعنی په دغه وخت به له دوی ځنی هیڅ یو په کار نه ورځی. که مو له لاسه پوره وی او توانیږئ نو هغوی خپل مدد ته راوبولئ!.

#### قَالْوًا ضَلُواعَنَّا

نو وبه وائی (کفار) چی ورک شول له مونږ څخه (هغه معبودان زمونږ)

تفسیو: یعنی له موند څخه خطا او ورک او موند تری تیر شو. ښائی په دغه وخت کښی به عابدین او معبودین سره بیلول شی یا به د «ضلواعنا» مطلب داسی وی چی اګر که موجود دی مگر کله له دوی نه کومه فائده نه رسیږی نو د دوی وجود او عدم سره برابر دی.

## بَلُ لَكُونَكُنُ تُكُعُوامِنَ قَبُلُ شَيْئًا ﴿

بلکه گویا نه وو مونږ چی بلل به مو (په عبادت سره دغه بتان) پخوا له دی نه هیڅ شی

تفسیر: اکثرو مفسرینو د دی مطلب داسی اخیستی دی په دنیا کښی موند هغو کسانو ته چی بلنه کوله اوس راښکاره شوه چی هغوی په واقع کښی هیڅ شی نه ؤ. ګواکی د حسرت او افسوس په ډول (طریقه) په دغو الفاظو سره پر خپلی غلطی اعتراف کوی لیکن د حضرت شاه صاحب د کلام حاصل دا دی چی مشرکین پومبی منکران شوی وو. چی موند له سره له تا سره شریک نه دی درولی اوس ویریدلی د دوی له خولی څخه به دغه الفاظ وځی چی «ضلواعنا» چی په دغه سره به د شریک درولو اعتراف کوی. بیا له څه خپل ځانونه سنبالوی او بیا به انکار کوی چی موند له الله څخه ماسوا ی بل شی له سره نه دی بللی.

# كَنْ لِكَ يُضِلُّ اللهُ الْكِفِي يُنَ @

هم داسی (په شان د دغو مجادلانو) ګمراهان کوی الله کافران (چی سمه لاره به نه مومی)

تفسیر: یعنی لکه چی دلته له ډیر انکار کولو څخه وښوئیدل او وویریدل او داسی اقرار ئی وکړ، په دنیا کښی هم د هم دغو کفارو هم دغه حال ؤ. نو وبه ویل شی دغو منکرینو ته د الله تعالیٰ له جانبه داسی چی

# ذلِكُهُ بِمَاكُنْتُهُ تَفُرَ حُونَ فِي الْاَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَاكُنْتُمُ وَتَمْرَحُونَ ۗ

دغه (ګمراهی او عذاب) تاسی ته په سبب د هغه دی چی وئ تاسی چی خوشالی به مو کوله په ځمکه کښی په ناحقه سره او په سبب د هغه چی وئ تاسی چی تکبر (لوئی) به مو کوله په ناحقه سره

تفسیر: یعنی ومولید چی د ناحق غرور، تکبر او لوئی آخره خاتمه او عاقبت داسی کیدی! اوس مو هغه لوئی او بیدی او بیا و ب

#### أَدْخُلُوا أَبُوابَ جَهَنَّمَ

ننوځئ تاسي په (اوو) دروازو د دوزخ کښي

تفسیو: یعنی هر قسم مجرم په هم هغه وره کښی ننوځی چی د دوی دپاره تاکلی او مقرر کړی شوی دی.

# خلِدِينَ فِيهُا فَيَهُمُّ مَثُوَى الْمُتَكَبِّدِيْنَ ﴿ فَاصْبِرُ إِنَّ وَعُدَاللهِ حَقُّ فَإِمَّا نُر يَنَّكَ بَعُضَ الَّذِي ثَعِدُ هُهُ اَوْنَتُوَقَيْنَكَ فَالْيُنَا يُرْجَعُونَ ﴿

په دی حال چی همیشه پاتی کیدونکی اوسئ په دغه (دوزخ) کښی پس ناکاره ځای د متکبرانو دی (دا دوزخ) پس صبر وکړه (ای محمده! په ضرر د کفارو) بیشکه چی وعده د الله (په نصرت د اولیاؤ او اهلاک د اشقیاؤ) حقه ده پس که وښیو مونږ تاته ځینی د هغه عذاب چی وعده ئی کوو مونږ له هغوی سره (نو ډیر ښه ده!) یا قبض کړو مونږ تا پس (په هر حال کښی) خاص مونږ ته بیا بیرته راوستل شی دوی (نو جزاء به ورکړه شی دوی ته)

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د ده دپاره د عذاب ورکولو کومه وعده چی فرمایلی وه هغه یقیناً پوره او ایفاء کیدونکی ده . ممکن دی چی ځینی مواعید د رسول الله مبارک په حیات کښی په سر ورسیږی لکه چی د بدر او معظمی مکی فتح او نور فتوحات یا د دوی له وفاته وروسته. په هر حال دوی له مونږ څخه خپل ځانونه نشی ژغورلی (ساتلی) او نه ئی چیری ایستلی شی د ګردو (تولو) انجام زمونږ د قدرت په لاس کښی دی د دوی د عذاب تکمیل له دغه ژوندانه څخه وروسته کیږی او دوی په هیڅ صورت سره خپل ځان زمونږ څخه نشی خلاصولی.

# وَلَقَدُ السَّلْنَارُسُلَامِّنَ قَبُلِكَ مِنْهُمُ مِّنُ قَصَصْنَاعَلَيْكَ وَمِنْهُمُ مِّنَ لَوْ نَقُصُصُ عَلَيْكَ "

او خامخا په تحقیق لیږلی وو مونږ رسولان پخوا له تانه چی ځینی له (یو لک ۲۶ زره انبیاؤ) هغه (۲۹) انبیاء دی چی قصی د هغو کړی دی مونږ تاته او ځینی له دغو هغه انبیاء دی چی قصی نه دی کړی مونږ تاته،

تفسیو: یعنی د ځینو انبیاؤ تفصیلی حال ئی تاسی ته بیان کړی دی. او د ځینو ئی نه دی کړی. او امکان لری چی د دی آیت له نزوله وروسته ئی د هغوی تفصیلی حال هم بیان کړی وی په هر حال د هغو رسولانو نومونه چی معلوم دی پر هغو باندی تفصیلاً او پر هغو چی نوم او نور ئی نه دی معلوم اجمالاً ایمان راوړل ضروری دی ﴿ لَاَنْفَرِّقُ بَیْنَ آَمَالِیَّنَ تُسُلِهِ ﴾

# وَمَاكَانَ لِرَسُولِ أَنْ تِيَأْتِيَ بِالْيَةِ إِلَّا بِإِذْ نِ اللَّهِ

او نه وو هیڅ رسول ته (او نه ئی مقدور وو) دا چی راوړی کوم يو دليل (د قدرت د الله تعالیٰ) مګر په اذن حکم د الله سره

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په مخکښی تول سره عاجزان دی. رسولانو ته هم د دی خبری واک او اختیار نشته چی هر معجزه چی د دوی زړه وغواړی هم هغه معجزه ور وښیی. دوی یواڅی هم هغه معجزات ښولی شی چی د هغی د ښوونی اجازت د رب العزت له طرفه دوی ته شوی وی.

# فَإِذَاجَاءَ أَمُواللهِ قُضِي بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبُطِلُونَ ٥

پس هر کله چی راغی امر حکم د الله حکم فیصله به وکړه شی په حقه سره او زیان به وکړی هلته باطلوونکی (د حق دروغجنان)

تفسیر: یعنی شحه وخت چی د الله تعالیٰ حکم رسیږی د رسولانو او د دوی د اقوامو په منځ کښی په عدل او انصاف سره حکم فیصله صادریږی. په دغه وخت کښی رسولان کامیاب او فائزالمرام کیږی او د باطلو منونکیو په برخه پرته (علاوه) له ذلته او رسوائی بل هیڅ شی نه رسیږی او حکمت په نه واقع کیدلو د دغو کښی دا دی چی.

# اَللهُ اللهِ عَلَى جَعَلَ لَكُوْ الْأَنْعَامَ لِلتَّرَّكُبُوْ امِنْهَا وَمِنْهَا تَا كُلُوْنَ۞ وَلَكُوْ فِيهَا مَنَافِعُ وَ لِتَبِنُغُوْ اعْلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِكُوْ

الله هغه (ذات) دی چی پیدا کړی ئی دی تاسی ته چارپایان دپاره د دی چی سوریږئ پر ځینو د دوی او له ځینو د دوی خورئ تاسی. او دی تاسی لره په دغو انعامو کښی ډیری نفعی او دپاره د دی چی ورسیږئ تاسی په دوی سره هغه حاجت ته چی په سینو (زړونو) ستاسی کښی وی

تفسیر: مثلاً د دوی له پوستکی، څرمنی، وړیو، ویښتانو او نورو څخه راز راز (قسم قسم) فائدی، اخلع پر دوی باندی سورلی پخپل مجای کښی یو مقصد دی او د سورلی په وسیله انسان

ډير ديني او دنيوي مقاصد حاصلولي شي.

# وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ٥

او پر دغو انعامو (په بر کښی) او پر بیړی (په بحر کښی) سورول کیږئ تاسي

تفسیر: یعنی په وچه کښی د څاروو پر شا، او په سیند کښی پر بیړیو سواره ګرڅی او مال او اسباب مو هم پری باروئ.

# وَيُرِيَكُوُ الْلِتِهِ ﴿ فَأَيَّ اللَّهِ اللَّهِ تُنْكِرُونَ ۞

او ښيي تاسي ته دلائل (د قدرت) خپل پس له کوم يوه له دلائلو (د قدرت) د الله څخه انکار کوئ تاسي

تفسیر: یعنی سره د دومره ښکارهوو دلائلو له لیدلو بیا انسان تر کوم حد او اندازی پوری پخپل شک او انکار کښی تینګ ولاړ دی لا نه دی معلوم چی الله تعالیٰ د خپل قدرت څومره نوری نښی او دلائل هم ورښیی؟

# اَفَكُورُ يَسِيْرُوْا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوْا كَيْفُ كَانَ عَاقِبَ الْكَوْيُونِ فَيَنظُرُوْا كَيْفُ كَانَ عَاقِبَ اللهِ اللهِ يَن عَبُلِهِمْ كَانُوْا الْكُثْرُ مِنْهُمُ وَالشَّلَّ قُوَّةً وَالشَّارُونِ فَهَا الْخُرْضِ فَهَا الْخُنْ عَنْهُمُ مِثّا كَانُوْا يَكُسُرُونَ ﴿ وَالشَّارُ اللَّهُ الْمُؤْنَ ﴿ وَالشَّارُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّل

آیا پس نه دی گرځیدلی دوی په ځمکه (ملکونو) کښی پس چی وګوری دوی چی څرنګه شو عاقبت آخره خاتمه د هغو کسانو چی پخوا له دوی نه (تیر شوی) وو. چی وو هغوی ډیر زیات له دغو (کفارو) څخه او ډیر سخت وو په (بدنی) قوت او (مدنی) آثارو په ځمکه کښی پس هیڅ دفع ونه کړه له دوی نه هغه (اعمال) چی وو هغوی چی کسب پیدا کول به ئی (چی اموال او رجال او نور وو)

تفسیر: یعنی پخوا له دی نه ډیر داسی اقوام تیر شوی دی چی په سړو او ملاتړ، زور او قوت او نورو شیانو کښی له دغو موجوده وو کفارو ځنی ډیر قوی ؤ. هغوی له دوی ځنی زیاتی او مهمی نښی او یادونی په ځمکه کښی پریښی دی لیکن څه وخت چی د الله تعالیٰ عذاب ورنازل شو نو هغه زور او قوت، سامان او وسائل هیڅ د دوی په کار ورنغلل او سره له هغو سپیره، هلاک او تباه شول.

# فَكَمَّاجَآءَتُهُمُ رُسُلُهُمُ وِبَالْمِيَّنَتِ فَرِحُوْابِمَاعِنُكَهُمُّ مِّنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمُ مَّاكَانُوْابِهِ يَسُتَهُزِءُوْنَ ۞

پس هر کله چی رابه غلل دوی ته رسولان د دوی په شکاره دلائلو (د قدرت) نو خوشاله به شول (دغه کفار استهزأی) په هغه چی له دوی څخه به وو له علمه (اخباره پوهنه) او چاپیر (محیط منعکس) شو پر دوی هغه (عذاب) چی وو به دوی چی په هغه پوری به ئی مسخری کولی.

تفسیر: یعنی د معاش د وجوه او مادیه ؤ ترقیاتو کوم علوم او فنون چی له هغوی سره ؤ او پر هغو غلطو عقیدو چی دوی خپل زړونه تړلی ؤ او پر هغو به ئی تکبر، تفاخر او لوئی کوله او د انبیاؤ علیهم السلام علومو او هدایاتو ته به ئی په سپکه کتل او په تحقیر به ئی لیدل، او پری توکی او مسخری به ئی کولی. بالاخر داسی یو وخت راغی چی هغوی ته د خپلو هم هغو توکو او ملنډو نتیجه او حقیقت پخپله ورښکاره شوه او د هغه تمسخر او استهزاء مورد پخپله هم دوی وگرځیدل.

# فَكَتَّارَآوْا بَالْسَنَا قَالُوْآامَنَّا بِاللهِ وَحَدَهُ وَكُفَرُ نَابِمَا كُتَّابِهٖ مُشْرِكِيْنَ ۞

پس هر کله چی وبه لید دوی (په دنیا کښی) سخت عذاب زمونږ نو وبه ئی ویل ایمان مو راوړی دی په الله یواځی او کافران شو مونږ پر هغو څیزونو چی وو مونږ په سبب د هغه څیز مشرکان (چی بتان دی)

تفسیر: یعنی شحه وخت چی دوی له عذاب سره مخامخ شول او د الله تعالی د عذاب معائنه ئی وکړه، نو دلته هوش ئی په سر راغی، او د ایمان راوړلو او توبه ایستلو په فکر کښی ولویدل، او وروسته له هغه په دی وپوهیدل چی یواځی د واحد الله په لطف او مرحمت سره کار چلیدی شی، هغو شیانو ته چی مونږ د معبودیت درجه ورکړی وه هغه ګرد (تول) عبث او بیکاره او عاجزان ؤ او مونږ ډیر احمقان او جاهلان وو چی داسی چتی او بیکاره شیان مو د الوهیت پر تخت

# فَكُورِيكُ يَنْفَعُهُمُ إِيْمَانُهُمُ لِتَارَأُوا بَالْسَنَا \*

پس نه ؤ (دا کار) چی نفع ورسوی دوی ته ایمان د دوی هر کله چی وبه لید دوی سخت عذاب زمونږ

تفسیر: یعنی اوس د افسوس او ارمان او د تقصیر له اقراره او اعترافه هیڅ یوه فائده نه وررسیږی د ایمان او د توبی وخت تیر شوی دی. د عذاب له لیدلو څخه خو هر یوه سړی ته بی اختیاره یقین او باور پیدا کیږی مگر دغسی یقین د نجات موجب نشی کیدی او نه د داسی یقین په واسطه نازل شوی عذاب منع کیدی شی کما قال الله تعالیٰ فی الرکوع (۳) آیت ۱۸ من سورة النساء ﴿ وَلَیْسَتِالتَّوْبَهُ لِلَّذِیْنَ یَعْمَدُوْنَ السَّیِّالَتِ عَمْدُونَ السَّیِّالِتِ عَمْدُونَ السَّیِّالَتِ عَمْدُونَ السَّیِّالِتِ عَمْدُونَ وَهُمُ كُفْتَالً ﴾ وقال فی قصة فرعون ﴿ آلْنُ وَقَلُ عَصَیدُ تَمَیْلُ وَلَاللَهُ عَمِلُ الله الله تعالیٰ یقبل توبه العبد ما لم یغوغی،

# سُنْتَ اللهِ الَّتِي قَدُ خَلَتُ فِي عِبَادِهِ وَخَسِرَهُ نَالِكَ الْكَفِرُونَ ٥

(طریقه ایسی ده الله) طریقه د الله هغه چی په تحقیق تیره شوی ده یه بندگانو د دغه (الله) او زیان کاره شول په دغه ځای کښی کافران (چی شکاره شو هغه متمادی خسران د دوی)

تفسیر: یعنی دغه وضعیت له پخوا راهسی تل دوام لری چی خلق دومبی د انکار او استهزاء له لاری و اندی کیدی بیا هر کله چی په عذاب کښی اخته او مبتلا شی نو شورماشور لګوی او پر خپلو اغلاطو اعتراف کوی د الله تعالیٰ دا عادت دی چی ناوخته توبه نه قبلوی بالاخر منکرین د خپلو جرائمو په بدل سپیره، خراب او بربادیږی.

«اللهم احفظنا من الخسران واحفظنا من غضبك وسخطك في الدنيا والآخرة» «تمت سورة المؤمن ولله الحمد والمنة»

فمن اظلم(٢٤) - حم السجدة (١٤)

سورة حُمّ السجدة مكية وهى اربع و خمسون آية وست ركوعات رقم تلاوتها (٤١) تسلسلها حسب النزول (٦١)

«نزلت بعد سورة المؤمن»

«د حٰمؔ السجده سورت مکی دی (۱۶) آیت (۱) رکوع لری په تلاوت کښی (۱۱) او په نزول کښی (۱۱) سورت دی»

«وروسته د «المؤمن» له سورت څخه نازل شوی دی»

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### ڂڂۧڽٛٙؾؙڹٛۯؽڮٛۺۜڹٳڵڗڞڹٳٳڰڿۅڽٙ

(دغه قرآن) رالیږلی شوی دی له (هغه الله) چی خورا(ډیر) مهربان ډیر رحم والا دی

تفسیر: یعنی د الله ډیره زیاته مهربانی او رحمت پر خپلو بندګانو دی چی د دوی د هدایت دپاره ئی داسی عظیم الشان او بیمثاله کتاب نازل فرمایلی دی.

#### كِتْبُ فُصِّلَتُ اللهُ

داسي کتاب دی چې په تفصيل سره بيان شوی دی آيتونه د ده.

تفسیر: په لفظی ډول (طریقه) سره د آیتونو بیل بیل توب خو ښکاره دی مګر له معنوی حیثیته هم د سلهاوو اقسامو علومو او مضامینو تفصیل په بیلو بیلو آیتونو کښی ورکړی شوی دی.

# ڤۯؙٳؽؙٵۘۘ؏ٙڔؾؚؖڲٳڷؚڡٞۅؙۄؚؾٙؽڵؠۅٛڹٛ

په دی حال چې لوستلي شوی دی په عربي ژبه دپاره د هغه قوم چې پوهيږي.

تفسیو: یعنی عظیمالشان قرآن په اعلیٰ درجی صافی عربی ژبی نازل کړی شوی دی چی د ده د پومبنیو مخاطبینو مورنی ژبه وه څو هغو خلقو ته د ده په پوهیدلو کښی څه تکلیف ورپیښ نشی، او دوی ژر او ښه پری وپوهیږی او بیا نور انسانان هم پری په ښه شان سره وپوهوی. مګر سره له هغه دغه خبره هم ظاهره ده چی هم هغه خلق له دغه قرآن څخه منتفع او ګټور کیدی شی چی د عقل او پوه خاوندان وی. ناپوه او جاهل خلق د دغه عظمی نعمت څه قدر او عزت کولی شی؟

#### بَثِيْرًاوَيَذِيُرًا

زیری ورکوونکی دی (دا کتاب مؤمنانو ته په جنت) او ویروونکی دی (دا کتاب کفارو لره له دوزخ)

تفسیر: یعنی دغه پاک قرآن خپلو منونکیو ته د نجات او فلاح زیری آوروی او منکرینو ته د دوی له بده انجامه ویره ورکوی.

# فَأَغُرضَ ٱكْتَرْهُمْ فَهُمُ لِايسْمَعُونَ ©

پس مخ و کرځاوه زیادترو د دغو (کفارو) پس دوی نه اوری (حق په آوریدلو د قبول سره)

تفسیر: یعنی سره له دغو گردو (تولو) خبرو تعجب دی چی له دوی نه ډیر کسان د دی کتاب دغه ډیر قیمت لرونکیو پندونو او نصائحو ته غور او دقت نه کوی. کله چی دی ته بیخی د دوی فکر نشته نو ولی به ئی آوری؟ او فرض ئی کړئ که دوی دغه قرآن پخپلو غوږونو سره هم واوری لیکن د زړه په غوږونو سره ئی نه آوری. او د ده د منلو او قبلولو توفیق نه ورحاصلوی نو د دوی دغه آوریدل د نه آوریدلو په شان دی.

# وَقَالُوْا قُلُونُنَا فِنَ آكِنَة قِمِّتَاتَنُ عُونَا اللَّهِ وَفِيَّ اذَانِنَا وَقُوُ وَقَالُوْا فَا فَا الْمَنَا فَوْنَ الْمَا وَقُونُ وَقَالُوْنَ فَاعْلُولُونَ فَاعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُعْلَى النَّنَا فَالْمُولُونَ فَاعْلَى النَّا عَلَيْ الْمُنْفِقِ فَاعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُونَ فَاعْلَى النَّهُ الْمُؤْلِقُونَ فَاعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُونَ فَاعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُونَ فَاعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُ

فمن اظلم(٢٤) خمّ السجدة (١٤)

او وائی (دغه کفار محمد ته) زړونه مو په پردو کښی دی له (فهمه) د هغه څیزه چی بولی ته مونږ هغه ته (چی توحید یا قرآن دی) او په غوږونو زمونږ کښی دروندوالی دی (چی نه اورو وینا ستا) او په منځ زمونږ او په منځ ستا کښی پرده (د مخالفت) ده نو عمل وکړه ته (پر دین خپل) بیشکه مونږ هم عمل کوونکی یو (پر دین خپل)

تفسیر: یعنی یوامحی دومره قدر نه دی چی دوی د نصیحت په طرف نه متوجه کیږی یا غوږ ورته نه نیسی بلکه دغسی خبری هم کوی چی له هغو آوریدلو ځنی بیخی ناصحان بیهیلی او ناامیده کیږی او په مستقبل کښی د نصیحت اورولو اراده هم پریږدی. مثلاً وائی چی زمونږ پر زړونو ستا د خبرو له جانبه غلاف دی او په کڅوړو کښی تری پټ دی ځکه ستا هیڅ یوه خبره پکښی نشی ننوتلی، او نه وررسیږی. هر کله چی ته خبری کوی زمونږ په غوږونو کښی د کونتوب دروندوالی پیدا کیږی او د دغه ثقلالسماع له سببه مونږ څه شی نشو اوریدلی او زمونږ او ستاسی په منځ کښی داسی یوه پرده ده چی مونږ سره بیلوی دغه د دښمنی او عداوت لوی لوی دیوالونه چی ستا او زمونږ په منځ کښی سره ولاړ دی که له منځه لری شی، او که دغه ژور خلیج چی په منځ کښی مو حائل دی ورک شی بیا به نو مونږ یو بل ته رسیدی شو، لیکن داسی کیدل بیخی ممکن نه دی. نو بیا ته ولی خپل ماغزه خوږوی؟ او سر دی گرځوی مونږ پر خپل حال خوشی پریږده! ته دی خپل کار کوه! مونږ به خپل کار کوو. له سره د دغی خبری توقع مه لره چی مونږ چیری ستا له دغو پندونو او نصائحو څخه متاثر کیدونکی یو.

# قُلُ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مِنْ لُكُورُ يُولِى إِلَىَّ أَنَّمَا اللهُكُو اللهُ وَاحِثُ فَاسْتَقِينُهُ وَاللهُ وَاسْتَغَفِرُونُ اللهُ اللهُ وَاسْتَغَفِرُونُ اللهُ اللهُ وَاسْتَغَفِرُونُ اللهُ ا

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه هم دا خبره ده زه یو بشر انسان یم په شان ستاسی (لیکن فرق می دا دی چی) وحی کیږی ماته (له طرفه د رب زما) داسی چی بیشکه هم دا خبره ده چی معبود ستاسی معبود یو دی پس سم مستقیم ورځئ ده ته (په توحید) او مغفرت وغواړئ له ده نه

تفسیر: یعنی نه زه خدای یم چی په زور سره ستاسی زړونه واړولی شم. او نه هغه پرښته یم چی د هغی د رالیږلو غوښتنه تاسی کوئ او نه کوم بل مخلوق یم. بلکه ستاسی له نوعی او له جنسه یو انسان یم چی زما خبره پوهیدل ستاسی د همجنسی له سببه تاسو ته آسان دی او هغه انسان یم چی د الله تعالیٰ له جانبه آخری او د خورا (ډیر) اکملی وحی دپاره غوره شوی یم بناء علیه

فمن اظلم(٢٤) خم السجدة (١٤)

هومره چی تاسی له هغه څخه مخ واړوئ او هومره چی یاس راوړونکی خبری وکړئ زه خامخا د پاک الله پیغام تاسی ته آوروم. ماته د وحی په وسیله دا ښوولی شوی دی چی ستاسی تولو معبود او علیالاطلاق حاکم یو دی چی ماسواء له هغه بل هیڅوک د عبادت لائق نه دی. لهذا پر تولو لاژم دی چی په ګردو (تولو) شئونو او احوالو کښی سم د هم هغه واحد الله تعالیٰ په طرف مخ وګرځوئ او د ده د سمی صافی لاری څخه یوه خاشه دی خوا او هغی خوا ته لاړ نشئ. او هغه بی لاری او کاږه تلل چی پخوا له دی نه ستاسی څخه صادر شوی وی د هغو معافی د الله تعالیٰ له درباره وغواړئ چی یاک الله ګرد (ټول) ډومبنی او وروستنی ګناهونه دروبښی.

# وَوَيُلُ لِلْمُشْرِكِيْنَ اللَّذِيْنَ لَا يُؤَتُّونَ الرَّكُوةَ وَهُمُ بِاللَّخِرَةِ فَوَيُ اللَّاخِرَةِ فَعُمُ بِاللَّخِرَةِ فَهُمُ اللَّهِ فَاللَّهِ فَاللَّهُ فَا لَا لَهُ فَاللَّهُ فَاللّلَّةُ فَاللَّهُ فَاللّلَّهُ فَاللَّهُ فَاللّلْمُ فَاللَّهُ فَاللَّا لَهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّال

او افسوس هلاک خرابی ده دپاره د مشرکانو هغه چی نه ورکوی زکوٰة (یا نه کوی هغه کار چی پری پاکیږی) او دوی پر آخرت (حساب کتاب ثواب عقاب) هم دوی کافران منکران دی.

تفسیر: د هغو خلقو معامله چی له الله تعالیٰ سره داسی وی چی عاجز مخلوق د ده په عبادت کسی شریکوی او له بندگانو سره داسی وی چی د صدقی او زکوٰة پیسی پر کوم فقیر او محتاج نه لگوی او نه غواړی چی مساکین پری خوشاله شی او ورسره له آخرته او انجامه هم بیخی بیفکره او غافل دی ځکه چی دوی له سره دغه خبره نه منی چی له مړینی څخه وروسته بل کوم ژوندون حساب، کتاب، ثواب، او عقاب شته. د دغسی خلقو مستقبل ماسوا و له اهلاکه خرابی، بربادی او سپکتیا بل شی نه دی.

(تنبیه) د ځینو اسلافو په نزد دلته له «الزکوة» څخه طیبه کلمه مراد ده. او ځینی د «زکوة» معنی په پاکی، او صفایی سره کوی. نو په دغه تقدیر سره ئی مطلب داسی کیږی «هغه خلق چی خپل نفس له فاسدهوو عقائدو او ذمیمه وو اعمالو څخه پاک او صاف نه ساتی» په دغه کښی د طیبی کلمی ترک او زکوة نه ادا کول او نور ګرد (ټول) راغلل. وهذا کما قال ﴿ قَدُاللّٰهُ مَنْ تَرُكُ ﴾ وقال ﴿ قَدُاللّٰهُ مَنْ تَرُكُ و وقال ﴿ قَدُاللّٰهُ مَنْ تَرُكُ و وقال ﴿ وَمَنَانًا تِرْبُلُدُنّا وَزُکُوةً ﴾ وغیر ذلک. مائی د دی لامله (له وجی) کړی شوی وی چی کفار مخاطب بالفروع نه دی. یا ځکه چی دغه آیت مکی دی او د زکوة او د نورو تشخیص په مدینی منوری کښی شوی دی. والله اعلم.

# إِنَّ الَّذِينَ امْنُوا وَعِلْواالصَّالِحْتِ لَهُمْ أَجُرُّغَيْرُمُمُنُونٍ ٥

بیشکه هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) شته دی قطع کیدونکی.

تفسیر: یعنی هیڅکله به نه منقطع کیږی او تر ابدالاباد پوری به جاری وی کله چی جنت ته ورسیږی نه به دوی او نه به د دوی ثواب فناء او انقطاع مومی.

# قُلُ آبِنَّكُوْ لَتَكُفُرُ وَنَ بِالَّذِي خَلَقَ الْكَرْضَ فِي يَوْمَيُنِ وَتَجُعُلُونَ لَهُ آنْكَ ادًا ذلك رَبُ الْعَلَمِيْنَ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا بیشکه تاسی خامخا کافران کیږئ په هغه الله چی پیدا کړی ئی ده ځمکه په دوو ورځو (د یکشنبی چی په اول کښی ئی پیدا او په دوهمه کښی ئی وغوړوله) او ګرځوئ له خپل ځانه (دغه الله) ته شریکان، دغه ذات (چی ځمکه ئی په دوو ورځو کښی پیدا کړی ده) رب د علمیانو دی

تفسیو: یعنی څومره د حیرت او د تعجب ځای دی چی د رب العلمین د وحدانیت او کمالینو صفاتو څخه انکار کوئ او نور داسی شیان له هغه سره برابروئ چی د یوی ذری په اندازه هم د کار او اختیار مالکان نه دی.

# وتجعل فيهارواسيمن فؤتها ولراء فيهاوقكر فيهآا قواتها

او پیدا کړی دی (الله) په دغه (ځمکه) کښی درانه کلک محکم غرونه د پاسه د دی نه او بیا ئی برکت کیښود په دغه (ځمکه یا غرونو) کښی او مقرره (په اندازه) کړی ئی ده په دی ځمکه کښی روزی (د اهل) د دی

تفسیر: «او بیا ئی برکت کیښود په دغه ځمکه یا غرونو کښی» یعنی قسم قسم کانونه، ونی، میوی، ثمرات، غلی او حیوانات او نور له ځمکی څخه وځی «او مقرره او په اندازه کړی ئی ده په دی ځمکه کښی روزی د اهل د دی» یعنی پر ځمکه باندی ئی د هستیدونکیو خواړه په یوی خاصی اندازی او حکمت سره په ځمکه کښی کیښودل. لکه چی د هر اقلیم او د هر ملک د هستیدونکیو له طبایعو او له ضروریاتو سره ئی موافق خواړه مهیا او تهیه فرمایلی دی. او الله

اكرم شانه واعظم برهانه پيدا كړه ځمكه، غرونه او نور او مقدر ئى كړل اوقات.

# فَ أَرْبَعَةِ أَيَّامِ ﴿ سَوَآءً لِّلسَّآبِلِينَ ۞

په څلورو ورځو کښي برابر دی دپاره د پوښتني کوونکيو (له پيدا کولو د څمکي او د مافيها)

تفسیر: یعنی گرد (ټول) کارونه په مخلورو ورځو کښی وشول. په دوو ورځو کښی ځمکه پیدا کړی شوه. او په دوو نورو ورځو کښی چی سه شنبه چار شنبه دی د دوی د نورو متعلقاتو بندوبست وشو. هر څوک چی پوښتنه کوی یا د پوښتنی کولو اراده لری هغوی ته دغه وروښیه! چی دغه ټول په مخلورو ورځو کښی بی له تزئیده او تنقیصه په وجود راغلی دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی د پوښتنو کوونکیو جواب پوره شو».

تنبیه: دلته له ورځو ځنی په ظاهری صورت سره هم دغه معروفی او متبادری ورځی نشی مراد کیدی. ځکه چی د ځمکی او د لمر او د نورو موجوداتو له وجوده پخوا د هغه وجود له سره نه دی متصور. لامحاله له دغو څلورو ورځو څخه به د هغو مقدار مراد وی یا به هغه ورځی تری مرادی وی چی د هغو په نسبت ئی فرمایلی دی ﴿ وَانْ يَوْاَ عِنْدُرَیّكَ كَالْفِ سَدَوْتِمَا تَعَدُّوْنَ ﴾ جزء ٢٢ مرادی وی چی د هغو په نسبت ئی فرمایلی دی ﴿ وَانْ يَوْاَ عِنْدُرَیّكَ كَالْفِ سَدَوْتِمَا تَعَدُّوْنَ ﴾ جزء ٢٢ (د الحج (٦) رکوع ٤٧ آیت زمونږ د دغه مقدس تفسیر ) والله اعلم.

# تُنْوِّ السَّنَوْتِي إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانُ

بیا ئی اراده وفرمایله (پیدا کولو د) آسمان ته حال دا چی دغه آسمان یو لوګی ؤ (ولاړ)

تفسیر: یعنی بیا د آسمانونو په طرف متوجه شو چی په دغه وخت کښی دوی ګرد (تول) سره یو وو د یوه لوګی په شان نو هغوی ئی سره تقسیم کړل، او په اووو آسمانونو سره ئی وویشل لکه چی وروسته له دی نه ئی ذکر راځی.

تنبیه: ممکن دی له «دخان» څخه د آسمانونو د مادی په طرف اشاره وی.

# فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ ائْتِيَاطُوعًا أَوْكُرُهُمَّا قَالْتَاالَّيْنَاطَآبِعِينَ®

پس وفرمایل (الله) دغه (آسمان) ته او (دغی) ځمکی ته چی راشئ دواړه پخپلی خوښی سره یا په زور سره، وویل آسمان او ځمکی راځو مونږ (فرمان

#### ستا ته) په خوښي سره

تفسیر: یعنی اراده ئی وفرمایله چی د دغو دواړو آسمان او ځمکی له یو ځای کیدلو څخه دنیا ودانه کړی اعم له دی نه چی دوی دواړه پخپل طبیعت سره یو ځای شی که په زور سره په هر حال د دواړو له یو ځای کولو سره ئی دغه نظام جوړول مقصود ؤ او دغه دواړه سره یو ځای شول پخپل طبیعت له آسمان د لمر اشعی راغلی او تودوخی پیدا شوی هواوی جاری شوی، د هغو دوړی او بخار پاس پورته شو، بیا له هغه څخه اوبه توئیدی او د باران په صورت ووریدی چی د هغو په وسیله راز راز (قسم قسم) شیان پیدا شول او پخوا ئی فرمایلی ؤ چی «په ځمکه کښی ئی د دوی خوراکونه کیښودل» یعنی په ځمکه کښی ئی داسی قابلیت کیښود چی دغسی شیان تری پیدا کیږی والله اعلم.

# فقضهن سبنع سلوات فيومين

پس مقرر جوړ کړل (الله لوګی ځنی) اووه آسمانونه په دوو ورځو (د پنجشنبی جمعی) کښی

تفسیو: یعنی څلور ورځی هغه وی او به دوو ورځو کښې ئی آسمانونه پیدا کړل چې ګردی (ټولي) سره شپږ ورځي شوی لکه چې په بل ځای کښې د «سته ايام» تصريح شته. تنبیه: یه هغو مرفوعه و احادیثو چی د کائناتو د تخلیق یه متعلق د ورځو تعین او ترتیب راغلی دی چی هغه دغه شیان الله تعالیٰ د هفتی په دغو او هغو ورځو کښی بیدا کړی دی په هغو کښی کوم یو صحیح حدیث تر اوسه پوری په نظر نه دی راغلی حتیٰ چی د ابوهریره د حدیث په متعلق چی په صحیح مسلم کښی دی «ابن کثیر» لیکی «هو من غرائب الصحیح وقد علله البخارى في التاريخ فقال رواه بعضهم عن ابي هريرة عن كعب الاحبار وهوالاصح» او په روح المعاني كښي له (قفال شافعي) څخه نقل كړى دى «تفود به مسلم وقد تكلم عليه الحفاظ على بن المديني والبخارى و غيرهما وجعلوه من كلام كعب وان ابا هريرة انما سمعه منه ولكن اشتبه على بعض الرواة فجعله مرفوعا» باقى د قرآن الكريم دغه آيت او د البقرة د سورت له دغه آيت ﴿ ثُمُّاللُّهُوَى إِلَى التَّمَا مُفَاوِّهُنَ سَبُهُوتٍ ﴾ څخه دغه ظاهريږي چې اووه آسمانونه د ځمکې د پيدا کولو څخه وروسته جوړ شوی دی او د «النازعات» په سورت کښی له ﴿ وَالْأَرْضَ بَعُـٰدَاٰ اِلْكَ رَحْمَهُا ﴾ څخه ظاهریږی چی ځمکه وروسته له آسمانه غوړولی شوی ده د دغه جواب په څو ډولو (قسمو) سره ورکړي شوي دي د (ابوحيان) تقرير د دې احقر خوښ دې يعني ضروري نه ده چی په ړومبنی آیت کښی «ثم» او په وروستنی آیت کښی «بعد ذٰلک» د زمان د تراخی دیاره

فمن اظلم(٢٤) - حُمَّ السجدة (١٤)

وى ممكن دى چى له دغو الفاظو څخه تراخى فى الاخبار يا رتبى تراخى مراد واخيسته شى لكه چى په ﴿ ثُوْكَانَ مِنَ الْدِيْنَ اَمْتُواْوَتُوَاصُوْاْ يِالْمَرْصَةِ ﴾ كښى يا په

﴿ عُنُّلِ اَبْدَانُ الْکَانَیْمِ ﴾ کښی هم دغه معنی مراد اخیستی شوی ده په هر حال په قرآن کریم کښی د رمانی ترتیب تصریح نشته هو! د نعمت په تذکره کښی د ځمکی او د عظمت او قدرت په تذکره کښی ئی د آسمان ذکر مقدم ایښی دی چی د هغه نکته په ادنیٰ تامل او تدبر سره معلومیدی شی د تغییل موقع دا نه ده دغه څو الفاظ د اهل العلم د تنبیه دپاره لیکلی شوی دی.

### وَأُولِي فِي كُلِّ سَمَا إِ أَمْرُهَا

او وئی لیږه (مقرر ئی کړ) په هر آسمان کښی کار (مناسب تدبیر) د هغه (آسمان)

تفسیر: یعنی هر هغه حکم چی د هر آسمان دپاره مناسب وو. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چی «دغه رب ته معلوم دی چی هلته څه قسم مخلوق اوسیږی؟ او د دوی اسلوب وضعیت او هیئت څرنګه دی؟ په دغه ځمکه کښی چی په زرهاوو کارخانی دی نو آیا دومره لوی آسمانونه به څرنګه تش پراته وی».

# وَزَتِيَّاالسَّمَاءَ الدُّنْيَابِمَ صَابِيْعَ ﴿ وَعِفْظَا ذَٰلِكَ تَقْتُدِيْرُ الْعَزِيْرِ الْعَلِيُو

او ښائسته کړی مو دی دغه آسمان نژدی په ډيوو (ستوريو) سره او (ساتلی دی مونږ دا آسمان) په ساتلو سره (له غوږ کيښودلو د شيطانانو) دغه (مخلوقات) اندازه کول دی د الله ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه عالم (په هر څيز)

تفسیر: یعنی په لیدلو سره داسی معلومیږی چی دغه ګرد (تول) ستوری پر هم دغه آسمان باندی ختلی دی د شپی له مخی په دغه قدرتی ډیوو سره آسمان څرنګه ښکلی او ډک له رونقه ښکاری؟ بیا ئی څومره محفوظ ګرځولی دی چی د هیچا لاس او قدرت ورته نه رسیږی د پرښتو زوروری پیری ولاړی دی هیڅ یو طاقت او قوت پر دغه تینګ نظام کښی څه درځ او چاود نشی غورځولی ځکه چی هغه د الله تعالیٰ له خوا جوړ او قائم شوی دی چی له ګردو (تولو) څخه لوی زبردست او باخبر ذات دی.

# فَإِنُ اَعُرَضُوا فَقُلُ اَنُذَ رُبُّكُو صِعَقَةً مِّتُثَلَ صَعِقَةٍ عَادٍ وَّتَمُوُدَا ۗ

پس که چیری مخ وګرځاوه (دغو کفارو له حقه) پس ووایه (ای محمده! دوی ته) چی ویروم زه تاسی له سخت عذابه په مثل د سخت عذاب د عادیانو (لکه باد د صرصر) او ثمودیانو (لکه چغه د جبریل).

تفسیر: یعنی که د معظمی مکی کفارو د داسی عظیمالشان آیتونو د آوریدلو څخه وروسته بیا هم د نصیحت له قبلولو او د توحید او د اسلام له لاری د غوره کولو څخه مخ واړوی نو تاسی دوی ته وفرمایئ «زه تاسی په دغه خبروم چی ستاسی خاتمه هم د «عاد» او «ثمود» او نورو معذبینو اقوامو په شان کیږی».

# إِذْ جَاءَتُهُ وُ الرَّسُلُ مِنْ بَيْنِ آيْدِيهُ هُو وَمِنْ خَلْفَهُمْ

کله چی راغلل دوی ته رسولان (هود او صالح) له طرفه د وړاندی د دغو (کفارو او له طرفه د وروسته د دغو (کفارو له هره طرفه) او وی ویل دوی ته داسی

تفسیو: یعنی له هر طرفه ښائی چی ډیر رسولان به ورغلی وی مګر مشهور دا دی چی دا رسولان حضرت هود او حضرت صالح علیٰ نبینا و علیهما الصلوٰة والسلام دی یا به له ﴿ مِنْ بَیْنِ اَیْدِیْهِمُ وَمِنْ خَلِیْهِمُ ﴾ څخه داسی مراد وی چی دوی ئی د ماضی او مستقبل پر خبرو وپوهوی او د ورښوولو او د پند او نصیحت هیڅ جانب او پلو ئی پری نښود.

# ٵۘڰڗۼۘؠؙۮؙۏٙٳڷۘۘۘۘڒٳۺٲٵٞٷؙٳڵۅ۫ۺٵٛۥؘۯؾؙڹٵڵٳڹٛۯڶؘڡڵڸ۪۪ٚػڐٙڣٳؾۧٳؠؠٵؖ ٲڛؚٛڶؾؙۯ۫ڽؚ؋ڬڣؚڕؙۅٛڹٛ<sup>؈</sup>

چی مه کوئ عبادت مگر یواځی د الله وویل (کفارو په جواب د دوی کښی) که اراده فرمائلی وی رب زمونږ (په لیږلو د رسولانو) نو خامخا لیږلی به ئی وی پرښتی پس بیشکه چی مونږ په هغه څیز چی رالیږلی شوی یئ تاسی په هغه سره کافران (یو او نه ئی منو ځکه چی تاسی زمونږ په شان انسانان یئ

#### او پر مونږ څه امتياز نه لرځ)

تفسیر: یعنی د الله رسول څرنګه بشر کیدی شی؟ که الله په واقع سره کوم رسول لیږه نو له آسمانه به ئی کومه پرښته لیږلی وه په هر حال تا پخپل زعم سره کومی خبری چی د الله تعالیٰ له جانبه راوړی دی مونږ د هغو د منلو دپاره تیار نه یو.

# فَأَمَّا عَادُ فَاسْتَكْبَرُو إِنِي الْرُضِ بِغَيْرِ الْعِقِّ وَقَالُوُا مَنَ اَشَكُّ مِنَّا فُوَّةً

پس هر څه چې عادیان وو پس کبر (لوئي) ئې غوره کړه په ځمکه کښې په ناحقه سره او (کله چې هود دوی وویرول نو) وویل دوی څوک دی زیات سخت له مونږ ځنې په قوت کښې

تفسیر: سائی کله چی رسولانو دوی له عذابه ویرولی وی دوی به د هغوی په جواب کښی داسی ویلی وی چی له موند څخه زیات زورور او طاقتور بل څوک دی؟ چی موند له هغه څخه وویریډو. آیا زمونډ په شان پر زورورو انسانانو خپل رعب او ویره کینولی شی؟ حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د دوی اجسام ډیر لوی لوی وو. نو د خپلو ابدانو په زور او قوت مغرور شول حال دا چی د تکبر او غرور له پلوه ئی خبری کول د الله تعالیٰ له درباره وبال او نکال نازلوی».

# ٱۅؙڵۘۮؚؽڒۘۉٳٲؾٛٳڵڵۿٳڷۮؚؽؙڂؘڷڡۜٙۿؙؠٝۿۅؘٳؘۺۜڎؙڡؚڹ۫ۿؙڎؚڠٞڗۜۼۜٷڬٲڹۅؙٳ ڔٵؽؾؚٮ۬ٵڽڿؙڂۮؙۅٛڹ<sup>®</sup>

آیا نه وینی (او نه پوهیدل) دوی چی بیشکه الله هغه (ذات) دی چی پیدا کړی ئی دی دوی هغه ډیر سخت دی له دوی نه په قوت زور کښی او دوی په دلائلو د (قدرت) زمونږ چی انکار به ئی کوو (سره له علمه په دی باندی چی هغه حق دی)

تفسیر: یعنی پخپلو زړونو کښی د ده پر حقانیت پوهیدل مګر د ضد او انکار له لوری به ئی هم داسی معامله کوله.

فمن اظلم(٢٤) حمّ السجدة (١٤)

# فَأُرْسُلْنَا عَلِيهُوْ رِيُعًا صَرْصَرًا فِي آيَامِ خِسَاتٍ لِنَذِيثَقَهُ مُعَذَابَ الْخِزْي فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا"

پس راومو لیږه پر دوی باندی باد یخ ډیر زورور هیبتناک په څو ورځو کښی چی ډیری نحسی شومی وی دپاره د دی چی وڅکوو مونږ پر دغو (کفارو) عذاب رسوا کوونکی په دغه ژوندون لږ خسیس کښی

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د دوی د غرور ماتولو دپاره د یوه کمزور مخلوق په وسیله هغوی پناه او سپیره شول اوه شپی او اته ورځی مسلسل سخته سیلی چلیده ونی، غنی، انسان، حیوان، ودانی او عمرانی شیان ئی بیخی له ځمکی څخه یووړل او هیڅ یو شی ئی باقی یری نښود .»

# وَلَعَدَابُ اللَّاخِرَةِ اَخْزِي وَهُمُّ لَانْيُصَرُونَ<sup>®</sup>

او خامخا عذاب د آخرت خو ډير رسوا کوونکی دی حال دا چې له دوی سره به مدد ونه کړ شي (په دفع د عذاب کښي)

تفسیر: یعنی د آخرت رسوائی خو ډیره لویه ده چی د هیچا په منع کولو او مخه نیولو سره نه معطلیږی او نه بیرته آوړی. او نه هلته یو بل ته څه کومک او مدد رسولی شی. له هر سړی سره به د خپل ځان فکر وی د محبت او مینی او د همدردی ډیر مدعیان به هلته له خپلو دوستانو، خپلوانو او مینانو څخه سترګی اړوی او په پټه او په غلا سره به ورګوری.

# وَإِمَّا نَهُوْدُ فَهَدَيْنَهُمْ فَاسْتَعَبُّواالْعَلَى عَلَى الْهُلَاي

او هر څه چې ثموديان وو پس سمه لاره مو وښووله دوی ته (په ليږلو د رسولانو سره) پس غوره کړ دوی ړوندوالي (ضلالت) پر هدايت (او رهنمائي)

تفسیو: یعنی د نجات له هغی لاری مخخه چی زمون رسول صلی الله علیه وسلم ورښوولی وه دوی خپلی ستر کی وتړلی او ړوندوالی ئی ځانته غوره کړ. بالاخر الله تعالیٰ هم دوی د هم دوی په خوښه سره په هغه حالت پریښودل.

# فَاخَنَ تَهُوُطعِقَةُ الْعَنَابِ الْهُوُنِ بِمَا كَانُوْا يَكْسِبُونَ ﴿

فمن اظلم(٢٤) - حُمَّ السجدة (٤١)

پس ونیول دوی لره سختی چغی (د جبریل او) د عذاب سپکوونکی په سبب د هغه (شرک او عصیان) چی وو دوی چی کول به ئی (چی تکذیب د صالح وو)

تفسیو: یعنی داسی یوه سخته زلزله راغله چی له هغی سره ډیره سخته چغه هم وه چی د هغه غږ له شدته د دوی زهره وچاوده او د زړونو حرکت ئی بند شو.

# وَ نَعَيْنَا الَّذِينَ المَنُوُاوكَانُوْايَتَّقُوْنَ هَ

او نجات مو ورکړ هغو کسانو ته چې ایمان ئي راوړي وو او وو دوی چې پرهیزګاري به ئي کوله (له شرکه)

تفسیر: یعنی هغه کسان چی ایمان ئی راووړ او له بدی څخه ئی ځانونه وژغورل (وساتل) الله تعالیٰ دوی ته له عذابه نجات ورکړی دی. او د عذاب د نزول په وخت کښی لږ څه صدمه او تود باد هم نه وررسیږی.

# وَيُوْمَنُ عُشُرُ آعَدًا وَاللهِ إِلَى النَّارِفَهُمْ يُوْزَعُونَ <sup>®</sup>

او (یاده کړه) هغه ورځ چې راټول به کړل شي دښمنان د الله اور (د دوزخ) ته پس دوی به ډلې ډلې کړل شي.

تفسیر: یعنی د هر یوه قسم مجرمانو ډلی او جماعتونه به سره بیل بیل وی او دغه کرد (تول) جماعتونه به یو د بل په انتظار کښی جهنم ته نژدی درول کیږی، بیا چی ټول سره یو ځای شی نو روان به کړل شی دوزخ ته.

# حَتَّى إِذَامَاجَاءُوُهَاشِمَا عَلَيْهِمُ سَمَعُهُمُ وَٱبْصَارُهُمُ وَجُلُودُهُمُ بِمَاكَانُوْايَعُمُلُونَ

تر هغه وخته پوری چی راشی دوی دغه (اور ته) شاهدی به ورکړی پر دوی باندی غوږونه د دوی او سترګی د دوی او پوستکی (او نور اعضاء) د دوی پر فمن اظلم(٢٤) لم السجدة (١٤)

#### هغو (کارونو) چی وو دوی چی کول به ئی.

تفسیو: په دنیا کښی ئی پخپلو غوږونو سره تنزیله آیتونه واوریدل او پخپلو سترګو سره ئی تکوینیه آیتونه ولیدل مګر سره له هغه د الله تعالیٰ وحدانیت او د ده د رسول رسالت ئی ونه مانه او په هر حیث او هر جهت د الله تعالیٰ عصیان او نافرمانی ته متوجه شول خو له دی نه بیخبره وو چی د ګناهونو ګرد (ټول) دفاتر یاداشتونه او تیکلی (ریکارډونه) د هم دوی په وجود کښی محفوظ او ډک کړی شوی پراته دی چی په لاژمه وخت کښی به لولؤل او آورول کیږی، له روایاتو څخه معلومیږی چی په محشر کښی به کفار له خپلو جرائمو څخه پخپلو ژبو سره انکار کوی نو په دغه وخت کښی به داسی احکام صادریږی چی د دوی د هغو اعضاؤ او جوارحو شهادت وړاندی کړ شی چی دوی د هغؤی په ذریعه د دغو ګناهونو مرتکب شوی دی لکه چی ګرد (ټول) وجود کړ شی پری شاهدی ورکوی او په دی صورت د دوی د هغه اظهار چی پخپلو ژبو سره ئی ډومبی کړی وو تکذیب کیږی دلته به دوی حیران او مبهوت او هک پک پاتی کیږی او خپلو اعضاؤ ته به وایی چی ای کمبختانو! لری او ورک شع! ما خو دغه مدافعه ستاسی له طرفه کوله او جګړی می ستاسی په ګټه (فائده) نښلولی وی حال دا چی تاسی پخپله پخپلو جرائمو اقرار او اعتراف وکړ.

# وَقَالُوُالِجُلُوْدِ هِمْ لِحَ شَهِدٌ تُتُوْعَكَيْنَا ۗ

او وبه وائی (کفار په تعجب سره اعضاؤ او) پوستکیو خپلو ته ولی مو شاهدی وکړه تاسی پر مونږ؟

تفسیو: یعنی دغه منکرین به وائی کله چی پخپله ژبه سره موند داسی انکار کوو نو پر تاسی داسی کوم مصیبت رالویدلی وو چی خامخا مو په ورښوولو شروع وکړه او په آخر کښی دغه وینا تاسی ته چا دروښوده.

# قَالُوۡٓاٱنۡطَقَتَااللّٰهُ الَّذِئَ ٱنۡطَقَ كُلُّ شَيًّ

نو وبه وائی (دغه جلود دوی ته چی مونږ پخپله نه یو غږیدلی بلکه) غږولی یو مونږ الله هغه (مطلق قادر) چی غږولی ئی دی هر څیز

تفسیر: د هغه لوی ذات قدرت هر ناطق ته د وینا قوت وربښلی دی، نن ورځ هم هغه لوی ذات مونږ ته هم د وینا قوت او قدرت راکړ، نو که مو خبری نه کولی او شیان مو نه وی ښوولی نو څه شی به مو کړی وی. کله چی د هغه مطلق قادر اراده وشی چی یو شی خبری وکړی نو کوم

فمن اظلم(٢٤) - حمّ السجدة (٤١)

شی توانیږی او قدرت او مجال لری چی وینا ونه کړی، هغه لوی ذات چی ژبی ته ئی د وینا قوت او قدرت وربښلی دی آیا هم دغه قوت لاسو او پښو او د بدن نورو اندامونو ته نه شی بښلی؟ نو دغه دی چی مونږ هم د الله تعالیٰ په اراده دغسی شهادت اداء کړ.

# وَّهُوَخَلَقَكُمُ اوَّلَ مَرَّةٍ وَالدَّهِ تُرْجَعُونَ ®

حال دا چی الله پیدا کړی یئ تاسی اول ځلی او خاص هم دغه الله ته بیرته بیرته بیولی شئ (مجازاتو ته)

تفسير: دغه مقوله يا خو د الله تعالىٰ ده يا خو د جلودو ده دواړه محتملی دی.

# وَمَاكُنُ تُوْ تَسْتَتِرُونَ آنَ يَنْتُهَدَ عَلَيْكُو سَمُعُكُو وَلاَ الْمُصَادِّكُو سَمُعُكُو وَلاَ

او نه وئ تاسی (په وخت د کولو د دغو فواحشو داسی) چی پتول به مو (دغه فواحش له ویری د دی) چی شاهدی به ورکړی پر تاسی غوږونه ستاسی او نه پوستکی ستاسی (ځکه چی د خپلو اعضاؤ په شهادت مو باور نه درلود (لرلو)

تفسیر: یعنی له نورو ځنی په پته سره مو ګناه کوله او له دی نه نه وئ خبر چی ستاسی لاسونه او پښی به ستاسی هغه ګناه له دغو او پښی به ستاسی هغه ګناه له دغو اندامونو څخه هم پته کړی وی حال دا چی تاسو هم داسی کول هم غوښتل دغه مو له قدرته او واکه نه وو پوره.

### وَلَكِنْ ظَنَنْتُوْاَنَّ اللهَ لَا يَعْلَمُ كَاثِينًا مِّمَّاتَعْمَلُون ٠

ولیکن گمان به کوو تاسی (په وخت د ستر کښی) د دی چی بیشکه الله نه دی عالم پر ډیرو له هغو کارونو چی کول به تاسو.

تفسیر: یعنی اصلاً ستاسی چاری او د عمل طرز ئی سکاره کوه چی گواکی تاسی د الله تعالیٰ

فمن اظلم(٢٤) - حُمَّ السجدة (٤١)

په محیط علم یقین نه درلود (لرلو) او داسی مو گڼل چی هر څه مو چی زړه غواړی ښائی هم هغسی وکړو څوک مو وینی؟ او راپسی ګرځی؟ که په پوره ډول (طریقه) سره مو یقین او باور کړی وی چی الله تعالیٰ زمونږ له ګردو (ټولو) حرکاتو څخه عالم او باخبر دی او د ده په نزد کښی زمونږ مکمل دفتر شته نو له سره به مو داسی شرارت او طغیان نه کوو.

# وَذَلِكُمُ ظَنْكُمُ الَّذِي ظَنَنْتُمُ بِرَبِّكُمُ اَرَدُ كُمُ فَاصَّبَحُتُمُ وَذَلِكُمُ ظَنْكُمُ الْمُحَثُمُ مِن الْمُخْرِينَ الْمُخْرِينَ الْمُخْرِينَ الْمُخْرِينَ الْمُخْرِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الْمُخْرِينَ ﴾ تَيْنَتَغْتِبُو الْمُخْرِينَ الْمُخْرَبِينَ ﴾ تَيْنَتَغْتِبُو الْمُخْرِينَ الْمُخْرَبِينَ ﴾

او دغه (فاسد گمان) ستاسی هغه گمان ستاسی دی چی کوو به تاسی دغه (گمان) په رب خپل هلاک کړی یئ تاسی (دغه گمان په آخرت کښی) پس نن وگرځیدئ تاسی له زیان کارانو څخه پس که صبر وکړی دوی (په دی عذاب یا ئی ونه کړی) پس اور (د دوزخ) ځای د هستوګنی دی دوی ته او که رضاء د الله (او قبول د توبی یا رجوع دنیا ته) غواړی دوی پس نه به وی دوی له قبول کړیو شویو (په طلب د رضاء د الله)

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی په دنیا کښی ځینی بلاء په صبر سره آسانیږی هلته که صبر وکړی یا ئی ونه کړی دوزخ د دوی دپاره کور مقرر کړی شوی دی چی له هغه ځایه له سره نشی وتلی او ځینی بلاء دلته په منت خوشامند او تملق سره لری کیدونکی دی ولی هلته دغه شیان له سره مفید نه واقع کیږی او هومره زاری خواری او عاجزی چی وکړی نه قبلیږی او نه ئی په درد خوری».

# وَقَيَّضُنَا لَهُمْ قُرْنَاءَ فَزَيَّنُوْ اللَّهُمُ مَّابِينَ آيُدِيُهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ

او مقرر کړی مو دی دوی ته ملګری (له شیاطینو) پس ښائسته کړی ئی دی دوی ته هغه څیزونه چی وروسته له دوی دی او هغه څیزونه چی وروسته له دوی دی (له هواء او هوس او انکار د آخرت)

تفسیر: یعنی پر دوی باندی یو یو شیطان مقرر شوی دی څو دوی ته خراب کارونه چی پخوا ئی کری وو یا وروسته له دی نه ئی کوی ښه وروښیی، او د دوی تبا کوونکی ماضی او مستقبل

فمن اظلم(٢٤) حُمَّ السجدة (٤١)

هغوى ته ښه او ښكلى ورښكاره كړى او د دغو شياطينو تقرر هم د دوى د اعراض عن الذكر نتيجه وه . كما قال الله تعالىٰ (فى جزء ٢٥ الركوع ٤ آيت ٣٦ من سورة الزخرف) ﴿ وَمَنْ يُعْشُعَنُ ذِكْرِالرَّمْلِيٰ لَقَيِّضُ لَهُ شَيْطًانَافَهُوَلَهُ قَرِيْنُ ﴾

# وَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَولُ فِنَ أُمَدِ قَدُ خَلَتُ مِنْ قَبُلِهِمُ وَكَا خَلَتُ مِنْ قَبُلِهِمُ مِ

او ثابته شوی ده پر دوی خبره (د عذاب) په هغو امتونو کښی چی په تحقیق تیر شوی دی یخوا له دوی نه له پیریانو او له انسانانو،

تفسیو: یعنی هم هغه خبره چی د دوی په نسبت په ابتداء کښی فرمایلی شوی ده ﴿ لَمُنْكُنَّ جَهَنَّمُونَ لِچُنَّةَ وَالنَّاسِ اَجْمَعِیْنَ ﴾ جزء ۱۲ (د هود ۱۰ رکوع ۱۱۹ آیت زمونږ د دغه مقدس تفسیر).

# ٳڹۜۿؙۮڲٲڹؙٷٳڂڛؠۣؽڽۿ

بیشکه چی دوی وو زیانکاران (په دواړو جهانونو کښی)

تفسير: كله چي انسان ته خساره واقع كيږي نو هم داسي سامان ورمهيا. كيږي.

# وَقَالَ الَّذِيْنَ كُفَرُ وَالاَشَّمَعُوْ الِهِذَا الْقُرُانِ وَالْغَوَا فِيُهِ لَعَكُمُ تَعْلِبُون ۞

او وائی هغه کسان چی کافران شوی دی (په وخت د قرائت د قرآن) چی مه اوروئ غوږ مه ږدئ تاسی دغه قرآن ته (چی محمد ئی لولی) او شورماشور واچوئ په (وخت د لوستلو د) ده کښی ښائی چی تاسی غالب شئ (پری او له تبلیغه ئی ساکت کړئ)

تفسیر: یعنی د عظیم الشان قرآن غږ د برق په شان د اوریدونکیو پر زړونو اثر غور ځوی او هر څوک ئی چی اوری سخت تاثیر پری کوی نو ځکه د دغه تاثیر د انسداد دپاره کفارو دغه یوه

فمن اظلم(٢٤) حُمَّ السجدة (١٤)

طریقه ځانته غوره کړی ده هر کله چی قرآن لوستلی کیږی دوی غوږ ورته نه نیسی او دومره شورماشور اچوی چی نور ئی هم وانه وریدی شی او داسی به ئی گڼل چی زمونږ په دغه شورماشور سره د قرآن غږ پورته نشی او پر خلقو خپل تاثیر ونه غورځوی. نن ورځ هم جاهلان هم داسی تدابیر کوی چی د کار د خبرو په مقابل کښی شورماشور کوی څو بل څوک ئی وانه وری مگر د حقانیت او صداقت کړنګهار او تنهار کله د میاشو او مچانو په بنهار پټ او مغلوبیدی شی؟ او سره له دغسی تدابیرو هم د حق غږ د زړونو تر ژورو پوری رسیږی او هم هغه هلته خپل اثر غورځوی.

# فَكَنُ نِيْقَنَ الَّذِيُنَ كَفَرُوْاعَذَا بَاشَدِيْدًا وَّلْنَجُزِينَّهُمُ اللَّذِي اللَّذِي اللَّهُ اللَّذِي اللَّذِي كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ ﴿

(فرمائی الله تعالیٰ چی) پس خامخا وبه څکوو مونږ هرومرو (خامخا) هغو کسانو ته چی کافران شوی دی عذاب سخت او خامخا جزاء به ورکړو مونږ هرومرو (خامخا) دوی ته ډیره بده سزا د هغو اعمالو چی وو دوی چی کول به ئی.

تفسیو: یعنی له دی نه به زیات خراب کار بل څه وی چی دی پخپله هم د پند او نصیحت خبری وانه وری او نور خلق هم پری نه ږدی چی نصیحت ته غوږ کیږدی.

## ذلِكَ جَزَآءُ آعُدَآءِ اللهِ النّارُ ۚ لَهُ عُرِفِيُهَا دَارُالُخُلُبِ ۗ جَزَاءً بِمَا كَانْوُا بِالنِّتِنَا بِجُحَدُونَ ۞

دغه (سخت عذاب جزاء ده د دښمنانو د الله (یعنی) چی اور دی شته دوی ته په دغه اور کښی کور د همیشه والی (دپاره د جزاء) په جزاء ورکولو په سبب د هغه چی وو دوی (په دنیا کښی) چی په آیتونو زمونږ (قرآن) انکار به ئی کوو.

تفسیر: یعنی په زړه په ښه شان پری پوهیدل لیکن له ضده او عناده او تعصبه به ئی تری انکار کوو. فمن اظلم(٢٤) خم السجدة (١٤)

# وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَمُ وَارَتَّبَا آرِنَا الَّذَيْنِ أَضَلَّنَا مِنَ الْجِنِّ وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُ أَوْلَ الْمِنَا لِيَكُونِا مِنَ الْرَسْفَلِيْنَ وَالْإِنْسِ نَجْعَلُهُمُ الْعَتَ اَقْدَامِنَا لِيَكُونِا مِنَ الْرَسْفَلِيْنَ وَالْمِنَا لِيَكُونِا مِنَ الْرَسْفَلِيْنَ

او وبه وائی (په اور کښی) هغه کسان چی کافران شوی دی ای ربه زمونږ وښیه مونږ ته هغه (دوه تنه) چی ګمراهان کړی ئی ؤ مونږ له پیریانو (ابلیس) او له انسانانو (قابیل) چی وګرځوو (واچوو) دوی لاندی د قدمونو خپلو دپاره د دی چی شی دوی له ښکته (سپکو ذلیلانو خلقو څخه)

تفسیر: یعنی خیر موند خو په آفت کښی اخته شوو لیکن له انسانانو او پیریانو محنی هغه شیاطین چی زموند د اغواؤ او د غولولو سبب کرځیدلی دی او موند د دوی له لاسه په دغه مصیبت کښی مبتلا شوی یو له موند سره ئی مخامخ کړئ څو ئی مونډ تر خپلو پښو لاندی ذری ذری او لتاړ کړو او په نهایت ذلت او خواری سره ئی د دوزخ په ډیری ښکتنی طبقی کښی وغورځوو او په دغه ډول (طریقه) خپل انتقام تری واخلو او لد څه خپل زړونه پری ساړه کړو.

# اِتَ الَّذِيْنَ قَالُوُ ارَبُّنَا اللهُ نُو السَّقَامُو التَّنَوُ لُ عَلَيْهِمُ الْمَلَلِكَةُ التَّاكُونَ قَالُوْ المَلَلِكَةُ اللَّهِ كُنْتُمُ تُوْعَدُونَ المَلَلِكَةُ اللَّهِ كُنْتُمُ تُوْعَدُونَ الْمَلَلِكَةُ اللَّهِ كُنْتُمُ تُوْعَدُونَ الْمَلَلِكَةُ اللَّهِ كُنْتُمُ تُوْعَدُونَ الْمَلَلِكَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مُنْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ مُنْ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الْ

بیشکه هغه کسان چی ویلی ئی دی صدقاً له زړه چی رب زمون الله دی بیا تینگ ولاړ وی (په دغه توحید او نورو اعمالو د دین) رانازلیږی به پر دوی پرښتی (عند النزع والبعث یا فی القبر چی داسی به وائی) مه ویریږئ او مه خپه کیږئ او خوشاله اوسئ تاسی په جنت هغه چی وئ تاسی چی وعده ئی درسره کړی شوی ده (په ژبی د انبیاؤ الله سره)

تفسیر: یعنی په زړه سره ئی اقرار وکړ او پر هغه قائم پاتی شو او د الله تعالیٰ په ربوبیت او الوهیت کښی ئی بل محوک شریک ونه دراوه او نه له دغه یقین او اقرار څخه د مرګ تر لحظی پوری وانه وښته او نه ئی خپل رنګ بدل کړ هر هغه شی ئی چی په ژبه سره ویلی وو، د هم هغه پر مقتضاء عملاً او اعتقاداً تینګ پاتی شو او د الله تعالیٰ د کامل ربوبیت حق ئی په پوره ډول (طریقه) سره وپیژاند او هر هغه عمل ئی چی وکړ خالص د ده د خوښی او شکر ګزاری دپاره ئی وکړ، د خپل رب ګرد (ټول) عائد کړی حقوق او فرائض ئی په ښه شان سره وپیژندل او په

فمن اظلم(٢٤) خم السجدة (١٤)

چه ډول (طریقه) سره ئی اداء او په ځای ئی راوړل، الغرض له ماسواء الله څخه ئی مخ واړاوه او یواځی د هم هغه په جانب متوجه شو او د هم ده پر سمه صافه لاره رهی (روان) شو. پر داسی مستقیم الحال بندګانو د مرګ په وخت او د قبر د رسیدلو په فرصت او وروسته له هغه د بیا ژوندی راپاڅیدلو په وخت کښی پرښتی نازلیږی او دوی ته تسکین، تسلی ورکوی او د جنت د دخول زیری وراوروی او ورته وائی چی اوس تاسی ته له هیڅ جهته د ویری او د اندیښنی موقع نه ده پاتی. د فانی دنیا تول فکرونه او غمونه ختم شوی دی او د بل کوم راتلونکی آفت او مصیبت اندیښنه نه ده پاتی اوس په ابدی ډول هر قسم جسمانی او روحانی خوښی او عیش تاسی لره دی او د جنت هغه مواعد چی د انبیاؤ علیهم السلام په ژبو له تاسی سره کړی شوی وو هغه کرد (تول) اوس له تاسی سره ایفاء کیدونکی دی. دا هغه دولت او نعمت دی چی د هغه د رارسیدلو د یقین له حاصلیدلو څخه وروسته هیڅ یو غم او فکر د انسان په شاو خوا کښی نشی گرځیدلی.

تنبیه: ډیر ممکن دی چی پر متقینو او ابرارو په دغه دنیوی ژوندون کښی هم د پرښتو یو قسم مخصوص نزول وشی چی د الله تعالیٰ په حکم سره دوی ته د دوی په دینی او دنیوی امورو کښی د بهتری او ښیګنی (فائدی) او نورو ښو خبرو الهام وکړی چی د دوی د شرح الصدر، تسکین او اطمینان موجب شی. لکه چی د دوی بالمقابل یو دوه آیتونه پخوا تیر شول چی پر کفارو شیاطین مسلط دی څو رذائل او قبائح دوی ته ښه ورښکاره کړی او د دوی د اغواؤ او اضلالو وسائل ورپیدا او مهیاء کړی. او په بل محای کښی د شیاطینو په حق کښی د «تنزل» لفظ استعمال شوی دی (کما قال الله تعالیٰ فی جزء ۱۹ الرکوع (۱۱) آیت ۲۲۲ - ۲۲۳ من سورة الشعراء) کیدی شی، او په دغه تقدیر وروستنی آیت ﴿ تَمُنُ اَوْلِیْکُمُ فِی اَلْمَیْوَةَالدُنْیَا ﴾ سره په ډیر به ډول لګیږی. والله اعلم.

#### نَحْنُ أَوْلِيَكُنُمْ فِي الْحَيْوِةِ الدُّنْيَا وَفِي الْاخِرَةِ

(بل داسی ورته ووائی ملائکی) مونږ یو دوستان ستاسی په دغه ژوندون لږ خسیس کښی (چی به درڅخه لری کچو وحشت د قبر او وبه مو رسوو جنت ته)

تفسیر: ځینو دغه د الله تعالیٰ کلام ښوولی دی یعنی د پرښتو کلام له دی نه پخوا ختم شوی دی. او د اکثرو په نزد دغه هم د پرښتو مقوله ده. ګواکی پرښتی دغه قول د دوی په زړونو کښی الهام کوی او د دوی حوصله او همت زیاتوی. ممکن دی چی ځینو بندګانو ته بالمشافه هم هم دغومره الفاظ ووائی. او ممکن دی چی موت ته نژدی یا بعد الموت ورته وویلی شی، نو په دغه تقدیر د ﴿ نَحْنُ اَوْلِیَکُمْ فِی اَلْحَیْوِ اللَّمَیٰ اَوْفِی اَلْفِرَةِ ﴾ مطلب به داسی کیږی چی مونږ په باطنی ډول په دنیا کښی هم ستاسی ملګری او رفیقان وو چی د الله تعالیٰ په حکم به مو په باطنی ډول (طریقه) سره ستاسی امداد او معاونت کوو او په آخرت به هم ستاسی رفیقان او ملګری یو چی هلته ستاسی شفاعت یا د اعزاز او د اکرام انتظام وکړو.

## وَلَكُوْرِ فِيهُا مَا تَشْتَهِي اَنْفُسُكُو وَلَكُوْرِ فِيهَا مَا تَكَّعُونَ اللهِ

او شته تاسی ته په دغه جنت کښی هغه نعما چی مینه ورته کوی نفسونه ستاسی او شته تاسی ته په دغه (جنت) کښی (لذاتو کراماتو) چی غواړئ ئی تاسی

تفسیر: یعنی د هر شی خواهش، رغبت او هوس چی تاسی پخپلو زړونو کښی وکړئ یا هر هغه شی چی په ژبه سره ئی وغواړئ هغه ټول به تاسی ته درکولی کیږی. د الله تعالیٰ په خزانو کښی د هیڅ شی کمی او تقلیل نشته.

#### ڹٛڒؙڒٳڛؽۼؘڡؙٛۅٛڔٟڗۜڿؽۄٟ۞ٞ

میلمستیا ده له (جانبه د الله) ښه بښوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسير: يعنى سه وپوهيږئ چى هغه غفور رحيم به له خپل ميلمه سره څومره سه سلوک وکړی؟، او دغه څومره يو لوى عزت او توقير دى چى يو ضعيف بنده د خپل رب العزت ميلمه شى.

#### وَمَنُ آحُسَنُ قُوْلًا مِّتَّنُ دَعَا إِلَى اللهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ اِتَّنِيُ مِنَ الْمُسُلِمِينَ \*

او څوک دی ډیر ښائسته (بلکه نشته) له جهته د وینا له هغه چا چی بولی (خلق) طرف د الله ته او عمل کوی نیک او وائی بیشکه زه له مسلمانانو غاړه ایښوونکیو یم (احکام الله ته). فمن اظلم(٢٤) حُمَّ السجدة (١٤)

تىفسىير پخوا پە 🦠 اِتَّالَّذِيْنَ قَالُوْارَبُّنَاللەُ لَتُوَاسْتَقَامُوا 🦃 كىنىي د ھغو مخصوصو بىندگانىو ذكر وو چی هغوی یواځی د یوه الله پر الوهیت خپل اعتقاد تینګ کړی وو او د خپل استقامت ثبوت ئی ورکړی ؤ دلته د هغوی د یوه بل اعلیٰ مقام ذکر فرمائی یعنی خورا (ډیر) ښه سړی هغه دی چی خپل ځان یاک الله ته بیخی وسپاری او د الله تعالیٰ د یوره طاعت او کامل انقیاد اعلان وکړی، او هم دغه غوره دين او سمه لاره ځانته اختياره کړۍ او د ده قول او فعل نورو بندګانو ته د الله تعالیٰ په طرف د راتللو دیاره ډیر ښه محرک، مؤثر او سائق شی او دوی د دنیا نورو خلقو ته هم د الله تعالیٰ په طرف دعوت ورکړی او د دین په طرف ئی جذب او کش کړی. او د هغی نیکی په طرف چی دی خلق رابولی دی پخپله هم بری عامل وی. او د الله تعالیٰ په نسبت د خپلی بندگی او احکام منلو د اعلان به وخت کښی هیچیری او هیڅکله ونه ویریږی. او نه څه انديښنه ورته پيدا شي. د ده د قوميت طغراء سائي چې د اسلام مذهب وي او له هر قسم بخل، امساک، تعصب، او نورو عنادیه وو خبرو څخه لری وګرځی، او د خپلی خالصی مسلمانی منادی وکړی! او د هغه اعلیٰ مقام په لوری خلقو ته بلنه او دعوت کوی چې سیدنا و مولانا حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وعلىٰ آله واصحابه وسلم د هغه دياره مبعوث شوى ؤ، او يخيله سيدالمرسلين وخاتم النبيين صلى الله عليه وسلم او صحابه ؤ رضوان الله تعالىٰ عليهم اجمعين ير هغی لاری خپل مقدس حیات او مجاهدات صرف کړی دی. دغه آیت په شان د محمد صلی الله علیه وسلم کښی دی یا مراد تری صحابه رضیالله تعالیٰ عنه یا عالمان یا محتسبان یا مؤذنان یا نور هغه څوک دی چې يکښې دغه ښه صفات وي.

## ۅؘڵٳۺؙٮٛٚؾؘۅؽٳڷٚٚٚٚڝۘٮؘۼۘٷۘڒٳڶۺۜؾۣٮؙٞڎٞٳۨۮڣڠؙۑٲڵؿٙۿؚؽٲڂۘڛڽؙڣؘٳۮؘٳ ٵٮٚڹؽڹؽڬۅؘڹؽڹڬٷۻؽڹؙۼػڶۅؘڠؙػٲڹۜڎؙۅٙڸؾ۠ڂؚؠؽؙٷ۠

او نه برابریږی سره نیکی او نه بدی (په جزاء او حسنالعاقبة کښی) دفعه کوه (ته هغه بدی) په هغه خصلت سره چی هغه ډیر ښه وی پس ناڅاپه هغه څوک چی په منځ د هغه کښی عداوت دښمنی وی لکه چی دی به دوست وی ډیر مهربان

تفسیر: په دغو آیتونو کښی یوه رښتین داعی الی الله ته د هغو ښو اخلاقو تعلیم ورکوی چی دوی ورته ضرورت لری یعنی ښه وپوهیږه چی بدی له نیکی سره، او نیکی له بدی سره، قطعاً نشی برابریدی، او د دواړو تاثیرات سره بیل دی. بلکه یوه نیکی له بلی نیکی سره، او یوه بدی له بلی بدی سره په اثر او نتیجه کښی متمایزی دی. لهذا د یوه قانت مؤمن مخصوصاً د یوه داعی الی الله مسلک ښائی داسی وی چی د بدی جواب دی له سره په بدی سره ورنه کړی بلکه فمن اظلم(٢٤) خمّ السجدة (١٤)

حتی الامکان د بدی مقابله دی په نیکی سره وکړی. که څوک ورته کومه سخته خبره وکړی یا بده معامله ورسره وکړی نو د هغه په مقابل کښی دی دی داسی رویه او د عمل طرز ځان ته غوره کړی چی له هغه څخه بهټر او ښه وی. مثلاً د قهر او غصی په مقابل کښی دی له حلم او تحمل څخه کار واخلی! او د کنځلو جواب دی په تهذیب او انسانیت سره په دعاء او د سختی جواب دی په نرمی او مهربانی سره ورکړی د دغه وضعیت او مسلک له غوره کولو څخه به په نتیجه کښی ژر درښکاره شی چی ډیر سخت دښمن به هم ستاسی په مقابل کښی نرم او پوست شی. اګر که په زړه او اساسی ډول (طریقه) سره به ستا دوست او خیر غوښتونکی نه ګرځی خو په ښکاره ډول (طریقه) سره به دی دوست ګرځی، او متدرجاً دغه ظاهری دوستی په باطنی دوستی تبدیل او تحویل مومی او د دښمنی او عداوت ګرد (تول) خیالات د ده له زړه او افکارو څخه بیخی وځی کما قال الله تعالی هی عکمالاه ان تولی او مالی وی او د دښمنی او عداوت ګرد کوم سړی د طبیعت اقتضاء هم داسی وی چی د لړم او منګور په شان بی له ضرره او اذیته بل شی انسان ته نه رسوی نو هغه مستثنی او چی د لړم او منګور په شان بی له ضرره او اذیته بل شی انسان ته نه رسوی نو هغه مستثنی او جی د درم او منګور په شان بی له ضرره او اذیته بل شی انسان ته نه رسوی نو هغه مستثنی او خورځولی. مګر دغسی افراد ډیر لډ وی په هر حال هغو کسانو ته چی د دعوت الی الله پر منصب غورځولی. مګر دغسی افراد ډیر لډ وی په هر حال هغو کسانو ته چی د دعوت الی الله پر منصب فائز دی لاژم دی چی په ډیر صبر، استقلال، ښه خلق تحمل سره کار وکړی!.

### وَمَايُكُقُّهُ كَالَّالِالَّذِينَ صَبُرُواً وَمَا يُكَتُّهُ كَالَّالِاذُوْحَظِّ عَظِيْمٍ ۞

او نه ورکول کیږی دا (نیک خصلت د بدی دفع په نیکی سره) مګر هغو کسانو ته چی صبر تحمل کوی او نه ورکول کیږی دا (نیک خصلت) مګر خاوند د برخی ډیری لوئ ته

تفسیو: یعنی ډیره لویه حوصله په کار ده چی انسان په هغی سره د بدو خبرو تحمل و کړی شی او د هغه مقابله په ښه سره و کړی. دغه ښه اخلاق او اعلیٰ خصلت د الله تعالیٰ له درباره ډیرو ښو او خوش قسمته او اقبالمنو سړیو ته وربښلی کیږی. (ربط) تر دی ځایه پوری د هغه حریف او دښمن سره د معاملی او ښه سلوک ښوونه وه چی په ښو معاملو او ښو اخلاقو سره متاثر کیدی شی لیکن ځنی داسی دښمنان هم پیدا کیږی چی په هیڅ حالت او صورت سره له دښمنی څخه لاس نه اخلی، که څوک ورسره هومره ملاطفت او محبت وکړی د هغه د شقاوت او عداوت مراتب لا پسی زیاتیږی او هغه تل په هم دغه فکر او ذکر وی چی هرومرو (خامخا) تاته څه ضرر او اذیت درورسوی نو د داسی پخو شیطانانو له اضرار او ایذا په څخه د ځان ساتلو تدبیر اوس دغسی

فمن اظلم(٢٤) حمّ السجدة (١٤)

اللہ تعالیٰ بیان فرمائی چی

## وَامَّايَنْزَغَتَّكَ مِنَ الشَّيْطِنِ تَرْغُ قَاسُتَعِنْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَالسَّمِيْعُ الْعَلِيُوْ

او که ورسیږی تاته له طرفه د شیطان څه تباهی، وسوسه (چی دی واړوی تا له دغه ښه خصلت) پس پناه ونیسه په الله (له شره د ده) بیشکه الله هم دی دی ښه اوریدونکی ښه عالم

تفسیو: یعنی د داسی شیطان په مقابل کښی له نرمی او عفوی او په تیریدلو سره کار نه چلیږی یواځی د هغه د نجات دپاره یو تدبیر شته چی د الله قدوس جل و اعلیٰ شانه واعظم برهانه په پناه کښی راشئ! دا هغه مضبوطه کلا ده چی هغی ته له سره شیطان نشی رسیدی. که تاسی واقعی په اخلاص او زاری سره د الله تعالیٰ په حضور کښی دعاء وکړئ نو هغه به ضرور تاسی ته پناه درکوی ځکه چی الله تعالیٰ د خپلو مخلوقاتو هر غږ او بلنه ښه آوری او ښه پری پوهیږی چی کوم یو په مخومره اخلاص او تضرع سره ماته دعاء او نداء کوی؟ حضرت شاه صاحب د دغه آیت د ربط په نسبت له پخوانی سره داسی لیکی «یعنی که بی اختیاره قهر او غصه درشی نو دغه د شیطان مداخله ده » شیطان نه غواړی چی تاسی په «حسنالاخلاق» موصوف اوسئ او د دعوت الیالله په مقصد کښی بریالی (کامیاب) او فائزالمرام شئ.

#### ومِنُ اليِّوِاللَّهُ وَالنَّهُ ارْ وَالنَّهُ مُنْ وَالْقَهُوْ

او ځینی له دلائلو (د قدرت) د الله شپه او ورځ ده (چی په یوه کښی لباس او په بل کښی معاش دی) او (بل ځینی له دلائلو) لمر او سپوږمی دی

تفسیر: له دعوة الی الله سره څو سماویه او ارضیه دلائل هم بیان فرمائی څو په هغو سره داعی الی الله ته د الله تعالیٰ د عظمت او وحدانیت او بعث بعدالموت او نورو اهمو مسائلو په پوهولو کښی مدد ورسیږی په دغه ضمن کښی دی لوری ته هم اشاره وشوه چی له یوه جانبه د الله تعالیٰ مخصوص بندګان پخپل قول او عمل سره خلق د الله تعالیٰ په طرف رابولی او له بل جانبه د نمر، قمر، آسمان، ځمکی او د نورو مخلوقاتو عظیم الشان نظم او نسق غور او دقت کوونکیو ته د هغه واحد الله په طرف د راتللو دعوت ورکوی.

وفي كل شئ له آية تدل على انه واحد

فمن اظلم(٢٤) - حم السجدة (١٤)

انسان ته لاژم دی چی په دغو تکوینیه ؤ دلائلو کښی هم هغسی بند پاتی نشی لکه چی نور ډیر اقوام پکښی بند پاتی دی بلکه ضروری ده چی د هغه لامحدوده قدرت لرونکی مالکالملکوت په مخ د خپل عجز او تسلیم سر ښکته کړی چی دغه ګرد (تول) د ده د قدرت او عظمت دلائل دی او د هغه په حکم سره له عدمه په وجود راغلی دی او ممکن دی چی پر دغه هم تنبیه وی څرنګه چی شپه او ورځ، او د دغو دواړو نښو لمر او قمر یو د بل په مقابل کښی دی او پاک الله تل په دغو دواړو کښی رد او بدل کوی هم داسی هغه پر دغه هم قدیر دی چی د دعوت الی الله په رنا (رنړا) کښی او د داعی د همت په علویت او د ده د ښو اخلاقو په میمنت د دغه قرآن د مخاطبینو وضعیت ته هم تبدیل او تحویل ورکړی او دغه توره تیاره فضاء په یوه روښانه رنا (رنړا) سره بدله کړی.

## ؘٙڒۺۜۼٛۮؙۉٳڸۺٛۺؘۅؘڒڸؚڵؙڡؘۜؠؘڕۅؘٳۺۼؙۮۉٳۑڵڮٳڵڹؽڂؘڡؘڡٛڽۜ ٳڹٛػؙڹٛؿؙۯؚٳؾٳۄؙٛؾۼڹ۠ۮؙۉڹ

مه کوئ سجده تاسی دپاره د لمر او نه دپاره د سپوږمی او سجده کوئ تاسی خاص هغه (الله) ته چیری یئ خاص هغه (الله) ته عبادت کوئ تاسی چی خاص هم ده (الله) ته عبادت کوئ

تفسیر: د لمر، سپوږمی او د نورو شیانو عبادت کوونکو به هم په ژبه سره هم داسی ویل چی زموند غرض د دغو شیانو له عبادته د پاک الله عبادت دی مگر پاک الله دغه وښوول چی دغه شیان بیخی د عبادت لیاقت نه لری د عبادت لائق یواځی واحد الله دی او د کوم غیر الله عبادت کول د قدوس الله څخه له بغاوت کولو سره مرادف دی.

# فَإِن السَّكُبُرُوْ افَالَّذِيْنَ عِنْدَرَتِكِ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِالْيُلِ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَهُمُولَ النَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَهُمُولَ النَّهَاءُونَ النَّهَا

پس که لوئی وکړه دوی (له سجدی د الله نو الله مستغنی دی) پس هغه څوک چی په نزد د رب ستا دی (له پرښتو) تسبیح وائی دغه (الله) ته هم په شپه کښی او هم په ورځ کښی حال دا چی دوی (له دغه تسبیح او عبادته) نه ستړی کیږی.

فمن اظلم(٢٤) - حم السجدة (١٤)

تفسیر: یعنی که غرور، تکبر، لوئی د حق له قبوله مانع ده او د توحید د دلائلو له وضوح سره د واحد الله د عبادت په جانب نه غواړی چی راشی، نو نه دی راځی دوی خپلو ځانونو ته نقصان رسوی. الله تعالیٰ له سره د دوی پروا نه لری هغه لوی ذات چی د ده عظمت او جبروت داسی وضعیت لری چی بی حسابه مقربین ملائک شپه او ورځ د ده به عبادت، تسبیح او تقدیس کښی داسی مشغول او لګیا دی چی له سره پکښی نه خپه، نه ستړی او ستومانیږی نو د دوی په مقابل کښی دغه خواران څه شی دی. دوی په دغو دروغو تکبر، او غرور خامخا خپلو ځانونو ته ضرر او نقصان رسوی.

# وَمِنُ الْيَةِ ﴾ اَنَّكَ تَرَى الْكَرُضَ خَاشِعَةً فَاذَا اَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَأْءَ اهْ تَزَّتُ وَرِيَتُ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيُّ الْمَأْدُونُ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيُّ قَدِيرُ الْعَ

او ځینی له دلائلو (د قدرت) د دغه (الله) دا دی چی بیشکه ته وینی ځمکه وچه کلکه پس هر کله چی نازلی کړو مونږ پر دغی (ځمکی) اوبه (د باران) نو سره وخوځیږی او وپړسیږی (او شنه شی) بیشکه هغه الله چی ژوندی کړی ده دا (ځمکه) خامخا ژوندی کوونکی دی د مړیو بیشکه الله پر هر شی باندی (چی اراده وفرمائی) ښه قادر دی (چی ځینی ئی هم دغه احیاء او امات دی)

تفسیر: یعنی ځمکی ته و ګورئ چی دغه خواره چپ چاپ، ذلیل او سپک تر درانه بار لاندی ده د وچوالی په وخت کښی ئی له هری خوا څخه دوړی او خاوری پورته کیږی لیکن هم دا چی د باران پرخه پری ولویده یو ځلی طراوت، رونق، تازګی او نشونما او د لیدلو وړ (مستحق) تحولات پکښی څرګندیږی (ښکاره کیږی). آخر دغه اقلاب د کوم ذات د قدرت د لاس تصرف او نتیجه ده؟ هغه الله جل جلاله چی وچی کلکی مړی ځمکی ته طراوت، شینوالی او ژوندون وربښلی دی آیا هغه پر دغه نه دی قدیر چی د انسانانو په ابدانو کښی بیا روح واچوی؟ او آیا هغه مطلق قادر نشی کولی چی مړو زړونو ته د دعوت الی الله له تاثیره بیا له نوی سره ژوندون او جدید حیات ورعطاء کړی؟ بیشکه الله تعالیٰ هر شی کولی شی! او د الله تعالیٰ د قدرت په مقابل کښی هیڅ شی مانع او مزاحم نشی کیدی.

## ٳؾٙٳۘڰۮؚؠٞؽؽؙڶڿۮۏؽۏؙٙٳؾڗٵڒڲۼؙڣۏؽ؏ڶؽٵٵڣؘؽؿؙڶڠۑڧٳڮٵڔڿؠؙۯٵٞۄؙ؆ؽؙ ؾٳ۬ؿٙٵڡؚٵڲۅٛۯٳڷؚؾۿڗٳ۠ۘڠڵۅؙٳٵۺۺؙڎؙڒٳؾ؋ۑۭؠٵڠۺڵۅ۫ؽڹڝؚؽۯ۞

بیشکه هغه کسان چی میلان کوی له حقه باطل ته په آیتونو (د قرآن) زمونه کسی نه دی پټ دوی پر مونه (نو د دغه الحاد جزاء به ورته ورکړو) آیا پس هغه څوک چی وغورځولی شی په اور کښی غوره دی یا هغه څوک چی رابه شی په امن (له عذابه) په ورځ د قیامت کښی (نو تهدیداً دوی ته ویلی کیږی چی) کوئ تاسی هر څه چی مو خوښ وی (ای کفارو) بیشکه الله پر هغو اعمالو چی کوئ ئی تاسی ښه لیدونکی دی (نو جزا به د اعمالو درکړی)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په لوری د دعوت ورکوونکیو له ژبو څخه د تنزیلیه و آیتونو له آوریدلو او د دهر پر قرطاس د تکوینیه وو آیتونو له لیدلو څخه هم چی دغه خلق له کږو تللو بیرته نه کرځی او په سمو صافو خبرو کښی واهی او تباهی شبهات پیدا او تری کړی وړی خبری جوړوی یا ئی خامخا سره اړوی رااړوی او یو غلط مطلب تری وباسی یا خوشی چتی (بیکاره) بل کوم عذر او بهانه وړاندی کوی او د آیتونو په منلو کښی وړاندی وروسته تحریف او تبدیل کوی د داسی کړو تلونکیو پر اوضاعو پاک الله ډیر ښه پوهیږی ممکن دی چی دغه پر خپلو مکاریو او چالاکیو ډیر مغرور وی مګر له الله تعالیٰ ځنی د دوی هیڅ احوال نه دی پټ څه وخت چی دوی له الله تعالیٰ سره مخامخ ودرول شی هلته به دوی وپوهیږی چی فیالحال الله تعالیٰ هغوی ته مهلت ورکړی و ځکه چی الله تعالیٰ سم د لاسه مجرمین نه نیسی له هم دی جهته وروسته فرمائی مگر ښه وپوهیږی چی ستاسی ګرد (تول) حرکات د پاک الله اعظم برهانه تر نظر لاندی دی او په یوه ورځ د هغه سزا تاسی ته یو ځای پوره درکوی او بالاخر د هغه ربر (تکلیف) او زحمت تاسی موندونکی یئ اوس تاسی پخپله فکر او غور وکړئ هغه سړی چی د خپلو شرارتونو په علت تاسی موندونکی یئ اوس تاسی پخپله فکر او غور وکړئ هغه سړی چی د خپلو شرارتونو په علت یه ډیر سخت سوځوونکی اور کښی ولویږی او یو بل سړی چی د خپل شرافت او سلامت خوښولو په برکت تل په امنیت او طمانیت کښی اوسیږی آیا له دغو دواړو څخه کوم یو ښه او بهتر دی؟

#### إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوْ إِيالَةِ كُولَتَّا جَأَءُهُوْ

بیشکه هغه کسان چی کافران شوی دی په ذکر قرآن کله چی راغی دوی ته (نو ژر به په عذابیږی دوی)

فمن اظلم(٢٤) حُمَّ السجدة (١٤)

تفسیر: یعنی دوی خامخا د خپلو کړو تللو په علت د پند او نصیحت په خبرو کښی شبهات پیدا کوی حال دا چی په هغه کښی د دروغو ځای او ګنجائش له سره نشته. هغه ذکر، پند نصیحت څه شی دی؟ یو صاف، واضح، مضبوط او محکم کتاب چی له هغه څخه ما سواړ له یوه ناپوه، احمق او شریر انسان بل هیڅوک انکار نشی کولی.

## ۅٙٳؾٛۜ؋ؙؙۘؗؗڮۯؿڮٛٷؘؚؽؙؙٷٛٚٛڰڒؽٲۺٙؿٵڶڹٵڟڵؙڡڽؘؙڹؽؙڹۣؽۮؽۼۅؘڵٳڡڽؙ ڂڵڣ؋ؖؾؙڹٝۯؽۘڮ۠ۺؙٞڂؚڲؽۅٟڂؚؠؽۅ۪۞

حال دا چی بیشکه دغه قرآن خامخا کتاب قوی (نادر) دی نه راځی دغه قرآن ته باطل (نه) د مخی (له طرفه) د دی او نه د شا (له طرفه) ئی (بوجه من الوجوه) رالیږلی شوی دی له طرفه د حکمت والا ثناء ویلی شوی (الله).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په رالیږلی شوی کتاب کښی که دروغ راغلی دی نو له کوم ځای څخه راغلی دی؟ او د هغه کتاب د ساتلو ذمه چی هغه پخپله غاړه اخیستی ده نو ناحق او باطل څه قوت او مجال لری چی د هغه شاوو خوا ته ورنژدی شوی وی.

# مَايُقَالُ لَكَ إِلَامِا قَدُقِيلَ لِلرُّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ إِنَّ رَتِّكَ لَذُومَغُفِرَةٍ وَاللَّهُ وَمَغُفِرَةٍ وَ وَذُوْعِقَابٍ اَلِيْمِ

نه ویل کیږی تاته (ای محمده!) مګر (هم هغسی) وینا چی په تحقیق ویلی شوی وه دپاره د هغو رسولانو چی پخوا له تا تیر شوی دی، بیشکه رب ستا خامخا څیښتن (مالک) د مغفرت دی (مؤمنانو لره) او څیښتن (مالک) د عذاب دردناک دی (کافرانو لره)

تفسیر: یعنی د منکرینو کومه معامله چی له تاسی سره ده هم دغه معامله به د هری زمانی منکرینو له خپلو انبیاؤ سره درلوده (لرله). انبیاوو به تل د دوی دپاره خیر غوښت او هغوی به د هغه په مقابل کښی هر راز (قسم) تکالیف او مصائب خپلو انبیاؤو ته رسول بیا هم هغسی چی هغو انبیاؤ پر هغو ربړو (تکلیفونو) او سختیو کښی صبر او تحمل کوو تاسی هم پر دغو

فمن اظلم(٢٤) - حمّ السجدة (٤١)

مصاعبو صبر او تحمل وکړئ په نتیجه کښی به ځینی توبه کوی او پر سمه لاره به راځی چی د دوی دپاره د الله تعالیٰ له جانبه معافی او بښنه ده او څه نور کسان به پر خپلو هم هغو کړو تللو، ضد او عناد تینګ او قائم پاتی کیږی چی بالاخر دوی د دردناکی سزا مستوجب کیږی.

## وَكُوْجَعَلْنَهُ قُرُاكًا الْمُجَمِينًا لَقَالُوْ الْوَلَافْصَّلَتُ النَّهُ \* ءَاعْجَبِيٌّ وَّعَرِيٌّ \*

او که گرځولی مو وی. دغه قرآن په ژبه د عجمو نو خامخا ویلی به وو (دغو د عربو کفارو) ولی واضح بیان شوی نه دی آیتونه د دی (په ژبی فصیحی عربی دغه قرآن) آیا عجمی دی او (نبی ئی) عربی دی

تفسیو: یعنی که یوه سری داسی اراده کړی وی چی یوه خبره نه منی نو په زرګونو حیلی او بهانی ورته جوړولی شی. د معظمی مکی کفارو کله چی بل شی ونه موند نو په داسی ویناوو ئی شروع وکړه چی «صاحبه! مونډ خو د عربی نبی په معجزی باندی هلته قائل او معترف کیدو چی دغه قرآن ماسواء له عربی ژبی په بلی کومی ژبی راغلی وی» لیکن فرض ئی کړئ که هم داسی هم کیدی نو د هغه کتاب د دروغجن کولو دپاره به دوی داسی ویل «ښه صاحبه! چیری داسی بی اساسه او بی منطقه خبره به لیدلی شوی وی چی پخپله رسول عربی او د ده قوم چی د دغه کتاب ډومبنی مخاطبین دی هم عرب مګر دغو ته دغسی کتاب رالیږلی شوی دی چی پر یوه توریی هم دوی نشی پوهیدی.

## قُلُ هُوَ لِلَّذِينَ الْمَنْوُاهُدَّى وَشِفَآعُ

ووایه ته (ای محمده! دوی ته) چی دغه قرآن دپاره د هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی هدایت او شفاء دی

تفسیر: یعنی لغو او چتی (بیکاره) شبهات خو به له سره نه ختمیږی هو! دغومره تجربه هر یو سری کولی شی هغو کسانو چی پر دغه مقدس کتاب ایمان راوړی دی او پری عمل کوی په څرنګه عجیب هدایت او بصیرت عقل او پوه نائل او فائز شوی دی او د دوی د سلهاوو کلونو او قرنو امراض او رنځوری ئی لری او ورکه کړی ده او له دوی ځنی ئی ظاهری او باطنی روغ رمټ انسانان جوړ کړی دی.

## وَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي الْدَانِهِمُ وَقُرُّو هُوَعَلَيْهِمْ عَيْ

او هغه کسان چی ایمان نه راوړی په غوږونو د دوی کښی دروندوالی دی حال دا چی دغه (قرآن) پر دوی باندی ړوندوالی پټوالی دی (نو نه وینی دوی هغه جمال او کمال د ده)

تفسیر: یعنی هم هغسی چی د خفاش (محکالی ـ ښاپیرک) سترګی د لمر په رڼا (رڼړا) کښی درلی کیږی او دی هیڅ یو شی پری نشی کتلی دغه منکرین هم د قرآن په رڼا (رڼړا) کښی د الله او هیڅ یو روڼ شی نشی لیدلی نو په دغه کښی د قرآن څه قصور دی؟ منکرینو ته لارم دی چی د خپلو لیدلو دغه ضعف ته ښه ځیر شی او محسوس ئی کړی! او بیا د هغی معالجی ته متوجه شی!

#### اُولِيَإِكَ يُنكَادَ وَنَ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴿

دغه کفار (گواکی داسی دی لکه چی) غږ ورته کوو شی له ځایه لری (او په کفار (گواکی داسی دی لکه چی).

تفسیر: یعنی که یو سری ته له لری څخه غږ او ناری وکړی هغه ئی نه آوری او که وائی وری ښه پری نه پوهیږی هم داسی د قرآن منکرین هم د دغه صداقت او منبع د صداقت څخه دومره لری لویدلی دی چی د حق غږ د هغو د زړه غوږو ته له سره نشی رسیدی او که چیری هم وررسیږی نو دوی د هغه پر مطلب په ښه شان سره نشی پوهیدی.

#### وَلَقَدُ التَيْنَامُوسَى الْكِتْبَ فَاخْتُلِفَ فِيهُ وَ

او خامخا په تحقیق ورکړی وو مونږ موسیٰ ته کتاب (توریت) پس اختلاف وکړ شو په (تصدیق او تکذیب د) هغه کښی

تفسیر: یعنی هم هغسی چی نن د «قرآن» د منونکیو او د نامنونکیو په منځ کښی اختلاف واقع شوی وو بیا واقع شوی وو بیا وکورئ چی د هغه انجام څرنګه شوی وو؟

## وَلَوْلِا كِلْمَةُ سَبَقَتُ مِنُ رَبِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمُ

او که چیری نه وی هغه خبره چی ډومبی شوی ده له (طرفه) د رب ستا (چی تاخیر د عذاب دی تر قیامت پوری) نو خامخا حکم به کړی شوی ؤ په منځ د دوی (په دنیا) کښی

تفسیر: هم هغه خبره صادره شوی ده چی د دغو ګردو (ټولو) شیانو فیصله په آخرت کښی کیږی.

## ۅؘٳٮؿۿؗۯڵۼؽۺڮؚۨ<sub>ٚ</sub>ۺٚؽۿؙڡؙٛڔۛؽۑؚ<sup>۪</sup>

او بیشکه چی دغه (دروغ جوړوونکی) خامخا په داسی شک کښی دی له دی (قرآنه یا له توریت) چی موجب د اضطراب دی

تفسیو: یعنی مهمل شکوک او چتی (بیکاره) شبهات دوی ته اطمینان او هوسائی (آرام) نه ورکوی او تل د دوی په زړونو کښی اندیښنی وی.

#### مَنْ عَمِلَ صَالِعًا فَلِنَفْسِهُ وَمَنُ آسَاءُ فَعَلَيْهَا وَمَارَتُكَ بِظَلَامِ لِلْعَبِيْدِ ۞

هر خوک چی وکړی نیک (کار) پس دپاره د ځان خپل ئی دی او هر خوک چی بدکار وکړی پس هغه بار دی په ده او نه دی رب ستا ظلم کوونکی پر بندګانو (چی بی موجبه ئی یه عذاب کړی)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ له جانبه ظلم نه کیږی هر سړی به د خپل عمل بدل ومومی، څه چی ئی کړی وی هم هغه به ئی په مخه ورشی نه د هیچا نیکی هلته ضائع کیږی او نه د یوه بدی د بل چا په غاړه کښی لویږی، (ربط) کله چی د نیکی او بدی پوره بدل د قیامت په ورځ ورکول کیږی او کفارو به علیالاکثر دغسی پوښتنی کولی چی قیامت کله راځی؟ نو ځکه د هغه په نسبت اوس د هم دغه مبارک تفسیر د مخامخ مخ په اوله کرښه کښی داسی ارشاد صادریږی چی

#### اليه يُرَدُّعِلُهُ السَّاعَةِ

خاص هم دغه (الله) ته ورکاوه شی علم د قیامت (چه څه وخت به واقع کیږی)،

تفسیر: یعنی یواځی الله تعالیٰ په دی عالم دی چه قیامت کله راځی؟ ډیر لوی رسول او ستره پرښته هم د قیامت د وخت له تعیینه عاجزه او ناتوانه ده. که څوک د قیامت د قیام پوښتنه له دوی نه وکړی نو جواب به ئی داسی آوری «ما المسئول عنها باعلم من السائل».

## وَمَا تَخَوْجُ مِنْ ثَمَراتٍ مِّنْ ٱلْمَامِهَا وَمَا تَغِلُ مِنْ أَنْثَى وَلِا تَضَعُر إلَّا بِعِلْمِهِ "

او نه راوځی هیڅ قسم له میوو څخه له غلافو د دوی څخه او نه آخلی بار هیڅ ښځه (له انسانه او حیوانه) او نه ږدی بار (حمل) خپل مګر په علم د الله سره.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ علم پر هر شی محیط دی. هیغ یوه خرما له خپلی واښکی، او هیغ یوه دانه له خپل وړی او هیغ یوه میوه او ثمره له خپلی خولی (غلافه) د باندی نه راوځی چه الله تعالیٰ ته هغه نه وی معلوم (بلکه معلوم دی) د هیغ یوی ښځی یا د ښځی ساکښ (ذی روح) په ګیډه یا په هګی کښی به داسی وړوکی مولود او موجود نه وی چه الله تعالیٰ ته هغه نه وی معلوم (بلکه معلوم دی) او هر هغه چی دوی ئی ځیږوی یا تری ووځی هغه ګرد (ټول) د الله تعالیٰ په علم کښی شته. هم داسی وپوهیږئ چه د دغی موجودی وړی دنیا د نتیجی په ډول (طریقه) د آخرت ظهور او د قیامت وقوع هم هرومرو (خامخا) په عمل راځی د هغه وخت او نیته هم هم دغه رب البریه ته معلومه او ښکاره ده چه کله راځی؟ هیڅ یو انسان یا پرښته په دی نیته هم هم دغه رب البریه ته معلومه او ښکاره ده چه کله راځی؟ هیڅ یو انسان ته لاژم دی چه د نه دی خبر او نه دغه ضروری ده چه څوک پری خبر شی بلکه دغه هر انسان ته لاژم دی چه د قیامت پر خبرو او احوالو او اهوالو سم د الله تعالیٰ له اخبار او اعلام تام یقین او باور ولری! او قیامت پر خبرو او احوالو او اهوالو سم د الله تعالیٰ له اخبار او اعلام تام یقین او باور ولری! او سم هغی ویروونکی ورځی په توتیه او فکر او ذکر کښی دی تل اوسی! چه په هغه کښی به له سره دوستی او رفاقت، امداد او شفاعت، کومک او معاونت بی د رب العزت له مرحمته ممکن نه دی او نه تری نجات او مخلص شته.

#### وكوم يناديهم اين شركاءي

او په هغه ورځ غږ به وکړی (الله) مشرکانو ته چې څه شول شریکان زما (په زعم د تاسي).

تفسیر : یعنی هغه خپل معبودان راوبولئ چه هغو مو زما په الوهیت کښی شریک درولی وو چه اوس هغوی چیری دی؟.

#### قَالُوٓالذَّلْكُمُامِتَّامِنَ شَهِيْدٍ ﴿

نو وبه وائی دغه (مشرکان) چی خبر کړی مونږ ته (اوس) چی نشته زمونږ نه هیڅوک شاهد (په دی چی تاته شریک شته).

تفسیر: یعنی مونز په صافو او ښکاره وو الفاظو سره د تا په حضور کښی عرض کړی دی چی مونږ له سره پخپل جرم او ګناه اقرار او اعتراف نه کوو، او نه د هغه د اقبال دپاره حاضر یو (ګواکی په دغه وخت کښی په وخت کښی په نهایت لجاجت او سپین سترګی توب په درواغو سره له خپل کفر، شرک او عصیان، انکار کوی) ځینو د «شهید» معنی شاهد اخیستی ده او داسی مطلب تری اخلی چه په دغه وخت کښی هیڅ یو زمونږ هغه شرکا دلته نه وینو او را څخه ورک شوی دی.

## وَضَلَّ عَنْهُمُ مِّا كَانُوْايِدُ عُوْنَ مِنْ قَبْلُ وَظَنُوْا مَالَهُمُ مِّنَ يَجِيمٍ ٥

او ورک به شی له دوی نه هغه (بتان) چی وو دوی چه عبادت به ئی کاوه (د هغو) پخوا له دی نه (په دنیا کښی) او یقین به راشی د دوی چه نشته دوی ته هیڅ ځای د تیښتی (له عذاب د الله څخه).

تفسیر: یعنی هغو شیانو ته چه تاسی په دنیا کښی د الله تعالیٰ شریکان ویل او د هغو په عبادت کښی لګیا وئ نن د هغوی هیڅ درک او پته نه ده معلومه چه چیری دی؟ د خپلو عابدانو مدد ته ولی نه راځی؟ او د عابدانو له زړو ځنی هم هغه د بللو او د عبادت کولو خیالات او افکار غائب شوی دی هغوی اوس ښه پوهیدلی دی چه د الله تعالیٰ له سزا څخه له سره نشی خلاصیدی او خپل مری د ده د سزا له منګلو څخه په هیڅ وسیله نشی خوشی کولی بالاخر بی سیلی او ناامیده کیږی او له هغو ځنی بیخی خپله بیتعلقی او بیزاری ښکاروی چه د دوی په حمایت به له انبیاؤ سره جنګیدل او د هغو پند به ئی نه اوریده.

اليه يرد(٢٥) - مُ السجدة (٤١)

## ڵٳؽؽ۫ٷؙٳڵٳۺٚٵڽؙڡؚڹۮٵٙٵۼؽڔؗۯٳڽؙ؆ٙۺۿٳۺۧڗؙڣؽٷۺؙٷڟ۫ٷڮٳؽٲۮٙڡٙٛڬۿ ڔؘڂؠڐٞؾؚٵٚڡڹٛڹڡ۫ڽۻڂڗٳۧءؘڝۺۘؿۿڮؽڠٛٷڵؾٙۿۮٳڮٷٵٛٵڟؙؿؙٳڶۺٵۼڰ۫ۊٙٳٚؠؽڐ ٷڵؠۣڹٛڗؙڿؚڡؙؿٳڸڕڔۜڹٞٙٳؾڔڮۼڹؙۮٷڵڶڞۺؿ

نه ستړی کیږی انسان له غوښتلو د خیر (او د انواعو د ښیګڼو) او که ورسیږی ورته کوم شر پس ناامیده وی دی ډیر سخت (له رحمته د الله). او قسم دی خامخا که وڅکوو ده ته رحمت (مهربانی غنا او صحت) له (جانبه) زمونږ پس له هغی سختی چی رسیدلی وی ده ته (له فقر او مرض) نو خامخا وبه وائی دی هرومرو (خامخا) چه دغه (غنا او صحت لائق) زما دی (په سبب د عمل زما) او ګمان نه کوم پر قیامت د دریدونکی (چه رابه شی) او قسم دی که (بالفرض) بیرته و ګرځولی شم په طرف د رب خپل نو بیشکه زما دپاره به وی په نزد د دغه (الله) کښی خامخا نیکی (جنت)،

تفسير : يعنى د انسان طبيعت هم عجيب قسم دى كله چه لږ څه دنيوى نيكى او ښيګنه ورته ورسیږی او څه عیش او عشرت او آرامی ئی په برخه شی نو د ډیر حرص او طمعی لامله (وجی) غواړی چه لا نوری مزی او چړچې هم وکړی او تر هری اندازی يوری چه آرام او هوسا وی نه يری قانع کیږی او ګیده ئی پری نه مړیږی او که له وسه او توانه ئی پوره وی د ټولی دنیا مال او دولت به تولوی او یخپل کور کښی ئی غونډوی لیکن که چیری لږ څه سختی او بده ورځ یری راشی او د ظاهری اسبابو سلسله له خیله مرضی څخه چپه او مخالفه ووینی نو ژر تر ژره نا امیده او مأيوس كيږي او په دغه وخت كښي په مات زړه بېهيلي او وارخطاء كيږي ځكه چه د هغه نظر تش یر دغه وروړاندی شویو اسبابو محدود وی او یر مطلق قادر او مسببالاسباب ئی اعتماد نه وی چه که هغه اراده وفرمائی په یوه آن کښی د اسبابو ګرده (ټوله) سلسله پر بلی خوا هم اړولي شي. له دغي مأيوسي څخه وروسته كه بالفرض الله تعالىٰ له ده نه دغه تكليف او مصيبت لری هم کړی او پخپل فضل او مرحمت سره د عیش او راحت مسائل هم ور تهیه کړی نو وائی «هذا لي» يعني ما هغه فلاني تدبير كړي ؤ زما په تدبير او لياقت او فضيلت سره خامخا هم داسی کیدونکی ؤ اوس نه د یاک الله فضل او مرحمت یادوی او نه ئی د خیلی هغه مأیوسی او ناامیدی کیفیت چی لو څه بخوا ورییښ وو به یادیږی. د عیش او آرام به نشو کښی داسی مخمور او مسرور کیږی چی ګواکی وروسته به هیڅ یو مصیبت او نکبت نه وروړاندی کیږی او داسی به ئی گنی چه تل به هم داسی به آرامی او هوسائی (آرام) کښی اوسیږم او که چیری د دغو تأثیراتو په منځ کښي د قیامت نوم واوروی نو وائي چې زه خو داسي خیال نه کوم چه

اليه يرد(٢٥) خمّ السجدة (٤١)

دغسی یو شی واقع کیدونکی دی او فرض ئی کړئ که دغسی پیښه واقعه هم شی او زه بیا د خپل رب په طرف بوتللی هم شوم نو یقین کوم چی هلته به هم زما انجام ښه وی که زه د الله تعالیٰ په نزد خراب او نالائق وی نو په دنیا کښی به دومره عیش او راحت زما په برخه نه کیده نو ځکه توقع ده چه هلته هم هم دغسی معامله به له ماسره کیږی.

## فَكَنُنَيِّتُنَّ الَّذِيْنَ كَفَنُ وَابِمَاعَمِلُوا وَلَنُذِيْقَتَّهُوُمِّنَ عَنَابٍ غَلِيْظٍ@

پس خامخا خبر به درکړو هرومرو (خامخا) هغو کسانو ته چی کافران شوی دی په هغو (عملو) چی کړی ئی دی او خامخا وبه څکوو هرومرو (خامخا) پر دوی له عذابه سخته لویه.

تفسیر: یعنی خوش شئ! چی له دغه کفر او غرور سره به هم هلته مزی او چرچی کوئ؟ کله چه هلته ورسیدئ بیا به در شرکنده (شکاره) شی چه منکرین شرنگه سختی سزاوی گالی (برداشت کری) او په شه شان سره د خپل گرد (تول) عمر د اعمالو په سزا (هیداد) رسیدی؟.

# وَ إِذَا اَنْعَمُنَاعَلَى الْإِنْسَانِ اَعْرَضَ وَنَا بِعَانِيهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُ فَنُ وُدُعَا وَ عَرِيُضٍ الشَّرُ فَنُ وُدُعَا وَ عَرِيُضٍ

او کله چی انعام وکړو مونډ پر انسان نو وګرځی (له حقه او په څنګ شی له شکره) او لری شی (له سمی لیاری) په سبب د غرور (لوئ) خپلی او کله چی ورسیږی ده ته کومه سختی (بلاء) پس دی خاوند د دعاء اوږدی وی (یعنی تل مشغول وی په سؤال او زاری سره).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ د نعمتونو د متمتع کیدلو په وخت کښی خو د حقیقی منعم د حق پیژندلو او شکر ایستلو څخه اعراض کوی او مخ تری اډوی او بیخی تری بی پروا کیږی او په بل اډخ اوړی. بیا هر کله چه کوم تکلیف او مصیبت وروړاندی شی نو هم هغه پاک الله ته خپل د عجز لاس غځوی او اوږدی دعاوی کوی او له دی نه نه شرمیږی چه په کوم مخ او خوله تری دغسی غوستنی وکړم او وئی بولم. د تماشا (ننداری) ځای دا دی چه ځینی اوقات پر اسبابو او وسائلو نظر اچوی او پخپل زړه کښی مایوس کیږی او په دغه حالت کښی هم له ډیری مایوسی او وارخطائی ترهور کیږی او د پاک الله په طرف بی اختیاره د دعاء لاس پورته کوی اګر په په خپل زړه کښی بی هیلی او ناامیده هم وی خو پخپلی ژبی سره در ګرده (توله) الله تعالیٰ یادوی.

اليه يرد(٢٥) - م السجدة (٤١)

حضرت شاه صاحب رح لیکی «دغه گرد (تول) د انسان د قصور او د نقصان بیان دی چه نه یر سختی صبر او نه یر نرمی شکر کوی».

### قُلُ آرَءَيْتُمُ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِاللهِ ثُقَرَّكُفَّ تُعُرِيهِ مَنْ اَضَلُّ مِتَّنُ هُوَرِفَ شِقَاقِ بَعِيْدٍ ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) آیا وینئ تاسی (نو ما هم خبر کړی چی) که چیری وی (دغه قرآن) له نزده د الله بیا کافران شئ تاسی په دغه قرآن) نو څوک دی ډیر ګمراه له هغه چا چی دی په مخالفت لری کښی (له حقه) وی.

تفسیر: پاس ئی د انسان د طبیعت عجیبه او غریبه نخچه وایسته او ده ته د ده پر کمزوریو او ناروغیو په نهایت مؤثر بیان سره توجه ورکړه شوه اوس تنبیه کوی چه دغه کتاب تاسی ته ستاسی په کمزوریو او نقائصو پوهوونکی او د انجام په طرف مو متوجه کوونکی دی که د الله تعالیٰ له جانبه راغلی وی (لکه چی په واقع کښی دی) بیا نو تاسی ئی ولی نه منئ؟ او له دغسی اعلی او ډیرو قیمتدارو نصائحو څخه ولی منکریږئ؟ او د خپل عاقبت فکر او اندیښنه نه کوئ؟ بلکه د حق په مخالفت کښی ډیر لری تښتی نو آیا له دی نه بله کومه لویه گمراهی، نقصان او خساره شته؟.

## سَنُرِينهِمُ الْاِتِنَافِ الْاِفَاقِ وَفِي اَنْفُسِهِمُ حَتَّى يَتَبَكَّنَ لَهُمُ اَنَّهُ الْحَقُّ

تر ده چی وبه ښیو دوی ته دلائل (د قدرت) خپل چی په آفاق ملکونو کښی دی او په نفسونو د دوی کښی دی تر هغه پوری چی ښکاره شی دوی ته چی بیشکه دغه قرآن حق دی،

تفسیر: یعنی د قرآن حقانیت خو د نورو دلائیلو او براهینو په موجب په خپل ځای پاتی دی اوس مونږ منکرینو ته د دوی په خپلو ځانونو کښی او د دوی په اطرافو او اکنافو کښی او په گرد (ټول) عربستان بلکه په ټول جهان کښی د خپل قدرت هغه دلائل او نښی ورڅرګندوو (ښکاره کوو) چی په هغو سره د قرآن او د پاک قرآن د حاملینو صداقت بیخی د رڼی ورځی په شان تر سترګو روښان او عیان شی، هغه نمونی څه دی؟ هغه د اسلام د عظیم الشانو او محیرالعقولو هغه فتوحات دی چه د ظاهری اسبابو له سلسلی څخه بیخی مخالف او د لوی قرآن له پخوا ویلو سره ئی عیناً موافق وقوع ومونده لکه چه د بدر په غزوی کښی کفارو پخپلو

ځانونو کښی او د معظمی مکی په فتحه کښی د عربستان په مرکز کښی او د راشدهوو خلفاوو په عهد کښی په ګرد (ټول) جهان کښی د هغه نمونی دوی پخپل سترګو سره ولیدلی او دا هم ممکن دی چه له «آیات» څخه د قدرت عمومی دلائل او نښی مرادی وی چی غور او دقت کوونکی ته پخپل وجود کښی او له خپله وجوده د باندی د دنیا په ګردو (ټولو) شیانو کښی په نظر ورځی چی له هغو ځنی د الله تعالیٰ د وحدانیت او د عظمت ثبوت مونده کیږی او د پاک قرآن د بیاناتو تصدیق په عمل راځی. کله چی هغه د هغو الهیه ؤ سننو او فطریه ؤ نوامیسو سره موافق ثابتیږی چی په دغه د تکوین په عالم کښی کار کوونکی دی په دغه قسم سره کله چی د تولو کونیه ؤ او د آفاقیه ؤ او د انفسیه ؤ حقائقو او آیاتو انکشاف خلقو ته دفعتاً نشی کیدی بلکه وقتاً او متدرجاً د هغو له څیرو څخه پردی لری کیږی نو ځکه ئی داسی تعبیر وفرمایه «سنریهم آیاتنا».

## ٳٷڵڎؘڔڲڣڔؚڔڗۑؚڮٳڰ؋ۼڵٷڷؚۺؙڰ۫ۺؘۿؚؽڰ<sup>؈</sup>

آیا کافی نه دی رب ستا (بلکه بس او کافی دی) بیشکه الله پر هر محیز شاهد حاضر گواه دی.

تفسیر: یعنی ته پاک قرآن حق او رستیا ومنه! که بل محوک ئی نه منی نو آیا یوامحی د الله شهادت لو دی او کافی نه دی؟ چی هغه پر هر شی شاهد او گواه دی او پر هر محیز باندی له غور کولو محخه د ده د شهادت ثبوت مونده کیږی.

## ٱلاَ إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةٍ مِّنَ لِقَاءً رَبِّهِمُ ٱلاَ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْ يَخْيُظُ ﴿

وواوره خبردار شه ! چی بیشکه کفار په شک کښی دی له ملاقات د رب خپل (ځکه چی منکران دی له بعثه) واوره خبردار شه! چی بیشکه الله پر هر څیز چاپیر کیدونکی دی (په علم په قدرت خپل او جزاء د کفر به ورکړی).

تفسیر: یعنی دوی په دی تیروتلی دی چه موند له الله تعالیٰ سره مخامخ کیدونکی نه یو او له سره د ده مخ ته نه بیولی کیږو حال دا چی الله تعالیٰ په هر وخت او هر شی باندی محاط او چاپیر دی او په هیڅ وخت کښی هیڅوک د ده له قبضی او احاطی څخه نشی وتلی که له مر کیدلو څخه وروسته د دوی د ابدانو ذرات له خاورو سره کد یا په اوبو کښی خلط او وبهیږی یا په هوا منتشر شی خو بیا هم د دغه پر هری یوی ذری د الله تعالیٰ علم او قدرت محیط دی او هغه بیا جمع کول او له نوی سره بیا ژوندی پاڅول ورته هیڅ سختی او اشکال نه لری.

تمت سورة حم السجدة فلله الحمد والمنة .

سورة الشورى مكية الا الآيات ٢٣ و ٢٥ و ٢٧ فمدنية وهي ثلث و خمسون آية وخمس ركوعات. رقم تلاوتها (٤٢) تسلسلها حسب النزول (٦٢) نزلت بعد حُمّ السجدة.

د «الشوریٰ» سورت مکی دی پرته (علاوه) له ۲۲، ۲۱، ۲۵، ۲۷ آیتونو څخه چی مدنی دی (۵۳) آیته (۵) رکوع لری. په تلاوت کښی (٤٢) په نزول کښی (۲۲) سورت وروسته د «لحم السجدة» له سورته نازل شوی دی.

#### فِين الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمَلِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی.

## ڂڂۧۉۧۼڛۜٙؾٛ۞ٞڬڶڸؚڬؽؙٷۣڿٛٙٳڶؽڬۅٙٳڶٵڷڹؽڹؽڡؚڽؘٛؿؙڸڬ۠ٳٮڷؖ؋ٳڵۼڔ۬ؽؙۯ ٵڮۘڲؽؙۅٛڶ؋ؘڡٵڣۣٳڶۺٙڟۅؾؚٶٙٵڣۣٲڵۯڞۣٷۿۅؘٲڵۼڸؿؙٳڷۼڟؚؽۄٛ

په مثل (د وحی) د هم دی (سورت) همیشه وحی کوی تاته (ای محمده!) او (وحی کړی وه) هغو انبیاؤ ته چی پخوا له تا وو الله ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی) خاص هم ده لره دی هر هغه شیان چی په آسمانونو کښی دی او هر هغه شیان چی په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکا خلقا او عبیداً) او هم دی دی ډیر پورته ډیر لوی.

تفسیر : یعنی هم هغسی چی دغه سورت (چی په نهایت اعلی او اکملو مضامینو مشتمل دی) ستا په طرف او د ستا په طرف او د نورو انبیاؤ په طرف دائمه ولیږی چی په هغی سره د حکمت شان او د حکومت اظهار تل تر تله وشی.

#### تَكَادُ التَّمُونُ يَتَفَطَّرُنَ مِنْ فَوْقِهِنَ

نژدی دی آسمانونه (ټول دی ته) چی وچوی له پاسه د دوی (له جهټه د ظهور د کبریاء او عظمت د رب العزت). تفسیر : یعنی آسمان به د الله تعالی د عظمت او جلال له زوره مخبری شی (یا به وچوی) یا د بی حسابو پرښتو له درندوالی یا د دوی د ذکر له کثرته یو خاص تاثیر تولید او د هغه په اثر به مخیریږی. رسول الله صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی چی «په آسمانونو کښی د څلورو ګوتو په اندازه هم داسی یو ځای نشته چی په هغه کښی به پرښتی سر په سجده نه وی پرتی« . ځینو د دی آیت مطلب داسی اخیستی دی کله چی مشرکین الله تعالیٰ ته شریکان، ځامن او لونی دروی نو د پاک الله په دربار کښی داسی بی ادبی، سپین سترګی، او ګستاخی له اثره هیڅ لری نه دی چی د اسمان پاسنی سطحه څیری او توټی توټی د لاندی ولویږی. کما قال الله تعالیٰ فی سورة مریم

مګر د الله تعالیٰ د رحمت او مغفرت له شانه او د پرښتو د تسبیح او استغفار له برکته دغه نظام قوام لری او تینګ ولاړ دی.

## وَالْمَلْلِكَةُ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَيِّهُمْ وَيَسْتَغَفُورُنَ لِمَنْ فِي الْرَضْ

او پرښتی تسبیح وائی سره د حمد د رب خپل او مغفرت غواړی دپاره د هغه چا چې په ځمکه کښي دی (له مؤمنانو)،

تفسیو : یعنی ای الله تعالیٰ! د مؤمنینو خطاء او ښوئیدل معاف وفرمایه! او کفار یو ځلی مه نیسه! او بیخی نی مه سپیره او مه ئی پو پناه کوه!.

#### اَلاَ إِنَّ اللهَ هُوَالْغَفُوْرُ الرَّحِيْثُوْ<sup>©</sup>

واوره خبردار شه چی بیشکه هم دغه (الله) ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی خپلی مهربانی د پرښتو دعاوی قبلوی او د مؤمنینو خطاوی ور معافوی او کفارو ته تر یوی نیتی پوری مهلت ورکوی. که نه د دنیا دغه نظام او قوام او دغه لویه کارخانه به په یوه رپه کښی دړی وړی خرابه او ویجاړیږی.

### وَالَّذِيْنَ الْتَخَذُوْ امِنَ دُونَةَ اَوْلِيَاءَ اللهُ حَفِيظٌ عَلَيْفِهُ وَعَالَاثَتَ عَلَيْفِهُ وَعَالَاثَتَ عَلَيْفِهُ بِوَكِيْلِ®

اليه يرد(٢٥)

او هغه کسان چی نیولی ئی دی بی له دغه (الله نور) دوستان (بتان) چی عبادت ئی کوی) الله ښه ساتونکی دی پر دوی (او ټول احوال ئی ورمعلوم دی چی جزاء به ورکړی) او نه ئی ته پر دوی وکیل (مسلط کړی شوی)

تفسیو: یعنی په دنیا کښی خو مشرکینو ته مهلت ورکوی لیکن داسی مه گنئ چی هغوی د همیشه دپاره نجات وموند. د دوی گرد (تول) اعمال او احوال د الله تعالیٰ په نزد محفوظ دی چی پخپل وخت (ټاپی) به ورڅرگندیږی (ورښکاریږی) تاسی په دغه فکر او اندیښنه کښی مه لویږئ چی دوی ولی زما دعوت او تبلیغ ته غوږ نه ږدی؟ او د نه منلو په صورت ولی سم د لاسه نه تباه او نه بربادیږی؟ تاسی د دغو خبرو ذمه وار نه یئ! ستاسی کار یواځی د حق تعالیٰ پیغام رسول دی وروسته له هغه زمونږ کار دی چی مونږ د دوی حساب او کتاب گورو او عادلانه فیصله د هغه په نسبت صادروو.

## وَكَذَالِكَ ٱوۡحَٰيۡنَاۤ اِلَيْكَ قُرْانًا عَرَبِيًّا لِّتُنۡذِرَاْمَّ الْقُرٰى وَمَنۡ حَوْلَهَا

او هم داسی (چی هر نبی ته مو وحی کوله) وحی مو کړی ده تاته (ای محمده!) قرآن عربی (په ژبه د قوم ستا) دپاره د دی چی وویروی (اهل د) مور د ښارونو (چی مکه ده) او هغه کسان چی چاپیر دی له دی نه.

تفسیر: ام القری (لوی کلی) ئی مکی معظمی ته وفرمایل چی د گردو (تولو) اعرابو مجمع به هلته سره کیده او په توله دنیا کښی د الله تعالیٰ کور هلته دی او هم هغه کور د محمکی پر مخ له گردو (تولو) محنی ډومبی اول معبد ټاکلی (مقرر) شوی دی بلکه له روایاتو څخه معلومیږی چی د خلقت په ابتدا کښی الله تعالیٰ د محمکی په غوړولو ارتولو لویولو له هم دغه محایه شروع کړی ده چیری چی اوس کعبة الله واقع ده او د معظمی مکی له شاؤ خوا څخه اول عربستان او بیا گرد (تول) جهان مراد دی.

## وَتُنُذِرَيُومُ الْجَمُعِ لَارَيْبَ فِيُهِ ۚ فَرِيُقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيْقٌ فِي السَّعِيْرِ<sup>©</sup>

او چی وویروی (خلق) له ورځی د جمع کیدلو (چی ورځ د قیامت ده) چی نشته هیڅ شک په (وقوع د) دغه (قیامت کښی) یوه فرقه به وی په جنت کښی (چی مؤمنان دی) او بله فرقه به وی په دوزخ کښی (چی کافران دی).

تفسیر: یعنی دوی خبردار کړئ چی یوه داسی ورځ هم راتونکی ده چی ګرد (تول) ډومبنی او روستنی مخلوقات به د خپل حساب، کتاب، ثواب او عقاب دپاره د الله تعالیٰ په حضور کښی حاضریږی دغه یوه یقینی او قاطعه خبره ده چی په هغی کښی هیڅ قسم تردد، اشتباه، فریب، شک او شبهه نشته پر هر انسان لاژم دی چی د هغی ورځی دپاره خپل ځان تیار کری په دغه وخت کښی به ټول مخلوقات په دوو فرقو سره تقسمیږی، یوه فرقه به جنتیان وی او بله فرقه به دوزخیان وی نو تاسی پخپل ځان غور او دقت وکړئ چی په کومه فرقه کښی به یئ؟ که نه؟ او څه سامان مو ورته تهیه کړی دی؟ که نه؟.

## وَلَوْ شَأَءَ اللَّهُ لَجَعَلَهُ مُوالمَّةً وَاحِدَةً وَالكِن يُدُخِلُ مَنَ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالظُّلِمُونَ مَالَهُمُ مِّنَ وَلِي وَلاَنْصِيْرٍ

او که اراده فرمائلی وی الله نو خامخا گرځولی به ئی وو دغه ټول مخلوق فرقه یوه (په دین د اسلام) ولیکن ننباسی (الله) هر هغه څوک چی اراده وفرمائی په رحمت (جنت) خپل کښی او ظالمان چی دی نشته دوی ته هیڅوک دوست (نافع) او نه مددګار (دافع د عذاب).

تفسیر: یعنی بیشکه الله تعالیٰ قدرت درلود (لرل) که اراده ئی فرمایلی وی نو گرد (تول) خلق به ئی یو شان جوړ او پیدا کړی وی او په یوه لیاره به ئی لگولی وی لیکن د ده د حکمت اقتضاء داسی شوه چی خپل د رحمت او د غضب د دواړو قسمو صفات اظهار وفرمائی نو ځکه د بندگانو په احوال کښی ئی اختلاف او تفاوت کیښود یوه ډله ئی د خپل عبادت او اطاعت له سببه د رحمت مورد و گرځوله او بله ډله ئی د دوی د ظلم، طغیان او عصیان په علت له خپل رحمت څخه لری شوی دی او د غضب مستحق خپل رحمت څخه لری شوی دی او د غضب مستحق گرځیدلی دی او د الله تعالیٰ د حکمت اقتضاء پر دوی خپله سزاء جاری کړی ده نو د دوی د آرامی او هوسائی (آرام) ځای هیچیری نشته او نه دوی کوم دوست، رفیق او مددگار موندلی شی چی دوی ته د الله تعالیٰ له عذابه نجات ورکړی.

# كَمِاتَّغَنْ وُامِنُ دُونِهَ أَوْلِيَآءَ ۚ فَاللَّهُ هُوَالُوَلِيُّ وَهُوَيُعِي الْمَوْقُ وَهُوَيُعِي الْمَوْقُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْعً قَدِيرُكُ ۚ

اليه يرد(٢٥)

آیا نیولی دی (کفارو) غیر له الله (نور بتان) دوستان (که دوی نیسی حقانی دوست) پس الله چی دی هم دی دوست (په حق سره) او هم دی ژوندی کوی مړی او هم دی پر هر څیز باندی (چی اراده وفرمائی) سه قادر دی (چی ځینی ئی هم دغه احیاء ده).

تفسیر: یعنی که رفیق او مدد گار د خپلو ځانونو دپاره نیسی نو پاک الله خپل ځانته ولی او دوست و گرځوئ چی کرد (ټول) کارونه جوړولی شی تر دی پوری چی مړی هم ژوندی کولی شی او پر هر څیز پوره قدرت او توان لری دغه عاجز، مجبور او ناتوان رفیقان هیڅ ستاسی په کار نه درځی،

#### وَمَااخْتَلَفُتُورْفِيْهِ مِنْ شَيْ فَخُكُمْ اللَّهِ اللَّهِ

او په هغه خبره کښی چی جګړه کوئ تاسی (له کفارو سره) په هغه کښی له کوم څیزه پس حکم (فیصله د هغه (مفوض دی) الله ته.

تفسیو: یعنی ښائی چی د ګردو (ټولو) جګړو فیصله هم هغه ته ورسپارلی شی! عقاید وی که احکام عبادات وی که معاملات په هر څیز کښی چی جګړه او اختلاف واقع شی د هغه ډیره ښه فیصله هم دا ده چی پاک الله ته وروسپارله شی! دی به د کونیځ دلائلو په ذریعه، یا پخپل کتاب کښی یا د خپل رسول په ژبه صراحتاً یا اشارتاً د هری مسئلی هره هغه فیصله چی صادره کړی نو بیا بنده ته د دی خبری حق نشته چی په کښی څه ووائی، توحید چی اصلالاصول دی کله چی الله تعالیٰ قولاً او فعلاً بالتساوی د هغه په نسبت حکم صادروی نو بیا څرنګه جائز وی چه بنده به داسی قطعی او محکمی فیصلی کښی مناقشه او جګړه وکړی او چتی (بیکاره) شبهی په هغی کښی پیدا کړی او د ده له فیصلی څخه غاړه وغړوی.

#### ذلِكُو اللهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَالَّهُ وَإِلَيْهِ أَنِيْبُ نَ

دغه (مطلق قدیر چی حکم کوی په حقه سره) الله دی رب زما خاص پر هم ده تو کل کړی دی ما او خاص هم ده ته رجوع کوم (په هر حال په اطاعت سره).

تفسير : يعنى زه تل پر الله اعتماد او اطمينان لرم او په هره معامله كښى تل د هم هغه په طرف رجوع كوم.

#### فَاطِرُ التَّمُونِ وَالْأَرْضِ جَعَلَ لَكُونِ أَنفُسِكُمْ أَذُواجًا وَمِنَ الْأَنعَامِ أَزُواجًا \*

(الله) پیدا کوونکی دی آسمانونو او د ځمکی پیدا کړی دی (الله) تاسو ته له ځانونو ستاسی جوړی (الله) باسو ته او ښځه) او له چارپایانو جوړی (نر او ښځه).

تفسیر : یعنی له چارپایانو (محلور بولو) محخه ئی جوړی (نر او ښځه) در پیدا کړی دی چی هغه ستاسی په کار درځی او تری منافع اخلئ!.

#### يذُرَؤُكُمُ فِيْجُ

پیدا کوی (زیادوی) تاسی په دغه (طریقه د توالد او تناسل) سره،

تفسیر: یعنی د انسانانو بیلی بیلی جوړی ئی پیدا کړی دی او د نورو ساکښانو بیله جوړه ئی پیدا کړی دی او د دوی ډیر نسلونه ئی خپاره واره او منتشر کړی دی چی د محمکی پر مخ کښی په هر ځای کښی په خپلی روزی او معیشت پسی ګرځی او په جدوجهد کښی مشغول او لګیا دی.

#### لَيْسَ كَمِثُلِهِ شَيْءٌ

نشته په شان د دغه (الله) هيڅ څيز (په هيڅ څيز کښي).

تفسیر: یعنی نه په ذات کښی ورسره مماثل دی او نه په صفاتو کښی او نه د ده د احکامو او فیصلو په شان د بل چا حکم او فیصله کیدی شی. او نه د ده د دین په شان بل کوم دین دی او نه دی کومه جوړه، سیال، شریک، خپل او خپلوان لری.

#### وَهُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ

او هم دغه (الله) دی سه اوریدونکی (د ټولو اقوالو) سه لیدونکی (د ګردو (ټولو) اعمالو) .

اليه يرد(٢٥) الشوريٰ(٤٢)

تفسیر: یعنی بیشکه الله هر شی وینی او آوری ئی مگر د الله تعالیٰ لیدل او اوریدل هیڅ د مخلوقاتو په شان نه دی گرد (تول) کمالات د ده په جامعالصفات ذات کښی مجموع دی خو د ده هیڅ یو کمال داسی نه دی ی د هغه کیفیت بیان کړای شی ځکه چی د هغه مثال او نظیر هیچیری نشته. الله تعالیٰ د مخلوقاتو له مشابهت او مماثلت څخه بیخی پاک، مقدس او منزه دی نو بیا د ده د صفاتو کیفیت په څرنګه په فهم او پوه کښی راشی؟.

# كَهُ مَقَالِينُ التَّمَانِ وَالْأَرْضِ يَبُسُطُ الرِّزْقَ لِمَنَ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ النَّهُ السَّمَانِ وَالْأَرْضِ يَبَسُطُ الرِّزْقَ لِمَنَ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ النَّهُ بِكُلِّ شَيْعًا عَلِيدُ اللهِ

خاص دغه (الله) لره دی کلیگانی (چابیانی) (د خزائنو) د آسمانونو او د ځمکی فراخوی ارتوی رزق روزی دپاره د هر هغه چا چی اراده وفرمائی او تنگوی (ئی پر هغه چا چی اراده وفرمائی) بیشکه دغه (الله) پر هر څیز باندی ښه عالم دی.

تفسیر: د گردو (ټولو) خزائنو کلیګانی (کنجیانی) د ده د قدرت په لاس کښی دی هم ده ته دغه قدرت او اختیار حاصل دی چی له هری خزانی څخه هر چاته هر څومره چی اراده وفرمائی ور ئی کړی، ګردو (ټولو) ذویالارواحو ته هم دی رزق او روزی ورکوی، لیکن د هغه زیادت او د نقصان تعیین سم له خپل حکمت سره کوی. پاک الله ته دغه خبره ډیر ښه معلومه ده چی چاته څومره شی ورعطا کړی شی؟ او د ده استحقاق څومره دی؟ او د هغه په حق کښی د څومره ورکړی مصلحت دی؟ کوم حال او وضعیت چی د روزی په نسبت دی د نورو عطایاوو په متعلق ئی هم همه غسی وګنی !

#### شَرَعَ لَكُوْ مِّنَ الدِّيْنِ مَا وَطَّى بِهِ نُوْحًا وَالَّذِي آوُحَبُنَاً إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرُهِيْءَ وَمُوْسَى وَعِيْسَى

مقرر کړی بیان کړی دی (الله) تاسی ته له دین څخه هغه چی وصیت (حکم) ئی کړی وو په هغه سره نوح ته او هغه (څیز) چی وحی حکم کړی ده تاته (ای محمده!) او هغه (څیز) چی حکم کړی وو مونږ په هغه سره ابراهیم ته او موسٰی ته او عیسٰی ته.

تفسیر: له آدم علیه السلام محخه وروسته او له کردو (ټولو) محخه دومبنی رسول حضرت نوح علیه السلام دی بلکه ښائی چی وویلی شی فیالحقیقت د تشریعیه ؤ احکامو سلسله له هم دغه نوح علیه السلام محخه شروع شوی ده او وروستنی رسول حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم دی چی پر دوی د رسالت او د نبوت سلسلی خاتمه موندلی ده په منځ کښی هومره انبیاء او رسولان چی راغلی دی په دوی کښی حضرت ابراهیم حضرت موسٰی حضرت عیسٰی علیهم السلام هم دغه دری واړه هم زیات مشهور شوی دی او د دوی نوم اخیستونکی په هره زمانه کښی ډیر کسان موجود وو. ځینی دغو پنځو تنو رسل الله ته اولوالعزم رسولان هم وائی. په هر حال په دغه ځای کښی الله تعالیٰ په صاف ډول (طریقه) سره وښود چی په اصل کښی دین تل تر تله یو وو محک چی په عقائد، اخلاق او د دیانت په اصول کښی تول سره یو او ګرد (ټول) سره متفق وو. هو! په ځینو فروعو د هری زمانی د مصالحو په موجب څه تفاوت واقع شوی دی او هم د دین د هوام طور او طریقه ئی په هر وخت کښی بیله درولی ده چی هغه ئی په بل ځای کښی داسی فرمایلی دی په بل ځای کښی داسی

#### آنُ أَقِيبُمُواالدِّينُ وَلَاتَتَكُرَّ قُوْافِيْهُ

داسی چی قائم کړئ سم ودروئ دین (د توحید) او مه غورځوئ اختلاف په هغه کښی،

تفسیر: یعنی پر گردو (تولو) انبیاؤ او د دوی پر امتو هم داسی حکم صادر شوی دی چی د الله تعالیٰ دین پخپلو اعمالو او اقوالو کښی تینګ او قائم وساتئ! او د دین په اصل کښی هیڅکله تفریق او اختلاف روا او جائز مه بولئ!

#### كَبْرَعَلَى الْمُشْرِكِيْنَ مَا تَدْعُوْهُمُ إِلَيْهُ اللهُ يَجُنَّبِنَ إِلَيْهِ مَنْ تَيْنَا ءُوَيَهُكِئَ إِلَيْهِ مَنْ يُنِيُبُ<sup>۞</sup>

ډیر دروند دی پر مشرکینو هغه (څیز) چی بولی ته دوی هغه (توحید) ته، الله راکاږی ځان خپل ته (غوره کوی) هغه څوک چی اراده وفرمائی (د غوره کولو ئی) او سمه لیاره ښیی دین خپل ته هغه چاته چی رجوع کوی (الله ته). تفسیر : یعنی د توحید د هغه دین به طرف چی تاسی خلقو ته دعوت ورکوئ پر مشرکینو هغه 

پیر دروند واقع کیږی گواکی تاسی کوم نوی او عجیب شی خلقو ته وروړاندی کوی چی هیچا 

د هغه نظیر او مثال پخوا له تاسی نه دی وړاندی کړی. نو ښه د توحید په مثال یو صاف، 
معقول، ښکاره او متفق علیه شی هم کله چی سخت او دروند ورښکاره شی او په هغه کښی هم 
خلق د اختلافاتو له غورځولو څخه پاتی نشی نو آیا د دوی جهالت او بدبختی خپلی انتهائی 
اندازی ته نه دی رسیدلی؟ رښتیا خبره هم دا ده هدایت او نور شیان کرد (ټول) د الله تعالیٰ د 
قدرت په لاس کښی دی په هر قسم چی اراده وفرمائی خپل بندگان غوره کوی او خپل طرفته 
وربولی او په خپل رحمت سره د قرب او اصطفاء په مقام ئی فائزوی او هغه کسان چی له خپلو 
ښو استعداداتو د ده په جانب رجوع کوی او محنتونه پر خپلو ځانونو کالی (برداشت کوی) د 
دوی محنتونه پر خپله نښه لګول او د دوی لاس نیول او بریالی (کامیاب) کرځول هم د هغه کار 
دی کما قال الله تعالیٰ فی جزء ۱۲ الرکوع (۱) آیت ۲۸ من سورة القصص ﴿ وَرَبُكِیَغُلُقُمُمْلِیَ مُنْ الْمُرْکِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُرْکُونُ الْمُلْکِنُ وَنِی النالی 
وفی جزء ۲۱ الرکوع (۱) آیت ۲۹ من سورة الحج ﴿ اللَهُ یُصُونُ الْمُؤْمِنُ الْمُرْبُ الْمُرْبُ الْمُونِ الْمُونِ الله 
په هر حال د الله تعالیٰ حکمت د هر چا هدایت ته چی مقتضی شی هغه هدایت موندلی او 
په هر حال د الله تعالیٰ حکمت د هر چا هدایت ته چی مقتضی شی هغه هدایت موندلی او 
د الله تعالیٰ د رضا او د لقاء په نعمت فائزالمرام کیدی شی!

## وَمَا تَفَرَّ قُوْلَالِامِنَ بَعُدِمَاجَاءَ هُمُوالْعِلْوُ بَغُيًا بَيْنُهُمُ وَلَوْلَا كِلِمَةُ سَبَقَتُ مِنُ رَّبِكِ إِلَى اَجَلِ مُّسَتَّى لَقُضِى بَيْنَهُمُ وَ إِنَّ الَّذِيْنَ اُوْرِثُواالْكِتْبَ مِنْ بَعُدِهِمُ لِفِى شَاقِيِّ مِنْهُ مُرْدِيْ

او نه وو سره مختلف شوی (پخوانی خلق په دین خپل کښی) مگر پس له هغه چی راغی دوی ته علم (مختلف شو) له جهته د حسده په منځ خپل کښی او که چیری نه وی یوه خبره چی ډومبی ویلی شوی ده له (جانبه) د رب ستا تر نیتی په نامه کړی شوی پوری نو خامخا حکم به کړی شوی وو په منځ د دوی کښی (په عذاب د کفارو په دنیا) کښی او بیشکه هغه کسان چی ورته په میراث ورکړی شوی دی کتاب پس له هغوی څخه خامخا په داسی شک کښی دی له دی (قرآنه) چی په اضطراب اچوونکی دی.

تفسیر : یعنی په توحید او د دین په اصولو کښی هغو کسانو چی اختلاف ئی غورځولی دی او په سماویوو کتابونو کښی ئی تحریف کړی دی د دوی دغه وضعیت د غلط فهمی یا د اشتباه

اليه يرد(٢٥)

له وجی نه وو په داسی صاف او صریح او مجمع علیه تعلیماتو کښی اشتباه او التباس څنګه واقع کیدی شی؟ محض نفسانیت، ضد، عناد، عداوت د مال او جاه طلب او نور اسباب دی چی فیالحقیقت د دغه مذموم تفریق او اختلاف باعث شوی دی. وروسته له هغه چی اختلاف قائم شو مختلفو مذاهبو خپلو ځانونو ته بیل بیل سنګرونه او مورچلونه جوړ کړل او وروسته له هغه راتلونکی نسلونه په عجیبهوو خبطو او خطاؤ کښی ولویدل، او داسی شکوک او شبهات پیدا کړل شول چی د هغو لامله (له وجی) په هیڅ یوه حال کښی په اطمینان او آرامی کښی تری پاتی نشول. مګر دغه ګرد (تول) شیان د دی لامله (له وجی) وشول چی الله تعالیٰ پخپل حکمت خپلو بندگانو ته ډیل او مهلت ورکړی دی. که الله تعالیٰ اراده فرمایلی وی نو دغه ګرد (تول) اختلافات به ئی یو ځلی ختم کړی وی مګر داسی کول د تکوین له اصلی غرض سره منافی وو، اختلافات به ئی یو ځلی ختم کړی وی مګر داسی کول د تکوین له اصلی غرض سره منافی وو، د ده بالغه حکمت د دغی خبری مقتضی وو چی د دغو اختلافاتو عملی او قاطعه فیصله په یوه معینه نیته د ژوندانه په بله دوره کښی وکړه شی. که دغه خبره پخوا له دی نه نه وی وتلی نو د تولو جګړو، مناقشو، خبرو اترو او وقائعو فیصله به چټ پټ او لاس په لاس کیده او هره خبره به هم هغه خپل موقع کښی فیصله او پری کیده.

پس دغه (توحید) ته پس وبوله (ای محمده! دغه خلق) او محکم ولاړ اوسه (په دی دعوت) لکه چی امر حکم کړی شوی دی تاته او مه کوه متابعت د خواهشونو د دوی او ووایه (ای محمده! دوی ته) ایمان می راوړی دی پر هغه چی نازل کړی دی الله له (جنسه د سماوی) کتاب څخه او امر حکم کړی شوی دی ماته چی عدل وکړم په منځ ستاسی کښی، الله رب دی زمونږ او رب دی ستاسی، مونږ ته ده (جزاء د) اعمالو زمونږ او تاسی ته ده (جزاء د) اعمالو ستاسی کښی ته ده (جزاء د) اعمالو ستاسی کښی الله حمع به وکړی په منځ زمونږ (او تاسی کښی لپاره د فیصلی) او خاص هم جمع به وکړی په منځ زمونږ (او تاسی کښی لپاره د فیصلی) او خاص هم ده ته بیا ورتلل دی.

تفسير : يعني كله چې د حق دين به متعلق د تفريق او اختلاف داسې طوفان له څو لرو خواوو څخه پورته شوی دی نو ستاسي فريضه دا ده چې په غير متزلزل عزم او ټينګي ارادي سره د دغه دین او آئین په طرف خلقو ته هم هغسی بلنه، دعوت او تبلیغ وکړئ چی آدم او نوح او وروسته له هغو نور گرد (ټول) انبياء عليهم السلام نور خلق الله ته بلل تاسي شخصاً د الله تعالى له حکمه لږ شانی هم دی خوا او هغی خوا ته مه غورځیږئ! قولاً، فعلاً، عملاً او حالاً برابر پر هم هغی سمی صافی لیاری رهی (روان) اوسع! چی تر اوسه یوری بری روان یع. د مکذبینو او معاندینو د غوښتنو هیڅ پروا مه کوئ! او په صاف او ښکاره ډول (طریقه) سره د خپل تبلیغ اعلان وکرئ! او داسی ووایئ چی زه د الله تعالیٰ پر ټولو نازل کړیو شویو کتابونو اعم له دی نه چی توریت وی که انجیل، یا قرآن یا بله کومه صحیفه چی په هره زمانه کښی پر هر یو نبی نازل شوی دی د زړه له صدقه ایمان، ایقان لرم. زما کار د پخوانیو صداقتونو تکذیب نه دی. بلکه زه هغه ګرد (ټول) منم او باقي ئي پريږدم، او پر ما حکم صادر شوی دی چې ستاسي په منځ کښي عدل او انصاف وچلوم او د هغو اختلافاتو فيصله په عدالت او انصاف سره صادره کړم چې تاسې پخپل منځ کښې غورځولي دی. او د احکامو او شرائعو په تبليغ، يا د خصوماتو په حل او فصل کښي د عدل او مساوات اصول قائم ودروم. هر هغه صداقت او رښتيا بيي له تکلفه ومنم او تسلیم ئی کړم چې یه هر ځای او په هر مذهب کښې وی. هم هغسې چې تاسې د الله تعالیٰ د بندگی او احکامو منلو یه طرف رابولم له تاسی څخه ړومبی زه پخپله هم پر هغو پوره عمل کوم او غواړم چې د خپل پوره اطاعت صميميت او عابديت تثبيت وکړم ځکه چې زه ښه يوهيږم چي زما او ستاسي رب هم هغه يو رب العالمين دي نو ښائي چي مونږ د هغه د خوښي او استرضاء دیاره زیار (محنت) او کار وکړو. که تاسی داسی ونه کړئ نو له تاسی سره زه هیڅ تعلق نه لرم او غرض نه نیسم ما خپل د دعوت او د تبلیغ فریضه اداء او له هغی ځنی په سه شان سره فارغ شوی یم. له مونږ ځنې هیڅ یو د بل چا د اعمالو ذمه وار کیدی نشي د هر چا عمل له هغه سره مل دی، او هر څه ئي چې کړی وی هم هغه ئي په مخ ورځي او هر څه ئي چې کرلی وی هم هغه به ریبی. نو ښائي چې هر څوک د خپلو اعمالو نتائجو ته تیار او په انتظار اوسی! وروسته له دی نه د دی خبری ضرورت نه دی یاتی چی زه له تاسی سره جگړه، مباحثه او تکرار وکړم مونږ او تاسی او نور مخلوقات د الله تعالیٰ په حضور کښی خپل د حساب او کتاب دپاره حاضریدونکی یو هلته به هر یوه ته د دغی خبری اطلاع حاصلیږی چی ده له دنیا ځنی څه څيز د خپل ځان دياره ګټلي او راوړي دي؟.

تنبیه : دغه آیت مکی دی او د قتال آیات به مدینی منوری کښی نازل شوی دی.

وَالَّذِيْنَ يُعَاجُونَ فِي اللهِ مِنْ بَعْدِمَا السَّغِيْبَ لَهُ حُجَّتُهُمُ وَاللهِ مِنْ بَعْدِمَا السِّغِيْبَ لَهُ حُجَّتُهُمُ وَاللهِ مَعْدَدُ الْحِضَةُ يُعِنْدُ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ عَضَبٌ وَلَهُمْ عَنَا بُ شَدِيثُ اللهُ اللهِ مَنْدُنْ اللهُ ال

او هغه کفار چی مخاصمه جګړی کوی په (دین د) الله کښی وروسته له دی نه چی قبولوالی کړی شوی دی (حکم د) دغه (الله) لره خصومت حجت د دوی باطل دی په نزد د رب د دوی او پر دوی غضب دی (د الله) او شته دوی ته عذاب ډیر سخت.

تفسیر: یعنی د الله تعالی دین، او د ده کتاب، او د ده د خبرو صداقت په علانیه صورت ظاهر شوی دی، تر دی پوری چی د زیاتو عقلاؤ او پوهانو له خوا قبول او منلی شوی هم دی، او علیالاکثر سره له دی چی تر اوسه ئی دغه دین نه دی منلی خو سره له هغه د ده په حقانیت او صداقت اقرار کوی. نو سره له دی چی حق او حقیقت د ظهور او وضوح دغی درجی ته رسیدلی دی ولی خلق خامخا د دین په مورد کښی سره جنګ او جگړی نښلوی؟ او د محمدی دین د متابعینو سره مناقشی کوی؟ دوی د الله تعالیٰ د غضب او د سخت عذاب مستوجب دی. د دوی دغه ګردی (تولی) د دروغو جگړی او تمام ابحاث چتی (بیکاره) باطل او بی اساسه دی.

#### اَللهُ الَّذِي أَنْزَلَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ وَالْمِيْزَانَ \*

الله هغه (لوی ذات) دی چی نازل کړی ئی دی کتاب (قرآن) په حقه سره او میزان تله ئی هم مقرره کړی ده (چی خرڅوونکی او اخیستونکی دواړه نقصانی نشی)،.

تفسیر: الله تعالیٰ مادی تله (میزان) هم نازله کړی ده چی په هغی سره اجسام تلل کیږی او معنوی علمی تله ئی هم چی هغه ته سلیم عقل وائی او اخلاقی تله هم چی هغی ته عدل، انصاف او مساوات ویل کیږی او له ګردو (ټولو) ځنی لوی او مهم میزان «حق دین» دی چی د خالق او مخلوق حقوق په ډیر ښه صورت سره تصفیه او بیلوی او په هغه کښی ګردی (ټولی) خبری په ښه ډول (طریقه) سره داسی تللی شوی دی چی هیڅ تزئید او تنقیص پکښی نشته.

#### وَمَايُدُرِيُكَ لَعَلَى السَّاعَةَ قَرِيبُ<sup>®</sup>

او څه څیز خبر کړی ئی ته (په قرب د قیامت بی له وحی) ښائی چی ساعت (قیامت) نژدی وی (نو په ښو اعمالو ورته تیار شځ!).

تفسير : يعنى خبل اعمال او احوال د كتاب الله په محك (كسوتئ) ومدِئ! او د «حق دين» په

اليه يرد(٢٥) الشوريٰ(٢٤)

تله کښی ئی وتلی! او دغه خبره په ښه شان سره ځان ته معلومه کړئ چی په څه اندازه ستاسو اعمال خالص او کامل دی؟ دغه چاته معلومه ده چی د قیامت ساعت به ډیر نژدی رارسیدلی وی بیا په هغه وخت کښی به هیڅ نشی کیدی هر هغه فکر او ذکر او تیاری چی کوئ ښائی د هغه له رارسیدلو څخه مخکښی ئی وکړئ!.

## يَسُتَعُجِلُ بِهَا الَّذِينَ لَايُؤْمِنُونَ بِهَا ۚ وَالَّذِينَ الْمَنُوُا مُشُفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ الْهَالُحَقُّ اَلاَ إِنَّ الَّذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَفِي ضَلْإِل بَعِيْدٍ ۞

تعجیل کوی په راتللو د دغه (قیامت) هغه کسان چی نه راوړی ایمان په هغه (قیامت) باندی او هغه کسان چی ایمان په هغه (قیامت) باندی او هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی ویریدونکی دی له دغه (قیامت) او پوهیږی په دی چی بیشکه دغه (قیامت) حق دی واوره خبردار شه! بیشکه هغه کسان چی مخاصمه جګړی کوی په (راتللو د) قیامت کښی خامخا دوی په ګمراهی لری کښی دی (له حقه).

تفسیر: یعنی هغه کسان چی پر قیامت یقین نه لری نو هغوی د توکو مسخرو په ډول (طریقه) په ډیری بیفکری او لاقیدی سره وائی چی صاحبه! هغه ستا قیامت کله راځی؟ ولی دومره ځنډ (ایسارتیا) او تعطیل په کښی کیږی؟ ولی ژر نه واقع کیږی؟ لیکن هغه ته چی الله تعالیٰ ایمان او یقین ور په برخه کړی وی هغوی د هغه هولناک ساعت له تصوره څخه ویریږی او ریږدی او لیځیږی او په دی ښه پوهیږی چی هم دغه شی واقع کیدونکی دی او هیڅوک د هغه د وقوع مخه نشی نیولی. نو ځکه تل د هغه په ذکر او فکر او تیاری کښی مشغول او لګیا اوسیږی نو له دی نه وپوهیږئ چی د دغو جګړه کوونکیو منکرانو حشر او نشر به غرنګه کیږی؟ کله چی یو سړی د قیامت په راتګ یقین نه لری نو دغه به څه تهیه او تیاری ورته وکړی؟ هو! هومره چی له دغه ثابت حقیقت څخه انکار او پری تمسخر کوی هومره په ګمراهی او ضلالت کښی ترقی او پرمخ تګ او له مسلمانی او هدایت څخه مباعدت کوی.

#### آتله كطيف بعبادم

الله ډير لطف کوونکی ښه مهربان دی پر بندګانو خپلو.

اليه يرد(٢٥) الشوريٰ(٤٢)

**تفسیر :** یعنی (الله اکرم شانه واعظم برهانه) سره له تکذیبه او انکاره د هیچا روزی نه بندوی بلکه د بندگانو د خورا (ډیر) نریو نریو احوالو رعایت کوی. او په نهایت نرمی او لطیف تدبیر سره د دوی تربیت فرمائی.

#### يَرُمْ قُ مَن يَتَكَافُ وَهُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيْرُ فَ

رزق روزی ورکوی (الله) هغه چاته چی اراده وفرمائی او هم دی قوی زورور سه زبردست ډیر غالب دی.

تفسير : يعنى د هر چا په نسبت هر څه چې اراده ئې وې ورکوي ئې.

## مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْإِخْرَةِ نَزِدُ لَهُ فِي حَرْثِهُ

هر څوک چی وی دی چی اراده لری (په عمل سره ثواب) کښت (فصل) د آخرت نو زیادت کوو ده ته په کښت (فصل) د ده کښی،

تفسیر: دیوی نیکی لس چنده ثواب ورکوی بلکه تر اووه سوه چنده او له دی نه هم لا زیات. او په دنیا کښی د ایمان او صالح عمل په برکت کومه فراخی او برکت ئی چی پر برخه کیږی هغه بیل دی.

# وَمَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرُثَ اللَّهُ نَيَا نُؤُيتِهِ مِنْهَا وْمَالُهُ فِي الْلِخِرَةِ مِنْ نَصِينُينِ

او هر څوک چی وی دی چی اراده لری (په عمل خپل سره متاع) کښت (فصل) د دنیا نو وربه کړو ده ته له هغه (که اراده وفرمایو) او نه به وی ده ته یه آخرت کښی هیڅ نصیب برخه (بی له جهنمه).

تفسیر: هر شوک چی د دنیا دپاره محنت او زحمت وگالی (برداشت کړی) نو سم له خپل قسمت سره برخه تری مومی. خو له دغه نه زیاته هیڅ یوه فائده په آخرت کښی نه وررسیږی. کما قال الله تعالیٰ فی جزءه۱ الرکوع (۲) آیت ۱۸ من

#### ﴿ خَلْنَالُهُ فِيهَا كَانَكُ أَيْلُ مُنْ أَمُّ جَلْنَا لَهُ جَعَلَتُهُ ﴾

سورة بنۍ اسرآئيل:

#### آمْ لَهُمْ شُرَكُو الشَّرَعُو الْهُمْرِينَ الدِّينِ مَالَمْ يَاذُنَ إِبِهِ اللهُ

آیا دی دوی لره شریکان چی ساز کړی دوی لیاره هغوی ته له دین (د جاهلیت) هغه (څیز) چی اذن حکم نه دی کړی په هغه سره الله (دی کفارو ته لکه شرک او نور معاصی).

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ د خپلو انبیاؤ په ژبه د دین، د آخرت حقه لیاره ښوولی ده آیا ما سواء له الله څخه بل څوک داسی شته چی د بلی کومی لیاری د مقررولو حق او اختیار ورته حاصل وی؟ چی هغه د الله تعالیٰ حرام کړی شیان حلال یا حلال شیان حرام کړی؟ نو بیا دغو مشرکانو د الله تعالیٰ هغه لیاره چی انبیاؤ علیهم السلام ښوولی ده ولی پریښوده؟ او بله لیاره ئی له کومه راویستله؟.

## وَلَوْلِا كَلِمَةُ الْفَصُلِلَقُضِيَ بَيْنَهُمُ وَإِنَّ الطّْلِمِينَ لَهُمُ عَذَابُ اَلِيُمْ وَإِنَّ الطّْلِمِينَ لَهُمُ عَذَابُ اَلِيُمْ وَ

او که چیری نه وی (ویلی شوی) خبره د فیصلی (د تاخیر د عذاب) نو خامخا حکم به کړی شوی وو په منځ د دغو (کفارو او مؤمنانو) کښی او بیشکه ظالمان چی دی شته دوی ته عذاب ډیر درد ورکوونکی.

تفسير : يعنى د فيصلى وعده ده په خپل وخت

#### تَرَى الظّلِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّاكَسَبُوا وَهُوَوَاقِعُ بِهِمْ السَّالِ الطّلِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّاكَسَبُوا وَهُوَوَاقِعُ بِهِمْ

وبه وینی ته (په قیامت کښی) ظالمان ویریدونکی له جهته (د جزاء) د هغو (بدیو) چی کړی ئی دی حال دا چی هغه (جزاء خامخا) به پریوتونکی واقع کیدونکی وی پر دوی.

تفسير : يعنى د خپلو اعمالو له نتائجو څخه كه نن نه ويريږى نو په هغه ورځ كښى به خو

هرومرو (خامخا) وویریږی او دغه ویره خامخا پر دوی لویدونکی ده، حال دا چی دوی به د تیښتی د خلاصی او نجات دپاره هیڅ یوه لیاره نه مومی.

#### ۘۅؘٵڰڹؚؽؙڹٲڡؙڹٛۉٵۅۘٛۼڡؚڶؙۅۘۘۘۘۨۨ۠۠ۅاڵڟڸڂؾؚ؈ٛٚڒۉڟؾٵڵؘڿڹۨؾؙۧڵۿۄؙڝۜٞٵ ؽؿٵٛٷڹؘ؏ٮ۬ۮڒؾؚۿؚؚٷڒڶڮۿۅؘٲڶڣؘڞؙڶٲڴؽؚؽؙۯ؈

او هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) په (خورا (پیر) ښو پاکو) باغونو د جنت کښی به وی. وی به دوی ته هغه (نعمتونه) چی خوښ وی د دوی په نزد د رب د دوی، دغه (مذکور کرامت) هم دغه دی فضل ډیر لوی.

تفسیر: یعنی په جنت کښی هر قسم روحانی او جسمانی راحتونه او د خپل رب قرب شته چی هم دغه خورا (ډیر) لوی فضل دی د دنیا عیش او راحت د دی په مقابل کښی څه حقیقت لری؟.

#### ذلك الذي يُبَشِّرُ اللهُ عِبَادَهُ اللَّذِينَ الْمُنُواوَعِلُواالطَّيلَيْ

دغه (ثواب) هغه دی چی زیری کوی الله (په هغه سره) پر هغو بندګانو خپلو چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه)،

تفسيو : يعنى الله تعالىٰ كوم زيرى چى وركړى هغه خامخا واقع كيدونكى دى.

#### قُلُ لِآاسَنُكُمُ وْعَكَيْهِ آجُرًا إِلَّا الْمُودِّةَ قَنِي الْقُرْبِيٰ

ووایه (ای محمده! دوی ته) چی نه غواړم له تاسی په دغه (پیغام رسولو) اجر لیکن دوستی غواړم په قرابت خپلوی کښی،

تفسیر : د قرآن په شان دولت تاسی ته درکوم، او د ابدی نجات او فلاح لیاره درسیم، او د جنت زیری درکوم، دغه تول محض لوجه الله دی. د دغی خیر غوښتنی او احسان څه معاوضه له

تاسی ځنی نه غواړم تش یوه خبره غواړم چی له هغه نسبی او کورنی او قومی تعلقاتو څخه اقلا سترګی مه پتوئ چی زه ئی له تاسی سره لرم آخر ستاسی معامله له اقاربو، خپلوانو او عزیزانو سره څرنګه ده؟ ډیر کله د دوی بی موقعه حمایت هم کوئ زما وینا دا ده که تاسی زما خبره نه منئ مه ئی منئ! که زما دین نه قبلوئ، یا زما د تائید او حمایت دپاره که نه دریږی هم څه خبره نشته، لیکن اقلا د قرابت او صلقالرحمی لو څه خیال او رعایت په کار دی. ښائی چی له ظلم او ضرر رسولو او لاس غځولو څخه ستانه (منع) شئ! او ماته دومره فرصت او موقع او آزادی راکړئ چی د خپل الله پیغام تولی دنیا ته ورسوم. آیا زه د دغومره دوستی او فطری محبت استحقاق هم نه لرم؟

#### وَمَنُ يَقُ تَرِفُ حَسَنَةً تَزِدُلَهُ فِيهَا حُسْنَا اللهَ عَفُورُشَكُورُ

او هر څوک چی وکړی نیک کارونه زیادت به کوو مونږ ده ته یه هغه (نیک کار) کښی ښائست، بیشکه الله ښه مغفرت کوونکی (د معصیت) ښه قبلونکی (د طاعت) دی.

تفسیو: یعنی که انسان د نیکی او ښیگنی (فایدی) لیاره اختیار کړی نو الله تعالیٰ هم د ده نیکی او ښیگنه (فائده) زیاتوی. په آخرت کښی ښه اخلاق او ښایسته رشی (خویونه) ورعطاء کوی او د داسی سړی ښوئیدل هم بښی، ښائی دلته د دی مضمون ذکر ئی ځکه فرمایلی وی چی اقلا د قرابت محبت مطلوب دی چی د هغه حاصل د

ایذا. او ظلم څخه ممانعت وو لیکن که څوک له دی نه زیاته نیکی وکړی نو هغه دی ښه وپوهیږی چی د الله تعالیٰ په دربار کښی د هیچا نیکی نه ضائع کیږی بلکه زیاتیږی.

# آمُرْيَقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا قُلَانُ يَّتَوَاللهُ يَغُتِرُوعَلَى عَلَيْهُ وَلَيْعُونَ الْمُعَولِيَةُ وَكَلِيمُ وَيَعِقُ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهُ إِنَّهُ عَلِيمٌ وَيُعِقُ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهُ إِنَّهُ عَلِيمٌ وَيُعِقُ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهُ إِنَّهُ عَلِيمٌ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّلَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ

آیا وائی (دا کفار) چی له خپل ځانه تړلی دی (محمد) پر الله دروغ پس که اراده وفرمائی الله نو مهر به کیږدی (د صبر) پر زړه ستا، او محو کوی (یا) پس که اراده وفرمائی الله نو مهر به کیږدی پر زړه ستا (زائل به کړی نازل شوی وحی له تانه) او محو کوی الله باطل او ثابتوی حق په کلماتو خپلو سره، بیشکه دغه (الله) ښه عالم دی په خبرو د سینو (زړونو) باندی هم.

تفسیر : یعنی که په فرض محال سره ته کومه خبره په دروغو سره جوړه او د هغی نسبت پاک الله ته وکړی نو الله تعالیٰ قدرت لری چی ستا پر زړه مهر ولګوی او بیا پرښته سره له دغه معجز نظام کلام پر تا نازل نشی او د وحی سلسله در څخه منقطعه شی، بلکه هغه خبری چی پخوا له دی نه پر تا نازلی شوی دی هم در څخه سلب او هیری کړی کما قال الله تعالیٰ فی جزء ۱۵ الرکوع (۱۰) آیت ۸۱-۸۷ من سورة بنی اسرآئیل هو کلین شُکتالنّدُه مَبّن پالّذِی آوَسَیْتَالِیکُونُو لَایَچُدُلُاکُونِه عَلَیْنَاوَیکُیلًا الله الله کوع (۱۰) آیت ۸۱-۸۷ من سورة بنی اسرآئیل هو کلین شُکتالنّدُه مَبّن پالّذِی آوَسَیْتَالِیکُونُونَو لَایَچُدُلُاکَ وَهُ عَلَیْنَاوَیکُیلًا الله عنه می می کو کله چی په واقع

کښی قطعاً د کذب او افترا شائبه نشته نو ځکه یواځی د بدبختانو د قدر نه پیژندلو او د دوی د طعن او تشنیع لامله (له وجی) دغه لوی فیض له تاسی څخه نشی منقطع کیدی بیشکه چی د الله تعالیٰ به د دغه فیض جریان ته ادامه (ثبات) ورکوی او پخپلو خبرو په عملی ډول (طریقه) سره دروغ په دروغ او رښتیا په رښتیا ثابتوی او په هغه وخت کښی به پر ګردو (ټولو) دغه خبره په ښکاره او صاف ډول (طریقه) سره څرګندیږی (ښکاریږی) چی په دغو فریقو کښی مفتری او دروغجن څوک دی؟ او د چا پر زړه باندی ئی فیالواقع مهر لګولی دی چی د خیر د نزول او د حق د قبول ځای او استعداد په کښی له سره نه دی پاتی شوی. پاتی شو دغه سوال چی د الله تعالیٰ هغه خبره کومه یوه ده چی په هغی سره دروغ محو او پنا کیږی او حق ثابتیږی؟ نو زما په نزد هغه هم هغه دلائل او براهین دی چی د قرآن او رسول الله پر تصدیق ئی قائم کړی دی. بالخصوص هغه انفسیه او آفاقیه آیات دی چی د هغو ذکر اوس د «حُمّ السجدة» په آخر کښی داسی وشو« ﴿ سَنْوِیَهُوْالِیّنَاقِ اَلْوَاتِوَوْیَآاَنَهُوهُمُ عَثْیَکیّنَالَهُوْالُوَیَقَ اِللّهُ اِللّهُ اَلَهُ اَلْهُ اَلَهُ اَلْهُ اَلَهُ اِلَهُ اِللّهُ اِلَهُ اِلَهُ اَلَهُ اِلَهُ اَلَهُ اِللّهُ اِلَهُ اِلَهُ اِللّهُ اِللّهُ اِللّهُ اِللّهُ اِللّهُ اللّهُ اِللّهُ اِللّهُ اللّهُ اِللّهُ اللّهُ اِللّهُ اللّهُ اِللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

او د هغه په نسبت لازمه تفصیلات د هغه په تفسیر کښی ورکړل شول. د دغو آیتونو له ظاهریدلو څخه به د ګردو (ټولو) سره او ناسره، کره او کوټه حال په علامیه ډول (طریقه) واضح کیږی.

تنبیه: د دغه آیت په تفسیر کښی ډیر اقوال شته زما په نزد هم دغه مذکور مطلب بی تکلفه دی چی پاس ولیکه شو. په دغه تفسیر سره د و وَیَمْهُ اللهُ الْبَاطِلَ به جمله مستأنفه شوه لکه چی له ترجمی څخه هم ظاهر دی او اکثرو محقیقینو هم دغه غوره کړی ده البته د مضارع معنی مترجم رحمه الله په حال سره کړی ده چی هغه بیخی صحیحه ده مگر زما په خیال سره دلته د استقبال معنی اخیستل تری زیات ښه لگیږی. والله اعلم. حضرت شاه صاحب قدس سره د و وَیَمْهُ اللهُ الْبَاطِلَ به عطف پر فی یَعْوِمُ کَوْنُ کَه چی فرمائی «الله به ولی توفیق ورکوی چی پر الله دروغ وتړی زړه به ئی داسی بندوی چی له سره داسی کوم مضمون په کښی رانشی چی هغه پری وتړلی شی که الله اراده وکړی نو کفر محو او زائل کوی، او بی له پیغامه هم خبری لیږی مگر الله پر خپلو خبرو دین ثابتوی نو ځکه پر خپل نبی کلام لیږی.»

#### وَهُوَالَّذِى يَقْبُلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِم وَيَعَقُوْا عَنِ السَّيِّالَتِ وَيَعْلَكُومَا تَقْعُلُونَ فَوَيَسْتِعِيْبُ الَّذِينَ الْمَنُواوَعِلُواالصَّلِحْتِ وَيَزِيْدُهُ هُومِينَ فَضُلِه \*

او الله هغه (مهربان ذات) دی چی قبلوی توبه له بندگانو خپلو او عفوه کوی له بدو کارونو (د دوی پس له پسیمانی) او ورمعلوم دی هر هغه کار چی کوئ ئی تاسی او قبلوی (الله دعاء) د هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی او کړی دی ښه (عملونه) او زیادت کوی (دوی ته) له مهربانی خپلی،

تفسیر: یعنی نبی د الله تعالیٰ کلام دررسوی، تاسی هغه رښتیا گڼځ که دروغ وروسته له هغه د بندگانو گرد (تول) معاملات له الله سره دی. له هر یوه بنده سره په دنیا او آخرت کښی سم د ده له حال او استعداد سره معامله کیږی د توبه کوونکیو توبه قبوله فرمائی او سره له دی چی پر هر شی ښه علیم، خبیر او پوه دی له ډیرو بدو معاملو څخه تیریږی او بښی ئی هغه ایمان دارن او نیک بندگان چی د ده خبری آوری الله تعالیٰ هم د دوی دعاوی آوری او د دوی طاعاتو او عباداتو ته د قبول شرف بښی او د هومره اجر او ثواب استحقاق چی دوی سم له عمومی ضابطی سره لری، هغوی ته پخپل فضل او مرحمت سره له هغه څخه زیات مرحمت فرمائی.

توبی توفیق نه میسر کیږی نو الله اکرم شانه واعظم برهانه د دوی عاقبت او انجام داسی بیان فرمائی.

#### وَالْكَفِرُوْنَ لَهُمُوعَذَابُ شَدِيُدُ ۞ وَلَوْ بَسَطَ اللهُ الرِّزُقَ لِعِبَادِهِ لَبَغُوا فِي الْكَرْضِ وَلِكِنُ يُنِزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَاءُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيُرُّ بَصِيُرُ۞

او کافران چی دی شته دوی ته عذاب ډیر سخت (د دوزخ). او که چیری ارته فراخه کړی وی الله رزق روزی دپاره د (ټولو) بندګانو خپلو نو خامخا سرکشی به کړی وه دوی په ځمکه کښی ولیکن نازلوی (روزی الله دوی ته) په هغی اندازی سره چی اراده وفرمائی، بیشکه الله پر بندګانو خپلو ښه خبردار دی ښه لیدونکی دی.

تفسير : د الله تعالىٰ به خزانو كښى د هيڅ يو شى تقليل نشته، كه الله تعالىٰ اراده وفرمائى نو خپل ټول بندګان غنی ګرځولی شی لیکن د الله تعالیٰ حکمت د دی خبری مقتضی نه دی چی گردو (تولو) مخلوقاتو ته بی له میچه او اندازی روزی ورکړی او تول په عیش او عشرت کښی آرام او هوسا (خوشاله) وساتي. كه داسي وكړل شي نو بالعموم خلق طغيان او تمرد اختياروي او یه دنیا کښی یو لوی شور ماشور جوړیږی، نه به د الله تعالیٰ دربار ته خپل سرونه ښکته کوی او نه به د مخلوق څه رعايت او خاطر کوی، او نه به پر هغو سامانونو چې هغوی ته ورعطا کیږی خپل قناعت ښکاروی، د دوی حرص او طمع به لا زیاتیږی لکه چی مونږ په هم دغه موجوده حالت کښي بالعموم په هوسا (آرام) او مرفعالحال اشخاصو کښي وينو هومره غناء چې د دوی په لاس ورځی لا د هغې د تزئید او د تکثیر طالب کیږی، د دوی دایمې کوشش او قلبي تمنا هم داسی وی چی نور ګرد (ټول) کورونه دی تش شی او یواځی زما کور دی ډک وی، ظاهر دی چی د داسی جذباتو په اثر د عمومی غناء او مرفعالحالی په صورت کښی څرنګه یو عمومی او زبردست تصادم او بد نظمی بیدا کیږی او داسی اوضاع او حالات راڅرګندیږی (راښکاريږی) چې د هيچا سترګې به له هيچا څخه نه شرميږي او نه به ترې ويريږي. هو! که د دنیا د عمومی مذاق او رجحان په خلاف فرض ئی کړئ که په کوم وخت کښی یه فوق العاده صورت د کوم اعظم مصلح او کوم مامور من الله تر کتنی لاندی د عمومی خوسی او خوشالی او فارغ البالي مناظر او مظاهر وليدلي شي خو سره له هغه هم د تصادم، تخالف، تمرد، طغيان، تفاخر، غرور او سرکشی وقائع واقع نشی او د زمانی عظیم انقلاب د دنیا په طبائعو کښی تطور او انقلاب ییدا کړی نو هغه به له دغی عادی او اکثری قاعدی ځنی جلا (جدا) او مستثنیٰ وی. یه هر حال دغه دنیا یه موجوده حالت کښی یر کوم اساس او نظام چی چلیږی او تدویر لری د هغه اقتضاء هم دا ده چی نه ښائی غناء عمومی صورت ولری بلکه هر چا ته ښائی د ده له استعداد او احوال سره سم هومره چی ورسره وړ (قابل) او لاکق وی په هم هغی اندازی او میچ سره ورکړی شی، او پر دغه یواځی پاک الله ښه پوهیږی او عالم دی چی د چا په حق کښی په کوم حال کښی کوم وضعیت او صورت اصلح او اولیٰ دی؟، ځکه چی ګرد (ټول) ړومبنی او وروستنی حالات د پاک الله په محیط علم کښی حاضر او موجود دی.

## وَهُوَالَّذِي يُنَزِّلُ الْعَيْثَ مِنْ بَعْدِمَا قَنَطُوْا وَيَنْشُرُرُحُمَّتَهُ وَهُوَ الْوَلِيُّ الْحَيِيْدُ فَ

او الله هغه لوی ذات دی چی نازلوی باران وروسته له هغه چی ناامیده شی (خلق له وریدلو ئی) او خوروی رحمت (باران) خپل (په ټولو ځایونو کښی) او هم دی دی ولی دوست کار جوړوونکی ډیر ثناء ویلی شوی.

تفسیو: یعنی ډیر کله د ظاهری اسبابو او حالاتو په ملحوظ څه وخت چی خلق له باران او وریا څخه مأیوسیږی نو په هم دغه وخت کښی الله تعالیٰ پخپل فضل او مرحمت سره باران نازلوی او د خپلی مهربانی آثار او د برکاتو علائم څلور خواؤ ته خوروی څو پر بندګانو ثابت شی چی د رزق په شان د رزق اسباب هم د الله تعالیٰ د قدرت په قبضه کښی دی لکه چی الله تعالیٰ په یوی خاصی اندازی سره عطاء کوی باران هم په خاصو اوقاتو او په خاصو مقدار سره مرحمت فرمائی خبره دا ده چی ګرد (تول) کارونه د ده په واک (قبضه) او اختیار کښی دی او هر هغه شی چی دی ئی کوی عین د حکمت او صواب دی ځکه چی تول محاسن او کمالات د ده په مجمع الصفات ذات کښی مجموع دی او د هر راز (قسم) کار جوړول امداد او اعانت د هم ده له درباره کیدی شی.

تنبیه : د الله تعالیٰ د رحمت او قدرت له طرفه مأیوس کیدل د کفارو عادت دی لیکن د یوه مؤمن په نظر کښی د اسبابو سلسله یأس راوړونکی کیدی شی لکه چی د جزء ۱۳ یوسف علیه السلام د سورت په ۱۰ رکوع ۸۰ آیت کښی داسی یو آیت لولو ﴿ فَلَبَّاالْسَتَیْمَنُوْامِنُهُ خَلَصُوانَچِیًّا ﴾ او د جزء ۱۳ یوسف علیه السلام د سورت په ۱۲ رکوع ۱۱۰ آیت کښی لولو ﴿ حَثَیَاذَاالْسَتَیْمَنُوالُومُنُلُ ﴾

#### وَمِنُ الْبَتِهِ خَلْقُ السَّلَوْتِ وَالْأَرْضِ

او ځینی له دلائلو (د قدرت) د الله پیدا کول د آسمانونو او د ځمکی (او د مافیها) دی.

تفسیر: یعنی هم هغسی چی رزق رسول او د هغه د اسبابو (باران او نورو) مهیاء کول د ده په قبضه او واک (اختیار) کښی دی د دغو اسبابو سماویه او ارضیه اسباب او د هغو آثار او نتایج هم د هم ده مخلوق دی.

#### وَمَابِتُ فِيُهِمَامِنُ دَابَةٍ

او (پیدا کول) د هغو اشیاؤ دی چی خواره کړی ئی دی په آسمانونو او په ځمکه کښی له ذی روح خوځیدونکیو.

تفسیو : له دغه آیت څخه ظاهراً هم دا معلومیږی چی د ځمکی په شان پر آسمانونو هم د ساکښانو (ذی روحو) په شان کوم مخلوق موجود دی.

#### ۘۘوؙۿۅؘعڵڿؠؙۼ<del>ڰؚ؋</del>۬ٳۮ۬ٳؽۺؙٵٚٷؾڔؿڗٛٛ

او دغه (الله) په جمع کولو (بیا راټولولو) د دوی (محشر ته) هر کله چی اراده وفرمائی ښه قادر دی.

تفسیو : یعنی هغه ذات چی دوی ئی گرد (تول) خواره واره کړی دی هم هغه کولی شی چی دوی گرد (تول) سره یو ځای کړی او هم دغه به د قیامت ورځ وی.

#### وَمَا اَصَابُكُوْمِ نَ مُرْصِيْبَةٍ فِيمَا كُسَبَتُ ايْدِيكُمُ وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيْرٍ اللَّهِ

او هغه څه چې رسیږی تاسی ته (ای مؤمنانو) له کوم مصیبت پس له (شامته) د هغو اعمالو دی چې کړی دی لاسونو ستاسی او عفوه کوی (الله) له ډیرو (ګناهونو).

تفسیر : یعنی هم هغسی چی نعمتونه په یو خاصی اندازی او په خاصو اوقاتو او احوالو په رعایت ورکول کیږی د مصائبو نزول هم د خاصو اسبابو او ضوابطو ماتحت وی. مثلاً بندگانو ته

چی کومه سختی او مصیبت وروړاندی کیږی د هغه قریب یا بعید سبب د هم دغو بندګانو ځینی اعمال او افعال وی. عیناً د دوی په شان چی انسان د غذاء او د نورو شیانو له بی احتیاطی څخه رنځور شی بلکه په ځینو اوقاتو کښی تری مړ هم شی یا ځینی اوقات د میندو له بد پرهیزی څخه وړوکیو ته رنځ او درد رسیږی. یا کله د یوی کوڅی او محلی یا د یوه ښار د بی تدبیری او حماقت له سببه پوره محلی یا ښار ته نقصان رسیږی هم دغه حال دی د روحانی او باطنی بدپرهیزی او بیتدبیری او ښائی چی دغه دی پر هغه قیاس کړی شی. ګواکی د دنیا هر مصیبت د بندګانو د ځینو ماضیه وو اعمالو نتیجه ده او په مستقبل کښی د دوی دپاره د تنبیه او امتحان موقع وربرابروی، او دغه د دی لامله (له وجی) ده چی د الله تعالیٰ رحمت د بندګانو له ډیرو ګناهونو څخه تیریږی. که پر هر یوه جرم نیونه او پوښتنه وی نو د ځمکی پر مخ به یو سادار هم نه پاتی کیده، حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی « دغه خطاب دی عاقلو او سالغو خلقو ته اعم له دی چی صالح وی که طالح مګر انبیاء علیهم السلام په دغه کښی نه دی بالغو خلقو ته اعم له دی چی صالح وی که طالح مګر انبیاء علیهم السلام په دغه کښی نه دی داخل او وړوکی هم په کښی نه دی شامل د هغوی دپاره به بل شی وی. په دغی سختی کښی دنیوی سختی او د قبر او اخروی سختی هم داخلی دی».

#### وَمَا اَنْتُمُرْبِمُعْجِزِيْنَ فِي الْرَضِ وَمَالَكُوْمِنَ دُونِ اللهِ مِنَ وَرِلِيَ وَلَانَصِيْرِ @

او نه یئ تاسی عاجز کوونکی (د الله ای مشرکانو په انفاذ د احکامو خپلو سره) په ځمکه کښی او نشته تاسی ته غیر له الله هیڅوک ولی دوست کار جوړوونکی او نه مدد کوونکی (د دفع د عذاب له تاسی نه).

تفسیو: یعنی محض پخپلی مهربانی سره ئی معافوی که پر هر جرم چی د سزا ورکولو اراده وفرمائی نو مجرم چیری تری تشتیدلی او پتیدلی هم نشی او له ما سوا الله څخه بل څوک د ده د حمایت او امداد دیاره دریدلی شی؟.

#### وَمِنُ البِّيهِ الْبُوَارِ فِي الْبُحُرِكَالْأَعُلَامِرُ ۗ

او ځینی له دلائلو (د قدرت) د الله روان جهازونه دی په بحر سیند کښی په شان د غرونو (په لویوالی کښی).

تفسیر : لکه چی د ځمکی پر سطح غرونه د باندی وتلی دی د سمندر لوی لوی جهازونه هم

لوړ (اوچت) په نظر راځی.

### إِنَّ يَّتَا أَيْتُكِنِ الرِّيْءَ فَيَظْلَلُنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِ إِلَّ

که اراده وفرمائی (الله) نو وبه دروی دغه باد (محرکه قوت) پس وبه گرځی (دغه جهازونه) ولاړ په شان د دغه (بحر)،

تفسیر: یعنی (محرکه قوه او) هوا هم د الله تعالیٰ په قبضه کښی ده که دغه محرکه قوه او هوا ودروی چی ونه چلیږی نو ګرد (تول) بادوان لرونکی جهازونه د سمندرو پر شا چیری چی ولاړ دی هم هغلته به ولاړ وی. الغرض اوبه او هوا او نور ګرد (تول) شیان د الله د حکم او د فرمان تابعان دی.

#### إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَايْتٍ لِّكُلِّ صَبَّارٍ شَكُوْرٍ ﴿

بیشکه په دغه (حرکت د جهازونو) کښی خامخا لوی دلائل (د قدرت) دی دپاره د هر صبر کوونکی (په مصیبت) شکر کوونکی (په نعمت).

تفسیر: د سمندرو په سفرونو کښی د موافق او ناموافق له دواړو قسمو حالاتو سره د مسافرینو سابقه لویږی نو ځکه دغه امر ډیر ضرور دی چی انسان پر موافقو حالاتو شاکر، او پر ناموافقو اوضاعو صابر اوسی او د الله تعالیٰ قدرت او نعمت په ښه شان وپیژنی. نو که اراده وفرمائی الله جل وعلا شانه وعظم برهانه

#### ٱۏؽؙۅؙؠؚڤؙۿؙؾ ؠؚؠٵٚڲٮۜڹؙۅؙٳۅؘۑؘعؙڡؙؗۼڽؙڮڗؽڔؖٚ

یا به هلاک (ډوب) کړی دغه (جهازونه) په سبب د هغو ګناهونو چی کړی دی (راکبینو ئی) او عفو کوی (الله) له ډیرو (ګناهونو نو ځکه ئی نه غرقوی).

تفسیو : یعنی ښائی چی د بعضو مسافرینو د ځینو اعمالو په بدل تباه او مغروق کړل شی مګر د دغه تباهی په وخت کښی هم الله دوی معافوی او بښی ئی.

#### وَّيَعُلَمُ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي الْيِتِنَامُ الْهُوْمِينَ تَعِيضٍ

او چی پوه شی هغه کسان چی مجادلی جګړی کوی په آیتونو زمونږ کښی چی نشته دوی ته هیڅ ځای د خلاصیدلو.

تفسیر: یعنی د دی لامله (له وجی) به تباه کړل شی څو دوی د خپلو ځینو اعمالو بدل ومومی او خورا ډیر لوی جگړه کوونکی هم وګوری چی بیشکه د الله تعالیٰ له نیولو څخه هیڅوک نشی وتلی او نه تښتیدلی شی او نه چیری تری د پتیدلو ځای موندلی شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هغه کسان چی هر شی د خپلو تدابیرو له نتائجو څخه ګڼی په دغه وخت کښی حیرانیږی» او یوه چاره او تدبیر به ئی له لاسه نه وی پوره.

### فَمَا أُوْتِينَهُ مِن شَيْعٌ فَمَتَاعُ الْحَيْوِةِ الدُّنْيَا وَمَاعِنْ اللهِ خَدُرُ وَالدُّنْيَا وَمَاعِنْ اللهِ خَدُرُ وَ الدُّنْيَا وَمَا عِنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَا

پس هغه چی درکړی شوی دی تاسی ته (ای مخاطبانو) له څه څیزه (لکه اسباب د دنیا) لږ خسیس ده (چی زائلیږی) او هغه ثواب چی په نزد د الله دی خیر غوره او ډیر باقی پاتی کیدونکی دی دپاره د هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی او (خاص) پر رب خپل توکل کوی دوی.

تفسیر: یعنی د دغو ګردو (ټولو) خبرو له اوریدلو څخه وروسته انسان ته لاژم دی چی د الله تعالیٰ د رضاء حاصلولو په فکر کښی واوسی او پر دغه څو ورځنی ژوندون او فانی عیش مغرور نشی او ښه وپوهیږی چی ایماندارانو ته کوم عیش او آرام چی د الله تعالیٰ له جانبه ورعطاء کیږی هغه به د دغه دنیوی عیش او آرام څخه ډیر ښه او با دوامه وی او نه به په هغه کښی هیڅ قسم کدورت وی او نه به ئی د فناء او زوال څه اندیښنه وی.

#### ۘۅؘاڷڬؚؽ۬ؽؘؽؘڿؾۜڹٛؠؙٷؗؽػڹۜٳؠؚٙٳڷٳٮٛؾؚ۫ۄؚۅٙاڷڣۜۅؘاڃۺٙۅٙٳۮؘٳڡؘٵۼۧۻؠؙٶٳ ۿؙۄ۫ڽۼؙڣؚۯؙۅٛؽ۞ٛ

او (بل دیاره د) هغو کسانو چی ځان ساتی دوی له غتو ګناهونو او له فواحشو (قبائحو نورو ګناهونو نه) او هر کله چی په غضب شی هم دوی بښنه

کوی.

تفسیو : د دی بیان د «نساء» په سورت کښی د ﴿ اِنْ تَجْتَوْبُوْاَیَّمْرِیْاَتُمُوْنَ عَنْهُ نُکُوّمَ عَنَکُوْسَیّاتِکُوْ ﴾
په تفسیرو کښی لیکلی شوی دی هلته دی بیا ولوست شی. ښائی دلته
له «کبآنر الاثم» څخه به هغه لویه ګناه مراده وی چی د نظریه وو قوت له بدو کارونو څخه پیدا
کیږی مثلاً بدعیه وو عقائدو او «فواحش» هغه ګناهونه چی په هغو کښی د شهوانیه وو قواوو د
بی اعتدالیو مداخله وی او په ﴿ وَلِذَامَاغُوْمُبُواْهُمُونَغُورُونَ ﴾ کښی خو ظاهر دی چی د غضبیه
وو قوت اندفاع او انسداد کړی شوی دی والله اعلم.

#### وَالَّذِيْنَ اسْتَجَابُو الرَّبِّهِمُ وَاقَامُواالصَّاوَةُ وَأَمْرُهُمُ شُوْرِي بَيْنَهُمُ

او (بل دپاره د) هغو کسانو چی اجابت کوی (د احکامو) د رب د دوی او قائموی (اداء کوی سره له ټولو حقوقو) لمونځ او کار د دی (په) مشورت (سره) وی په منځ د دوی کښی.

تفسیو: په مشوره سره کار کول د الله تعالیٰ خوښ دی اعم له دی چی دغه مشوره په دنیوی امرو کښی وی یا په آخروی امورو په شیونو کښی وی رسول الله مبارک د امورو په مهماتو کښی برابر له کرامو اصحابو سره مشوره کوله، او صحابه وو به هم پخپلو منځونو کښی سره مشوره کوله د حربو او نورو امورو په موضوعاتو کښی او د ځینو مسائلو او احکامو په نسبت هم بلکه د راشده خلافت بنیاد پر هم دغی مشوری قائم شوی وو. دغه ظاهر دی چی د مشوری ضرورت په هغو کارونو کښی شته چی مهمېرالشان وی او په کتاب د الله، او د رسول الله په سنت کښی منصوص نه وی هر شی چی منصوص وی په هغه کښی رأیه او مشوره هیڅ معنی او مورد نه لری او که په هر لوی او واړه کار کښی مشوره و کړی شی نو هیڅ کار به په سر نه رسیږی. له احادیثو څخه معلومیږی چی مشوره دی له هم هغسی سړی څخه واخیسته شی چی عاقل او عابد احادیثو څخه معلومیږی چی مشوره دی له هم هغسی سړی څخه واخیسته شی چی عاقل او عابد

### وَمِتَّارَزَقْنَهُ مُنْفِقِقُونَ ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا آصَابَهُ مُ الْبَغَيُ الْبَغَيُ الْبَغَيُ الْبَغَيُ الْبَغَيُ الْبَغَيُ الْبَغَيُ الْبَغَيُ الْبَعْنَ مُونِوَنَ ﴿ وَاللَّذِينَ إِذَا آصَابَهُ مُ الْبَغَيُ الْبَعْنَ الْبُعْنَ الْبَعْنَ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْرَادُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْفَالِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِيلِ الْمُعْلِيلِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِ

او له ځینو د هغو شیانو چی ورکړی دی مونږ دوی ته نفقه کوی (په لیاره د الله) او (بل دپاره د) هغو کسانو کله چی ورسیږی دوی ته ظلم تعدی (له

#### طرفه د کفارو) نو دوی انتقام اخلی (له هغو متجاوزو خلقو).

تفسیو: یعنی چیری چی معافول مناسب وی معافوی ئی مثلاً د یوه سری پر یوه حرکت ئی غصه راغله او هغه سره له ندامته پر خپل عجز او قصور هم اعتراف وکړ او دی ئی معاف کړی، دغه محمود دی. چیری چی بدل اخیستل مصلحت وی مثلاً کوم سری خامخا بی سببه او بی جهته له خلقو سره منگلی لگوی یا خوله اچوی، او په ظلم او زور سره د مخلوق تعجیز او تحقیر ته ئی ملا تړلی وی، یا د مجه نه ویلو او تأدیب نه ورکولو څخه د ده حوصله او جرئت لا زیادت مومی. یا زمونډ له شخصی حیثیت څخه قطع نظر د دین اهانت یا د مسلمینو د جمعیت ذلت په کښی متصور وی نو په دغو پاس صورو کښی دی داسی بدل او انتقام اخلی چی په قدر د هم هغه تیری او زیادت وی او له جرم څخه زائده سزا نه ورکوی.

#### وَجَزْؤُاسَ ِبِّئَةٍ سَبِيِّعُةُ مِّتُنُلُهَا ۗ

او جزاء د بد کار بد کار دی یه شان د هغه (نه زیات).

تفسیو: د بدل او انتقام په طور سره کومی بدی چی له چا سره کولی شی هغه حقیقتاً بدی نه بلکه صورتاً بدی وی. د «سیئة» اطلاق پر هغه «مشاکلةً » کړی شوی دی.

#### فَهَنُ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظّلِينِينَ ©

پس هر چا چې عفو وکړه او صلح ئی وکړه پس اجر د ده پر الله دی بیشکه الله نه خوښوی ظالمان (شروع کوونکی په ظلم سره).

تفسیر: یعنی ظلم او زیادت د الله تعالیٰ په نزد په هیڅ یوه حالت کښی پسند نه دی. ډیر ښه خصلت هم دغه دی چی انسان هغومره بدل او انتقام چی اخیستی هم شی له هغه څخه هم منصرف شی مشروط په دی سره چی د هم دغو تیریدلو په سبب هغه خبره اصلاح ومومی.

#### وَلَمَنِ انْتَصَرِّ بَعُكُ ظُلِيهِ فَأُولِيِّكَ مَاعَلَيْهِمْ مِينَ سَبِيلٍ ﴿

او خامخا هغه څوک چی واخلی حق خپل پس له مظلوم کیدلو د ده پس دغه کسان (چی خپل حق ئی اخیستی دی) نشته پر دوی هیڅ لیاره (د معاتبت او ملامتیا).

تفسیر: یعنی که مظلوم له ظلم څخه خپل بدل او انتقام اخلی نو په دغه کښی پری هیڅ الزام او کناه نشته مکر د هغه معافول او تری تیریدل ډیر ښه، احسن او افضل دی.

#### إِنَّهَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ

بیشکه هم دا خبره ده چی لیاره (د معاتبت) پر هغو کسانو ده چی (ابتداء په) ظلم کوی پر خلقو.

تفسیر : یعنی ابتدا<sub>ء</sub> په ظلم کوی، یا په انتقام اخیستلو کښی د خپل استحقاق له حده تجاوز او تیری کوی.

#### وَ يَبُغُونَ فِي الْاَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ الْوَلَيِّكَ لَهُمُ عَذَابُ اَلِيُوْ ﴿ وَلَمَنْ صَابَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَٰلِكَ لَمِنْ عَزُمِ الْأُمُورِ ﴿

او سرکشی (تجاوز) کوی په ځمکه کښی په ناحقه سره (بی له حجته) دغه (ظالمان) شته دوی ته عذاب دردناک او خامخا هغه څوک چی صبر (او تحمل ئی وکړه، بیشکه دغه (صبر، غفران او عفو) خامخا له عزم الامور غورو کارونو څخه دی.

تفسیر: یعنی د قهر او د غصی مخعمل، او د ایذا و ضرر کالل (برداشت کول)، او د ظالم بیش او معافول د لوی همت او د تحمل او حوصلی کار دی. په حدیث کښی راغلی دی «هغه بنده چی ظلم پری شوی وی او هغه محض د الله تعالیٰ دپاره تری تیریږی او بښی ئی نو الله تعالیٰ ضرور د هغه عزت او بت زیاتوی، او مدد او اعانت ورسره فرمائی».

#### وَمَنُ يُضُلِلِ اللهُ فَهَالَهُ مِنْ وَ لِيّ مِّنْ ابْعُدِهُ

او هر هغه څوک چی ګمراه ئی کړی الله پس نشته ده ته هیڅوک ولی دوست کار جوړوونکی وروسته له (ګمراه کولو د) الله نه.

تفسیر: یعنی محض د الله تعالیٰ په توفیق او لاس نیونه انسان ته د عدل، انصاف، صبر او غفران اعلیٰ خصائل حاصلیدی شی. که الله تعالیٰ ده ته د دغو ډیرو ښو اخلاقو په طرف لیار ښوونه ونه کړی نو څوک به ئی لاس ونیسی؟ او د دغی سپکتیا او تیتوالی او رسوائی له کندی څخه بی ئی ویستلی شی؟.

#### وَتَرَى الظَّلِمِينَ لَمَّارَآوُ اللَّعَدَابَ يَقُوْلُونَ هَلَ إِلَّى مَرَدِّ مِنْ سَبِيلٍ ﴿

او وینی به ته ظالمان (کافران) هر کله چی ووینی دوی عذاب (په ورځ د قیامت کښی) وائی به دوی آیا شته بیرته تللو (د دنیا) ته کومه لیاره (چی بیرته د مافات تدارک وکړو؟).

تفسیر: یعنی کومه داسی لیاره هم شته چی موند په هغی سره بیرته دنیا ته ستانه (واپس) شوی او دا محلی له دنیا څخه سره له ښو عملونو بیرته دلته راحاضر شو.

#### وَتَارَّهُمُ يُعُرَّضُونَ عَلَيْهَ الْخَشِعِيْنَ مِنَ النَّالِّ يَنْظُرُونَ مِنَ طَرُونٍ خَفِيٍّ

او وینی به ته دوی چی وړاندی کولی به شی په دغه اور په دغه حال کښی چی ویریدونکی به وی له خواری ګوری به دوی (دغه اور ته) په کتنی پټی (له ډیر هیبته به د سترګو له کنجونو ورته ګوری).

تفسیر : یعنی د یوه ډیر ویریدونکی مجرم په شان د ډیر خوف، ذلت او ندامت له سببه به په تیتو سترګو سره ګوری او هیچا ته به په هسکه غاړه او اوچتو سترګو نه شی کتلی.

#### وَقَالَ الَّذِينَ امَنُوْ إِلَّ الْخِيرِينَ الَّذِينَ خِيرُوْ الْفَشْمُ وَاهْلِيْهُمْ يَوْمَ الْقِيمَةِ

او وائی به هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی (داسی چی) بیشکه زیانکاران هغه کسان دی چی زیان ئی رسولی دی نفسونو خپلو ته او کورنی خپلی ته په ورځ د قيامت کښي (په خلود فيالجحيم او حرمان من النعيم سره).

تفسیر: یعنی دغه بدبخت له خپل ځان سره خپل متعلقین او کورنی او ګرد (ټول) ئی سپیره او په عذابونو کښی اخته کړل او ټول ئی تباه ، برباد او کړل.

# ٱلْآاِتَ الطَّلِمِيْنَ فِي عَنَابٍ مُّغِيْبٍ ﴿ وَمَا كَانَكُهُمُ مِّنَ اَوْلِيَاءَ لَا اللهُ فَمَا لَهُ مِنَ الْفِياءَ فَيَاللهُ فَمَا لَهُ مِنْ سَبِيْلٍ ﴿ فَنَاللهُ فَمَا لَهُ مِنْ سَبِيْلٍ ﴿

واوره! خبردار شه! چی بیشکه ظالمان په عذاب همیشه کښی دی. او نه به وی دغو کفارو ته هیڅوک له دوستانو چی مدد وکړی له دوی سره (په دفع د عذاب کښی) غیر له الله او هر هغه چی ګمراه ئی کړی الله پس نه به وی ده ته هیڅ لیاره (حق ته په دنیا کښی او جنت ته په آخرت کښی.)

تفسیر: یعنی نه ئی په دنیا کښی هدایت ورپه برخه کړ، او نه ئی په آخرت کښی نجات ور په برخه شو.

### اِسْتَجِيْبُوْالِرَبِّكُوْمِنَ قَبْلِ أَنْ يَالِّيَ يَوْمُ لِأُمُرِدَّ لَهُ مِنَ اللَّهِ

اجابت وکړئ (ای خلقو!) رب د تاسی ته (په ایمان او توحید سره) پخوا له هغه چی راشی (هغه) ورځ چی نشته هیڅ رد او دفعه هغی (ورځی) لره له (جانبه د) الله،

تفسیر : یعنی هم هغسی چی په دنیا کښی د هغه عذاب مؤخر کیده او وروسته لویده په هغه ورځ کښی به نه دوروسته لویږی او نه به ټال خوری (بلکه حتماً او خامخا عذاب به واقع کیږی).

#### ٵڵڴۄٝۺؙٞۺڵٙڿٳؾۜۅٛڡؠؚۮؚۊۜٵڵڴۄ۬ۺؚۧؽ؆ڮؽڕٟڰ

نه به وی تاسی ته هیڅ د پټیدلو (تښتیدلو) ځای په دغه ورځ کښی او نه به وی تاسی ته هیڅ لیاره د انکار (له ګناهونو).

اليه يرد(٢٥)

تفسیر : یعنی له انکار څخه به هیڅ فائده نه وررسیږی او ابن کثیر رحمة الله علیه داسی معنی کړی ده چی هیڅ یوه داسی موقع به نه پیدا کیږی چی تاسی به هغه نه پیژنځ.

#### فَإِنْ اَعْرُضُوا فَمَا الرَّسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِينَظًا أِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلْغُ

پس که مخ و کرځوه (دغو مشرکانو له دعوته ستا ای زما رسوله!) پس نه ئی لیږلی مونږ ته پر دوی ساتونکی، نشته پر تا مګر یواځی تبلیغ (د احکامو دی او کړی دی تا ای محمده دا کار).

تفسیو: یعنی ای محمده صلی الله علیه وسلم تاسی د دی خبری مسؤل او ذمه وار نه یئ چی که یواځی هرومرو (خامخا) په جبر او اکراه او زور سره دغه خبره پر هغوی ومنئ، ستاسی فریضه او وظیفه هم دا ده چی د الله تعالیٰ پیغام دوی ته ورسوئ چی هغه تاسی اداء کړی ده او اداء کوئ ئی، که دوی ئی نه منی بلا ورپسی دوی پوهیږی او جهنم.

## وَاتَّا اِذَا اَذَ قُنَا الْإِنْسَانَ مِتَّارَحُةً فَرِحَ بِهَا وَإِنْ تُصِبُهُمُ سَيِّعَةً وَاتَ الْإِنْسَانَ كَفُورُ

او بیشکه مونږ کله چی و څکوو (جنس) د انسان ته له طرفه خپله کوم رحمت (لکه غناء او صحت) نو خوشاله شی دی په هغه او که ورسیږی دوی ته کوم قسم بدی (لکه مرض یا فقر) په سبب د هغو بدیو چی پخوا لیږلی دی لاسونو د دوی بیشکه چی (جنس د) انسان ناشکره دی (چی نعمت هیروی زحمت یادوی).

تفسیر: یعنی تاسی د دوی د مخ اړولو او اعراض څخه مه خفه کیږئ! د انسان طبیعت هم داسی واقع شوی دی «الا من شاء الله» چی که پاک الله پری نعمت، احسان او انعام وفرمائی نو دی له هغه سببه تکبر، لوئی فخر او غرور کوی بیا هر چیری چی ده ته د ده د بدو اعمالو له شامته کوم مصیبت، نقص او ضرر واقع کیږی نو بیا هغه ګرد (ټول) نعمتونه او احسانات ئی له یاده وځی او هیروی ئی او داسی منکر او ناشکره کیږی چی ګواکی پری ښه وخت له سره نه وو تیر شوی. خلاصه ئی دا چی که د عیش او عشرت نعمت او فراخی او ارتوالی حالت وی، یا که د تنګی سختی، تکلیف او مصیبت وخت دوی په دغو دواړو حالاتو پخپل حد او ځای کښی نه دریږی. هو! د قانتینو مؤمنینو شان او طریقه هم داسی ده چی په سختی او مصیبت کښی صبر،

او د وسعت او فراخی په حالت کښی د حقیقی منعم شکریه ادا. کوی او په هیڅ حالت کښی د الله تعالیٰ انعامات او احسانات نه هیروی او له ناشکری ځنی ځان بې کوی.

#### ؚڽڵ؋ٷؙڬ السَّمْوْتِ وَالْاَرْضِ ﴿ يَغْنُقُ مَايِشَاۤ أَوْيَهَبُ لِمَنْ يَّشَآ اُوْ إِنَا كَاوَّيَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ الذُّكُورُ۞ اَوْ يُزَوِّجُهُمُ ذُكْرًا نَا وَإِنَا كَاوَيَجُعَلُ مَنْ يَشَاءُ عَقِيمًا إِنَّهُ عَلِيُو ۗ قَدِيرُ۞

خاص الله لره ده سلطنت باچائی د آسمانونو او د محمکی، پیدا کوی (الله) هر هغه شی چی اراده وفرمائی، بښی دپاره د هر هغه چا چی اراده وفرمائی لونی او بښی (الله) دپاره د هر هغه چا چی اراده وفرمائی محامن یا جوړه ورکوی دوی ته (الله) محامن او لونی او ګرمځوی هر هغه څوک چی اراده وفرمائی (الله) شنډه، بیشکه دغه (الله) دی ښه عالم (په فائدی د هر چا) ښه قادر (په هر شی باندی چی اراده وفرمائی).

تفسیو: یعنی سختی وی یا نرمی وی گرد (تول) احوال د الله تعالیٰ له لوری لیږلی شوی دی په آسمان او ځمکه او پر هر شی د هم هغه سلطنت دی او د هم ده حکم چلیږی، د هر هغه شی اراده چی وکړی هم هغه پیدا کوی او د هر چا دپاره چی د هر شی د اعطاء اراده وفرمائی و وعطاء کوی ئی او هر چاته چی د عدم الاعطاء اراده وفرمائی نه ئی ورکوی د دنیا دغه رنگ په رنگ حالاتو ته وگورئ چی مثلاً یو له سره اولاد نه لری او دوهم تش لونی لری، دریم تش ځامن لری، غلورم هم ځامن او هم لونی لری، جوړه جوړه یا جلا جلا (جدا جدا) په دغه کښی هیڅ دعوی نه ده هم هغه حقیقی مالک پوهبږی چی د کوم یوه سړی په کوم حالت کښی ساتل مناسب دی او هم دی سم له خپل علم او حکمت سره تدبیر کوی هیچا ته د دغی خبری قوت او مجال دی او هم دی سم له خپل علم او حکمت سره تدبیر کوی هیچا ته د دغی خبری قوت او مجال نشته چی د الله تعالیٰ د ارادی مخه ونیسی یا د الله تعالیٰ پر تخلیق او تقسیم څه تنقید اعتراض وکړی شی د عاقل کار دا دی چی په هر قسم تودو او سړو حالاتو کښی د هم هغه الله په طرف رجوع وکړی او تل دی خپل ناچیز حقیقت تر خپل نظر لاندی ونیسی! او د تکبر او د نعمت له کغرانه دی خپل ځان وساتی!.

#### ۅۜڡٵۛػٵۜؽڸۺۜؠڔٲؽ۠ؖڲڵؚؠڬٛٲڵڷٷٳڷڵۅؘڂۘؽٵۘۏؙڡؚڽ۫ۊۜڔؘٳؽڿؚٵٮؚ۪ ٵۊؙؽؙۯڛؚڶڒڛٛۅؙڷڵڣؽ۠ڿۣؽؠٳۮؙڹ؋ڡٵؽۺٵۼۨ

او نه ښائی دپاره د هیڅ بشر دا چی خبری وکړی له ده سره الله مګر په وحی سره (په خوب کښی یا په الهام سره) یا وروسته له پردی څخه یا ولیږی (الله) کوم رسول استاځی (له ملائکو لکه جبریل) پس وحی یوسی په اذن حکم د الله سره هغه چی اراده وفرمائی (الله).

تفسیر: هیخ یو انسان پخپل عنصری خلقت او د موجودهوو قواؤ په اعتبار د دی خبری طاقت نه لری چی له الله قدوس سره په دغی دنیا کښی مخامخ شی او ورسره بالمشافهه کلام وفرمائی او دی ئی تحمل و کړی شی نو ځکه د کوم بشر له الله تعالیٰ سره خبری او کلام کول دری صورتونه لری.

الف: واسطه په پرده كښى كلام فرمايل يعنى د الله تعالىٰ له كلامه د سامعى له قوت سره د نبى متلذذ كيدل مكر په دغه حالت كښى د نبى ستركى د الله تعالىٰ له لقاء څخه نشى متمتع كيدى لكه چى حضرت موسىٰ عليه السلام ته د طور پر غره او خاتم الائبياء محمدالمصطفىٰ صلى الله عليه وسلم ته يد سلى الله عليه

ب: د پرښتی په واسطه د الله تعالیٰ کلام فرمایل مګر چی پرښته متجسده نشی او د ده تر سترګو لاندی رانشی بلکه مستقیماً د نبی پر قلب نزول وکړی او په قلب سره د پرښتی د نزول ادراک او د صورت احساس وشی او ظاهری حواس په هغه کښی څه مداخله ونه کړی شی زما په خیال دغه هغه صورت دی چی د هغه په نسبت د حضرت صدیقی بی عائشی رضی الله تعالیٰ عنها په حدیث کښی راغلی دی «یاتینی فی مثل صلصلة الجرس»و په صحیح بخاری شریف د بد الخلق په ابواب کښی د وحی د دغه صورت د پرښتی د راتللو تصریح هم موجوده ده هم دغه ته ئی په حدیث کښی «وهو اُشده علیّ» فرمایلی دی. او ښائی چی قرآنی وحی علیالاکثر په هم دغه صورت سره نازله شوی وی. لکه چی په ﴿ نَرْلَیه الرَّوْمُ الْکَنْمُ عَلَیْقَالِکُ ﴾ علیالاکثر په هم دغه صورت سره نازله شوی وی. لکه چی په ﴿ نَرْلَیه الرَّوْمُ الْکَنْمُ عَلَیْقَالِکُ الله الله وجوده بیل کوم موجود په او خی د معامله بیخی مخفی او پته سره اجرا کیده او د رسول الله له وجوده بیل کوم موجود په نظر نه راته او نه به داسی خبری سره کیدی لکه چی یو انسان ئی له بل انسان سره کوی چی ورسره نژدی کیناستونکی نور انسانان هم بری ویوهیوی نو ځکه د داسی خصوصیت ذکر ئی په ورسره نژدی کیناستونکی نور انسانان هم بری ویوهیوی نو ځکه د داسی خصوصیت ذکر ئی په ورسره نژدی کیناستونکی نور انسانان هم بری ویوهیوی نو ځکه د داسی خصوصیت ذکر ئی په ورسره نژدی کیناستونکی نور انسانان هم بری ویوهیوی نو ځکه د داسی خصوصیت ذکر ئی په

ج: دریم صورت دا دی چی پرښته ورمتجسده شی او نبی ته مخامخ راشی او په دی ډول (طریقه) سره د الله تعالیٰ کلام او پیغام ورسوی. لکه چی یو انسان له بل انسان سره خبری او بیان کوی. لکه چی حضرت جبریل علیه السلام یو یا دوه محلی پخپل اصلی صورت سره د رسول الله صلی الله علیه وسلم په حضور مشرف شوی دی او نور علیالاکثر د حضرت دحیة الکلبی رضی الله تعالیٰ عنه

دغه آیت کښی یه «وحیأ » سره وفرمایه. ولی چی «وحی» یه لغت کښی یر اخفا۔ او سریعه

اشاره باندى دلالت كوى.

#### ٳؾؘ؋ۼڸؾ*۠*ڂڮؽٷؚ؈

بیشکه دغه (الله) ډیر پورته غالب دی (په انزال د وحی کښی) ښه حکمت والا دی (په صنعت خپل کښی).

تفسیر : یعنی د الله تعالیٰ علو له دی نه مانع دی چی بی حجابه خبری وکړی او حکمت ئی د دی مقتضیٰ دی چی په ځینو صورتونو کښی د هم کلامی صورت اختیار کړی.

#### وَكَنَالِكَ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ رُوْحًامِّنَ ٱمْرِيَاۤ ۗ

او هم داسی (لکه چی وحی مو کړی وه نورو انبياؤ ته) وحی راوليږلی مونږ تاته (ای محمده!) روح (قرآن، پرښته) په امر حکم خپل سره،

تفسیو: محقق شیخ الهند رحمة الله علیه په دغه محای کښی له روح څخه مراد پرښته اخیستی ده یعنی جبرائیل الامین او دغه د محینو مفسرینو رأیه ده . لیکن ظاهر دا دی چی دلته پخپله قرآن کریم به ئی په روح سره تعبیر فرمایلی وی محکه چی د پاک قرآن له تاثیره مړه زړونه ژوندی کیږی، او انسان ته ابدی حیات ور په برخه کیږی. وګورئ! هغه اقوام چی د کفر، ظلم، طغیان او بد اخلاقی په موت سره مړه شوی وو عظیمالشان قرآن په دوی کښی په څه شان نوی روح او محان واچوه .

#### مَاكُنُتَ تَدُرِيُ مَا الْكِتْبُ وَكَا إِلْإِيْمَانُ

نه وی ته چی پوهیدی به چی څه دی کتاب او نه (پوهیدی په دی چی څه

#### شي دي شرايع او) ايمان.

تفسیر : یعنی ایمان او د ایمانیه و اعمالو دغه تفاصیل چی د وحی په ذریعه اوس معلوم شوی دی پخوا له دی نه چیری معلوم وو. اگر که په نفس الایمان سره تل تر تله متصف وو.

#### وَلِكِنْ جَعَلْنَهُ نُوْرًا تَهَدِئ بِهِ مَنْ تَشَأَءُمِنْ عِبَادِنَأْ

ولیکن گرځولی دی مونږ دغه (روح کتاب، ایمان) داسی یوه رڼا چی سمه لیاره ښیو په هغه سره هغه چاته چی اراده وفرمایو مونږ له بندګانو خپلو،

تفسير : د پاک قرآن په رڼا کښی د هر هغو بندګانو په نسبت چی مونږ اراده وکړو نو هغوی د سعادت او فلاح پر لياری بيايو.

#### وَإِنَّكَ لَتَهُدِئَ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْدٍ ﴿

او بیشکه ته خامخا ښودل کوی (خلقو ته) په طرف د لیاری مستقیمی برابری.

تفسیر : یعنی تاسی خو ټولو بندګانو ته د پاک قرآن په ذریعه تر الله تعالیٰ پوری د رسیدلو سمه صافه لیاره ورښیځ اعم له دی چه څوک پر هغی لاړ شی که لاړ نشی.

#### صِرَاطِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَهُ مَا فِي السَّمَاوِتِ وَمَافِي الْرَضِ

سمی لیاری د هغه الله ته چی خاص ده لره دی هر هغه شیان چی په آسمانونو کښی دی (له علویاتو) او هر هغه شیان چی په ځمکه کښی دی (له سفلیاتو سره له اسمانونو او ځمکی خلقاً ملکاً عبیداً)،

تفسیر : یعنی سمه صافه لیاره هغه ده چی پر هغی باندی له تللو څخه انسان تر واحد الله تعالیٰ پوری ورسیدی شی هر څوک چی له دی لیاری څخه بی لیاری شی نو هغه له الله تعالیٰ ځنی بیل پاتی کیږی.

#### الآال الله تَصِيرُ الْأُمُورُ ﴿

واوره! خبردار اوسه! خاص الله ته بیرته گرځی ټول کارونه (د مخلوقاتو په قیامت کښي).

تفسیر: یعنی کله چی د ګردو (ټولو) کارونو انجام د هغه په طرف دی نو ښائی چی انسان له شروع څخه د عاقبت په فکر او ذکر کښی اوسی او پخپل اختیار سره پر داسی یوی لیاری لاړ شی چی هغه سم ورورسیږی. اللهم اهدنا الصراط المستقیم وثبتنا علیه.

تمت سورة الشورى بعون الله وتوفيقه فله الحمد والمنة

سورة الزخرف مكية الا آية (٤٥) فمدنية وهى تسع و ثمانون آية وسبع ركوعات رقم تلاوتها (٤٣) تسلسلها حسب النزول (٦٣) نزلت بعد الشورى

د «الزخرف» سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۱۶) آیته څخه چی مدنی دی (۸۹) آیت او (۷) رکوع لری

په تلاوت کښی (٤٣) او په نزول کښی (٦٣) سورت دی وروسته له «الشوریٰ» څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ و

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### ڂحَرْنَ وَالْكِتْبِ الْمُبِينِ فَ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرُاءً نَاعَرَ بِيَّالْعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ فَ

قسم دی په دغه کتاب روښان بیانونکی چی بیشکه مونږ ګرځولی مو دی دغه (کتاب) قرآن په عربی ژبه دپاره د دی چی تاسی پری وپوهیږئ (عقل په کښی وچلوئ).

تفسیر : ځکه چې عربي ژبه ستاسي مورني ژبه ده . او ستاسي په ذريعه به د دنيا نور اقوام هم دغه کتاب زده کوي او پرې پوهيږي به .

#### وَإِنَّهُ فِنَ أَمِّوالْكِتْبِ لَدَيْنَالْعَلِيُّ خَلِيهُ ﴿

او بیشکه دغه کتاب (ثابت دی) په اصل د کتاب (لوح محفوظ) کښی په نزد زمونږ خامخا خاوند د لوئی مرتبی ډیر مستحکم دی.

تفسیر: یعنی دغه پاک قرآن د اعجاز پر وجوه او پر عظیمه اسرارو د اشتمال له وجی نهایت لویه مرتبه لری او له تبدیل او تحریف محنی د محفوظیت او مصوّنیت له سببه نهایت مستحکم دی. د ده دلائل او براهین نهایت مضبوط او د ده احکام نافذ او غیر منسوخ دی. هیڅ یو حکم ئی له حکمته تش نه دی او د ده تول مضامین د معاش او معاد پر ډیرو اعلیٰ هدایاتو مشتمل، او له حکمت او مصالحو څخه مملو دی. او د قرآن پر دغو گردو (تولو) محاسنو پخپله هم دغه قرآن شاهد دی د لمر دلیل پخپله دی لمر.

تنبیه : قرآن او نور سماویه کتابونه پخوا له نزوله په لوح محفوظ کښی لیکلی شوی دی.

#### اَفَنَضُرِبُ عَنُكُو الذِّ كُوصَفِعًا أَنْ كُنْتُو فَوُمًا مُسُوفِينَ ٥

آیا پس بند کړو (وګرځوو) له تاسی دغه ذکر پند (قرآن) بندیدل (ګرځیدل) له دی سببه چی یځ تاسی یو قوم مسرف له حده تیریدونکی (مشرکان چی پری نه راوړځ ایمان).

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «له دی سببه چی تاسی حکم نه منئ نو آیا موند به د حکم لیول موقوف کړو؟» یعنی دغسی توقع له سره مه کوئ! د الله تعالیٰ حکمت او رحمت د دی خبری مقتضی دی چی سره د دغو زیاداتو، تجاوزاتو او شرارتونو چی ستاسی له خوا کیوی د الله تعالیٰ د کتاب نزول او د تبلیغ دعوت، نصیحت او د پند سلسله ونه تړله شی، گکه چی ډیر نور سعید ارواح له هغه څخه مستفید کیوی او پر منکرانو په کامل طور سره د حجت اتمام کیوی.

### وَكَوُ اَرْسَلْنَامِنُ بَيِي فِي الْأَوَّلِينَ فَوَمَا يَاثِيهُو مُرِّنُ نَبِيٍّ الْأَكَانُولِ مِنْ الْمَانُولِ فَي الْأَوَّلِينَ فَا مَا يَاثِيهُو مُرِّنُ نَبِيٍّ اللهَ اللهُ الْفُوارِ ﴾ يَنْتَهُزِءُونَ ۞

او څومره ډير مو ليږلى دى له انبياؤ څخه په پخوانيو (خلقو کښى) او نه به راته دوى ته هيڅ نبى مگر وو به هغوى چى په هغه (نبى) پورى به ئى مسخرى کولى.

تفسیر : یعنی له پخوانیو انبیاؤ سره هم داسی استهزاء کړی شوی وه او د هغو تعلیماتو ته د دروغو نسبت کړی شوی وو مګر د دغی استهزاء او تکذیب له وجی د نبوت سلسله ونه تړله شوه.

#### فَأَهُلَكُنَا الشَّكَ مِنْهُمُ مِنْطُشُ اوَّمَضَى مَثَلُ الْرَوَّلِينَ۞

پس هلاک کړل مونږ هغه (پخوانی خلق چی) سخت تر (ؤ) له دوی نه له جهته د قوت او تیر شوی دی (څو ځایه په قرآن کښی) مثل صفت د ړومبنو خلقو (چی اهلاک او تعذیب وو).

تفسیر: یعنی د عبرت دپاره د هغو مکنبینو د تباهی او هلاک مثالونه وړاندی کړی شوی او پخوا له دی نه مذکور شوی دی چی په زور او په قوت کښی له تاسی څخه ډیر زیات وو کله چی هغوی د الله تعالیٰ له عذابه نجات ونه موند نو تاسی په څه شی مغرور یئ؟ وروسته له دی نه د الله تعالیٰ هغه د عظمت او قدرت او د تصرف د کمال ذکر راځی چی تر یوی اندازی پوری د دوی په نزد هم منلی شوی او مسلم وو.

#### ۅؘڶؠؚڹؙڛؘٵؙڷؗڗؙؗٛٛؗؗؿؙؠؙٛڡٚؽؙڂؘػؘٵڷڷؙڟۏؾؚۅؘٲڵۯۻٛڵؽؘۊ۠ٛۅؙڵؾؘڂؘڵڡؘٞۿؾٞ ٵٮؙۼڔ۬ؿؙڒؙٵٮ۫ۼڸؽؙۅٛٚٵڷڮ۬ؠؙػۼػڶڷػؙۅؚ۠ٵڵڒۯۻؘڡؘۿٮٞٵۊۜڿۼڶڷڮڗؙ ڣؽۿٵۺؙؠؙڵٲڰۼڷڰؙۄؙؾؘۿؙؾؘۮؙۏڹؖ<sup>۞</sup>

او قسم دی خامخا که چیری پوښتنه وکړی ته له دغو کفارو چی څوک دی هغه ذات چی پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه؟ نو خامخا وبه وائی دغه کفار هرومرو (خامخا) چی پیدا کړی دی (ټول هغه الله چی) ښه غالب قوی دی (په انفاذ د احکامو) ښه عالم دی (فرمائی الله) هغه (ذات) چی ګرځولی ئی ده تاسی ته ځمکه فرش (ځای د قرار) او ګرځولی دی تاسی ته په دغی ځمکی کښی لیاری دپاره د دی چی تاسی سمه لیاره ومومئ (مقاصدو خپلو ته).

تفسیر : یعنی تر هغه ځایه پوری چی انسان هلته هستوګنه کوی او یو له بل سره ګوری او تګ راتګ کوی او په دنیوی او دغه تللو راتللو سره په دنیوی او

آخروی مقاصدو کښی د بری او کامیابی لیاری ځان ته معلومی کړی.

#### وَالَّذِي نَرُّلُ مِنَ السَّمَأُومَا مَّ كَاتُوتُ رِرْ

او هغه (ذات) چې نازلي کړې ئې دې له (طرفه) د آسمانه اوبه په اندازه سره.

تفسیر: یعنی په یوه مخصوص مقدار چی د ده له حکمت سره مناسب او د ده په علم کښی مقدر وو.

#### فَأَنْثُورُنَابِهِ بَلُدَةً مَّيْتًا كَنَالِكَ تُخُرَجُونَ ١٠

پس ژوندی کړی دی مونږ په دغو اوبو سره کلی مړه (وچی کلکه ځمکه) په شان (د دغه ژوندی کیدلو د ځمکی) راوبه ایستل شئ تاسی (هم بیا ژوندی له قبورو).

تفسیو : یعنی غرنګه چی په وچی کلکی مړی ځمکی کښی د باران د اوبو په وسیله نوی ژوندون او حیات پیدا او تکه شنه ودانه او زرغونه کوی ئی هم داسی په مړو اجسامو کښی هم روح غورځوی او بیا مو له مقابرو څخه ژوندی راپاڅوی.

#### وَالَّذِي خَكَقَ الْكَرْوُاجِ كُلُّهَا

او هغه (ذات) چې پيدا کړې ئې دې اصناف (او انواع د مخلوقاتو) ټول د دوي .

تفسیو : یعنی په دنیا کښی د هومره اشیاوو جوړی چی دی او د مخلوقاتو هومره اقسام او متماثل یا متقابل انواع چی دی د هغو ګردو (ټولو) خالق الله تعالیٰ دی.

#### وَجَعَلَ لَكُوْمِينَ الْفُلُكِ وَالْاَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ ﴿ لِتَسُتَوَا عَلَى ظُهُوْرِ إِ

او کرځولی ئی دی تاسی ته له بیړیو (جهازونو) او له چارپایانو هغه چه سوریږئ تاسی پری (په لونده او وچی کښی) دپاره د دی چی سم برابر کینئ تاسی پر شاوو (د هر یوه) د هغه.

تفسیر: یعنی په بر (وچه) کښی د ځینو چارپایانو (څلوربولو) پر شاوو او په بحر (سیند) او فضاء او نورو کښی د بیرئ او جهازونو او طیارو او نورو مراکبو پر شاوو سوریږئ.

## تُوَّتَذُكُرُوْانِعْمَةً رَبِّكُوْإِذَا اسْتَوَيْتُوْعَكِيهُ وَتَقُوْلُوا سُبُحٰنَ الَّذِي مَنْ الْمُعَلِي الْمُنْكَالَةُ مُقْرِنِيْنَ ﴿

بیا یاد کړئ (قلباً) تاسی نعمت د رب خپل کله چی برابر کینئ (سواره شئ) پر هغه او ووایئ تاسی پاکی ده هغه (لوی ذات) ته چی مسخر کړی ئی دی مونږ ته دغه (مذکور له مراکبو) او نه وو مونږ ده لره په ضبط (او قید) کښی راوستونکی (په وس خپل سره)

تفسیر : یعنی پر حیواناتو یا کشتی او جهازونو او نورو نقلیه ؤ وسایلو باندی د سوریدلو په وخت کښی د الله تعالیٰ د هغه انعام او احسان یادونه پخپلو زړونو کښی و کړئ چی الله تعالیٰ مونږ ته دومره عقل، پوه، تدبیر، قوت او قدرت او نور رابښلی دی چی پخپل عقل او تدبیر او نورو سره دغه شیان مونږ تر خپلی اداری لاندی راوستلی دی دغه محض د الله تعالیٰ فضل او احسان دی، که نه په مونږ کښی دومره قدرت، او طاقت کوم دی چه داسی شیان مو قابو کړی وی لازم دی چی په ژبه سره هم پر نقلیه ؤ وسایلو د سوریدلو په وخت کښی دغه الفاظ ووایئ منځی الله کښتی کښتی کښتی کښتی کښی نور اذکار او ادعیه هم په احادیثو کښی راغلی دی. چی د حدیث او تفسیر په کتابونو کښی مذکور دی.

#### وَإِثَا إِلَى رَبِّنَا لَكُنْقَلِمُونَ @

او بیشکه چی مونږ رب خپل ته خامخا بیرته ورتلونکی یو (په سورلی د جنازو).

تفسیو : یعنی د دغو سفرونو په تقریب د آخرت د سفر په یادونه کښی ولویږئ. رسول الله صلی الله علیه وعلیٰ آله وصحبه وسلم خو د سوریدلو په وخت هم دغه تسبیح فرمایله.

#### وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزْءً السَّالَ الْإِنْسَانَ لَكَفُورُ مُّتِّبِيُنَّ الْ

#### اَمِ اتَّعَنَّمِمَّا يَغُلُقُ بَنْتٍ وَّاصْفَكُو بِالْبَنِينَ اللَّهِ

او گرځوی (مقرروی کفار) الله ته له بندګانو د ده یوه برخه (اولاد چی ملائکو ته د الله لوڼه وائی)، بیشکه چی (کافر) انسان خامخا ناشکره دی شکاره. آیا وایئ تاسی چی (الله) نیولی دی له هغه مخلوقه چی پیدا کوی ئی لوڼی (چی اخس او ادنیٰ دی) او غوره کړی ئی یئ تاسی په زامنو (چی اشرف او اعلیٰ دی له لوڼو نه)

تفسیر : یعنی لاژم خو داسی ؤ چی د الله تعالیٰ نعمتونه به ئی پیژندلی او د هغو شکریه به ئی ادا کم کی وه دوی صریحی ناشکری ته اوښتی دی او د الله تعالیٰ دربار ته سپین سترگی او گستاخی کوی له دی نه لویه گستاخی او ناشکری به څه وی چی د هغه دپاره د اولاد تجویز وکم کی شی او هغه هم له بندگانو څخه او هغه هم لونی. اول اولاد د مور او پلار د وجود یو جز وی نو قدوس الله ته د اولاد د تجویز کولو معنی دا ده چی گواکی دی له اجزاوو څخه مرکب دی او د مرکب حدوث ضروری دی دوهم په ولد او والد کښی ښائی چی مجانست وی که دواړه له یوه جنسه نه وی نو د ولد یا والد په حق کښی عیب دی. دلته د خالق او مخلوق په منځ کښی د مجانست تصور هم نشی کیدی. دریم جونی د جسمیه وو او عقلیه وو قواوو په اعتبار د هلکانو په نسبت عموماً ناقصی او کمزوری وی گواکی معاذ الله که الله تعالیٰ د خپل ځان دپاره اولاد هم اختیار کړی وی هغه هم تیت او ناقص. آیا تاسی ته شرم نه درځی چی پخپلو برخو او اولاد هم اختیار کړی وی هغه هم تیت او ناقص. آیا تاسی ته شرم نه درځی چی پخپلو برخو او مصو کښی عمده او اعلیٰ شیان او د الله تعالیٰ په حصه کښی ناقص او تیټ شیان راوباسی. او مقرروئ ئی.

#### وَإِذَا بُشِّرَاَحَكُ هُمُ بِمَاضَرَبَ لِلرَّحُمْنِ مَثَلًاظُلَّ وَجُهُهُ مُسُودًا وَهُوكِظِيْرُ

حال دا هر کله چی زیری ورکړ شی یو د دوی ته په (تولد د) هغه سره چی ګرځولی ئی دی رحمٰن ته مثل (او شبیه نو) وګرځی مخ د ده تک تور (له ډیره غمه) حال دا چی دی به ډک وی له غمه.

تفسیر : یعنی هغه اناثیه اولاد چی د الله تعالیٰ دپاره دوی تجویز کړی دی هغه د دوی په زعم کښی داسی عیب دار او ذلیل او حقیر دی چی که پخپله دوی ته د هغه د تولد زیری ورکړ شی

نو له ډير رنځ او خفګانه د دوی مخ تک تور اوړی او وضعیت ئی سخت تغیر مومی او پخپل زړه کښی سخت پیچونه او تاوونه خوری. د دی پوره تقریر د «صافات» د سورت په آخری رکوع کښی پخوا له دی لیکلی شوی دی.

#### آوَمِّنُ يُنَشُّوُ إِنِي الْحِلْيَةِ وَهُو نِي الْخِصَامِرِ غَيْرُمُبِينٍ @

آیا (مقرروی دوی الله ته) هغه څوک چی لویولی شی په ګاڼو (کالیو) کښی حال دا چی هغه په وخت د جګړو کښی نشی ښکاره کولی (بیانولی مطلب خپل).

تفسیو: آیا الله تعالیٰ خپل اولادیت ته جونی غوره کړی دی؟ چی عادتاً په ډول او سینګار سره نشو او نما مومی د ګاڼو او زیورو په شوق کښی مستغرقی اوسی چی د دوی د رایی او عقل پر ضعف باندی دلیل دی او دوی د فکریه قوت له ضعفه د مباحثی په وخت کښی بیانیه قوت هم ونه لری لکه د ښځو په تقریرونو کښی که څوک لږ څه غور وکړی نو ګوری به چی دوی نه خپله دعوی په کافی بیان سره ثابتولی شی او نه د نورو دعاوی ماتولی شی او تل ناقصی او ناتمامی خبری کوی او نوری داسی فضولی او چتی (بیکاره) خبری له هغی سره ګډوی چی له هغه موضوع سره به بیخی څه علاقه او تناسب نه لری چی په دغه سره هم د مقصود په تبیین کښی احتیاج زیات وی او په دغه سره د دوی عجز لا څرګندیږی (ښکاره کیږی) پس هر طویل کلام په هم دغه حکم کښی راځی او د معمولی جملی او عادی خبری ادا یکول، لکه راځه! ځه!

#### وَجَعَلُوا الْمَلْإِكَةَ الَّذِينَ هُوْعِبْ الرَّحْلِي إِنَا ثَاء

او کرځوی (کفار) پرښتی هغه چې دوی عبادالرحمٰن د الله بندګان دی ښځی (لوڼې د الله)،

تفسیو : یعنی دغه د دغو مشرکانو یو بل دروغ دی چی پرښتی د ښځو په وصف کښی داخلوی، حال دا چی پرښتی نه د ښځو او نه د نارینه وو له جنسه دی بلکه دوی د الله تعالیٰ یو بیل علیٰحده مخلوق دی.

#### اَشَهِدُ وَاخَلْقَهُمْ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُبْتَكُونَ اللهِ

آیا حاضر وو (دغه کفار په وخت د) پیدا کیدلو د دغو پرښتو کښی (چی ښځی لوڼه پیدا شوی دی) ژر ده چه وبه لیکلی شی شاهدی د دوی او پښتنه به هم تری وکړه شی (په آخرت کښی).

تفسیر: یعنی کوم یو عقلی یا نقلی دلیل خو له دوی سره د دغی دعوی د اثبات دپاره نشته. نو آیا دوی په هغه وخت کښی چی الله تعالیٰ پرښتی پیدا کولی ورته ولاړ وو؟ او دوی پخپلو ستر کو پرښتی لیدلی دی چی پرښتی نارینه نه دی ښځی دی؟ ښه دی د دوی دغه شهادت د اعمالو په دفتر کښی لیکلی کیږی څه مهال (وخت) چی دوی به د الله تعالیٰ د عدل او انصاف په دربار کښی وړاندی کیږی نو هلته به د دی موضوع په نسبت هم له دوی نه پوښتنی کیږی چی تاسی ولی داسی خبری کولی او له کومه تاسی ته دا معلومات په لاس درغلی و؟.

#### وَقَالُوالُوشَاءَ الرَّحْلُنُ مَلْعَبُدُنَّهُمُ

او وائی (دغه مشرکان) که اراده فرمائلی وی رحمٰن نو عبادت به مو نه وی کړی د دغو (باطلو معبودانو).

تفسیر: یعنی دوی د خپلو دغو د شرک، بی ادبی او گستاخی په جواز او استحسان کښی یو داسی عقلی دلیل هم وړاندی کوی چی که الله تعالیٰ اراده کړی وی نو مونږ ته به ئی موقع نه راکوله چی له ماسواء الله محخه به مو د نورو شیانو عبادت کاوه، او هرومرو (خامخا) به ئی زمونږ مخه نیوه. کله چی مونږ برابر پر خپل هم دغه دود (رواج) او دستو دوام کوو چی هغه ئی گوری نو ثابت شو چی دغه کار بهتر او د ده خوښ دی. نو الله جل و علا شانه واکرم واعظم برهانه د مشرکانو د دغی وینا تردید داسی فرمائی

#### مَالَهُمْ بِنَالِكَ مِنْ عِلْمِو اِنْ هُمُ إِلَّا يَغُرُّمُونَ فَ

نشته دوی ته په دغی (وینا خپلی) هیڅ قدر علم پوه نه دی دوی مګر دروغ وائی (خوشی چتی (بیکاره) اټکلونه چلوی ځکه چی الله راضی نه دی په کفر).

تفسیو: یعنی دغه خبره خو رښتیا ده چی بی د الله تعالیٰ له ارادی مخخه هیڅ شی نشی کیدی لیکن د کوم شی ښیگنه (فائده) او بهتری زمونږ دپاره له دی نه نه ثابتیږی. او که داسی وی نو په دنیا کښی به هیڅ کار بیکاره او هیڅ شی خراب او بد نه پاتی کیده او په ګرد

(ټول) جهان کښی به محض خیر وه او بس او د شر تخم به له سره نه پیدا کیده او هر یو دروغجن ظالم او مکار به هم داسی وائی که د الله تعالیٰ اراده نه وی نو زه به ئی نه پری ښودم چی داسی ظلم او تیری به می کاوه او کله ئی چی ماته د ظلم، ستم او تیری موقع راکړه نو معلومه شوه چی دی په دغه کار خوښ او راضی دی. په هر حال په مشیت او رضاء کښی د لزوم ثابتول کوم علمی اصول نه دی او محض د گمان او اتکل غشی دی چی د هغه بیان د جزء ۸ «الانعام» د سورت په (۱۸) رکوع ۱٤۸ آیت کښی د دغه آیت په تفسیر کښی پخوا لیکلی شوی دی

#### آمْ التَّيْنَاهُمُ كِتْبَامِّنَ قَبْلِهِ فَهُمْ بِهِ مُسْتَمُسِكُونَ ﴿ بَالُ قَالُوْاَ إِنَّا وَجَدُ نَا ابْآءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى الْيُرِهِمُ مُّهُمَّنَا وُنَ

آیا ورکړی مو دی دوی ته کوم کتاب پخوا له دغه (قرآن) پس دوی په هغه کتاب منګلی خښوونکی (حجت نیوونکی دی نه ده داسی) بلکه وائی دغه مشرکان بیشکه مونږ موندلی مو دی پلرونه خپل پر یوی لیاری (دین) او بیشکه مونږ پر قدمونو د دوی لیاره موندونکی تلونکی یو (یعنی د هم هغو خپلو پخوانیو په پلونو ځو او د غیر الله عبادت کوو).

تفسیر: د عقلی دلیل حال خو مو واورید، آیا ما سوای له هغه څخه بل کوم نقلی دلیل پخپلی دغی دعوی باندی وړاندی کولی شی؟ یعنی د الله تعالیٰ له منزله وو کتابونو څخه کوم کتاب د دوی په لاس کښی شته؟ چی په هغه کښی د شرک غوره والی لیکلی شوی وی؟ ظاهر دی چی داسی کوم سند له دوی سره نشته، نو ماسوای له دی نه چی د خپلو پلرونو او نیکونو ړوند تقلید دلیل وړاندی کړی بل څه شی له دوی سره نه دی پاتی شوی، هم دغه د دوی له ګردو (تولو) څخه زبردست دلیل دی چی د هری زمانی مشرکانو به هم دغه دلیل وړاندی کاوه چی وروسته له دی نه د هم دغه بیان دی.

وَكُذَٰ اِكَ مَا اَرْسَلْنَا مِنُ قَبْلِكَ فِي قَرُنَةٍ مِنْ تَذِيْرِ الْاقَالَ مُثْرَفُوْهَا ﴿ إِنَّا وَجَدُنَا الْإَءَنَا عَلَى الشَّةِ وَّالنَّا عَلَى الرَّهِوُ مُقْتَدُونَ ﴿ قُلَ اَوَلُوجِئُنَكُو بِإَهْدَاي مِمَّا وَجَدُثُو عَلَيْهِ الْأَمْكُو او هم داسی (ستا په شان) نه وو لیږلی مونږ پخوا له تانه په هیڅ قریه کلی کوم ویروونکی (له عذابه یعنی نبی) مګر وبه ویل هوسا (آرام) او نعمت لرونکیو (خلقو د هغو کلیو) بیشکه مونږ چی یو موندلی مو دی پلرونه خپل پر یوی لیاری او بیشکه مونږ پر قدمونو د دوی اقتداء کوونکی تلونکی یو. وبه ویل (نبی دوی لره) آیا (کوئ تاسی متابعت د پلرونو خپلو) اګر که راتله کړی دی ما تاسی ته په ښه لیاره ښوونکی له هغه شی څخه چی موندلی دی تاسی یر هغه شی باندی پلرونه خپل،

تفسیر : یعنی نبی الله فرمایلی دی چی ستاسی د پلرونو او د نیکه گانو له لیاری محخه بهتره یوه ښه سمه صافه لیاره تاسی ته درښیم خو آیا تاسی سره له هغه د خپل هغه پخوانی جهل او عناد څخه مخ نه اړوئ؟.

#### قَالُوۡٳَاتَّا بِمَاۤأُرۡسِلۡتُوۡرِبِهٖ كُفِرُونَ۞

وبه ویل دوی بیشکه مونږ چی یو په هغه (دین) چی لیږلی شوی یئ تاسی په هغه سره کافران یو.

تفسیر : یعنی هر څه چی وی مونږ ستاسی خبری نشو منلی، او له خپل هغه پخوانی دود (رواج) او دستور څخه چی له پلرونو او نیکه ګانو څخه راته پاتی شوی دی نشو ګرځیدی.

# فَانْتَقَمُنَامِنُهُمُ فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ الْمُكَدِّبِيُنَ۞وَ إِذْ قَالَ اِبُرْهِيْمُ لِكَانَتُهُ الْمُكَدِّبِيُنَ۞وَ الْذَقَالَ اِبْرُهِيْمُ لِكَانَةُ الْمُكَدِّبِيُنَ۞ لِكَابِيْهُ وَنَقَالُهُ اللَّهِ مُنْ فَطَرَ فِي فَانَّهُ سَيَهُدِيُنِ۞ لِكَابِيْهُ وَنَقَالُهُ اللَّهِ مِنْ فَطَرَ فِي فَانَّهُ سَيَهُدِيُنِ۞

پس انتقام مو واخیست له دوی نه پس وگوره چی خرنگه وه عاقبت آخره خاتمه د دروغجن گنونکیو (انبیاؤ خپلو ته) او (یاد کړه) هغه وخت چی وویل ابراهیم (کله چی ووت له غاره) پلار خپل (آزر) ته او قوم خپل (نمرودیانو) ته چی بیشکه زه بیزاره (جلا (جدا)) یم له هغو بتانو چی تاسی ئی عبادت کوئ مگر هغه الله چی پیدا کړی ئی یم زه پس بیشکه چی هغه (الله) به ثابت لری ما په هدایت (او دین خپل) باندی.

تفسيو: يعنى صرف له يوه پاک الله سره زما علاقه ده چى هغه زما خالق دى او هم هغه مى د مقصود د منزل ير لياره تر آخره يورى بيائى.

تنبیه: دلته نی دغه قصه پر دی بیان فرمایلی ده چی و گورئ ستاسی مسلم پلار او پیشوا کله چی د خپلو پلرونو لیاره غلطه وموندله هغه ئی پریښوده تاسی هم هغسی و کړئ! که مو د خپلو پلرونو او نیکونو تقلید پسی سا خیژی او له سره له هغه څخه خلاف بل کار نه کوئ نو د هغه پلار پر لیاره تک و کړئ چی په دنیا کښی ئی د حق او صداقت بیرغ هسک (اوچت) کړی ؤ، خپلی اولادی ته ئی نصیحت او وصیت فرمایلی ؤ چی وروسته له ما څخه هم ما سوا و له واحد احد الله د بل هیڅ شی عبادت مه کوئ! کما جا فی الرکوع (۱٦) آیت ۱۳۲ من سورة البقرة و وَوَصْ پِهَ آبْدِهُ مُهْ بُورُ پُورُ بُورُ بُهُ الآیة -

#### وَجَعَلَهَاكِلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِيهِ لَعَلَّهُمُ بَرُحِعُونَ<sup>®</sup>

او کرځولی وه (ابراهیم) دغه کلمه (د توحید) باقی پاتی کیدونکی په پشت اولاد خپل کښی دپاره د دی چی دوی بیرته راوګرځی (توحید ته له شرکه).

تفسیو : یعنی د ابراهیم علیه السلام اولاده یو له بل څخه د توحید بیان او دلائل واوری او د حق د لیاری په طرف دی رجوع وکړی.

#### بَلُمَتَعْتُ هَوُلِاء وَابَآء هُو حَتَّى جَآءَهُ والْحَقُّ وَسَوْوُلٌ مِّبِينَ ا

(دوی هم هغسی ونه کړ) بلکه نفعه ورکړی وه ما دغو (شرکاؤ) ته او پلرونو د دوی ته تر هغه پوری چی راغی دوی ته حق (دین قرآن) او رسول (محمد) ښکاره بیانونکی (د شرعیموو احکامو دوی لره).

تفسیو: یعنی ای مکیانو! افسوس چی تاسی د ابراهیم علیه السلام ارث مو حاصل نه کر او د ده پر وصیت مو تک ونه کر، بلکه د هغو دنیوی سامانونو په خوندونو او مزو کښی ولویدئ چی د الله تعالیٰ له درباره تاسی ته درعنایت کړی شوی دی او د قدوس الله له طرفه بیخی غافل شوئ تر دی چی د هغه غفلت د خوب د ویښیدلو لپاره الله تعالیٰ تاسی ته خپل داسی انبیاء ولیول چی د هغوی نبوت بیخی روښان او واضح دی. الله حق او رښتیا دین تاسی ته درولیږه قرآن ئی تاسی ته در ولولوه او در وامووراوه، او د الله تعالیٰ په احکامو په نهایت صفائی سره مو مطلع کړئ.

#### وَلَمَّاجَآءَهُمُ الْحَقُّ قَالْوُاهٰ نَاسِحُرٌ وَإِنَّالِهِ كَفِرُ وَنَ اللَّهِ عَلَيْ وَنَ

او څه وخت چې راغې دوی ته حق (دين قرآن) وويل (کفارو) دا سحر (کوډی) دی او بيشکه مونږ پر دغه قرآن کافران يو (او نه ئې منو).

تفسیو : یعنی پاک قرآن ته ئی د جاود او کوډو نسبت وکړ، او د انبیا الله د کلام له منلو څخه منکران شول.

#### وَقَالُوالَوُلا نُزِّلَ هِذَا الْقُرُانَ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيْمٍ @

او وویل (کفارو) ولی نه نازلوه شی دغه قرآن پر یوه سری له دغو دوو قریو څخه (چی مکه او طائف دی چی دغه سړی هم) ډیر لوی دی (لکه ولید په مکه کښی او عروه په طائف کښی).

تفسیر: یعنی که خامخا د قرآن نزول د پاک الله مقصود وو نو ښائی چی هغه ئی د معظمی مکی یا د طائف پر کوم مشر نازلوه. دغه څرنګه د باور کولو وړ (لائق) دی چی لوی لوی غتان، مشران او د مالونو د شتو له خاوندانو څخه پاک الله منصرف شوی دی او د رسالت د لوی منصب لپاره ئی داسی یو سړی غوره او منتخب فرمایلی دی چی د دولت او ریاست په اعتبار د هیڅ یو امتیاز خاوند نه دی.

نو پاک الله جل وعلا شانه واعظم واکرم برهانه جواباً د دوی په تردید کښی داسی فرمائی

#### آهُ و يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكُ

آیا دوی تقسیموی ویشی رحمت (نبوت) د رب ستا (لکه چی دوی وائی)،

تفسیر: یعنی آیا د نبوت او د رسالت د مناصبو تقسیم ستاسی په لاس کښی در کړی شوی دی چی د هغه پر انتخاب داسی مباحثی کوئ؟.

#### غَنُ قَسَمْنَابَيْنَهُ وُمَّعِيْشَتَهُمْ فِي الْحَيْوِةِ الدُّنْكِ وَرَفَعُنَابَعُضُمُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجْتِ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضَاسُغُورَتُا الْ

(نه ده داسی بلکه پخپله) مونږ ویشلی قسمت کړی مو دی په منځ د دوی کښی معیشت د دوی په دغه ژوندون لږ کښی او پورته کړی مو دی ځینی د دوی د پاسه د ځینو نورو په مرتبو کښی د دی چی ونیسی ځینی د دوی (چی غنیان دی) ځینی نور (چی فقیران دی) تابعان کار کوونکی

تفسیر: یعنی ځینی ئی غنی او شتمن او ځینی ئی فقیران او خوار کرځولی دی یوه ته ئی بی حسابه دولت ورکړی دی او بل ته ئی له هغه څخه لږ څوک ئی مسخر تابع او مطیع کرځولی دی او څوک ئی متبوع او مطاع.

#### ورَحْمُتُ رَبِّكَ خَيْرُمِّهِمْ ايْجَمْعُون 💬

او رحمت د رب ستا (جنت) خیر ډیر غوره دی له هغو (اموالو) چی ټولوی ئی دوی (په دنیا کښ).

تفسیر: یعنی د نبوت او د رسالت شرف خو د ظاهری مال او جاه او د دنیوی ساز او سامان څخه ډیر اعلیٰ او اولیٰ دی، کله چی الله تعالیٰ دنیوی روزی د دوی په فکر او تجویز سره نه ده ویشلی نو د نبوت او رسالت تقسیم به ولی د دوی په تجویز سره سم وکړی وروسته له دی نه د مال او دولت او د مادی سامانونو د بی وقعتی او حقارت بیان فرمائی،

#### وَكُوْلُاآنُ يُكُوْنَ النَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً لَكَجَعَلْنَالِمَنَ يُكُفْنُ بِالرَّحْلِنِ لِبُنُوْتِهِمُ سُقُفًامِّنُ فِضَّةٍ وَّمَعَارِجَ عَلَيْمَا يُظْفَرُونَ ﴿ وَلِمُنُوْتِهِمُ اَبُوَابًا وَسُرُرًا عَلَيْهَا يَتَكُونُونَ ﴿ وَزُخْرُفًا الْ

او که نه وی دغه (خطره) چی شی دا خلق ډله یوه (متفق په کفر) نو خامخا ګرځولی به مو وو هغه چا لره چی کافر کیږی په رحمٰن دپاره د کوتو د دوی چتونه له سپینو زرو او زینه پائی (به می هم له سپینو زرو ور جوړولی څو په هغو سره) پر دغو (کوټو) به ختلی دوی (دپاره د حاجاتو خپلو) او دپاره د کوټو د دوی (د سپینو زرو) دروازی به وی او تختونه (به وو د سپینو زرو) دروازی به وی او تختونه (به

#### (نور د زینت شیان به می هم ورلره ورکړی ؤ)

تفسیو : یعنی د الله تعالیٰ په نزد دغه دنیوی مال او دولت هیخ قدر او اهمیت نه لری او نه د دنیوی مال اعطاء څه د قرب او د وجاهت عند الله دلیل دی دا خو داسی بی قدره او حقیر شی دی چی که کوم خاص مصلحت مانع نه وی نو الله تعالیٰ د کفارو کوتو، چتونه، زینی، دروازی، درشائی، قلفونه، تختونه، چوکیگانی او نور اثاث البیت به ئی، گرد (تول) له سرو او سپینو زرو څخه جوړول مگر په دغه صورت کښی به خلقو د دغه وضعیت له لیدلو څخه چی کفارو ته دغسی اسباب او سامان ور په برخه کیږی عموماً د کفر لیاره اختیاروله (الا ماشاء الله) او دغه شی د الله تعالیٰ له مصلحته مخالف دی نو ځکه داسی ونه کړه شوه. په حدیث کښی راغلی دی چی که د الله تعالیٰ په نزد د دنیا قدر د میاشی د یوه وزر په اندازه هم وی خو بیا هم کفارو ته به یو غړپ اوبه هم نه ورکولی کیدی ښه کله چی یو شی د الله تعالیٰ په نزد دومره حقیر وی نو هغه د سیادت او د وجاهت عند الله او د رسالت او نبوت معیار درول به تر کوم ځای پوری صحیح وی. حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی الله تعالیٰ کافر ئی پیدا کړ، چیری خو هغه ته آرام ورکړی، په آخرت کښی خو ورته دایمی عذاب دی. چیری خو دوی ته آرام ورکړی، په آخرت کښی خو ورته دایمی عذاب دی. چیری خو دوی ته آرام ورکړی، په آخرت کښی خو ورته دایمی عذاب دی. چیری خو دوی ته آرام ورکړی، په آخرت کښی خو ورته دایمی عذاب دی. چیری خو دوی ته آرام وروری، که داسی کیدی نو گردو (تولو) به د هم هغه کفر لیاره غوره کوله.»

#### وَإِنْ كُلُّ ذَلِكَ لَبًّا مَتَاعُ الْحَيْوَةِ اللَّهُ نَيَا ۖ وَالْآخِوَةُ عِنْكَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِيدِينَ ٥

او نه دا ټول (مذکوره شيان) مګر متاع نفعه د دغه ژوندون لږ خسيس، او (متاع نفعه د) آخرت (جنت) په نزد د رب ستا دپاره د متقيانو دی.

تفسیر: یعنی دنیوی عیش او عشرت او خوند کښی خو گرد (تول) سره شریکان دی مگر آخرت سره له خپلو ابدی نعماوو او آلاوو د متقینو دپاره مخصوص دی چی متقیان له الله جل جلاله څخه ویریږی او ځان له معاصیو ساتی.

#### وَمَنْ يَعُشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْلِن ثُقَيِضٌ لَهُ شَيْطِنًا فَهُوَ لَهُ قَرِينُ<sup>®</sup>

او هر څوک چی اعراض کوی (سترګی پتوی) له ذکر یادولو (د قرآن) د رحمٰن مسلط به کړو مونډ پر هغه باندی یو شیطان پس هغه به له ده سره (دائمی) ملګری وی (چی ئی لمسوی ګناهونو ته او لغزوی ئی له سمی لیاری نه).

تفسیر: یعنی هر خوک چی له رستیا نصیحت او د الله تعالیٰ له ذکره او یاده اعراض کوی او مخ تری ادوی پر ده باندی یو شیطان په خصوصی ډول (طریقه) سره مسلطوه شی چی تل تر تله ئی اغواء کوی او د ده په زړه کښی راز راز (قسم قسم) وسوسی اچوی دغه شیطان به تر دوزخ پوری هم د ده له ملګرتوبه لاس نه اخلی.

### وَاتَّهُوْ لَيَصُنُّ وْنَهُمْ عَنِ السَّبِيْلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُّهْتَكُونَ

او بیشکه دغه (شیطانان) خامخا اړوی دغه خپل ملګری له لیاری (د حق) او گمان کوی (دغه سترګی پتوونکی کفار له حقه) داسی چی بیشکه دوی د سمی لیاری موندونکی دی.

تفسیر : یعنی شیاطین به تل د دوی مخه د نیکی له لیاری مخه نیسی، مگر د دوی عقلونه هم تر دی اندازی پوری مسخ کیږی چی هغه غلطه لیاره د دوی په نظر کښی سمه لیاره شکاری او ښه ئی گڼی. د بدی او د نیکی تمیز هم په دوی کښی نه پاتی کیږی.

#### حَتَّى إِذَاجَآءَنَا قَالَ لِكِيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعُكَ الْمَشْرِقَيْنِ فِيشَ الْقَرِيْنُ ©

تر هغه پوری چی راشی موند ته نو وبه وائی (دغه اعراض کوونکی خپل ملگری ته) کاشکی چی وی په منځ زما او په منځ ستا کښی لری والی له مشرقه تر مغربه پس بد ملګری (ئی ته زما).

تفسیر: یعنی هر کله چی د الله تعالیٰ په حضور کښی ورسیږی هلته به دغه خبره په ښه شان سره ورڅرګندیږی (ورښکاریږی) چی دغه ملګری ئی څومره بد او خراب ملګری وو هلته به له حسرته او قهره داسی وائی چی کاشکی زما او ستا په منځ کښی د مشرق او مغرب فاصله وی! او یوه شیبه به می هم ستا په صحبت کښی نه وی تیره کړی.

ای کمبخته! اوس خو لر شانی له ما څخه لری شه!. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی په دنیا کښی د شیطان پر مشورو عمل کوی او هلته به د شیطان له ملګرتوبه افسوس او ارمان کوی. داسی شیطان رفیق چاته له پیریانو څخه او چا ته له انسانانو څخه وررسیږی.» نو پاک الله اجل واعلیٰ شانه واکرم واعظم برهانه داسی فرمائی

#### وكن تَنْفَعَكُوْ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمْتُمُ ٱللَّهُ وَالْعَنَابِ مُشْتَرِكُونَ ®

او له سره به څه فائده ونه رسوی تاسی ته نن ورځ (له دی جهته) چی ظلم کړی دی تاسی (په شرک سره) دا چی بیشکه تاسی (سره له ملګرو خپلو) په عذاب کښی سره شریکان یځ (لکه چی په کفر کښی سره شریکان وځ)

تفسیر: د دنیا قاعده ده په کوم مصیبت کښی چی په عمومی ډول (طریقه) سره لوی او واړه تول سره شریکان وی نو هغه لږ شانی سپک او آسان ورښکاری. مشهور متل دی چی «په ګډه مرګ کښی لویه چړچه وی» مګر په دوزخ کښی د ټولو شیاطین الانس والجن او د تابعینو او متبوعینو په اشتراک او ګډون کښی دوی ته هیڅ یوه فائده او ګټه نه وررسیږی، د عذاب شدت به دومره زیات وی چی په داسی سطحی خبرو له سره دوی نشی متسلی کیدی او دوی ته له هغه څنی څه تخفیف او سپکتیا نه محسوسیږی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی کفار به وائی چی د دوی له لاسه مونږ په دغه عذاب کښی اخته شوی یو ډیر ښه شو چی دوی هم له هغه څخه نجات ونه موند او تری بچ نشو. لیکن که هغه بل نیولی شوی دی نو د هغه له نیولو څخه ده ته څه فائده نه وررسیږی».

#### اَفَانَتَ شُعِيعُ الصَّمَّ اَوْتَهَدِى الْعُمْى وَمَنْ كَانَ فِي ضَلِ مُعِينِي ۖ فَإِمَّانَ لَهُ هَبَى الْعُمْ يِكَ فَاتَّامِنُهُمُ مُّنْتَقِمُوْنَ ﴿ اَوْنُرِيتَّكَ الَّذِي وَعَدْنَهُمُ فَإِنَّا عَلَيْهِمُ مُّقْتَدِرُونَ ﴿ فَاسْتَمْسِكَ بِاللَّذِي الْمُرْتِي الْمُكَالِّنَكَ عَلَى صِرَاطٍ مُّسُتَقِينُو ﴿

آیا پس ته به (ای محمده!) آورول و کړی کنو ته یا سمه لیاره به وښیی ړندو ته او هغه چا ته چی وی په گمراهی ښکاره کښی پس که بیول و کړو مونږ خامخا پتا سره (په خوا د تعذیب د منکرینو) پس بیشکه مونږ له دوی نه انتقام اخیستونکی یو (په آخرت کښی) یا به وښیو تاته (په حیات ستا کښی) هغه (عذاب) چی وعده ئی کوو له دوی سره پس بیشکه مونږ په (عذاب د) دوی قادر یو (په هر حال کښی) پس منګلی خښی کړه (ښه عمل و کړه) په هغه (قرآن) چی وحی کړی شوی دی تاته (ای محمده!) بیشکه ته پر لیاری سمی روان ئی (نو ژر به مطلب ته ورسیږی).

تفسير : يعنى ړندو ته د حق لياره ښوول، کڼو ته د حق غږ آورول، او هغو کسانو ته چې

په صریحی غلطی او ګمراهی کښی سرګردانه حیرانه ګرځی سمه صافه لیاره ښوول او د کفر، شرک، شک او عصیان له تیارو څخه ئی د باندی ایستل او د هدایت پر لوی سړک ئی روانول، ستاسی په واک (قبضه) او اختیار کښی نشته که الله تعالیٰ اراده وفرمائی نو ستا په غږ کښی تأثیر پیدا کوی. په هر حال تاسی داسی غم او اندیښنه مه کوئ چی دغه ګرد (ټول) خلق ولی حق نه منی؟ او ولی خپله آخره خاتمه خرابوی؟ د دوی معامله پاک الله ته وسپارئ! هم هغه به دوی ته د دوی د دغو اعمالو سزا ورکوی، که د دوی دغه په سزا رسول ستاسی له وفاته وروسته واقع شو نو هغه به هم تاسی ته درښوول کیږی په هر صورت نه دوی زمونږ له واکه او اختیاره وتلی او نه چیری تللی شی، او نه به مونږ دوی بی له سزا ورکولو خوشی پریږدو. ستاسی کار هم دا دی کومه وحی چی راغلی ده او کوم حکم چی تاسی ته درکړی شوی دی پر هغه په ډیر مضبوطی سره تینګ ولاړ اوسئ! او برابره خپله فریضه ادا یکوئ، ځکه که د دنیا نور خلق پر بلی لیاری لاړ شی نو ته د الله تعالیٰ په فضل او کرم سره پر سمه لیاره روان ئی چی له هغه څنی یو قدم دی خوا یا هغی خوا ته د هیسته کیدلو ضرورت نه دی پاتی او نه د کوم هوا پرست په یو قدم دی خوا یا هغی خوا ته د هیسته کیدلو ضرورت نه دی پاتی او نه د کوم هوا پرست په غوښته، هیله (امید) آرزو او تمنا ته کوم بل لوری ته کتلی او التفات کولی شی.

#### وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ ۚ

او بیشکه دغه (قرآن) ذکر پند (شرف عزت) دی تاته (ای محمده!) او قوم (امت) ستا ته.

تفسیر: یعنی لوی قرآن د تاسی او ستاسی د قوم دپاره د خاص فضل او شرف سبب دی. له دی نه به لوی عزت او بهه نصیب څه وی چی د الله تعالیٰ کلام، او د گردی (ټولی) دنیا د نجات او د فلاح ابدی دستورالعمل د دوی په ژبه نازل شوی دی. او د داسی مقدس کلام پومبنی مخاطبان هم دوی دی. که دوی څه عقل او پوه ولری نو د دغه عظمی نعمت قدر دی وکړی! او د لوی قرآن چی د دوی لپاره یو قیمتدار د پند او تصیحت کتاب دی پر هدایاتو دی تګ وکړی، او له نورو ګردو (ټولو) ځنی دی پومبی خپل ځانونه د دنیوی او آخروی سعاداتو وړ (لاتق) او مستحق وګرځوی.

#### وسُوْفَ تُسْكُلُونَ

او ژر ده چی پوښتنه به وکړه شی له تاسی (په ورځ د قیامت کښی).

تفسیر: یعنی مخ کسی به د دی خبری پوستنه کیږی چی تاسی د دغه عظمی نعمت څه قدر

کړی و؟ او د دغه لوی فضل او شرف شکریه مو په څه شان سره اداء کړی وه؟.

# وَسُكُ مَنُ اَرْسَلُنَامِنُ قَبْلِكُ مِنْ رُسُلِنَا الْجَعَلَنَامِنُ دُونِ الرَّحْمٰنِ الْهَدَّةُ يُعْبَدُونَ ﴿

او پوښتنه وکړه (ای محمده!) له هغه چا چی لیږلی مو دی پخوا له تا له رسولانو زمونږ (په شپه د معراج کښی یا له علماؤ د دوی) آیا مقرر کړی وو مونږ بی له رحمٰن نور معبودان چی عبادت به ئی کاوه.

تفسیر: یعنی ستاسی لیاره خو هم هغه ده چی د پخوانیو انبیاؤ لیاره وه هیڅ یوه نبی د شرک تعلیم نه دی ورکړی. او نه الله تعالیٰ په هیڅ یوه دین کښی شرکیه اعمال جائز درولی دی چی ماسواء الله څخه د بل چا عبادت هم وکړی شی. او دغه ارشاد چی پوښتنه وکړه یعنی هر کله چی له دوی سره ملاقات وکړئ! لکه چی د معراج په شپه کښی وشو یا د دوی احوال له کتابونو څخه تحقیق وکړئ! په هر حال د تحقیق او تفتیش هومره ذرائع چی وی هغه ګرد (تول) تر استعمال لاندی ونیسئ! له هغو څخه به په صاف ډول (طریقه) سره ثابتیږی چی په هیڅ سماوی دین کښی هیڅ کله د شرک اجازه نه ده ورکړی شوی.

# وَلَقَدُ اَرْسُلُنَامُوْسَى بِالْتِنَا اللهِ فِرْعَوْنَ وَمَلَاْمِهٖ فَقَالَ اِنِّ رَسُولُ رَسُولُ رَبِّ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ فَكَالَ الْمَاعِنَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ فَكَالَ الْمَاعِنَ الْعَلَمِينَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّ

او خامخا په تحقیق لیږلی وو مونږ موسیٰ سره له (نهو) دلائلو (د قدرت) زمونږ فرعون ته او مشرانو د دغه (فرعون) ته پس وویل (موسیٰ) بیشکه زه چی یم رسول د رب د عالمیانو یم پس کله چی راغی (موسیٰ) دوی ته سره له دلائلو (د قدرت زمونږ) به ئی خندل.

تفسير : يعني پر معجزاتو ئي ټوکي مسخري کولي.

# وَمَا نُرِيُهِمُ مِّنَ الْيَةِ إِلَّاهِيَ ٱكْبَرُمِنَ ٱلْخِتَهَا ۗ

او نه مو ښوده دوی ته (هیڅ دلیل) له دلائلو (د عذاب) مګر چی هغه لوی وه له خوره د دی (یعنی له هغه تیر عذابه)

تفسير : يعنى له يوه څخه بل د قدرت لوى دليل مو د موسىٰ عليه السلام د تصديق لپاره وښوده .

# وَاَخَذُنْهُمُ بِالْعَنَابِ لَعَلَّهُمُ يَرْجِعُونَ @

او نیولی وو مونږ دوی په عذاب سره دپاره د دی چی دوی راوګرځی (له کفره خپله).

تفسیر: بالاخره مو هغه دلائل ورولیدل چی د عذاب یو شان رنګ د هغو په منځ کښی مرکوز ؤ لکه چی د جزء ۹ «الاعراف» په (۱۶) رکوع ۱۳۳ آیت کښی مذکور دی ﴿ فَالْسَلْنَاعَلَيْهُمُالطُّوْفَانَ وَالْجَرَّادَ وَ لَكُهُ وَاللَّمُ اللَّهُ فَالْتَالَقُوفَانَ وَالْجَرَّادَ وَ اللَّمْ وَاللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّمُ اللَّهُ وَاللَّمُ اللَّهُ وَاللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّمُ اللَّهُ وَاللَّمُ اللَّهُ وَاللَّمُ اللَّهُ وَاللَّمُ اللَّهُ وَللَّهُ وَاللَّمُ اللَّهُ وَاللَّمُ اللَّهُ وَاللَّمُ وَاللّمُ وَلَمُ وَاللّمُ وَالْمُواللّمُ وَاللّمُ وَاللّمُ وَاللّمُ وَاللّمُ وَاللّمُ وَاللّ

### وَقَالُوۡايَّاكُهُ السَّاحِرُ

#### او وويل (قبطيانو موسىٰ ته) اى ساحره!

تفسیر: د دوی په محاوراتو کښی عالم ته به ئی «ساحر» ویل، ځکه چی لوی علم د دوی په نزد هم دغه سحر وو. ښائی د دغه عجز، زاری، خوشامد او تملق په وخت، حضرت موسیٰ ئی په دغه ظاهری تعظیمی لقب سره بللی وی او له خپل باطنی خباثته ئی په دغه لوری هم اشاره کړی وی چی مونډ تر اوسه پوری تا د نبی په صفت نه پیژنو او تش دی د یوه ماهر کوډګر (ساحر) په حیثیت ګڼو.

# ادُعُ لَنَارَبُكِ بِمَاعَهِمَ عِنْمَاكَ إِثْنَالَمُهُتَكُونَ ۞

وبوله زمونږ دپاره رب خپل په سبب د هغی وعدی (د الله) چی له تا څخه ده (چی له مونږ لری کړی عذاب) بیشکه چی مونږ خامخا لیاره موندونکی یو

اليه يرد(٢٥) (الزخرف(٣٤)

(په ايمان راوړلو سره په تا باندی ای موسیٰ!).

تفسیر : یعنی د دعاء هغه طریقه چی تاته رب ستا سوولی ده ، او هغه عهد چی موند له تاسی سره کړی دی سم له هغه دعاء سره داسی وشو نو ضرور موند به هم پر سمه لیاره راځو او ستا خبرو ته به غود دو نو سمه صافه لیاره به بیامومو.

# فَلَهَّا كَشَفْنَاعَنُهُمُ الْعَنَابِ إِذَاهُمُ بِنَكُثُونَ<sup>©</sup>

پس کله چی لری مو کړ له دوی نه عذاب (په دعاء د موسیٰ سره) ناڅاپه ماته کړه دوی (هغه وعده خپله)

تفسیو: یعنی څه مهال (وخت) چی هغه تکلیف مرتفع او د مصیبت ساعت له دوی نه پورته او مندفع شو یو ځلی ټولو سره له خپلو هغو مواعید څخه مخ واړوه او داسی ئی ورښکاره کړل چی مونږ له سره تاسره څه عهد او پیمان نه وو کړی او فی الحال ئی بیا مات کړ.

# وَنَلَاى فِرْعُونُ فِي قَوْمِهِ قَالَ لِقَوْمِ الْكِسُ لِيُ مُلُكُ مِصْرَ وَهَاذِهِ الْاَنْهَارُ تَبَعْرِي مِنْ قَوْمِ أَلَاكُتُبُصِرُونَ اللَّهِ الْاَنْجُورُونَ اللَّهِ الْمَاكِنَةِ عَ

او غږ و کړ فرعون (افتخاراً) په قوم خپل کښی (د جارچیانو په وسیله) وویل (فرعون) ای قومه زما! آیا نشته ما لره ملک سلطنت د مصر او دغه ویالی چی بهیږی (او اصلی منبع ئی نیل دی) لاندی تر (ماڼی) زما آیا پس نه وینځ تاسی (دغه لوئی جاه او جلال زما).

تفسیر: په دغو اطرافو او حوالیو کښی د مصر حاکم ډیر لوی سړی ګاڼه کیده ، او نهرونه ئی هم ده کینودلی وو ، او د نیل اوبه ئی په هم دغو ویالو کښی غورځولی وی او خپل باغ ته ئی هم را ایستلی وی. مطلب دا چی سره د دغو سامانونو او وسائلو د موجودیت آیا زمونږ دغه حیثیت او وضعیت له دی خبری سره وړ (لائق) او متقاضی دی چی د موسیٰ علیه السلام په شان د یوه معمولی حیثیت والا خبرو ته غوږ ونیسو او غاړه ورته کیږدو.

#### آمُ النَّاخَيْرُسِّنُ هَنَا الَّذِي هُوَ مَهِيْنُ هُوَلايكَادُيْبِيْنُ ٩

اليه يرد(٢٥) الزخرف(٤٣)

بلکه زه بهتر یم له دغه سړی (موسیٰ) چی هغه سپک (او حقیر) دی. او نه دی نژدی (دی ته چی) صاف بیان (د مطلب) وکړی.

تفسیو: یعنی له موسیٰ سره نه مجه مال او دولت شته او نه حکومت او نه عزت او نه کوم ظاهری کمال تر دی چی په خبرو او اترو کښی ئی ژبه هم په صاف ډول (طریقه) سره نه چلیږی او تته کیږی.

# فَكُوْلًا ٱلْقِيَ عَلَيْهِ ٱسْوِرَةً سِنَ ذَهَبِ أَوْجَآءَمَعَهُ الْمَلَلِكَةُ مُقْتَرِنِيْنَ®

پس ولی نه غورځول کیږی په ده باندی وښی له سرو زرو یا ولی نه دی راغلی له ده سره پرښتی پیوسته (صف تړلی).

تفسیو: وائی چی فرعون به پخپله د جواهراتو وښی پخپلو لاسو کښی اچول او پر هر وزیر او امیر او مشر به ئی هم سم د ده له حال امیر او مشر به ئی هم سم د ده له حال سره مناسب وښی اچول د ده په مخ کښی د ده لاوو لښکر صف تړلی وو. مطلب ئی دا کله چی مونږ چاته عزت ورکوو نو دغسی وضعیت ورسره کوو، نو آیا کله چی دی د الله تعالیٰ د رسالت مدعی دی نو ولی د ده الله د ده په لاسو کښی وښی نه دی اچولی؟ او له ده سره ئی د ملائکو یو لښکر نه دی رالیږلی؟.

# فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُولُا إِنَّهُ مُكَانُوْا قَوْمًا فِيقِيْنَ @

پس سپک بی عقل موند (فرعون) قوم خپل پس اطاعت ئی وکړه د هغه (فرعون په مطلب د ده کښی)، بیشکه چی دوی وو یو قوم فاسقان (نو وی مانه فرمان د فاسق).

تفسیو: یعنی په دغو چتیو (بیکارو) او غلطو تیرایستونکیو خبرو سره ئی له خپل تول قوم څخه ناپوهان جوړ کړی دی او هغه ټول احمقان د ده خبرو ته غوږ ږدی حقیقت دا دی چی د دغو خلقو طبائع د الله تعالیٰ په نافرمانی له ابتداء څخه عادت او معتاد شوی وو دغه ئی اوس د هغه عصیان او طغیان دیاره یوه نوی حیله او پلمه (تدبیر) و گرځوله.

#### فكتآ أسفونا

پس کله چی خفه کړو (په غضب ئی کړو) دوی مونږه (په ډیر طغیان خپل سره)

تفسیر : یعنی هم هغسی کارونه ئی وکړل چی په هغو سره عادتاً پاک الله په قهر او غضب کیږی.

# انْتَقَمْنَامِنْهُمْ فَأَغُوْنَهُمْ آجُمَعِيْنَ فَفَجَعَلْنَهُمْ سَلَفًا وَّمَثَلًا لِلْأَخِرِيْنَ شَ

نو انتقام واخیست مونږ له دوی نه پس غرق ډوب مو کړل دوی ټول (په بحیره د قلزم کښی) پس ومو ګرځول دوی پیشوایان (دپاره د عبرت اخیستلو) او مثل دپاره د وروستنیو (خلقو تر قیامت پوری).

تفسیر: یعنی وروسته راتلونکیو نورو نسلونو ته د دوی قصه د یوی عبرتناکی پیښی په شان ذکر او بیانیږی.

# وَلَمَّا ضُرِبَ ابْنُ مُرْيَعُ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّ وُنَ ﴿ وَقَالُوۤا ٤ الْهَتُنَاخَيْرُ امْرُوُو

او کله چی و کرځاوه شو ځوی د مریمی مثل نا خاپه قوم ستا پر هغه (مثال) شور ماشور د خوشالتیا (او خندا) کوی او وائی (دغه کفار) آیا معبودان زمونږ غوره دی او که هغه غوره دی (هر کله چی عیسیٰ په دوزخ کښی شو خو زمونږ بتان دی هم په دوزخ کښی وی).

تفسیر: یعنی کله به چی د حضرت مسیح علیه السلام ذکر کیده نو د عربو مشرکانو به ډیر شور ماشور نښلاوه او راز راز (قسم قسم) غږونه به ئی پورته کول، په ځینو روایاتو کښی راغلی دی. څه مهال (وخت) چی رسول الله مبارک دغه آیت ولوست ﴿ اِنْکُرُومَاتَتَبُ دُونَ مِنْ دُونِالله حَصَبُ جَهَنَمْ ﴾ جزء ۱۷ (د انبیاء ۷ رکوع ۹۸ آیت زمونږ د دغه تفسیر کښی) نو مشرکانو وویل چی نصاری د حضرت مسیح علیه السلام عبادت کوی اوس راوښیه چی ستاسی په خیال زمونږ معبودان ښه دی؟ که حضرت مسیح ته ښه وایئ کله چی حضرت مسیح (معاذ الله) د دی آیت په عموم کښی داخل دی نو خیر دی زمونږ معبودان دی هم

ورسره داخل وی په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چی نبی الکریم یو ځلی فرمایلی وو «**لیس** احد یعبد من دون الله فیه خیر» نو کفارو وویل چی آیا به مسیح کسی هم څه خیر او **سبگنه (فائده) نشته؟ ظاهر دی چی د آیت او د رسول الله د دی الفاظو مطلب له هغو شیانو** سره متعلق وو چی مشرکان د هغوی یه عبادت کښی لګیا وو او یه دغو معبودینو کښی د دغی خبری قوت او قدرت هم نه وو چی د خپلو عابدینو جواب یه لا او نعم سره ورکړی شی یا دوی له دغه ناحقه عبادت څخه منع کړي يا د خپلې بيزاري اعلان هغوي ته واوروي. مګر د دغو معترضینو منشاء تش جگره کول او اعتراض ایستل، او د مناقشی او مجادلی خبری پیدا کول، او د حق لتاړول وو، نو ځکه قصداً به ئې داسې خبرې جوړولي چې د متکلم له مراده مخالفي وي، کله به ئی داسی ویل بس کړه! مونږ ته معلوم شو چی تاسی هم له مونږ څخه د خپل ځان هم هغسی عبادت غواړئ لکه چې نصاريٰ ئي مسيح عليه السلام ته کوي. ښائي چې کله به ئي داسي ويل چې پخپله قرآن د حضرت مسيح عليه السلام مثال داسې بيان کړي دي. ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِينُمَا عِنْمُ اللهِ كَتَقَلِ ادْمَ خُلَقَة مِن تُرَابٍ فُحَقَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ جزء ٣ (د آل عمران ٦ ركوع) ٦٨ آيت اوس وګورئ چی زمونږ معبودان سه دی که مسیح علیه السلام تاسی ولی د مسیح ذکر په خیر سره کوئ او زمونږ معبودانو ته ردې بدې خبرې کوئ او خداي زده چې نور په څه څه شیان ویل د دغو ګردو (تولو) خبرو جواب وروسته له دی نه الله اجل واعلیٰ شانه واکرم واعظم برهانه داسی فرمائی.

# مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَاحِكَ لِأَبْلُ هُمُ قَوْمُرُخَوِمُونَ اِنَ هُـوَ اِلَّاعَبُكُ اَنْعَمَنُنَاعَكَيْهِ وَجَعَلُناهُ مَثَلَا لِبَنِيَ إِنْمَرَاءِ يُلَ قُ

نه دی تړلی دوی دغه مثال تا لره مګر محض دپاره د مجادلی خصومت جګړی بلکه دوی یو قوم جګړه کوونکی دی (په هر کار کښی)، نه دی دغه (عیسیٰ) مګر یو بنده دی چی نعمت کړی ؤ مونږ پری او ګرځولی مو وو دی یو مثل دپاره د بنی اسرآئیلو.

تفسیر: یعنی یواځی په هم دغه مسئله کښی د دوی دغه جګړی نه دی محدودی بلکه د دوی په طبیعت کښی جګړه او جنجال واقع دی سمی او صافی خبری هیڅ کله د دوی په مغزو کښی ځای نه نیسی، هم داسی مهملی او چتی (بیکاره) مباحثی او لری له مقصده جګړی راوباسی. چیری هغه شیاطین چی پر خلقو خپل عبادت اجرا کوی. او پر هغو دوی خوښیږی، یا هغه د تیږی (ګټی) بیځانه بتان چی پر دغه بیخی قوت او قدرت نه لری چی خلق له کفره او شرکه منع کړی او چیری د لوی الله هغه مقبول بنده چی پری الله تعالیٰ خپل خاص فضل او کرم

اليه يرد(٢٥) (الزخرف(٤٣)

فرمایلی او د بنی اسرآئیلو د هدایت دپاره ئی درولی وو چی دی پخپله پر خپل عبودیت مقر وو او هم خپل امت ئی د وحدانیت په طرف باله او هغوی ته به ئی داسی ویل ﴿ اِنَّاللهٔ هُورَبُرُو وَرَبُكُو وَ هَا مُعْبُكُو هُلْدَا وِرَلَا هُمْ الله و هغوی ته به ئی داسی ویل ﴿ اِنَّاللهٔ هُورَبُرُ وَرَبُكُو وَ فَاعْبُكُو هُلْدَا وَرَلَا هُمْ الله و اله

# وَلَوْ نَشَأَءُ لَجَعَلُنَامِنُكُو مِّلَلٍكَةً فِي الْرَرْضِ يَغُلُفُونَ<sup>®</sup>

او که اراده فرمائلی وی مونږ نو خامخا گرځولی به مو وی په ځای د تاسی یرښتی په ځمکه کښی چی خلیفګانی شوی به وی.

تفسیر: یعنی په عیسیٰ علیه السلام کښی د پرښتو لو څه آثار وو لکه چی د «المائدة» او د «آل عمران» او د «کهف» د سورتونو په تفاسیرو کښی اشاره کړی شوی ده په دغومره یوه خبره هیڅوک نشی معبود کیدی. که تاسی غواړی نو ستاسی له نسله به مونو هم داسی خلق پیدا کړو یا ستاسی په ځای به له آسمانه پرښتی راښکته او په ځمکه کښی به ئی ودانی کړو، مونو ته دغه ټول قدرت حاصل دی.

#### وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ

او بیشکه دغه (عیسیٰ) خامخا علامه نښه ده دپاره د قیامت (په اعتبار د نزول سره)

تفسیو: یعنی د حضرت مسیح علیه السلام اول محلی راتلل خو خاص د بنی اسرآئیلو دپاره یوه د قدرت نبه وه چی بی له پلاره پیدا شو، او عجیبی او غریبی معجزی ئی ورښکاره کړی، او د ده دوهم محلی راتګ به د قیامت له نبو څخه وی، د ده له نزوله به خلق معلوم کړی چی قیامت بیخی نژدی رارسیدلی دی.

# فَلاتَهُ تَرُكَّ بِهَا وَالْبِعُوْنِ لَهٰ ذَاصِرَاطُامُّ سَتَقِيْمُ ﴿ وَلايصُكَّ تُكُوْ

# الشَّيْطُنُ إِنَّهُ لَكُمُ عَدُ وَمُثْرِينٌ ﴿

پس شک مه کوئ تاسی په (راتلو د) قیامت کښی او متابعت وکړئ زما (په توحید کښی) دغه لیاره ده سمه برابره (چی نه پری ګمراه کیږی هیڅوک) او نه دی اړوی تاسی شیطان (له دغی سمی لیاری) بیشکه چی (دغه شیطان) تاسی ته دښمن دی ښکاره.

تفسیر : یعنی د قیامت په راتګ کښی شک مه کوئ! او د توحید او د ایمان پر هغی سمی لیاری چی زه ئی تاسی ته درښیم سم برابر لاړ شئ! نه چی ستاسی ازلی دښمن شیطان تاسی له هغی لیاری څخه منع کړی او مخه مو ونیسی.

# وَلَمَّاجَاءَ عِيْسَى بِالْبَيِّنَاتِ قَالَ قَدُجِئْتُكُوْ بِالْجِكْمَةِ وَلِائْبِيِّنَ لَكُوْ بَعْضَ الَّذِي تَغْتَلِفُوْنَ فِيهُ وَ

او کله چی راغی عیسیٰ په دلائلو ښکارهوو سره وویل (عیسیٰ) چی په تحقیق راغلی یم زه تاسی ته په حکمت (نبوت شریعت ښه درایت پخی خبری) او دپاره د دی چی بیان کړم تاسی ته ځینی له هغو احکامو چی وئ تاسی چی اختلاف به مو کاوه په هغو کښی (له امورو د دین نه)

تفسیو: یعنی دینی خبری یا ځینی هغه شیان چی د موسوی شریعت له طرفه حرام درولی شوی و د هغه حلت بیان تاسو ته کوم کما جاء فی الرکوع (ه) آیت ۵۰ من سورة آل عمران ﴿ وَلِائِحَ لَكُوْبَصُ الَّذِی مُؤْمِّ مَلِیّاتُمْ ﴾

# فَاتَّقُوااللهُ وَالطِيعُونِ ﴿ اِنَّاللهُ هُورَيِّنُ وَرَبُكُمُ فَاعْبُكُوهُ ۗ هٰذَاصِرَاطُمُّسَتَقِيْدُوْ

پس وویریږئ له (عذابه د) الله او اطاعت وکړئ زما (په شرعیه ؤ امورو کښی). بیشکه الله هم هغه دی رب زما او رب ستاسو پس عبادت کوئ یواځی د دغه (الله او حکم ئی منځ) دغه لیاره ده سمه برابره. تفسیر : دغه تعلیم وو د حضرت مسیح علیه السلام و کورئ چی په خومره صفائی او درستی سره ئی د واحد الله د ربوبیت او معبودیت بیان فرمایلی دی او هم دغه توحید، اتقاء او د رسول الله اطاعت ئی صراطالمستقیم درولی دی.

#### فَاخْتَكُفَ الْأَخْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ

پس مختلف شول سره دغه قومونه (د نصاریٰ) په منځ خپل کښي.

تفسیر : یعنی اختلاف واقع شو. یهودان تری منکران شول او نصرانیان پری قائلان شول بیا وروسته له دی نه نصرانیان هم سره خو ډلی شول، ځینی حضرت مسیح ته د الله تعالیٰ ځوی وائی ځینی له دری خدایانو یو خدای ورته وائی، ځینی یو څه وائی او ځینی بل څه وائی د حضرت مسیح علیه السلام پر اصلی تعلیم خو یر تن هم نه دی پاتی.

# فَوَيُلُ لِلَّذِيْنَ ظَلَمُوا مِنْ عَذَابِ يَوْمِ اَلِيُو ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ اللَّالَا لِلَّهِ ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ اللَّالَا السَّاعَةُ اَنْ تَالْتِيهُمُ بَغْتَةً وَّهُ وَلَا يَشْعُرُونَ ﴿

پس افسوس هلاک خرابی ده دپاره د هغو کسانو چی ظلم ئی کړی دی (په باب د عیسیٰ کښی) له عذابه د ورځی درد ورکوونکی. آیا منتظر دی (دغه احزاب یا کفار د مکی یعنی نه دی) مګر قیامت ته چی رابه شی دوی ته یو ناڅاپه او دوی به نه پوهیږی (په وخت د راتلو ئی قبلالظهور).

تفسیر: یعنی له داسی ښکاره ؤ او واضحو بیاناتو او هدایاتو سره هم که دغه خلق د حق او صدق منونکی نه دی نو بالاخر دوی د څه شی په انتظار کښی دی؟ د دوی د دغه وضعیت او احوال له لیدلو څخه داسی ویل کیدی شی چی که قیامت یو ځلی ناڅاپه د دوی پر سرونو ودریږی نو هلته به ئی ومنی. حال دا چی د هغه وخت منل له سره په درد نه خوری او مفید نه واقع کیږی.

# ٱلْكَخِلِّلَاءُ يَوْمَبِ فِابَعْضُهُمُ لِبَعْضٍ عَدُوَّ إِلَّا الْمُتَّقِينَ<sup>6</sup>

یاران (دوستان د کفر او معصیت) په دنیا کښی په دغه ورځ (د قیامت کښی) ځینی د دوی له ځینو نورو سره به دښمنان وی مگر (پاتی به وی دوستی) د متقیانو.

تفسیو: په دغه ورځ کښی به دوست له دوست څخه لری تښتی نه چی ره هم د ده په شامت ونیولی شم د دنیا دغه کردی (ټولی) دوستی او محبت او خپلوی به سره منقطع کیږی انسان به افسوس او ارمان کوی چه ولی می له هغه شریر سړی سره دوستی کړی وه چی د هغه په غولولو او لمسولو سره زه نن په دغه مصیبت کښی اخته شوم په دغه وخت کښی به ډیر خوږ او مین محبوب هم د خپلی خوږی او مینی محبوبی له لیدلو څخه به محبوب هم د خپلی خوږی او مینی محبوبی له لیدلو څخه به بیزاره وی. هو! د هغو کسانو محبت او دوستی به په کار ورځی چی خاص د الله دپاره وی. او نداء به وکړه شی پر دغو مؤمنانو باندی د الله اعظم شانه واکرم برهانه له جانبه داسی چی

# يعِبَادِلَاخَوُثُ عَلَيْكُو الْيُؤَمِّ وَلَا اَنْتُو تَعَرُّنُونَ فَ

ای بندگانو زما نشته هیڅ ویره پر تاسی نن ورځ او نه به تاسی غمجن کیږئ.

تفسیو : یعنی نه د وړاندی ویره او نه به د وروستی غم اندیښنه ورسره وی. او د دوی صفت دغه دی

# ٱڵۮؚؽؙؽٵڡٮؙٛٷٳڽٳێؾؚڹٵۅؘػٵٮٛۊٵڡؙڝؙڸؠؽؽ<sup>۞</sup>

هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی په آیتونو زمونږ او وو دوی مسلمانان (په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی په زړه سره ئی یقین وکړ او پخپلو نورو جوارحو او اعضاوو سره ئی د ده احکام په ځای راوړل او د اطاعت او انابت غاړه ئی ورته کیښوده. له دی ځایه د ایمان او اسلام فرق ظاهریږی لکه چی د جبریل علیه السلام په حلیث کښی د دی مفصل بیان شوی دی. بیا به وویلی شی دغو مؤمنانو ته له جانبه د الله اکرم شانه واعظم برهانه داسی چی

# أَدْخُلُوا الْجُنَّةُ آنْتُوْ وَآزُوا جُكُوْ تُعُبُرُونَ فَيُطَافُ عَلَيْهِمْ بِعِمَانِ

اليه يرد(٢٥) الزخرف(٤٣)

# مِّنُ ذَهَبٍ وَاكْوَابٍ وَفِيهَا مَاتَشُتَهِيهِ الْرَنفُسُ وَتَكَنُّ الْاعُيُنَ

ننوځئ (ای زما مؤمنانو بندګانو) جنت ته تاسی او ښځی ستاسی چی خوشاله به کړل شئ. ګرځولی کیږی به (د غلمانو له خوا) پر دغو جنتیانو کاسی ګلاسونه له سرو زرو څخه او (طلائی) صراحی ګانی او (وی به دوی ته) په دغه (جنت) کښی هغه څیزونه چی خواهش کوی د هغو نفسونه (د دوی) او چی خوند اخلی سترګی (د دوی تری).

تفسیر : له تولو څخه هغه اعلیٰ او اولیٰ څیز چی تری سترکی په لیدلو سره رڼی او یخی او زړونه آرامی او هوسائی (راحت) مومی د الله تعالیٰ لقاء رزقنا الله تعالیٰ بفضله ومنه.

# وَٱنْتُورْفِيْهَا خِلِدُونَ فَوَتِلْكَ أَلِكَةُ الْتِي أَوْرِتْتُمُوْمَا بِمَا كُنْتُورَعَمُ لُونَ فَ

او تاسی په دغه جنت کښی همیشه اوسیدونکی یئ. او دغه جنت دی هغه چی په میراث درکړی شوی دی هغه تاسو ته په سبب د هغو (نیکو عملونو) چی وئ تاسی چی کول به مو یه دنیا کښی.

تفسیو : یعنی ستاسی د پلار آدم علیه السلام میراث تاسی ته بیا درورسیده او دغه د الله تعالیٰ فضل او مرحمت او ستاسی د اعمالو برکت دی.

# 

شته تاسی ته په دغه (جنت) کښی (ښی غوری منتخبی) میوی ډیری چی له هغو څخه به ئی خورئ تاسی. بیشکه چی مجرمان (کافران) په عذاب د دوزخ کښی به همیشه پاتی کیدونکی وی نه به سپکاوه شی له دوی ځنی (عذاب) او دوی به په دغه عذاب کښی ساکت ناامیده وی (له نجاته او نشاطه).

تفسیر : یعنی عذاب به نه کوم وخت ملتوی کیږی او نه سپکاوه شی. دوزخیان به ناامیده کیږی چی اوس په هیڅ صورت له دی ځایه نشو وتلی او نه د وتلو څه سبیل او لیاره شته.

# وَمَا ظَلَمُنَاهُ مُو لَاكِنَ كَانُواهُمُ الطَّلِمِينَ @

او نه دی کړی مونږ ظلم پر دوی ولیکن دوی وو هم دوی ظالمان (پر ځانونو خپلو په کفر سره)

تفسیر: یعنی موند په دنیا کښی د نیکی او بدی هره خوا او هر پلو دوی ته ښوولی او پوهولی وو او انبیاؤ الله می لیډلی وو او پر دوی می د حجت اتمام کړی وو او هیڅ یو معقول عذر می دوی ته باقی نه وو پریښی خو سره له هغه دوی ونه منل او له خپلو تیریو او زیاتو څخه ئی لاس وانه خیست. که داسی ظالمینو او متجاوزینو ته سزا ورکړه شی نو څوک دغی سزا ته ظلم ویلی شی.؟

#### وَنَادَوُ الْمِلْكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكُ

او غږ به وکړی (جهنمیان) چی ای مالکه (خازنه د دوزخ) حکم دی وکړی پر مونږ رب ستا (د مرګ)

تفسیو : «مالک» د هغی پرښتی نوم دی چی پر دوزخ مؤکله ده او د اور داروغه ورته ویلی شی. دوزخیان به ده ته غږ کوی او ناری به وهی چی مونږ نه مرو او نه خلاصی مومو ته دی خپل رب ته ووایه چی یو ځلی دی مونږ ته عذاب راکړی او کار مو دی له بیخه تمام کړی. ګواکی له نجاته بی هیلی او مآیوس کیږی او د مرګ په ارمان کښی لویږی.

#### قَالَ إِثَّكُمُ مِّكِثُونَ۞

وبه وائی (ملک خازن پس له زرو کلو په جواب د دوی) چی بیشکه تاسی (ژوندی) پاتی کیدونکی یئ (په دوزخ کښی).

تفسیر: یعنی له چغو او شورماشور محخه هیخ فائده نه دررسیدی تاسی په هم دغه خپل حال تل ترتله پاتی کیدونکی یئ. وائی چی دوزخیان به تر یو زر کاله چغی وهی، ناری سوری به کوی بالاخر دوی ته به داسی یو جواب اوراوه شی او د الله اجل واعلیٰ شانه واکرم واعظم برهانه له جانبه داسی ویلی کیدی

### كَتُنْ جِنُنْكُوْ بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ ٱكْثَرُكُوْ لِلْحَقِّ كِرِهُوْنَ فَ

خامخا په تحقیق راغلی وو مونږ تاسی ته (په وسیله د انبیاؤ) په حق سره ولیکن زیاتره ستاسی حق لره بد ګنونکی یئ (چی حق به مو نه قبلاوه).

تفسیر : یعنی هغه سزا تاسی ته پر دغه جرم در کړی شوی ده چی تاسی علیالاکثر د صداقت او حقانیت په خلاف اقدامات کول او زیات له تاسی د ړندو په شان په هغه پسی لویدلی وی.

#### آمُ ٱبْرُمُوا أَمْرًا فِإِنَّا مُبْرِمُونَ ۞

بلکه محکم کړی دی (کفارو په خلاف د انبياؤ) يو کار پس بيشکه مونډ هم محکم کوونکی يو (د تدبير خپل).

تفسیر: د عربو کفار زمونید د رسول الله صلی الله علیه وسلم په خلاف راز راز (قسم قسم) پلمی (تدبیرونه) او حیلی جوړولی او قسم په قسم پټ تدبیرونه به ئی سره تړل مگر د الله تعالیٰ خفیه تدبیر د دوی پر دغو ګردو (ټولو) پلمو (تدبیرونو) باندی اوبه بهولی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «کفارو ګردو (ټولو) سره یو ځای داسی مشوره او جرګه کړی وه چی زمونی له تغافله د دغه نبی کار پرمخ تګ وکړ او ډیر ترقی ئی وموندله وروسته له دی نه هر یو سری چی د ده په دین کښی داخلیږی ښائی چی د هغه نور خپلوان هغه ووهی او تر هغه پوری ئی وډبوی څو بیرته مرتد شی او هر یو اجنبی سری چی دغه ښار ته ننوځی ښائی چی هغه په دغو خبره خبردار کړی شی څو د دغه سړی شاو خوا ونه ګرځی او له سره ورنژدی نشی» دغه خبری دوی پخپلو منځو کښی سره غوته کړی او الله تعالیٰ داسی اراده وفرمایله چی متدرجاً دوی ته ذلت او رسوائی او خپل دین او رسول ته عروج او ترقی ورکوم لکه چی بالاخر د پاک الله اراده غالبه و گرځیده.

# اَمْ يَعْسَبُونَ أَنَّالَا نَسْمَعُ سِرَّهُمُ وَخَوْلُهُمْ مَلِي وَرُسُلُنَالَدُ يُعْمِمُ يَكْتُبُونَ

آیا گمان کوونکی دی (کفار) چی بیشکه مونږ نه آورو پتی خبری د دوی او پتی مشوری د دوی (نه ده داسی) بلکه آورو ئی او رسولان زمونږ (چی حفظه ملکی دی) له دوی سره دی چی لیکی (ټول اعمال د دوی)

تفسیر: یعنی دوی د زړونو پر اسرارو، نیاتو او پتو خبرو مونډ پوهیډو او د دوی پتی جرګی او مشوری مونډ آورو او سم د حکومت د انتظامی ضابطی سره زمونډ پرښتی (کراماً کاتبین) د دوی ګرد (تول) اعمال لیکی دغه ګرد (تول) دفاتر به د قیامت په ورځ وروړاندی کیډی.

#### قُلْ إِنْ كَانَ لِلرَّحْلِي وَلَكُ الْمُ فَأَنَا أَوَّلُ الْعِبْدِينَ ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) که وی (بالفرض والتقدیر لکه چی تاسی وایئ) رحمٰن ته ولد (ځوی لور) پس زه به (دغه ولد لره) ډومبنی له عبادت کوونکیو وم (خو الله له ګردو (ټولو) عیوبو څخه پاک دی ولد نه لری).

تفسیر: یعنی له دی نه لوی ظلم به بل څه وی چی الله تعالیٰ ته ځامن او لوڼی تجویزوئ، تاسی ووایئ که په فرض محال سره الله تعالیٰ اولاد درلودی (لرلی) نو ډومبنی سړی به زه وم چی د ده د اولاد عبادت به می کاوه ځکه چی په دنیا کښی زه له ګردو (تولو) ځنی زیات د الله تعالیٰ عبادت کوونکی یم او هر چاته چی هومره زیاته علاقه له الله تعالیٰ سره وی په هم هغه تناسب ښائی د ده له اولاد سره ئی هم وی. بیا څه مهال (وخت) چی زه سره له اول العابدین توبه د هیڅ یو موجود په ولدیت الله ته قائل نه یم نو تاسی څرنګه د پاک الله داسی منونکی یئ چی د ده تر فرضی اولاده حقوق هم منځ؟.

تنبیه: ځینو مفسرینو د دی آیت مطلب داسی لیکلی دی. «که ستاسی په اعتقاد کښی د الله تعالیٰ کوم اولاد وی نو په یاد ئی ولرئ چی زه ستاسی په مقابل کښی د هغه واحد الله تعالیٰ عبادت کوونکی یم چی له اولاد او احفاد او نورو بشری صفاتو څخه پاک او منزه دی. ځینو د «عابد» معنی په جاحد «منکر» سره کړی ده. یعنی له دی فاسدی عقیدی څخه له ګردو (ټولو) څخه ړومبنی انکار کوونکی او تردید کوونکی یم. او د ځینو نورو په نزد «ان» نافیه ده یعنی رحمٰن هیڅ اولاد نه لری. مګر دغه قول څه زیات قوی نه دی. نور احتمالات هم شته چی دلته د هغو ټولو د استیعاب ځای نشته. والله تعالیٰ اعلم. اوس الله تعالیٰ د خپل ذات پاکی داسی فرمائی

### سُبُعْنَ رَبِّ التَّمَاوِتِ وَالْكَرْضِ رَبِّ الْعَوْقِ عَمَّ أَيْصِفُونَ ·

پاکی ده رب د آسمانونو ته او (رب د) ځمکی ته رب د عرش ته له هغه څه چی بیانوی (دوی ورته چی نسبت د ولد او شرک او نور عیوب دی).

تفسیر : یعنی د هغو خبرو نسبت چی دغه خلق الله تعالیٰ ته کوی، مثلاً اولاد او نور، له هغو گردو (تولو) ځنی د الله تعالیٰ ذات پورته او منزه دی. د ده په ذات کښی د دی خبری له سره امکان نشته چی معاذ الله د چا پلار یا ځوی شی.

# فَكَ رَهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّى يُلِقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ ٥

پس پریږده دوی چی غوټی وهی (په باطلو خبرو) او لوبی کوی تر هغه پوری چی ملاقات وکړی له ورځی د دوی سره هغه (هغه ورځ) چی وعده کړی شوی ده (له دوی سره په دغه ورځ د قیامت کښی د عذاب).

تفسیر: یعنی دوی د غفلت او حماقت په نشو کښی هر څه چتی (بیکاره) او چپولی خبری چی کوی ودی کړی، او تاسی له سره ورته توجه او التفات مه کوئ! دغه خلق د څو ورځو له مخی په دنیوی عیش او عشرت او چړچو او نندارو کښی خپلی ورځی تیروی. بالاخر هغه موعوده ورځ راتلونکی ده چی په هغی کښی دوی ته د دوی دغه بیادبی او گستاخی او نور شرارتونه یو په یو وروړاندی کیږی او د هغو په مقابل به دوی د هر یوه د خوند او مزی څکونکی وی.

# وَهُوَالَّذِي فِ السَّمَأْ وِ إِلَّهُ وَفِي الْكَرْضِ إِلَّهُ وَهُوَ الْحَكِيثُ مُ الْعَلِيْمُ ﴿

او الله هغه (لوی ذات) دی چی په آسمانونو کښی معبود دی او په ځمکه کښی معبود او هم دی دی ښه حکمت والا ښه عالم.

تفسیر: یعنی نه په آسمان کښی پرښتی، لمر، قمر، او ستوری معبود گرځیدی شی او نه په څمکه کښی اصنام، اوثان او بتان او نور، د گردو (تولو) علویاتو او سفلیاتو او مافیهما حقیقی معبود هم هغه واحد احد الله تعالیٰ دی چی له فرشه تر عرشه پوری د گردو (تولو) اشیاؤ مالک او خالق دی. او د تولو اکوانو او امکنه ؤ، ازمنه وو پخپل علم او اختیار سره مالک او متصرف دی.

# وَتَابِرُكَ الَّذِي لَهُ مُلْكُ التَّمَوْتِ وَالْرَضِ وَمَابِينَهُمَا فَعِنْدَةُ عِلْمُ السَّاعَةِ

او برکت ناک دی هغه (لوی ذات) چی خاص ده ته دی ملک سلطنت د آسمانونو او د ځمکی او د هر هغه څه چی په منځ د دغو دواړو کښی دی او (خاص) له هم ده سره دی علم د قیامت.

تفسير: يعنى قيامت كله راځى؟ د دى خبرى علم يواځى له هغه مالک الملکوت او صاحب الكبرياء والجبروت الله اجل واعلىٰ شانه واعظم واكرم برهانه سره دى.

#### وَالَيْهِ ثُرْجَعُوْنَ<sup>©</sup>

اليه يرد(٢٥) الزخرف(٤٣)

او خاص هم دغه (الله) ته به بيرته بيولى شئ (تول قيامت ته له پاره د جزاء)

تفسیر: یعنی کله چی هلته ورسیدئ د گردو (تولو) حسناتو او سیئاتو حساب او کتاب به مو کیدی، او د هغو ثواب او عذاب به دررسیدی.

# وَلَايَبُلِكُ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ مِنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ الْامَنْ شَهِدَ بِالْحُقِّ وَهُمْ يَعُلَمُونَ۞

او اختیار نه لری هغه معبودان چی دوی ئی عبادت کوی بی له دغه (الله) د شفاعت (لکه چی منکران گمان کوی) مگر هغه څوک چی شاهدی ئی ویلی وی په ژبه) په حقه سره حال دا چی دوی پوهیږی (او علم ئی وی پر هغو باندی په زړه سره)

تفسیر: یعنی دومره سپارښت کولی شی، هر هغه چا چی له خپل علم سره موافق د اسلام حق کښی د یوه حرف سپارښت نشی کیدی. دغومره سپارښت به هم هغه صالحین وکړی چی د دوی په رښتین توب خبردار وی او په دی باندی ښه پوهیږی چی دغه په ژبه او په زړه سره مسلمان دی، نورو ته به داسی اجازه نه وی.

# وَلَيِنْ سَالْتَهُمُ مِّنْ خَلَقَهُمُ لَيَقُولُنَّ اللهُ فَأَنِّى يُؤْفَكُونَ فَ

او قسم دی که وپوښتی ته دوی چی چا پیدا کړی دی دغه (عابدان او معبودان) نو خامخا وبه وائی هرومرو (خامخا) دوی چی الله (پیدا کړی دی) پس کوم طرف ته ګرځول کیږی دغه (مشرکان له عبادت د الله)

تفسیر: یعنی کله چی پیدا کوونکی هم دغه یو الله دی نو د بندگی او د عبادت مستحق ولی نور شول؟ عبادت د انتهائی تلل نوم دی او دغه تلل د هغه ذات دپاره ښائی چه وکړی چی د انتهائی عظمت او جبروت څیښتن (خاوند) دی. ډیر د تعجب ځای دی چی دوی مقدمات تسلیموی لیکن د هغو له نتایجو څخه منکران کیږی.

#### وَقِيْلِهِ لِرَبِّ إِنَّ هَوُلاً ، قَوْمُرُلا يُؤْمِنُونَ ۞

او (قسم دی) پر دغی وینا د دغه (رسول) چی ای رب زما بیشکه دغه (قریشی منکران) یو قوم دی چی ایمان نه راوړی دوی (په مومن به شیانو باندی)

تفسیر: یعنی د نبی دغه وینا هم الله تعالیٰ ته معلومه ده. د ده پر دغه د اخلاصو التجا او له درده دک غږ باندی الله قسم یادوی چی الله به هرومرو (خامخا) له ده سره امداد او مرسته کوی او پخپل فضل او مرحمت سره ئی حتماً غالب، مظفر او منصور کرځوی. وفرمائل الله اکرم شانه واعظم برهانه داسی چی

#### فَاصْفَحْ عَنْهُمُ وَقُلُ سَلَمُ الْمُ

پس مخ و گرځوه له دوی (او طمع پریکړه له ایمانه د دوی) او ووایه (ای محمده! دوی ته غواړم له شره ستا) سلامتي.

تفسير: يعنى غم مه خوره! او زيات په دوى پسى مه لويږه! محض د دعوت او تبليغ فريضه دى اداء كوه! نو بيا له دوى محنى خپل مخ و كرځوه! او ووايه ښه ده كه تاسى زما خبرو ته غوږ نه بدئ نو زما سلام دى وى تاسى ته. (وكان هذا قبل الامر بالقتال).

#### فَسُوفَ يَعْلَمُونَ فَ

پس ژر ده چې پوه به شي دوی (په عاقبت د کفر خپل).

تفسیر: یعنی بالاخره دوی ته به دغه خبره شکاریږی چی دوی په غرنګه یوی لوئ غلطی کښی لویدلی وو؟ لکه چی پر خپلو دغو تیروتو باندی ځینی کسان لړ څه په هم دغه جهان کښی پوه شوی هم دی خو د هغه یوره تکمیل په آخرت کښی کیدونکی دی.

تمت سورة «الزخرف» بعون الله و توفيقه فلله الحمد والمنة

سورة الدخان مكية وهى تسع وخمسون آية وثلاث ركوعات رقم تلاوتها (٤٤) تسلسلها حسب النزول (٦٤) نزلت بعد سورة «الزخرف»

د «الدخان» سورت مكى دى (٩٥) آيت درى ركوع لرى په تلاوت كښى (٤٤) او په نزول كښى (٦٤)

سورت دی وروسته د «الزخرف» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ اللَّهِ اللَّهِ الرَّحِيْنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# حَمَّ وَالْكِيْبِ الْمُبِينِ ثَوْاتُا أَنْوَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ سُّلْرَكَةٍ

قسم دی پر دغه کتاب ښکاره کوونکی (د دینی احکامو) چی بیشکه مونږ نازل کړی مو دی هغه په شپه برکتناکه کښی.

تفسیر : د «برکت شپه» د قدر شپه ده کما قال الله تعالیٰ فی سورة القدر ﴿ اِثَّاآتُولُنَهُ فِالْیَاوَالْتَدُو ﴾ چی د رمضان المبارک په میاشت کښی واقع ده له قوله تعالیٰ ﴿ شَهُرُومَصَانَاالَّذِقَ اُنُولَ فِیُوالْقُرُانُ ﴾ (د البقرة (۲۳) رکوع) ۱۸۵ آیت په دغه شپه کښی عظیم الشان قرآن له لوح محفوظ څخه سما ی المعنیا ته نازل کړی شوی دی او بیا له هغه ځای متدرجاً په درویشتو کلونو کښی پر رسول الله کښی پر رسول الله مبارک د پاک قرآن ابتدائی نزول شروع شوی دی.

#### اِتَاكُنُّامُنْدِرِيْنَ⊕

بیشکه موند یو ویروونکی (په رالیدلو د دغه قرآن).

تفسیر : یعنی آورول همیشه زموند کار او دستور وو چی له هغه سره موافق دغه پاک قرآن هم نازل شوی دی.

# فِيهَايُفْرَاقُ كُلُّ أَمْرِحَكِيْمٍ ﴿ آمْرًا مِّنْ عِنْدِنَا ۗ

په دغه (شپه) کښی بیانوه شی بیلاوه شی هر کار حکمتناک (داسی ټینګ چی نه بدلیږی) حکم له نزده زمونږ تفسیر: یعنی د تول کال په متعلق د قضاء او قدر ګرد (تول) د حکمت او د مصلحت ډکی قاطعی او لایتغیری فیصلی په دغی عظیمالشانی شپی کښی له لوح محفوظ مخخه نقل کیډی او هغو پرښتو ته سپارلی کیډی چی د تکویناتو په شعبو کښی کار کوی. له ځینو روایاتو مخخه معلومیډی چی هغه د شعبان المعظم پنځلسمه شپه ده چی ورته د «برآءة» شپه وائی ممکن دی چی له دغه وخته د دی کار ابتداء او د قدر په شپه انتهاء مومی، والله اعلم.

#### ٳڰٵڰؙڰٵڞؙۯڛڶۣؿڹ<sup>۞</sup>

#### بیشکه مونږ یو لیږونکی (د رسولاتو).

تفسيو: يعنى (موند ليدونكى يو د) پرښتى پر هر هغه كار چى له دوى سره مناسب وى لكه چى جبرئيل عليه السلام ئى سره له پاك قرآن محمد صلى الله عليه وعلىٰ آله وصحبه وسلم ته وليډه.

### رَحْمَةُ مِنْ رَبِّكِ إِنَّهُ هُوَ التَّمِيْعُ الْعَلِيْدُونَ

دپاره د رحمت (او مهربانی پر خلقو) له رب ستا بیشکه الله هم دی دی ښه اوریدونکی د (ټولو) اقوالو ښه عالم (په ټولو احوالو)

تفسیر : یعنی الله تعالیٰ د ټول عالم له ګردو (ټولو) حالاتو محخه باخبر دی د دوی غړ او دعاء اوری، ځکه په عین ضرورت کښی ئی خاتم النبیین صلی الله علیه وسلم ته قرآن ورکړ، او د عالم دپاره ئی د لوی رحمت په شان ولیږه.

# رَتِ السَّمَوْتِ وَالْرَضِ وَمَابَيْتُهُمُّا إَنْ كُنْتُومُ وَقِنِيْنَ<sup>©</sup>

(رحمت دی ټولو ته له طرفه د) رب د اسمانونو او (رب د) ځمکی او (رب د) هغو شیانو چی په منځ د دوی کښی دی که چیری یئ تاسی یقین کوونکی (نو یقین وکړئ چی محمد د الله رسول دی).

تفسیر : یعنی که په تاسی کښی پر کوم شی د یقین لرلو صلاحیت وی نو له ګردو (تولو) شیانو څخه ړومبی شی د یقین کولو قابل د الله تعالیٰ عمومی ربوبیت دی چی د هغه آثار په هر هر ذره کښی له روښانی ورځی څخه زیات ښکاره او څرګند دی. او د حضرت محمد رسول الله

صلى الله عليه وسلم رسالت دى.

# لْكَالِكُ إِلَّاهُو يُجْى وَيُمِينُكُ رَقَائُمُ وَرَبُّ الْبَآمِكُو الْرَوَّلِينَ۞

نشته لائق د عبادت بل هیڅوک مګر هم دی دی چی ژوندی کوی او وژل کوی (دغه الله) رب ستاسی دی او رب د پلرونو ډومبنیو ستاسی دی.

تفسیو: یعنی چی د هغه الله په قبضه کښی ژوندی کول او مړه کول او د وجود او عدم واک او اختیار د هغه د قدرت په لاس کښی وی او ګرد (ټول) اولین او آخرین ئی تر پالنی او تربیت لاندی دی آیا ما سواء له هغه د بل چا عبادت او بندګی جایزه ده؟ دغه یو داسی صاف او ښکاره حقیقت دی چی په هغه کښی د شک او شبهی هیڅ ځای او ګنجایش نشته.

#### بَلْ هُمُ فِي شَاكِّ يَّلْعَبُونَ<sup>©</sup>

(یقین نه کوی) بلکه دوی په شک کښی دی (له بعث نه) چی لوبی مسخری کوونکی دی (په مؤمن به شیانو).

تفسیر: یعنی د دغو واضحه وو نښو او دلائلو اقتضاء خو داسی وه چی دغو خلقو به هغه منل مگر سره له هغه دوی ئی نه منی بلکه دوی د توحید او د نورو حقه ؤ عقائدو له طرفه په شکوکو او شبهو کښی لویدلی دی او په دنیوی عیش او عشرت او لهو او لعبو کښی سره مصروف او لگیا دی، او د اخروی اندیښنی څخه بیخی بی فکره دی چی د حق په طلب کښی مشغول شی او په هغه کار له غور او فکر څخه کار واخلی، دوی په دغه شک او شبهه کښی دی چی تل به دوی هم داسی اوسیږی او له سره له الله تعالیٰ سره د مخامخ کیدلو په فکر او اندیښنه کښی نه دی نو ځکه د نصیحت یر خبرو ټوکی او مسخری کوی، او یری خاندی او ملنډی وهی.

# فَارُتَقِبُيَوْمَ تَالِّى السَّمَاءُ بِدُخَانٍ شِّبِيْنٍ ۞ يَّغْشَى النَّاسُ ۗ لَمْذَاعَنَابُ الِبُوْ

پس منتظر اوسه (ای محمده! دوی ته) په هغه ورځ چی راشی دا آسمان په لوګی ښکاره سره چی پټ به کړی ټول مخلوق، (وبه وائی دوی) دغه عذاب

اليه يرد(٢٥) الدخان(٤٤)

ډير دردناک دی.

تفسیر : له «لوکی» څخه دلته څه مراد دی؟ په دغه مورد کښې د اسلافو دوه قوله دی. ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنه او نور وائی چی قیامت ته نژدی به یو لوګی یورته کیږی چی ګرد (تول) خلق به پتوی. نیکو سریو ته به د ده ډیر لږ خفیف څه اثر د زکام په شان ورسیږی. او د کفارو او منافقینو یه ستونیو او دماغو کښي ننوځي او بي هوشه کوي ئي. دلته هم هغه لوګي مراد دی. ښائی دغه لوګی هم هغه د سماواتو ماده وی چه د هغه ذکر په 🏟 'تُوَّالْسَّوَّوَىالِىالسَّمَاْه عود كوى. او دغه به ئى ابتداء وى والله تعالىٰ اعلم. ابن مسعود رضى الله تعالىٰ عنه يه ډير قوت سره ادعا کوی. چې له دغه آيت څخه مراد هغه لوګې نه دی چې د قيامت له علائمو څخه دی. بلکه رسول الله مبارک کله چی د قریشو له تمرد او طغیان څخه یه تنګ شو نو دعا ئی وفرمایله چی اللہ جل جلاله پر دوی تر اووو کلو یوری مسلسل قحط مسلط کر هم هغسی چی د یوسف علیه السلام په زمانه کښي پر مصریانو مسلط شوی وو لکه چې قحط پر دوی مسلط شو چې مکیانو به یه هغه کښی له مردارو او له یوستکو او له هډوکو څخه خوړل غالباً په هم دغه دوران کښي د «يمامه» رئيس ثمامه بن اثال رضي الله تعالیٰ عنه په اسلام سره مشرف شو او د ماکولاتو د هغو ګودامونو لیږل ئي منع کړل چې له هغه ځایه معظمي مکې ته تلل. الغرض مکیان د لوړی له لاسه مره كيدل. او دغه مسلمه او ښكاره خبره ده چې د مسلسلي وچكالي او قحط په زمانه کښي به د جو يعني د ځمکې او آسمان په منځ کښي لوګې په شان دوړي او غبار په نظر راځي. او برسیره په دی د اوږده مدت د باران د نه ووریدلو څخه ګردو غبار او دوړی له ځمکې څخه پورته کیږی او د آسمان په لوری د لوګی په شان لویی او سپیری دوړی تری معلومیږی. چی هغه ئى دلته په «دخان» سره تعبير فرمايلى دى. په دغه تقرير په «يغشى الناس» كښى به له خلقو څخه مراد مکیان وی. ګواکی دغه یو پخوا ویل ؤ چی پوره شو کما یدل علیه قوله تعالیٰ﴿ فَارْتَقِبُ ﴾

#### رِّيْنَا الْشِفُ عَنَّا الْعَنَابِ إِنَّامُؤُمِنُونَ<sup>®</sup>

ای ربه زموند لری کره له موند دغه عذاب بیشکه موند ایمان راورونکی یو.

تفسیر: یعنی کله چی په هغه عذاب کښی مبتلا کیږی نو داسی به وائی چی اوس له دغه آفت څخه نجات راکړه وروسته له دی نه مو توبه ده! اوس مونږ ته پوره یقین حاصل شو. بیا به طغیان او شرارت نه کوو او پاخه مسلمانان کیږو وروسته له دی نه د دغی خبری الله اعظم برهانه واکرم شانه داسی جواب فرمائی: اليه يرد(٢٥) الدخان(٤٤)

# ٲڹٝ۠ڵۿؙۅٛٳڵڐؚؚٚػۯؽۅؘڰۯؙڂٵٛٷۿڔ۫ڔڛۘٷڴۺؙؚؽڽؙٛٚٛٛڞ۫ڠۘڗۘڗؘڰٷٳ عَنْهُ وَقَالُوۡٳمُعَكَوْتُجُنُونٛ۞

چیرته به نفع ورسوی دوی ته پند اخیستل (پس د عذاب له نزوله) حال دا چی په تحقیق راغلی ؤ دوی ته رسول ښکاره بیانوونکی بیا هم داسی و کرځیدل دوی له هغه (اجابت د رسول نه) او وویل (کفارو) ده ته ښوونه کړی شوه ده (د قرآن له بل چانه) لیونی دی.

تفسير : يعنى اوس له پوهيدلو او له نصيحت څخه د فائدى اخيستلو موقع چيرى پاتى ده په هغه وخت کښي مو دغه پندونه ونه منل چې زمونږ رسول سره له ښکاره نښو او واضحه وو هداياتو درغلی وو هلته به مو داسی ویل چی دغه لیونی دی کله به مو ویل چی دی دغه خبری له بل چا څخه زده کوی او بیا د هغه له مخې دغه کتاب جوړوی د ابن عباس رضي الله تعالیٰ عنه د تفسیر سره سم د دی آیت مطلب داسی شو او د ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه له تفسیر سره موافق معنی به ئی داسی وی چی مکیان له قحط او نورو مصائبو څخه یه تنګ شول او له رسول الله صلى الله عليه وسلم څخه ئى غوښتنه وكړه چې دغه آفت له مونږ څخه لرى كړئ په ځينو رواياتو کښي راغلي دی چې ابوسفيان او نورو مشرکانو د رسول الله په حضور کښي عرض او فرياد وکړ چی تاسی خو فرمائی چی زه رحمة للعالمین یم او دغه دی ستا قوم له قحط او د وچکالی له لاسه تباه او فنا کیږی نو مونږ تاسی ته د مرحمت او شفقت او د قرابت وسائط در وړاندی کوو څو د دغه مصیبت د لری کیدلو دیاره دعاء وکړئ که دغه قحط او مصیبت له مونږ څخه پورته شو نو مونږ ټول سره ايمان راوړو لکه چې د دوی په دعاء سره باران وشو او له يمامي څخه د غلی کوم گودامونه چی منع کړی شوی ؤ هغه هم د رسول الله صلی الله علیه وسلم له حکم سره سم بیرته جاری شول مگر سره له دی هم دوی مسلمانان نه شول د هم دی په نسبت فرمائی ﴿ أَتَّى که الکاری ﴾ یعنی دغه خلق د دغی خبری له سره منونکی نه دی یه دغه قسم شیانو دوی یه زرهاؤ تأویلات له خپله ځانه جوړوی هغه شیان چی بیخی لکه د لمر په شان عیان او روښان دی یعنی ستاسی نبوت دوی نه منی او تاسی ته د مجنون نسبت کوی او ځینی داسی وائی چی دی له هغه رومی مربی څخه ځنی خبری زده کوی او بیا ئی پخپل عبارت سره اداء کوی. له داسی متعصبو معاندینو څخه د کوم شي د پوهیدلو څه توقع کیدې شي؟.

# إِنَّا كَاشِغُواالْعَنَابِ قِلِيُلَا إِنَّكُوعَ إِدُونَ

بیشکه مونږ لری کوونکی یو د دغه عذاب (په دعاء د نبی) لږ مدت بیشکه

اليه يرد(٢٥) الدخان(١٤)

#### تاسى بيرته گرځيدونكى يئ (كفر خپل ته).

تفسیر: یعنی که موند د لد څه مدت له مخی له دوی ځنی عذاب لری کړو دوی به بیا پخپلو هم هغو حرکاتو لاس پوری کوی چی پخوا له دی نه به ئی کول او د ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه له تفسیر سره موافق به ئی داسی مطلب کیدی درواخلئ موند د لد څه مدت له مخی دغه عذاب له دوی ځنی لری کوو تاسی و کورئ چی دوی به په هم هغسی اعمالو مداومت کوی چی پخوا له دی نه هم په هغه کښی مشغول وو.

#### يُومَ مَنْظِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرِي إِنَّامُنْتَقِبْدُونَ®

(یاده کړه) هغه ورځ چې وبه نیسو مونږ (دغه کفار) په نیولو سختو لویو سره بیشکه مونږ انتقام اخیستونکي یو (په دغه ورځ کښي).

تفسیر: د ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه په نزد به لویه نیونه په قیامت کښی وی غرض دا دی چی د آخرت عذاب له سره نه منع او نه بیرته کیدونکی دی. د ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه په نزد له لوئی نیونی څخه د «بدر» غزا مراده ده چی په دغی غزوی کښی له کفارو څخه بدل او انتقام واخیست شو.

#### وَلَقَلُ فَتَنَا قَبُلُهُ وَقُومُ فِرْعُونَ وَجَاءَهُ وَسُولٌ كُرِيْتُوْ

او خامخا په تحقیق ازمویلی وو مونږ پخوا له دی نه قوم د فرعون او راغلی ؤ دوی ته رسول (موسیٰ) عزتمند (په نزد د الله).

تفسیو: یعنی د حضرت موسیٰ علیه السلام په ذریعه د دوی امتحان واخیست شو چی آیا دوی د الله تعالیٰ پیغام قبلوی که نه؟.

#### آنُ آدُّوْ آلِكَ عِبَادَ اللهِ

(او وویل موسیٰ فرعونیانو ته) چی وسپارئ تاسی په ما باندی بندگان د الله،

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ بندگان خپل مریان مه کرځوئ! بنی اسرائیلو ته له مریتوبه آزادی ورکړئ! او ماته ئی وسپارئ چی هر چیری زما خوښه وی دوی له خپل ځان سره بوځم.

# إِنِّي لَكُورَسُولُ أَمِينٌ فَوَآنُ لاتَعُلُواعَلَى اللهِ إِنَّ الْتِيَكُمُ بِمُنْظِي ثَمْبِينٍ فَ

بیشکه زه تاسی ته رسول مکرم امانتگر یم او (وویل موسیٰ فرعونیانو ته) چی سرکشی مه کوئ پر الله (په اهانت د وحی) بیشکه چی زه راوړونکی یم تاسی ته د برهان حجت دلیل ښکاره واضح.

تفسيو: «برهان، حجت، دليل شكاره واضع» هغه معجزات في چى موسىٰ عليه السلام شوول لكه عصا يدبيضا يعنى (همسا » او «سپين لاس» او نور .

# ۅٳڹٞٷۮؙؿؙڔڒؠٞ٥ۯڗڋٛۅٲڽڗڿٛٷ

تفسیو : او وویل موسیٰ فرعونیانو ته چی بیشکه زه پناه نیسم په رب خپل او په رب ستاسی له دی نه چی سنگسار کړئ تاسی ما.

تفسیر: په دغه سره ئی د دوی د هغو ویرولو جواب ورکړ، یعنی ما ستاسی له ظلم او ایذا. څخه د الله تعالیٰ پناه حاصله کړی ده. هغه زما په حمایت کښی دی او د الله تعالیٰ پر حفاظت زه پوره اعتماد او اطمینان لرم.

### وَانُ لَوْتُؤْمِنُوْ إِلَى فَاعْتَزِلُونِ "

او که ایمان نه راوړئ تاسی (ای فرعونیانو!) پر ما پس په څنګ شئ (له ما یریږدئ ما).

تفسير: يعنى كه زما خبره نه منئ نو اقلا ماته محه ضرر او ايذاء مه رسوئ! او په دغه سره خپل جرم مه درنوئ.

خیر نه دی بی هیلی یم شر دی رانه لری کړه! حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی چی خپل قوم بوځم ته می لیاره مه نیسه!»

# فَدَعَارِتَهُ آَنَ هَؤُكُمْ وَمُرُمَّعُ جُرِمُوْنَ عَالَيْرِيعِبَادِي لَيْ لَا إِثَكُومُ مُثَبَعُونَ فَ

اليه يرد(٢٥) الدخان(١٤)

پس دعاء وکړه (موسیٰ) رب خپل ته داسی چې بیشکه دغه (قبطیان) یو قوم دی ګنهګاران (کافران). (نو وفرمایل الله موسیٰ ته چې) پس بوځه بندګان زما (سبطیان) د شپې بیشکه تاسی متبوع یځ (د قبطیانو).

تفسیو: یعنی بالاخر مجبور شو او د الله تعالیٰ په حضور کښی ئی عرض او فریاد وکړ چی دغه خلق له خپلو جرائمو څخه لاس اخیستونکی نه دی نو اوس ته زمونږ او د دوی په منځ کښی فیصله وکړه! د ده دعا فوراً مستجابه او پر حضرت موسیٰ علیه السلام امر وشو چی بی د فرعونیانو له اطلاعه له بنی اسرآئیلو سره د شپی له مخی له مصره ووځئ! ځکه چی د گهیځ (سحر) له مخی به دوی وروسته له دی نه چی ستاسی له تګه خبر شی نو د تاسی د تعاقب دپاره درېسی وځی لیکن په یاد ئی ولرئ چی په لیاره کښی ستاسی په مخ کښی تریخ سیند درځی چی هغه به ستا د همسا په اشاره سره دی خوا او هغی خوا لری کیږی او په منځ کښی وچه صافه لیاره تاسی ته پیدا کیږی چی ته به سره له خپل قومه له هم هغی لیاری تیریږئ.

# وَاتُوْلِدِ الْبَحْرَرُهُو الْإِنَّهُ مُرْجُنَّكُ مُّغُرَّفُونَ ﴿

او پریږده بحر سیند ولاړ (ساکن کوڅی کوڅی) بیشکه دوی لښکری دی ډوبی کړی شوی.

تفسیر: یعنی د دغی خبری په فکر او اندیښنی کښی مه اوسه! دغه لیاره چی د الله تعالیٰ په قدرت په دغه سیند کښی شوی ده بیرته پاتی نشی پریږده چی دغه لیاره هم دغسی پر خپل حال پاتی وی څو فرعون او فرعونیان ئی وګوری او پر تاسی پسی د راتلو همت او مخفرد (جرایت) وکړی، لکه چی هغوی هم په هم دغی وچی کښی ننوتل، کله چی تول د سیند منځ ته ورسیدل، دلته الله تعالیٰ د سمندر اوبو ته حکم ورکړ چی بیا سره یو ځای شی، او په دغه ترتیب سره هغه کرد (تول) لاؤ لښکر ډوب او مغروق کړ. نو فرمائی الله اکرم شانه واعظم برهانه چی:

# كَمُتَرُّ كُوْامِنُ جَنْتٍ وَّعُيُونٍ فَ وَّرُرُوْعِ وَّمَقَامِ كَرِيْدِ ﴿ فَا كَمُتَرُّ كُولِيَدِ ﴿ وَالْمُتَافِيمِ الْحَرِيْنَ ﴿ وَالْمُنَافِقِهُ مَا الْحَرِيْنَ ﴿ وَالْمُنَافِقِهُ مَا الْحَرِيْنَ ﴿ وَالْمُنَافِقِهُ مَا الْحَرِيْنَ ﴾ وَنَعْمَةً كَانُولِهُ مَا الْحَرِيْنَ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ الْحَرِيْنَ ﴾

څومره ډیر پریښودل دوی له باغونو او (له) چینو (د اوبو) او (له) فصلونو او ځایونه عمده مخصوص ښائسته او (له) نعمتونو (او له هسی د هوسائی اليه يرد(٢٥) الدخان(٤٤)

(آرام) سامان) په هغو (نعمتونو) کښي خوشال خوندور. هم داسي (هلاک کوو مونږ له مکذبينو) او په ميراث مو ورکړل (دغه شيان) قوم بل (سبطيانو) ته.

تفسیر: یعنی د بنی اسرآئیلو په لاسونو کښی ئی ورکړ، لکه چی د «شعرآ<sub>ء</sub>» په سورت کښی دی له دی نه معلوم شو چی د فرعون د غرقیدلو څخه وروسته د بنی اسرآئیلو تصرفات او مداخله په مصر کښی شروع شوله او که دغه ثابت نشی مطلب به ئی داسی وی د هم هغو اقسامو سامانونو په شان چی له فرعونیانو څخه پاتی وو هم هغسی شیان مونږ بنی اسرآئیلو ته هم ورکړل والله اعلم.

# فَمَابَكَتُ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ

پس ونه ژړل پر دوی (یا پر هلاک د دوی) باندی آسمانونو او ځمکی.

تفسیر: په روایاتو کښی راغلی دی چی د مؤمن د وفات په تقریب کښی د آسمان هغه دروازه ژاړی چی له هغی څخه به ده ته روزی نازلیده یا هغه دروازه چی په هغی کښی د ده صالح عمل پورته خوت او هغه ځمکه به هم ژاړی چی ده به پری لیونځ کاوه یینی افسوس چی هغه سعادت له مونږ ځنی واخیست شو کله چی له کفارو سره د صالح عمل تخم نشته نو په ده پسی به آسمان یا ځمکه ولی ژاړی؟ بلکه ممکن دی چی د دوی پر مرګ خوښ هم شی چی ښه شو چی دغه یوه بلا له دنیا ورکه شوه.

# وَمَا كَانُوْامُنُظُونِنَ أَوَلَقَدُ بَعِينَا بَنِيَ اِسْرَاءِيُلَ مِنَ الْعَنَابِ الْمُهِيْنِ فَمِنُ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ كَانَ عَالِيًا مِنَ الْمُسْرِفِيْنَ ۞ وَلَقَدِ اخْتَرُنُهُمُ عَلَى عِلْمِ عَلَى الْعَلَمِيْنَ ۚ

او نه وو دوی مهلت ورکړی شوی. او خامخا په تحقیق نجات مو ورکړ بنی اسرایلو ته له عذاب سپکوونکی (د قبطیانو). چی له (طرفه د) فرعون وو (چی مجسم مصیبت او آفت وو) بیشکه دغه (فرعون) وو سرکشه متکبر له مسرفینو له حده تیریدونکی سر غړوونکی (په شرک کښی) او خامخا په تحقیق غوره کړی مو وو دغه (بنۍ اسرآئیل) په علم خپل پر خلقو (د زمانی د دوی).

تفسیر: یعنی اگر که د بنی اسرآئیلو کمزوری او نواقص هم موند ته معلوم وو خو سره له هغه موند دوی ته د هغی زمانی پر گردو (تولو) خلقو فضیلت ورکړ او ځینی جزئیه فضائل خو هم هغه دی چی تر نن پوری د بل هیڅ قوم په برخه نه دی شوی مثلاً د ډیرو انبیاو په دوی کښی مبعوثیدل.

#### وَانَيَنْهُوُمِّنَ الْآلِيْتِ مَافِيْهِ بَلْوُ الْمُبِيْنُ

او ور مو کړ دوی ته له دلائلو (د قدرت خپل په لاس د موسیٰ) هغه (نعمت) چې په هغو کښي ازمائش مدد ؤ ښکاره.

تفسيو : يعنى د حضرت موسىٰ عليه السلام په ذريعه مثلاً د «من او سلویٰ» نزول د وريځو سيورى غورځول وغير ذلک.

# إِنَّ هَوْلِكَ عِلَيْقُولُونَ ﴿ إِن هِي إِلَّا مُوتَثَنَّا الْأُولِل وَمَا عَنُ بِمُنْشَرِيْنَ ﴿

بیشکه دغه (کفار) خامخا وائی چی نه دی دغه عاقبت زموند مگر هم دا هرومبی مرک زموند دی (په دنیا کښی) او نه یو موند راپورته کړی شوی (له قبورو).

تفسیر: په منځ کښی د حضرت موسیٰ علیه السلام د قوم ذکر استطراداً راغلی وو، له دی گلیه بیا د رسول الله د قوم تذکره شروع کیږی. یعنی دوی وائی چی زمونږ اخری حالت فقط هم دغه دی چی موت پر مونږ راځی هر کله چی مړه شو نو وروسته له مرګه بیا نو نوری خبری اتری له سره نه دی پیښیدونکی. او له موجوده ژوندون څخه ما سواء بل ژوندون بیخی نشته حشر او نشر ثواب او عقاب څه شی دی؟ او حساب او کتاب چیری کیږی؟

# فَأْتُوا بِالْبَالِينَآنَ كُنْتُهُ صٰدِقِينَ®

پس (ژوندی) راولئ پلرونه زموند که چیری یئ تاسی صادقین رښتینی (په دغی وینا خپله کښی).

تفسيو : يعنى رسول الله مبارك او مؤمنانو ته كفار وائى كه تاسى پخپلى دغى وينا كښى

البه يرد(٢٥) الدخان(١٤)

یئ او دغه عقیده مو صحیحه وی چی وروسته له مرګه بیا ژوندون هم شته. نو ډیره ښه ده تاسی خو زمونږ دغه مړه شوی پلرونه او نیکه ګان راژوندی کړئ چی مونږ ئی پخپلو سترګو سره ووینو او په کیفیت ئی ویوهیږو.

#### اهُوْ بِيُرُوْ الْمِقُومُ تُبَيْعٍ لا اهُوخيرا مُرقومُ تُبَيْعٍ

(نو فرمائی الله چی) آیا دغه (قریش) غوره دی (په مال او قوت کښی) که قوم د «تبع»؟

تفسیر: «تبع» دیمن د باچا لقب وو چی د ده حکومت پر سبا، حضر موت او نورو تولو و «تبع» ډیر تیر شوی دی الله تعالیٰ سه عالم دی چی دلته تری کوم یو مراد دی؟ په هر حال دومره تری ظاهر شو چی دغه قوم د ډیر قوت او قدرت خاوندان وو چی د خپل طغیان او تمرد په سبب هلاک او تباه شو. ابن کثیر رحمة الله علیه له دغه قوم محخه د سبا قوم مرادوی چی د هغه ذکر د سبا په سورت کښی تیر شوی دی. والله اعلم.

# و الذين مِن مَيْلِهِمْ الْمُلَكُنْهُمُ إِنَّهُ كُانُوْ الْمُجْرِمِيْنَ®

او هغه کسان چی پخوا تیر شوی وو له دغو (قوم د تبع لکه عاد او ثمود بلکه قوی نه وو په مال او قوت نو سره له هغه هم) هلاک کړل مونږ دوی بیشکه دوی وو ګنهګاران (کافران منکران له بعثه او له قیامته)

تفسیر : مثلاً عاد او ثمود او نور. الله تعالیٰ دغه ټول د دوی د گناهونو په بدل هلاک او تباه کړل، آیا تاسی له دوی نه بهټر زیات زورور طاقتور یئ چی نه مو هلاکوی؟ یا مو نه شی هلاکولی؟

# وَمَا خَلَقَنَا التَّمَاوِتِ وَالْرَضَ وَمَابَيْنَهُمَالِعِبِينَ ۞مَا خَلَقُنْهُمَا اللهِ مِن صَمَا خَلَقُنْهُمَا اللهِ مِن صَمَا خَلَقُنْهُمَا اللهِ مِن صَمَا خَلَقُنْهُمَا اللهِ مِن الْحَقِّ وَالْمِنَ اكْثَرَهُ مُولَا يَعْلَمُونَ ۞

او نه دی پیدا کړی مونږ آسمانونه او ځمکه او ټول هغه شیان چی په منځ د دغو دواړو کښی دی حال دا چی لوبی کوونکی یو (یعنی عبث) نه دی پیدا

کړی مونږ دغه دواړه مګر په حقه سره ولیکن زیاتره د دغو (مشرکانو) نه پوهیږی (په دی چې فعل د حکیم هیچیری له حکمته خالی نه وی).

تفسیر: یعنی نه می دی پیدا کړی دغه تول علویات او سفلیات بی مطلب او عبث، او دغه لریه کارخانه د څه لوبو او تماشو دپاره نه ده جوړه شوی بلکه په ډیر لوی حکمت سره پیدا کړی شوی ده چی د هغی نتیجه ضرور یوه ورځ څرګندیږی (ښکاره کیږی) چی هم دغه نتیجه آخرت دی.

# ٳؾۜؽۅؘؘؙؗؖٙؗؗۄؘڶڡؘ۬ڞؙڸ؞ؚؽڡؘۜٲؾؙۿؙؗؗۄؙٲڿۘؠۼؽؙؽؗ<sup>۞</sup>ؽۅؙڡڒڶؙؽۼ۬ؽؗڡۘۅٛڸٞۼؘڽٛؗڡٞۏؙڸٞۺؽٵ ٷڵۿؙۄؙؽؙؽٛڡؘۯؙۏٛڹٛٚٳؙڵٳڡؘڹڗڿۅؘٳٮڵڎٝٳتۜٛٷۿۅؘٲڵۼڔ۬ؽؙۯؙٳڶڗۜڿؽۄؙٛ

بیشکه ورځ د فیصلی (قیامت په منځ د خلقو کښی) وعده (د جمع کولو)
د دوی ده د تولو (چی په دغه ورځ کښی د تولو حساب په یوه وخت کښی
کیږی). هغه ورځ چی دفع به نشی کولی هیڅ دوست خپلوان له دوست خپل
څخه هیڅ شی (له عذابه) او نه به له دوی سره (له کوم طرفه) مدد و کړی شی
(او نه مرسته (مدد) رسیدی شی) مگر هغه څوک چی رحم پری و کړی الله
(چی مومنان دی) بیشکه الله هم دی دی ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو)
ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسير : يعنى بس پر هم هغه چا چى الله تعالىٰ رحمت وكړى هم هغه به نجات مومى كما ورد فى الحديث «الا ان يتغمدنى الله برحمته».

# ٳڽۜۺؘڿۯؾٳڵڗ۫ڠٞۅؙۄؚ۞ڟۼٵٛڡؙٳڵۯؿؽۅ۫ؖ

بیشکه (میوه د) ونی د رقوم طعام خواړه د (ډیر لویو) ګنهګارانو (کافرانو) دی.

تفسیر: یعنی د کومی ادنی مشابهت لامله (له وجی) ورته «زقوم» چی په اردو ورته (سیهند) وائی ویلی شوی دی که نه د دوزخ د زقوم کیفیت خاص الله ته معلوم دی لکه چی د جنت ځینی نعمتونه له دنیوی نعمتونو سره اسم اشتراک لری هم داسی د دوزخ په نسبت هم وپوهیدی.

# كَالْمُهُلِ \* يَغْمِلُ فِي الْبُطُونِ ۞كَغَلِي الْحَمِيْمِ ۞خُنُ وَهُ فَاعْتِلُوهُ إِلَى سَوَاْمِ الْمَحِيْمِ ۞

په شان د مس (او ژیړ) ویلی کړی شوی (توری ختی د تیلو) چی ایشیږی په کیډو کښی په شان د ایشیدلو اوبو خوټیدونکیو (وبه فرمائی الله خازنانو د دوزخ ته چی) ونیسځ دی پس راکاږئ دی برابر منځ د دوزخ ته.

تفسیر : دغه د «خذوه» حکم به هغو پرښتو ته کیږی چی د مجرمینو په تعذیب ماموری دی.

### ثُمُّ صُنُّوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ الْحَمِيْمِ اللهِ

بیا ورتوئی کړئ پاس پر سر د ده له عذابه د ایشیدلو اوبو

تفسیر : دغه اوبه به د پوزو او دماغو له لیاری د دوی ګیډو ته ننوځی او د دوی کلمی پری کوی او د هغو توتی د باندی لویږی (اعاذنا الله منه!)

#### ذُقُ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيْزُ الْكُرِنُيُ

(وبه ویل شی ده لره) و څکه (دغه عذاب) بیشکه ته هم دغه ته عزتمن غټ مشر (کافر) وی (یه زعم خپل).

تفسیر: یعنی ته خو هم هغه ئی چی په دنیا کښی ځان لوی معزز او مکرم ګاڼه او خپل مشرتوب او سرداری به دی ثابتوله اوس دی هغه مشرتوب چیری لاړ؟.

#### اِنَّ هٰذَامَاكُنْتُوْ بِهِ تَمْتَرُوْنَ<sup>©</sup>

بیشکه چی دغه عذاب هغه دی چی وئ تاسی چی په ده کښی به مو شک کاوه .

تفسیر : یعنی تاسی کله داسی یقین او باور درلود (لرلو) چی له دغه ورځی سره به مخامخ کیږئ تاسی په دغه شک او شبهه کښی وئ چی فقط مونږ هم دلته لوبی او چرچی کوو، او په هم دغی مشغولتیا کښی خپل عمر تیروو. کله چی مړه شو. نو له خاورو سره ګډوډ کیږی، او وروسته له هغه بل هیڅ شی پر مونږ نه دی راتلونکی اوس خو مو پخپلو سترګو ولیدی چی هغه تولی خبری رښتیا وی چی انبیاء علیهم السلام به د هغو بیان تاسی ته کاوه.

#### إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي مَقَامِراً مِيْنٍ ﴿

بیشکه چی متقیان به په ځای د امن کښی وی (له ټولو مکروهاتو).

تفسیو : یعنی هغه کسان چی دلته له الله تعالیٰ څخه ویریږی هلته به ډاډه هوسا (آرام) او مطمئن اوسیږی او هیڅ ډول (طریقه) خوف او غم به دوی ته نه رسیږی.

# فُ جَنْتِ وَعُيُونِ فَ يَلْبَسُونَ مِن سُنْدُسٍ وَإِسْتَبْرَقٍ مُتَقْبِلِينَ فَ

په جنتونو او چینو کښی چی اغوندی به (دوی جامی) له وریښمو نازکو او له وریښمو پیړو (غتو) په دی حال کښی چی سره مخامخ به ناست وی.

تفسیر: یعنی د دوی پوښاک (لباس) به له نریو او پریړو وریښمینو کالیو (کپړو) څخه وی او یو جنتی به له بل جنتی څخه له سره اعراض نه کوی او مخ به تری نه اړوی او بی تکلفه لکه ډیر خواړه دوستان خپلوان به سره مخامخ کینی او خبری اتری به سره کوی.

# ڲڒ۬ڸڬۜٷڒۊۜۼٛؠؙؗٛٛؠؙۼٷڔۣۼؿڹ<sup>ۿ</sup>

هم داسی به وی (بی تغیره او بی تبدیلی) او ملکری به کړو مونږ دوی له پیغلو سپینو پوستو غتو (ښایسته) سترګو سره.

تفسیر : یعنی له دوی سره به د دوی جوړی (ښځی) یو ځای کوی.

# يَدُعُوْنَ فِيُهُمَّا بِكُلِّ فَاكِهَةٍ المِنِيْنَ اللهِ

غواړی به دوی په دغه (جنت) کښی له هر قسم میوی حال دا چې په امن کښی به وی له (انقطاع او ضرر د میوو او هر مکروه نه) تفسیو: یعنی هره هغه میوه چی د دوی په زړه کښی و کرځی او دوی ئی وغواړی فوراً دوی ته ورحاضروله کیږی او هیڅ یو فکر او اندیښنه به له دوی سره نوی په پوره زړه جمعی او اطمینان سره به ئی خوری او څښی او مسرور به اوسیږی.

# لَا يُكُونُونَ فِيهُمَا الْمُونَ إِلَّا الْمُونَةَ الْأُولِا

نه به څکی دوی په دغه جنت کښی مرګ مګر خو هغه مرګ ړومبنی (چی تیر شوی دی په دنیا کښی).

تفسیر : یعنی هغه موت چی پخوا له دی نه راغلی وو اوس وروسته له دی نه به له سره مرک او در تاسی ته نه راځی دائم به په هم دغه عیش او نشاط کښی خوښ او خوشال اوسیږئ چی نه ستاسی خوندور ژوندون ته څه فناء او زوال رسیږی، او نه د هغه وسائلو او وسائطو ته.

# وَوَقَهُمْ عَذَابَ الْجَحِيْرِ فَضَلَامِينَ رّبِّكَ ذَالِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ

او وبه ساتی (الله) دوی له عذابه د دوزخ نه له جهته د فضل له طرفه د رب ستا، دغه (انعام او اکرام) هم دا بری دی ډیر لوی.

تفسیر: یعنی له دی نه به بل لوی بری او کامیابی څه شی کیدی شی چی د الله تعالیٰ له عذابه محفوظ او مأمون پاتی وی او تر ابدالاباد پوری د الطافو او افضالو مورد گرځی!.

# فَإِنَّمَا يَتَّمَرُنِهُ بِلِسَانِكَ لَعَكَّهُمُ مِيَّدُكُرُونَ ٩

پس بیشکه هم دا خبره ده چی آسان کړی مو دی دغه (قرآن) په ژبه ستا دپاره د دی چی دوی پند واخلی (ښه وپوهیږی او ایمان پری راوړی).

تفسیر : یعنی پخپلی مورنی ژبی سره به اسانی پری پوهیږی او یاد ئی کړی.

# فَارْتَقِبُ إِنَّهُمْ مُّرْتَقِبُونَ ﴿

اليه يرد(٢٥)

پس منتظر اوسه ته (هلاک د دوی ته) بیشکه دوی هم منتظر دی (هلاک د تاته).

تفسیو: یعنی که دوی ونه پوهیږی نو تاسی څو ورځی انتظار وکړئ د دوی بد انجام د دوی په مخ کښی راتلونکی دی. دوی خو د دغی خبری په انتظار کښی دی که کومه بده پیښه پر تاسی واقعه شی. لیکن تاسی هم د دوی اخری خاتمی ته وګوری، چی هغوی ته څه څه شیان ور د مخه کیدونکی دی؟.

#### تمت سورة الدخان بفضل الله تعالى فلله الحمد والمنة

سورة الجاثية مكية الا آية (١٤) فمدنية وهي سبع و ثلاثون آية و اربع ركوعات. رقم تلاوتها (٤٥) تسلسلها حسب النزول (٦٥) نزلت بعد سورة الدخان.

د الجاثیة» سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۱٤) آیتونو څخه چی مدنی دی (۳۷) آیت (٤) رکوع لری په تلاوت کښی

(٤٥) او په نزول کښې (٦٥) سورت دې وروسته د «الدخان» له سورت څخه نازل شوي دي.

#### بِنُـــــوِاللَّهِ الرَّحْيُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# ڂڂۧ۞ۧؾؘڹٝۯؽڵٲڷڮؾ۬ڣؚڡؚڹٙٳۺۼٳڷۼۯؽؚۯؚٲۼؚڲؽؽۅٛٳؾٙڣۣٳۺڬۅڗ ۅؘٲڒۯۻڵٳؽؾٟڷؚؚڵٷؙؙٙڡۣؽؽڹؖ

نازلیدل د کتاب له طرفه د الله دی چی ډیر غالب قوی دی ښه حکمت والا دی. بیشکه په (پیدایښت د) آسمانونو کښی او په ځمکی کښی خامخا ډیر دلائل (د قدرت) دی مؤمنانو ته.

تفسیر : یعنی که انسان ومنی نو په هم دغه د محمکی او د آسمانونو په پیدا کولو او د دوی په دغه منظم او محکم نظام او قوام کښی له غور او فکر کولو څخه پر دغه خبره په ښه شان سره پوهیدی شی چی خامخا د دغو علویه وو او سفلیه وو موجوداتو داسی پیدا کوونکی او ساتونکی شته چی دغه ئی پخپل کامل قدرت او حکمت سره په دغسی محاسن او مزایا سره جوړه کړی دی او پخپل لامحدود قدرت سره د هغه حفاظت هم کوی.

«البعرة تدل على البعير، وأثر الأقدام تدل على المسير، فكيف لا يدل هذا النظام العجيب الغريب على الصانع اللطيف الخبير»

# وَفِي خَلُقِكُمُ وَمَالِبُتُ مِنْ دَأَبَةٍ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَلِّقُومُ لِيُؤْقِنُونَ فَ

او په پیدا کولو (د هر یوه) ستاسی کښی او په هغه څه کښی چی خواره (تیت) کړی دی (الله په ځمکه کښی) له هر قسم دابی (خوځیدونکیو) ډیر دلائل (د قدرت او استدلال) دی دپاره (د هغه) قوم چی یقین کوی (پر بعث باندی).

تفسیر: یعنی که انسان پخپل خلقت او د نورو ساکښانو (جاندارو) او ذوی الارواحو په خلقت کښی غور او فکر وکړی نو د عرفان او ایقان تر درجو پوری رسوونکی په زرهاو دلائل او نښی په نظر ورځی چی هر یو ئی لوی برهان او قوی استدلال دی په وجود د اله العالمین.

# وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنْزُلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَا مِنْ تِرْزُقٍ

او په اختلاف د شپی او د ورځی (په تیاره او رڼا، تزئید او تنقیص او نورو کښی) او په هغه کښی چی نازل کړی دی الله له (له طرفه د) آسمان له (اسباب د) رزق (باران، حرارت).

تفسير : يعنى اوبه ئى د آسمانه له طرفه رانازلى كړى چې د رزق او روزى ماده ده.

# فَلْخَيَالِهِ الْكِرْضَ بَعُكَ مَوْتِهَا وَ تَصْرِنْفِ الرِّيْلِجِ الْنَّ لِقَوْمِ تَعْقِلُونَ<sup>®</sup>

پس (الله) ژوندی کړی ده په دی (اوبو) سره ځمکه پس له مرګه (وچوالی) د هغی او په بدلولو د بادونو (په یو قسم بل قسم سره) دلائل (د قدرت) دی دپاره د (هغه) قوم چی عقل چلوی.

تفسير : يعنى كه لد څه هم له پوه او عقل څخه كار واخلئ نو دغه درمعلوميډى چى دغه امور

اليه يرد(٢٥)

پرته (علاوه) د هغه زبردست قادر او حکیم له قوته او قدرته د بل هیچا په واک (قبضه) او اختیار کښی نشته. لکه چی پخوا له دی نه په څو څایونو کښی د دی مفصل تقریر لیکلی دی.

# تِلْكَ النِّكُ اللهِ نَتُلُوُهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ فَبِأَيِّ حَدِينَ فِي اَكَ مِنْ اللهِ وَالنِّهِ يُؤْمِنُونَ ﴿ اللهِ وَالنِيهِ يُؤْمِنُونَ ﴿ اللهِ وَالنِيهِ يُؤْمِنُونَ ﴿

دغه (علامی د قدرت لوی) دلائل (د قدرت) د الله دی چی لولو ئی مونږ په تا باندی په حقه سره پس پر کومه یوه خبره پس له (خبری) د الله (قرآن) او پس له دلایلو (د قدرت) د الله ایمان به راوړی دوی؟ (بلکه نه ئی راوړی).

تفسیو: یعنی له ما سوای الله څخه بل کوم شی د بندگی او عبادت وړ (لائق) او مستحق دی؟ او بغیر د الله له خبرو ځنی بل کوم کلام د آوریدلو او منلو قابل دی؟ کله چی د داسی لوی مالک داسی رښتیا او صافی او سمی خبری هم کوم بد بخت نه قبلوی نو بالاخر دوی د کوم شی په انتظار کښی دی چی هغه به بیا منی.؟

# ۅۘؽڷ۠ڷؚٷڷٙٵۜڣٵۅٵٙؿؠۅۣٛڰؽۜٞۿۼؙٳڵؾؚٳٮڵۅؿؙڟڮۼڵؽۅۿٛ؆ؽڝٷٛڡؙۺؾڴٚۑؚڔٵ ػٲڽؙڰۯؽۺؠڠۿٲ

خرابی هلاک افسوس دی هر دروغ تړونکی ګنهګار ته چی آوری آیتونه (د قدرت د) الله چی لوستل کیږی پر ده بیا لا ښه کلک شی (په کفر خپل) په دی حال کښی چی متکبر (ګرځیدونکی وی له ایمانه) دی لکه چی ئی نه دی آوریدلی هغه (آیتونه).

تفسیر : یعنی د ضد او غرور له سببه د الله تعالیٰ خبری نه اوری او تکبر او لوئی ورته اجازه نه ورکوی چی له خپل جهالت او حماقت څخه لاس واخلی کله چی حقه او رښتیا خبره آوری داسی تری مخ اړوی لکه چی له سره ئی نه وی آوریدلی.

# ڣۜۺؚۨٞڔؙڰؙڔؚۼڬٵۑؚٵڸؽۅؚ۞ۅٳۮؘٵۼڸۄؘ؈۬ٳڵؾؚٮۜٵۺؙؽٵڸۣڠۜڹۮۿٵۿؙۯؙؖٷٵ ٵؙۅڵڸٟڰؘڶۿؙۄؙۼۮٵۻۺؙؚؚڡؽڽؙؖ

پس زیری ورکړه ده ته په عذاب دردناک سره. او کله چی پوه شی له آیتونو (د قرآن) زمونږ پر یوه څه شی نو نیسی ئی په ټوکو او مسخرو دغه (دروغجنان متکبران مسخره کوونکی) شته دوی ته عذاب سپکوونکی.

تفسیر: یعنی څرنګه چی دوی له آیات الله سره د اهانت او استخفاف معامله کوی نو د هغه سزاوی به هم دوی ته سره له سخت اهانت او ذلت وررسیږی چی ذکر ئی دغه دی.

# مِنْ وَرَآبِمُ جَهَنُو وَلا يُغَنِى عَنْهُمْ مَا كُسَبُواشَيًا وَلا مَا الْخَذُوا

وروسته له (مرګه) د دوی دوزخ دی او دفعه به نه کړی له دوی نه هغه څیز چی کسب کړی وی دوی هیڅ څیز (له عذابه) او نه (به دفعه کوی) هغه بتان چی نیولی دی دوی بی له الله دوستان (معبودان).

تفسیر : یعنی اموال او اولاد او نور شیان به سره هلته په کار ورنشی، او نه هغه شیان په کار ورغی چی هغوی ځنی ورځی چی ورځی چی هغوی له ماسوا<sub>ء</sub> الله څخه معبودان دوستان او رفیقان ګرځولی شوی وو او له هغوی ځنی ئی د ډیر امداد او اعانت توقعات هم درلودل (لرل).

# ۅؘڵۿؙڎؙۼڬٵڹۘۼڟؚؽؙڐ۠<sup>ڞ</sup>ۿڶٵۿٮؙؽٙٵڷڹؽڹؽؘڴڣۯٛۏٳؠٵێؾؚڔؠٞڵۿؠؙ

او شته دوی ته عذاب ډیر لوی (د دوزخ). دغه (قرآن کامل) هدایت دی او هغه کسان چی کافران شوی دی په آیتونو د رب خپل شته دوی ته عذاب له (هغه ډیر سخت) عذاب درد رسوونکی نه.

تفسیر: یعنی دغه لوی عظیمالشان برکت او ستر هدایت دی چی د هر راز (قسم) ښو او بدو لیاری او چاری انسانانو ته ښیی، هر هغه څوک چی د دغه لوی قرآن احکام او بیان نه منی او هغه دی خپل ځان د ډیر سخت غلیظ او دردناک عذاب ګاللو (برداشت کولو) دپاره آماده او تیار کړی!.

## اَللهُ اللَّذِي سَخُولِكُو الْبَعَرِلِجَرِي الْفُلُكُ فِيْهِ بِأَمْرِهِ

الله هغه (ذات) دی چی مسخر (تابع) کړی ئی دی تاسی ته بحر سیند دپاره د دی چی ګرځی بیړی په دغه (بحر) کښی په امر حکم د الله سره.

تفسیر: یعنی د سمندر په شان مخلوق مو تاسی ته داسی تابع او مسخر گرځولی دی چی تاسی بلا تکلفه د خپلو بیړیو او جهازونو په وسیله پری گرځئ! او له میلونو میلونو ژورو (ډوبو) اوبو له پاسه پری تیریډئ او له یوی وچی څخه بلی وچی ته پری رسیډئ!.

## ۅٙڸٮۜڹۛؾؘۼٛۏٳڡؚڽؙڡؘؘڞؙڸ؋ۅؘڵۼڵڰڎؙۣؾؘۺ۠ڰؙۯۏؽ<sup>ۿ</sup>

او دپاره د دی چی طلب کوئ تاسی له فضله د الله او دپاره د دی چی شکر ئی وباسع.

تفسیر: یعنی بحری تجارت و کړئ!، یا ښکار و کړئ، !، یا د ده له منځه مرغلری او نور شیان وباسئ! او د دغو ګردو (ټولو) منافعو او فوائدو د حاصلولو په وخت کښی هغه حقیقی منعم مه هیروئ! او د ده حق اداء کړئ او قدر ئی په ښه شان سره وپیژنئ! او په ژبه او زړه او قلب او قالب سره ئی شکریه اداء کړئ!.

## وسَخُرِكُمُ وَمَا فِي السَّمَا وِي وَمَا فِي الْرَضِ جَمِيْعًا مِّنْهُ

او په کار لګولی مسخر کړی ئی دی تاسی ته هر هغه شیان چی په آسمانونو کښی دی (لکه لمر قمر نجوم) او هر هغه شیان چی په ځمکه کښی دی (لکه اوبه خاوره او حیوانات او نور) ټول (مسخر) له (طرفه د) الله (دی).

تفسیر: یعنی پخپل حکم او قدرت سره ئی دغه کرد (تول) شیان ستاسی په کار کښی لگولی دی. دغه د الله تعالیٰ لویه مهربانی او فضل دی چی دغسی عظیم الشان مخلوقات ئی د انسانانو

د خدمت، منفعت او چرچو دپاره په کار کښي لګولي دی.

## إِنَّ فِي ذَاكِ لَا إِنِ لِقَوْمِ تَتَفَكَّرُونَ اللهِ اللهِ لِلَّالِيَةِ لِمُعْتَفِعُكُونَ اللهِ ال

بیشکه په دغه (تسخیر) کښی خامخا لوی دلائل (د قدرت) دی دپاره د هغه قوم چی فکر کوی (په دغو مخلوقاتو کښی).

تفسیر: که انسان فکر او غور وکړی نو پوهیدلی شی چی دغه شی د ده له توانه، قوته او قدرته وتلی وو، محض د الله تعالیٰ په فضل او د ده د کامل قدرت په برکت دغه ګرد (تول) شیان زمونږ په کارونو کښی بوخت (مشغول) او لګیا دی. نو لامحاله زمونږ دپاره هم دغه کار په کار دی چی په کوم کار کښی مشغول او لګیا شو. او هغه کار هم دا دی چی خپل عمر د هغه حقیقی منعم او علیالاطلاق محسن په عبادت او اطاعت کښی تیر کړو چی زمونږ خالق او مالک دی او پخپل مستعار حیات کښی یوه شیبه هم د الله تعالیٰ له یاده غافل نشو څو په هغه سره زمونږ عاقبت مسعود شی.

## قُلْ لِلَّذِينَ الْمُنْوَالِغُفِرُوْ إلِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامُ اللَّهِ

ووایه (ای محمده!) هغو کسانو ته چی ایمان ئی راوړی دی چی مغفرت (بښنه) وکړی (د آزار) هغو کسانو ته چی امید نه لری د ورځو (وقائعو حوادثو) د الله.

تفسیو: له «ایام الله» یعنی د الله له ورځو څخه هغه ورځی مراد دی چی په هغو کښی الله تعالیٰ خپلو دښمنانو ته کومه خاصه سزا ورکړی یا پر خپلو بندګانو کوم مخصوص انعام او اکرام ابذال او احسان وکړی لهٰذا له ﴿ قُلُ لِلَّذِیْنَ اُمُنُّوْالِلَّائِیُنَ لِاَیْمُوْنَ اِللَّامُلِلُه ﴾ څخه هغه کفار مراد دی چی د الله تعالیٰ له رحمت څخه بیخی ناامیده او د ده له عذابه بیخی بی فکره وی.

## لِيجُزِي قَوْمًا لِمَا كَانُوْ ايكُسِبُوْنَ<sup>®</sup>

دپاره د دی چی جزاء ورکړی (الله) هغه قوم ته پر هغه چی وو دوی چی کسب کول به ئی.

تفسیر : یعنی ای مسلمانانو تاسی د دوی د بدل او انتقام اخیستلو په فکر کښی مه اوسئ! د

اليه يرد(٢٥)

هغوی معامله پاک الله ته وسپارئ! هغه پخپله دوی ته د دوی پر شرارتونو کافی او پوره سزا ورکوی او د مؤمنینو د صبر، تحمل عفوی او تیریدلو مناسبه صله هم ورکوی.

## مَنْ عَمِلَ صَالِعًا فَلِتَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءُ فَعَلَيْهَا ا

هر هغه څوک چی وکړی (کوم کار) نیک نو (وکړ ده دا کار) دپاره ( د نفع) د ځان خپل او هر هغه څوک (چی وکړی کوم کار) بد پس پر هم ده دی (وبال او ضرر ئی).

تفسیر: یعنی د ښو کارونو مناسبه صله هغو کار کوونکیو ته رسیدونکی ده الله تعالیٰ هغه ته هیڅ ضرورت نه لری او بدی کوونکی پخپله په خپل حق کښی خراب تخم شندی او کری ئی او د نقصان په فکر کښی اوسی او هر کار او عمل چی کوی په دغه علم قصد او نیت سره ئی وکړی چی د هغه نفع او نقصان دواړه زما خپل ځان ته رسیدونکی دی.

## نَعْرَالِي رَبِيكُوْرُجُعُونَ @

بیا خاص رب ستاسی ته به بیول کیږئ (په قیامت کښی لپاره د جزاء د اعماله).

تفسیر: یعنی څه مهال (وخت) چی هلته ورسیږی نو د دوی ټول ښیکټه (فائده) او خرابی د دوی په مخه ورځی او هر یو به د خپلو اعمالو او چارو نتیجه او سزا ومومی او د خپل عمل د میوی خوند به وڅکی.

## وَلَقَتُ الْبَيْنَابِينَ إِنْ رَاءِيل الْكِتْبُ وَالْفُكُورُ وَالنُّبُورَةُ وَرَدُقْنُهُ مِنَ الطِّيتِبْتِ

او خامخا په تحقیق ورکړی وو مونږ بنی اسرآئیلو (اولادی د یعقوب) ته کتاب (توریت) او حکم (په تورات په مابین د خلقو کښی) او نبوت (موسیٰ او هارون ته له څیزونو پاکو حلالو (لکه من او سلویٰ).

تفسیو: یعنی توریت ئی در کړ، او سلطنت، یا د فیصلی قوت یا د پوهنی خبری، یا د دین پوه ئی درعطا کړه او ډیر زیات انبیاؤ الله ئی په تاسی کښی مبعوث کړل دغه خو روحانی غذا وه که جسمانی غذا ته وګورئ هغه ئی هم په کثرت او افراط سره تاسی ته درعطاء کړی ده تردی چی «من او سلویٰ» ئی هم پر تاسی نازل کړل.

### وَفَضَّلُنْهُوعَلَى الْعَلَيْدِينَ <sup>®</sup>

او فضیلت ورکړی وو مونږ دوی ته پر خلقو (د زمانی خپلی).

تفسیر : یعنی د هغی زمانی پر گردو (تولو) خلقو دوی ته کلی فضیلت حاصل وو او د ځینو جزئیه و فضائلو په اعتبار نو د هغی زمانی قید لګولو ته هم دومره ضرورت نه پاتی کیږی.

### والتننهم بينتي مين الأمرز

او ورکړی وو مونږ دوی ته ښکاره دلائل له امره (له دینی احکامو)

تفسیو : یعنی نهایت واضح او مفصل احکام، یا ښکاره واضح معجزات چی د دین په باب کښی د حجت او برهان په شان وړاندی کول کیږی.

## فَاانْتَلَفُوْآ اِلَامِنَ بَعُدِمَاجَآءُهُ وُ الْعِلْوُ بْعَنْيَا بَيْنَهُ وُ إِنَّ رَبَّكَ يَقُضِى بَيْنَهُ وُ يَوْمَ الْقِيلَةِ فِيمَا كَانُوْ افِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴿

پس ونه کړ اختلاف (دوی په امورو د دین کښی) مګر پس له هغه چی راغی دوی ته علم له جهته د هغه ضد او عناد چی وو په منځ د دوی کښی بیشکه رب ستا به حکم وکړی په منځ د دوی (او ستاسی) کښی په ورځ د قیامت په هغه شی کښی چی وو دوی چی په هغه کښی به ئی سره اختلاف کاوه.

تفسیر: یعنی تاسی له ضده او عناده او له خپل نفسانیته اصلی کتاب پریښی دی او بیشماره فرقی جوړی شوی دی چی د دوی عملی فیصلی به د قیامت په ورځ کیږی، او هلته به دوی ته ښه

معلوم او دغه پته به ولگیږی چی د دوی منشاء ماسواء د نفس پاللو او هووا او هوس خوښولو بل هیڅ شی نه وو.

## ؿ۠ڗؘۜۼۘۼڶڹڮۘؗٛۼڵۺؙڔؽۼڐٟۺۜٵڷڒؘڡؙڔۏٵؾٞۑۼۿٵۅٙڵٳٮۜؾٛۑۼۘٳۿۅٙٳؘٚ ٳڰڹؽڹڵٳۼڶؠؙٛٷؽ<sup>۞</sup>

بیا مو و گرځولی ته ولاړ پر شریعت ارته لیاره له کاره د دین پس متابعت و کړه د هغه او متابعت مه کوه د آرزوګانو د هغو کسانو چی نه پوهیږی دوی (په حقیقت د توحید).

تفسیر: یعنی د دغو اختلافاتو او د گوند (ډلی) او گوندبازی (ډله بازئ) په موجودیت کښی مونږ تاسی د دین په صحیحه لیاری قائم کړئ. نو تاسی ته او ستاسی امت ته لاژم دی چی پر دغی سمی صافی برابری لیاری باندی برابر او مستقیم واوسئ! او هیڅ کله په خطاء او تیروتلو سره هم د دغو جاهلانو او ناپوهانو په فکر غوښتنه او خواهشونو مه ځئ مثلاً د دوی غوښتنه داسی ده چی تاسی د دوی د طعن، تشنیع، ظلم او تعدی څخه په تنګ راشئ او د دعوت او تبلیغ له کارونو څخه لاس واخلئ! یا په مسلمانانو کښی هم داسی تفریق او اختلاف ولویږی چی دوی دغسی خوښتنی بیخی پائمالی او خرابی کړی شی؟.

## ٳ؆ؙٛٛٛٛٛمُ ڵؽؙؿؙۼؙنُوْاعَنٰ*ڰ*ؘڡؚؽؘٳ؇

بیشکه چی دوی له سره به دفعه نه کړی تا له (عذابه د) هیڅ شی،.

تفسيو : يعنى د دوى په طرف ستاسى متمايل كيدل تاسى ته د الله تعالىٰ په نزد هيڅ په درد نه خورى او په كار نه درځي.

## وَ إِنَّ الظَّلِيئِي بَعْضُهُمُ أَوْلِيَا ءُبَعْضٍ وَاللَّهُ وَإِنَّ الْمُتَّقِينَ ١٠

او بیشکه چی ظالمان ځینی د دوی دوستان (کار جوړونکی) دی د ځینو نورو او الله ولی دوست دی د متقیانو (په اعانت نصرت اثابت سره).

تفسیر: یعنی منصف او رستیا خوسوونکی مسلمانان د ظالمانو او بی لیاری کفارو رفیق او ملکری له سره نشی کیدی. دوی خو د الله تعالیٰ مطیع بندگان دی. او الله تعالیٰ هم د دوی رفیق ناصر او مددگار دی. لازم دی چی دوی پر هغی سمی لیاری لاړ شی او پر هم هغی باندی اعتماد او توکل ولری.

## ۿڹؘٳڹڝؘٳٚؠۯڸؚڵؾٵڛۅؘۿٮٞؽۊۜڒڂٙؠڐؙٞڒۣڡۜۊٛۄٟؾؚۨڹٛۏۊۣڹٛۏن®

دغه (قرآن) بصیرتونه پندونه دی دپاره د خلقو او هدایت لیار ښوونه دی او رحمت دی دپاره د هغه قوم چی یقین راوړی (پر بعث باندی).

تفسیر: یعنی دغه قرآن پر ډیر بصیرت زیاتونکیو حقایقو مشتمل دی خلقو ته د کار سی خبری سیی او د بری او کامیابی لیاری هغوی ته سیی او هر هغه خوش قسمته او بختور سری چی پر دغو هدایاتو او نصائحو باور او یقین وکړی او په ښه شان سره پری عامل شی نو د دوی په حق کښی په خصوصی ډول (طریقه) سره دغه قرآن رحمت برکت او لوی نعمت دی.

## آمُر حَسِب الذين أَجْتَرَحُوا السِّيتانِ أَنْ بَعْنَكُهُ مُكَالَّذِينَ الْمَنُوا وَعِلْوا الصِّلِاتِ الْمَوْرَةُ الْمُنْوَا وَعَلَمُ اللَّهُ مُكَالِمُ مُنَاءُمَا يَعَكُمُونَ أَنْ الْمُنْوَا

آیا گمان کوی هغه کسان چی کړئ دی بد کارونه (د شرک او کفر) د دی چی وبه گرځوو مونږ دوی (په آخرت کښی) په شان د هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) برابر (او یو شانی) به وی ژوندون د دوی او مرګ د دوی (بلکه نه دی برابر) بد دی هغه چی حکم کوی دوی (چی دا برابری ده).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ د حکمت پر شؤن له نظر اچولو څخه آیا کوم عاقل داسی اټکل او گمان کولی شی چی له یو بد عمله او له یوه صالح انسان سره به رب المنان څرنګه یو شان معامله وکړی او د دغو دواړو آخره خاتمه به څنګه سره برابره کړی؟ داسی له سره کیدونکی نه دی نه دغه دواړه په دغه ژوندون کښی سره یو شان دی او نه به له مړ کیدلو څخه وروسته برخه کیږی او هغه د علو، نصرت، رفعت او مغفرت وعدی چی دلته ورسره کړی شوی دی هغه د یوه بدکار کافر په برخه کله کیدی شی. د کفارو دپاره د دغی دنیا په ژوندانه کښی د «معیشة

ضنک » او په عقبیٰ کښی پرته (علاوه) له لعنت او خسران بل شی نشته. الغرض دغه دعوی بیخی غلطه او دغه خیال بالکل چتی (بیکاره) او مهمل دی چی الله تعالیٰ به د نیکانو او بدانو موت او حیات سره یو شان کوی. د الله تعالیٰ د حکمت مقتضا له سره داسی نه ده بلکه ضرور د ده مصلحت او معدلت د هغو دواړو د اعمالو جزا او سزا په پوره او کامل صورت سره ورکړی او دیر صحیحه او درسته نتیجه به تری څرګندوی (بیکاره کوی) . او د هر یوه د نیکی او د بدی فیالجمله ځینی آثار هم دلته هم ظاهروی مگر د هغوی پوره مشاهده او معائنه وروسته له مرګه کیږی.

## وَخَكَى اللهُ التَّمَاوِتِ وَالْاَرْضَ بِالْمِقِّ وَلِيُّهُوْنِي كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ وَهُمُ لَائِفُلْمُوْنَ

او پیدا کړی دی الله آسمانونه او ځمکه په حقه سره (لکه چی مناسب وو) او دپاره د دی چی جزاء ورکړه شی هر نفس ته په هغه عمل سره چی کړی ئی وی او پر دوی به ظلم ونه کړی شی (په تزئید د سیئاتو یا تنقیص د حسناتو).

تفسیر: یعنی ځمکه او آسمانونه ئی هم داسی خوشی او چتی (بیکاره) نه دی پیدا کړی، بلکه په نهایت حکمت سره ئی د کوم خاص مقصد او مصلحت دپاره پیدا کړی دی څو مخلوق د هغو پر احوالو غور او دقت وکړی چی کوم شیان ئی جوړ کړی په ښه ډول (طریقه) او ښه حکمت او اتقان سره ئی پیدا کړی دی او له هغو ځنی دغه خبره ځان ته معلومه کړی او اندازه ئی ولګوی چی یوه ورځ هرومرو (خامخا) د دغو موجوداتو او د دغی عظیمالشانی کارخانی نتیجه هم ظاهریدونکی ده چی هغه ته آخرت وائی او هلته به هر چاته د ده د اعمالو جزاء او سزا، ثمره او نتیجه ور وړاندی کیږی. او هر څه ئی چی کرلی وی هغه به ریبی.

## أفرَّيْتَ مِن اتَّخَذَ اللهَ هُولهُ وَأَضَلَّهُ لللهُ عَلَيمِلْمِ

آیا پس وینی ته هغه څوک چی نیولی وی ده معبود خپل آرزو (د نفس) خپل او گمراه کړی وی ده لره الله په علم باندی (چی استعداد ئی ورته معلوم دی په ازل کښی).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ته معلوم دی چی د هغه استعداد خراب دی او د دغی خبری وړ (لائق) او مستعد دی چی له سمی لیاری څخه دی لوری او بل لوری ته درومی یا دا مطلب چی هغه بدبخت وروسته له علم، یوه، ایقان او اذعان کمراه شوی دی.

## وَّخَتَوْعَلَى سَمُعِهُ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِوْ غِشُوَةٌ فَنَ يَهُدِيْهِ مِنَ بَعُدِاللَّهِ أَفَلَاتَذَكَرُوْنَ اللهِ أَفَلَاتَذَكَرُوْنَ اللهِ

او مهر لګولی وی پر غوږونو د ده او پر زړه د ده او ګرځولی ئی وی پر سترګو د ده پرده پس څوک به لیاره وښیی ده ته پس له (ګمراه کولو د) الله (ده لره) پس آیا تاسی پند نه اخلئ (او غور او دقت نه کوئ بلکه پند پری واخلئ).

تفسیر : یعنی هغه سری چی محض خپل نفسانی خواهش خپل حاکم او معبود و گرځوی او هر چیری ئی چی خواهش وی هغه لوری ته لاړ شی او د حق او باطل د معلومولو او بیلولو معیار له ده سره هغه د ده نفسانی خواهش او غوښتنه وی نو الله تعالیٰ دی د ده په هم هغی خوښی کړی گمراهی کښی پریږدی، بیا د ده حالت داسی کیږی چی نه ئی غوږونه پند او نصیحت اوریدی شی، او نه ئی په زړه کښی رښتیا خبری ځای نیولی شی او نه پری پوهیدلی شی او نه د ده په سترګو کښی د بصیرت رنا بریښی ظاهر دی چی الله تعالیٰ هر هغه څوک چی د ده د اعمالو په سبب داسی یوه حالت ته رسوی بل به کوم قوت او طاقت وی چی وروسته له هغه دی پر هغی سمی لیاری راولی.

## وَقَالُوُامَاهِي إِلَّاحَيَاتُنَا الدُّنْيَانَمُونَ وَخَيْاوَمَا يُهْلِكُنَّا إِلَّا الدَّهُونَ

او وائی (کفار) نشته ژوندون مگر هم دغه ژوندون زمونږ دی په دغی دنیا کښی چی مړه کیږو او ژوندی کیږو او نه مو هلاکوی مگر زمانه.

تفسیر: یعنی کفار وائی ماسوای له دغه ژوندانه بل ژوندون نشته بس هم دغه دنیا ده چی موند په کښی ژوندون کوو او مرو لکه چی د باران په اثر په ځمکه کښی شینکی او ترکودی زرغونیډی، لوئیډی، وچیډی او بیا له منځه ورکیډی د انسان حال هم پر هم دغه قیاس کړئ چی یو وخت پیدا کیډی او تر یوه معینه وخته پوری ژوندون کوی او بالاخر د زمانی چورلیدل او تدویر ئی له منځه پورته کوی او ژوندون ته ئی خاتمه ورکوی او د موت او حیات هم دغه

سلسله تل تر تله ادامه او تسلسل لرى، او ما سواء له دى نه بل هيڅ شى نشته. حال دا چى د منكرانو دغه عقيده غلطه ده.

## وَمَالَهُمُ بِذَالِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمُ إِلَا يُظُنُّونَ ®

او نشته دوی ته په دغه (انتساب د مرګ زمانی ته) هیڅ قدر علم پوه نه دی دوی مګر ګمان کوی (او اټکل چلوی او دغه خبره بی دلیله وائی).

تفسیو: یعنی «دهر» د زمانی نوم دی چی هغه هیڅ کار کوونکی نه دی ځکه چی په هغه کښی نه حس شته او نه شعور او نه اراده لامحاله د دوی مقصد به له دی نه بل کوم شی وی چی هغه د دوی په زعم نه معلومیږی، لیکن په دنیا کښی د هغه تصرفات چلیږی نو بیا د هم دغو تصرفاتو او تحولاتو نسبت ولی پاک الله تعالیٰ ته ونه کړی شی چی د ده وجود او علیالاطلاق متصرفوالی له فطریه وو دلائلو او عقلیه وو او نقلیه وو براهینو څخه ثابت شوی دی او د زمانی تحولات تبدیلات او انقلابات او د ورځی او د شپی تبدیل او اختلاف او نور تول د ده د قدرت په لاس کښی دی هم دغه معنی په حدیث کښی ښوولی شوی ده چی «دهر» الله دی نه ښائی چی دهر ته بد وویلی شی، ځکه څه مهال (وخت) چی انسان دهر ته بد وائی په دی نیت ئی وائی چی د دهر حوادث و رته منسوبیږی، حال دا چی د دهر تول حوادث د الله تعالیٰ په مشیت او ارادی سره کیږی نو د دهر بد ویل په حقیقت کښی د الله تعالیٰ په حضور کښی بی ادبی او ارادی سره کیږی نو د دهر بد ویل په حقیقت کښی د الله تعالیٰ په حضور کښی بی ادبی او ارادی ده اعاذنا الله منه.

## وَإِذَا نُتُلَ عَلَيْهِمُ النَّنَا بَيِّنْتِ مَّاكَانَ حُجَّتَهُمُ الْأَآنَ قَالُوا ائْتُوْا بِالْبَالِينَآاِنُ كُنْتُوْطدِ قِيْنَ®

او هر کله چی ولوستل شی پر دغو (کفارو) آیتونه (د قرآن) زمون شکاره نو نه وی حجت دلیل د دوی مگر دا چی وائی راولئ پلرونه زمون که چیری یئ تاسی رستینی (په دغی وینا خپلی کښی چی پس له مرګه بیا ژوندون دی).

تفسیر: یعنی کله چی د لوی قرآن آیات یا د بعث بعد الموت دلائل دوی ته اورول کیچی نو وائی چی موند له سره د دغو دلائلو منونکی نه یو هو! که تاسی پخپله په دغی دعوی کښی رښتینی یئ نو زمونډ مړه پلرونه او نیکونه راژوندی کړئ او راوئی ښیئ، نو خامخا مونډ به ستا

دغه ګردی (ټولی) خبری منو چی بیشکه پس له مرګه په حقه او رښتیا سره بیا ژوندی کیدل شته.

## قُلِ اللهُ يُخِينِكُ وَثُمَّ يُمِينَكُ وَثُمَّ يَجْمَعُكُ وَاللَّ يَوْمِ الْقِيلَةُ وَلَا يَوْمِ الْقِيلَةُ وَ لَارَيْبَ فِيْهِ وَلِكِنَ اكْثُرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُوْنَ ۞

ووایه (ای محمده! دوی ته) چی الله ژوندی کوی تاسی بیا مره کوی تاسی بیا به سره تولوی تاسی بیا به سره تولوی تاسی ورځی د قیامت ته چی نشته هیڅ شک په (راتلو د) هغی کښی ولیکن زیاتره (کافران) خلق نه پوهیږی. (نو ځکه تری انکار کوی).

تفسیر: یعنی هغه ذات چی یو ځلی مو ژوندی کوی او بیا مو وژنی هغه ته دغه کار څه سختی او اشکال لری چی تاسی بیا ژوندی کړی او بیا مو ګرد (ټول) سره یو ځای راټول او جمع کړی؟.

## وَدِللهِ مُلْكُ السَّمْوٰتِ وَالْكَرْضِ وَيَوْمُرَّقَوُمُ السَّاعَةُ يَوْمَ إِنَّغَنَّرُ السَّاعَةُ يَوْمَ إِنِّغَنَّرُ النَّامُ السَّاعَةُ يَوْمَ إِنِّغَنَّرُ النَّامُ الْمُعْمِيمُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولِي الْمُعْمُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمُ الْمُعِلِي الْمُعْمِلُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِي الْمُعْمُ الْمُعْمُ ا

او خاص الله لره دی سلطنت د آسمانونو او د ځمکی (سره له آسمانونو او ځمکی خلقاً، ملکاً و عبیداً) او په هغه ورځ کښی چی ودریږی قیامت نو په دغه ورځ به زیانکاره شی مبطلان (کافران).

تفسیر : په هغی ورځی کښی چی ذلیل، سپک او خوار ودریږی نو هلته به دوی ته دغه خبره ښکاره او څرګندیږی (ښکاریږی) چی تیروتلی او غولیدلی وو.

## وَتَرْى كُلَّ أُمَّةٍ جَائِيَةً عَكُلُّ أُمَّةٍ ثُكُلِّ إِلَى كِتْبِهَا الْيُؤَمِّ تُجُزُونَ مَاكُنْ تُوْمَعُ الْيُؤَمِّ تُجُزُونَ مَاكُنْ تُوْمَعُ الْمُؤْنَ

او وبه وینی ته (ای کتونکیه په قیامت کښی) هر امت ناست پر ځنګنونو

خپلو (له خوفه او هیبته) هر یو امت به رابللی شی په طرف د کتاب اعمالنامی خپلی (نو وبه ویل شی دوی ته له جانبه د الله چی) نن ورځ به جزاء درکړه شی (تاسی ته د) هغو (اعمالو) چی وئ تاسی چی کول به مو (په دنیا کښی)

تفسير : يعنى د اعمالنامى په طرف بلل كيړى چى راځئ سم له دى سره حساب راكړئ! نن هر سړى ته د ده له هغه عمل سره سم بلل جزاء او سزا وررسيږى چى په دنيا كښى ئى كړى وى.

## هٰذَاكِتٰبُنَايَنُطِئُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ

دغه کتاب زمونږ دی خبری کوی (او شاهدی وائی) پر (اعمالو د) تاسی باندی په حقه سره.

تفسیر : یعنی هر هغه کار چی کړی ئی وی، دغه اعمالنامه به هم هغه په پوره او کامل صورت سره در شیی او د یوی ذری په اندازه به هم په هغه څه تزئید او تنقیص نه کیږی.

### إِتَّا كُتَّانَسُتُنْسِخُ مَا كُنْتُونَعُمَنُونَ®

بیکشه مونږ وو چی امر به مو کاوه په لیکلو سره د هر هغه څه چی وئ تاسی چی کول به مو (په دنیا کښی).

تفسیر : یعنی زموند په علم کښی هر شی له ازله شته، مګر د دوی د انضباط دپاره زموند پرښتی مقرری دی چی د دوی ګرد (ټول) اعمال حقاً حقاً ولیکی، نن د دوی لیکلی شوی مکمل رپورټ ستاسی په مخ کښی پروت دی.

## فَأَمَّا الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِاتِ فَيْكُ خِلْهُمُ رَبُّهُمُ فِي رَحْمَتِهُ ۚ ذَٰلِكَ هُوَالْفَوُرُ الْمُبِينُ ۞

پس هر څه هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) پس ننباسی دوی رب د دوی په رحمت (جنت) خپل کښی دغه (ننوتل د

جنت) هم دغه بری دی شکاره.

تفسیو: یعنی په جنت کښی به الله تعالیٰ مومنان داخلوی چی هلته په اعلیٰ درجه سره رحمت او هر قسم مهربانی وی.

## وَامَّا الَّذِيْنَ كَفَرُوا الْمَا فَكُوْتِكُنَ الْيِقُ تُتُلَى عَلَيْكُو فَاسْتَكُبُرُتُو وَاللَّالَةِ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَالْمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوال

او هر څه هغه کسان چی کافران شوی دی (وبه ویل شی دوی ته داسی) آیا نه ؤ آیتونه (د قرآن) زما چی لوستل کیدل به پر تاسی باندی پس تکبر مو وکړ (او ایمان مو پری رانه ووړ) او وئ تاسی قوم ګنهګاران (کافران).

## وَإِذَا تِيْلُ إِنَّ وَعُدَاللهِ حَقَّ وَالسَّاعَةُ لَارَيْبَ فِيهُا قُلْتُوْ مَّانَدُرِي مَاالسَّاعَةُ إِنَ ثَطُقُ إِلَاظَنَّا وَمَا خَنُ بِمُسْتَيْقِنِيْنَ ۞

او هر کله چی وبه ویل شو (تاسو ته ای کفارو چی) بیشکه چی وعده د الله حقه ده (په ژوندون سره) او قیامت نشته شک په (راتلو) د هغه کښی نو وبه ویل تاسی نه پوهیږو چی څه شی دی قیامت ګمان نه کوو مګر ګمان لږ او نه یو مونږ یقین راوړونکی (په راتلو د قیامت).

تفسیر : یعنی موندٍ په دی باندی هیڅ نه پوهیډو چی قیامت به څرنګه وی؟ ته د قیامت کوم عجیب او غریب احوال چی بیانوی موندٍ پر هغه له سره یقین او باور نشو کولی، هو! دغو خبرو او اترو او ستا د ډیرو آورولو په اثر یو لډ څه ضعیف امکان او یوه توره تیاره خیال ئی زمونډ په افکارو کښي کله نا کله راځي چې هغه بيله خبره ده.

## وَبَكَ الْهُمُ سِيِّاتُ مَا عَمِلُوا وَحَاقَ بِهِمُ مَّا كَانُوا بِهٖ يَسْتَ هُزِءُون ٠

او ښکاره به شی (په قیامت کښی) دوی ته ناکاره والی (بدی جزاوی) د هغو (بدو اعمالو) چی کړی وو دوی (په دنیا کښی) او چاپیر (نازل) به شی په دوی عذاب د) هغه چی وو دوی چی په هغه پوری به ئی مسخری کولی.

تفسیر: یعنی څه مهال (وخت) چی قیامت راشی، د دوی دغه تول بد کارونه او د هغو نتائج به د دوی په مخ کښی وروړاندی کیږی، او د عذاب او د نورو انداراتو په نسبت څه توکی تکالی چی دوی به کولی هغه تول به د دوی په مخ کښی راځی او دوی چپ له خپل تصوره په هم هغو کښی اخته او ککړ کیږی.

د ملائكة العذاب په ژبه دغو كفارو ته د الله تعالىٰ اعلىٰ شانه واعظم برهانه له جانبه دغسى خطاب كيږى چى.

## وَقِيْلَ الْيُوْمَ نَنْسُلُكُوكُمَّ انْسِيْتُكُولِقًا ءَيُومِكُولُهُ لَا

او وبه ویل شی چی نن ورځ به هیر کړو (پری به ږدو) مونږ تاسی (په دوزخ کښی) لکه چی هیر کړی وو تاسی ملاقات د ورځی ستاسی دغه (چی ورځ د قیامت ده).

تفسیو: یعنی په دنیا کښی دغی لوئی ورځی ته مو هیڅ فکر او خیال نه وو او بیخی مو هغه نه یادوله نن مونږ هم په لطف او مهربانی سره ستاسی یادونه نه کوو او تل تر تله مو په هم دغه عذاب کښی هم هغسی سره خوشی پریږدو لکه چی تاسی په دنیوی مزو، میلو، او چړچو کښی ډوب تللی وئ.

## وَمَأُولِكُو التَّارُومَالَكُوْ مِّنَ نُصِرِيُنَ ۚ ذَٰلِكُوْ بِأَتَّكُو الْتَحَدُّرُ تُحَدِّ اليتِ اللهِ هُزُوًا قَخَرَّتُكُو الْحَيَوةُ الدُّنْيَا ۚ

او ځای ستاسي اور دی او نشته تاسو ته هیڅوک له مددګارانو (چې مو تری

خلاص کړی). دغه (تعذیب له دی سببه دی) چی بیشکه تاسی نیولی مو وو آیتونه (د قرآن) د الله په ټوکو سره او مغرور کړی وئ تاسی دغه ژوندون لږ خسیس.

تفسیو: یعنی په دنیوی مزو او چرچو کښی داسی مشغول او لګیا شوی وئ چی له سره دغه خبره ستاسی په فکر او خیال کښی نه کرځیده چی کله به دلته راځئ، او له الله تعالیٰ سره مخامخ کیدونکی یئ، او که څه خیال هم تاسی ته در پیدا شوی وو نو داسی به مو ګڼل او تصور به مو کاوه څرنګه چی نن په دنیوی ژوندانه کښی مونږ د مسلمانانو حریف او مقابل طرف کڼلی کیږو په اخروی ژوندانه کښی به هم مونږ د هم داسی قوت او زور خاوندان یو.

## فَالْيُؤْمَرُلانِغُرْجُونَ مِنْهَا وَلاهُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ۞

نو نن ورځ وبه نه ایستلی شی دوی له دوزخه او نه به د دوی عذر قبول (او توبه ومنله) شی.

تفسیر: یعنی نه دوی له دوزخه ایستل کیږی او نه داسی کومه موقع دوی ته ورکوله کیږی چی په هغی کښی څه عبادت او ریاضت وکړی او د رب العزت د رضاء میمنت ځان ته حاصل کړی.

## فَيلتهِ الْحَمَدُ رَبِّ السَّمْوْتِ وَرَبِّ الْرُضِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ۞ وَلَهُ الْكِبْرِيكَ وَفِي السَّمْوْتِ وَالْرَضِ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْعَكِيمُ ﴿

پس خاص الله سره ده ټوله ثناء صفت چې رب د آسمانونو او رب د ځمکې دی رب د ټولو عالمیانو دی. او خاص الله لره ده لوئې په آسمانونو او په ځمکه (په علویاتو او سفلیاتو) کښې او هم دی دی ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چې هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: ښائی چی انسان الله تعالیٰ ته متوجه شی! او د ده د احساناتو او انعاماتو قدر وکړی! او محض د ده خوښی وکړی! او بحض د ده خوښی او پر هدایاتو ئی تګ وکړی او له نورو ګردو (ټولو) څخه وشکوی! او محض د ده خوښی او رضا ځان ته حاصله کړی او تل تر تله په هم دغه فکر او ذکر کښی اوسی! تل د ده د عظمت او قدرت په مقابل کښی پخپل واک او اختیار د زړه له کومی مطیع او منقاد وی! له سره د

سرکشی، تمرد، طغیان او عصیان، خیال او کمان پخپل زړه او مخیله کښی ونه کرځوی! په قدسی حدیث کښی راغلی دی. «الکبریاء ردائی والعظمة ازاری فمن نازعنی واحداً منهما قذفته فی النار» کبریاء زما محادر دی او لوی زما ازار دی نو هر محوک چی په دغو دواړو کښی له ماسره منازعه یا کشمکش وکړی زه به ئی په سخت اور کښی په غومحارولو سره غورځوم «اللهم اجعلنا مطیعین لامرک وجنبنا غضبک وقنا عذاب النار انک سمیع قریب مجیب الدعوات».

تمت سورة الجاثية بعونه وصونه فلله الحمد والمنة وبه التوفيق.

سورة الاحقاف مكية الا الآيات (۱۰ و ۱۰ و ۳۵) فمدنية وهي خمس وثلاثون آية و اربع ركوعات رقم تلاوتها (٤٦) تسلسلها حسب النزول (٦٦) نزلت بعد سورة الجاثية «د الاحقاف» سورت مكي دي پرته (علاوه) له ۱۰ ؤ ۱۵ ؤ ۳۵ آياتونو څخه چې مدني دي (٣٥) آيته (٤) ركوع لري په تلاوت كښي (٤٦) او په نزول كښي (٦٦) سورت دي وروسته د «الجاثية» له سورته نازل شوى دي

### بِنُ مِن اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

## ڂڂۜ۞ۧؾؘڹٛڒؚؽڷؚٳڵڰؚؿ۬ٮؚڡؚؽٳٮڵۼٳڷۼڒۣؽ۬ڒؚٳڷڂۘڮؽۄؚ۞ مٵڂؘڵڨؙٮٵٳڛۜٙڡٷڛۅؘٳڵۯۻؘۅؘڡٵؠؽڹۿؠؙٵۧٳڷٳۑؚٳڷڂؚقۜۅؘڵٙۼڸۺٞۺؠٞٞؽ

رالیږل د دی کتاب (قرآن) دی له طرفه د الله ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی) نه دی پیدا کړی مونږ آسمانونه او ځمکه او هر هغه نحیزونه چی په منځ د دی دواړو کښی دی مګر په حقه (دیاره د دی چی دلالت وکړی په قدرت او وحدانیت زمونږ) او (په) ټاکلی(مقرر کړی) وعدی سره.

تفسیر: یعنی آسمان او ځمکه او دا گردی (تولی) کارخانی الله تعالیٰ خوشی چتی (بیکاره) نه دی جوړی کړی. بلکه هغه گردی (تولی) ئی د یوه غرض او مقصد دپاره پیدا کړی دی چی تر یوه تاکلی(مقرر کړی) مدت او ایښود شوی نیتی او معین میعاد پوری به هم داسی چلیږی کله چی د دی نړی (دنیا) نتیجه راښکاره شی نو هغه ته به آخرت وایه شی.

## وَالَّذِيْنَ كُفَنُ وَاعَمَّآ أَنْذِرُوْا مُغْرِضُونَ ©

او هغه کسان چی کافران شوی دی له هغه څیزه چی دوی پری ویرولی شی (چی قرآن دی) مخ ګرځوونکی دی

تفسیر: یعنی له بد انجام څخه نه ویریږی او د آخرت دپاره څه تیاری نه کوی کله چی د آخرت خبری آوری نو په یوه غوږ ئی ننوځی او له بل غوږ څخه ئی وځی او ژر تر ژره ئی هیروی.

## قُلُ آرَءَيْتُهُ مَّاتَكُ عُوْنَ مِنُ دُوْنِ اللهِ آرُوْزِنُ مَاذَا خَلَقُوُا مِنَ أَرُوْزِنُ مَاذَا خَلَقُوُا

ووایه (ته ای محمده!) آیا وینئ خبر کړئ تاسی ما په (حال د) هغو (بتانو) چی بولئ ئی عبادت کوئ تاسی بی له الله وښیئ تاسی ماته کوم دی هغه څیز چی پیدا کړی دی دوی له ځمکی څخه؟ آیا شته دوی ته څه شرکت په (پیدا کولو د) آسمانونو کښی؟ (یعنی نشته له الله سره شریک)

تفسیر: یعنی قدوس الله تعالیٰ آسمان او ځمکه او گرد(ټول) مخلوقات پیدا کړی دی آیا په رښتیا سره ویلی شئ چی د ځمکی کومه ټوته یا د آسمان کومه برخه بل چا پیدا کړی ده؟ یا ئی پیدا کولی شی؟ نو دوی بیا ولی هغه خپل باطل معبودان له الله تعالیٰ سره بولی؟ بلکه زیات له هغه څخه ئی ولی گڼی؟ او ولی غوښتنی ورځنی کوی؟ دا «ام» بمعنی د همزی د انکار دی.

## اِيْتُورْنُ بِيتْبِ مِّنُ مَّبْلِ هَنَ اَوْ اَلْرَةٍ مِّنْ عِلْمِ اِنْ كُنْ تُمُ طدِقِيْنَ ©

راوړئ تاسى ماته كوم كتاب (چى راغلى وى تاسى ته) پخوا له دغه (قرآنه) يا يوه باقى علامه دليل له علمه (د پخوانيو انبياؤ) كه چيرى يئ تاسى رښتينى (په دى كښى چى په عبادت كولو د دى بتانو به الله ته نژدى كيږئ)

تفسیر: یعنی که دوی د خپل شرک په دعوی کښی رښتین وی نو د کوم آسمانی کتاب سند درښکاره کړی یا په داسی یو علمی اصول سره دی دا خپله وینا جوته (ثابته) کړی چی د عاقلامو په مخکښی د منلو وړ(لائق) وی که پر یو څیز باندی نه عقلی او نه نقلی دلیل په لاس وی نو هغه په څه ډول(طریقه) د منلو او آوریدلو وړ(لائق) کیدی شی؟

## وَمَنْ آضَلُّ مِتَّنَ يَّذُعُوا مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ اللهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ لَا يَنُومِ الْقِيمَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَا إِنْجِهُ عِنْ لُونَ ۞

او څوک دی ډیر گمراه (یعنی هیڅوک نشته ډیر گمراه) له هغه چا چی بولی بی له الله څخه هغه چی نشی قبلولی هغه لره (دعاء سؤال) تر ورځی د قیامت پوری (چی هغه بتان دی) او دغه (بتان) له دعاء بلنی د دغو (عابدانو څخه) بی خبره دی (ځکه چی جمادات دی)

تفسیر: یعنی له دی څخه به لویه گمراهی او زیات حماقت څه شی وی چی یو ناپوه خپل الله تعالیٰ پریږدی او له داسی یو بی ژوند او بی واک مخلوق څخه د خپلو اړتیاوو(مجبورو) او احتیاجاتو په پوره کولو کښی امداد او مرستی(مدد) وغواړی چی هغوی پخپل مستقل اختیار د هیچا غږ نشی اوریدلی بلکه دا هم کومه ضروری خبره نه ده چی که هغوی له داسی غږیدلو څخه خبر هم شی. د تیږو(گتو) او خاورو او د نورو شیانو بتان خو لا پریږده پرښتی او پیغمبران هم هغه خبری آوری او همغه چاری کولی شی چی د هغو اجازت او قدرت د پاک رب العزت جل جلاله له لوری هغوی ته ورکړی شوی دی.

## وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوْ الْهُمُ أَعْدَاءً وَّكَانُوْ إِبِعِبَا دَتِهِمُ كِفِي يَنَ •

او کله چی راټول کړل شی خلق (لپاره د حساب) وی به (وبه ګرځی) دغه (بتان) دغو (خپلو عابدانو) ته دښمنان او وی به (وبه ګرځی) دغه (معبودان) په عبادت د دغو (عابدینو خپلو) منکران

تفسیر: یعنی په آخرت کښی چی امداد او معاونت ته ئی ډیره اړتیا(احتیاج) او حاجت وی نو دا بی وسه معبودان خپلو عابدانو ته څه مرستی(مدد) رسولی شی؟ بلکه لکه دښمن د دوی په مخکښی به ودریږی او له دوی څخه به خپله سخته بیزاری او خپګان ښکاروی تر دی چی داسی به هم وائی ﴿ مَاکَاتُوْآَلِاَکَایَعَبُدُوْن ﴾ جزء ۲۰ (د قصص ۷ رکوع ۱۳ آیت) یعنی دا خلق مونږ نه پیژنو او نه ئی زمونږ بندګی کړی ده نو تاسی فکر وکړئ چی په هغه وخت کښی به دوی ته څومره حسرت او ندامت ورپیښیږی.

## وَإِذَاتُتُلَعَلِيُهِمُ الْيَتُنَا بَيِّنَتٍ قَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُ وَالِلُحِقِّ لَتَاجَآءُ هُمُوْلِانَاسِحُرُّشِٰبُيْنَ ۞

حُمِّ (٢٦ ) الاحقاف(٤٦ )

او کله چی ولوستل شی پر دغه (اهل د مکی) باندی آیتونه (دلائل د قدرت) زمونږ ښکاره نو وائی هغه کسان چی کافران شوی دی حق (قرآن) ته کله چی راشی دوی ته چی دا سحر جادو دی ښکاره

تفسیر: یعنی دا خلق اوس د آخرت هیڅ فکر نه کوی او نه نصیحت او نه پند او نه ښوونی ته غوږ ږدی که د پاک قرآن آیتونه دوی ته واورول شی نو په ځغرد (ضد) سره وائی چی دا خو ظاهر سحر کوډی او جادو دی.

## آمُرَيَقُوْلُوْنَ افْتَرْكُ ا

بلکه وائی دوی له ځانه ئی جوړ کړی دی (محمد دغه قرآن او د الله له جانبه نه دی راغلی)

تفسیر: یعنی د جادو ویلو محخه زیاته قبیحه او شنیعه د هغوی دا دعوی ده چی قرآن مجید دوی له خپله ځانه جوړ کړی دی، او د خورا(ډیر) لویو دروغو نسبت ئی الله تعالیٰ ته کوی (العیاذ بالله).

## قُلْ إِنِ افْتُرَيْتُهُ فَلَاتَهُ لِكُونَ لِي مِنَ اللَّهِ شَيًّا \*

ووایه (ته ای محمده! دوی ته) که ما جوړ کړی وی دغه (قرآن فرضاً) له ځانه پس نه به شع تاسی مالکان (خلاصوونکی) ما لره له (عذاب د) الله په مخکښی هیڅ قدر (نو ولی به تړم دغومره لوی دروغ پر الله باندی؟)

تفسیر: یعنی پر الله تعالیٰ باندی دروغ ویل ډیر لوی جرم دی که په فرض محال سره داسی جسارت هم وکړم نو ګواکی په لوی لاس می خپل ځان د الله تعالیٰ لوی غضب او ډیر سخت عذاب ته وروړاندی کړ، لږ څه خو خیال وکړئ هغه سړی چی پخپل ګرد(ټول) عمر کښی پر بندګانو باندی دروغ نه وی ویلی او په ډیرو کوچنیو کوچنیو (وړو وړو) معاملو کښی د الله تعالیٰ له ډاره ریږدی نو څرنګه به یو ناڅاپه پر الله تعالیٰ باندی دروغ وائی او خپل ځان پخپل لاس په داسی لوی عذاب کښی اخته کوی چی د دنیا هیڅ یو قوت له هغه څخه ژغوروونکی (بچ کوونکی) نشی کیدی. فرض ئی کړئ که زه رښتیا په دروغو سره تاسی د خپل ځان تابع کړم نو تاسی به می څرنګه د الله تعالیٰ د هغه قهر او غضب څخه وژغورلی (وساتلی) شئ چی هغه د

نبوت دروغجنو مدعیانو ته تاکلی(مقرر) شوی دی چی په دروغو ځان پیغمبر بولی او کله چی ما له الله تعالی څه بدی راپیښی کړی نو تاسی به له ما سره څه ښیکنی(فائدی) وکړلی شئ؟ آخر زما نحلویښت کلن حالات او سوانح تاسی ګردو(تولو) ته معلوم دی چی زه نه دومره بی خوفه او بی باکه او نه داسی بی عقل یم چی د ځینی مخلوق د خوښولو دپاره د الله تعالیٰ خپګان ځان ته وګتم په هر حال که زه معاذ الله کاذب او مفتری یم نو د هغه وبال به زما په غاړه وی.

## هُوَ آعُكُمُ بِمَا تُغِينُفُونَ فِيهِ كَعَىٰ بِهِ شَهِيْدًا ابَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ا

دغه (الله) ته ښی معلومی دی هغه خبری چی تاسی لګیا یئ، په هغو کښی، کافی دی دغه (الله) ښه شاهد حق ښوونکی په منځ زما او په منځ د تاسی کښی (چی دغه قرآن له جانبه د الله دی)

تفسیر: یعنی هغه خبری چی تاسی ئی ویونکی یئ الله تعالیٰ ته هغه ښی معلومی دی نو ځکه د لغو او چتی(بیکاره) خبرو او بیکاره خیالاتو څخه و گرځئ! او د خپل انجام په فکر کښی ولویږئ! که د الله تعالیٰ حق رسول ته کاذب او مفتری وایئ نو د دی خبری پای (آخر) دروند دی ولی چی الله تعالیٰ ته زمونډ او ستاسی هیڅ کومه پته خبره پته نه ده هغه په خپل صحیح او محیط علم سره موافق د هر چا له چاری سره سمه معامله کوونکی دی زه هغه پاک الله د خپل او ستاسی په منځ کښی شاهدوم هغه به د خپل قول او فعل سره راښیی چی کوم یو رښتیا وائی؟ او کوم یو رښتیا وائی؟ او کوم یو رښتیا وائی؟ او

### وَهُوَالْغَفُورُ الرَّحِيمُ

او هم دغه (الله) دی ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیر: یعنی که اوس هم له هغو خبرو څخه خپله خوله ونیسئ نو وبه بښلی شئ؟ او وپوهیدئ چی دا بښنه د الله له لورینی (مهربانی) او بښنی او حلم څخه ده چی سره له دی چی ستاسی په جرایمو باندی پوه دی او پوره قوت او قدرت هم لری چی تاسو ووژنی او په راز راز(قسم قسم) بلاوو کښی مو اخته کړی خو بیا هم له تاسی سره ښه کوی.

## **ڠُڶؙ**ڡؘٵڴؙٛٛڹؙؾۢڔؚڋٵڴٳۺۜٵڷڗ۠ڛؙڶؚ

#### ووایه (ای محمده دوی ته) نه یم زه اول له رسولانو (بلکه زما نه پخوا هم رسولان تیر شوی دی)

تفسیر: یعنی تاسی زما له دی خبرو څخه ولی دومره بد وړئ؟ ما کوم نوی شی له ځان سره نه دی راوړی. له ما څخه مخ کښی هم د نبوت او رسالت سلسله جاری وه. زه هم هغه خبره کوم چی هغوی کوله، له هغو ګردو(تولو) پیغمبرانو څخه وروسته زه د الله تعالیٰ له لوری رسول او استاځی شوی یم. او هغه خبری تاسی ته دررسوم چی پخوانیو پیغمبرانو هم ویلی دی نو له دی حیثیته هم زه د کومی نوی خبری ویونکی نه یم. بلکه د ډیرو پخوانیو زیریو مصداق یم چی تاسو ته مخامخ شوی یم. نو د هغه په منلو کښی څه اشکال درپیښ دی؟.

## وَمَا اَدْرِى مَا يُفْعَلُ فِي وَلَا لِكُمْ إِنَ اَتَّبِهُ إِلَّا مَا يُوْلَى إِلَىَّ وَمَا ۗ اَنَا إِلَانَذِيْرُ مِنْ مِنْ مِنْ فِي اللَّهِ اللَّهِ إِلَى اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ ا

او نه پوهیږم چی څه به وکړل شی له ما سره (په دنیا کښی) او نه (پوهیږم) چه څه به وکړل شی له تاسو سره (په دنیا کښی) نه کوم زه پیروی متابعت مګر خو د هغه (حکم) چی رالیږلی شوی دی ماته (چی قرآن دی) او نه یم زه مګر ویروونکی یم ښکاره (له عذابه).

تفسیو: یعنی زه له دی خبری سره هیڅ اړه (تعلق) او کار نه لرم چی زما د دی کار وروستنی نتیجه څه کیږی؟ او له ما سره به الله تعالیٰ څه معامله کوی؟ او له تاسی سره به څه چاری کوی؟ او نه اوس زه پوره پوره تفصیلونه د خپل او ستاسی د انجام په نسبت ښوولی شم چی په دنیا او آخرت کښی به څه څه پیښی پیښیدونکی وی؟ یوه خبره کوم چی زما کار یواځی د الله تعالیٰ د وحی اتباع او د الله جل جلاله د حکم امتثال او د کفر او د عصیان له خرابو نتائجو څخه په ډیر ښکاره ډول(طریقه) سره د خلقو پوهول دی له دی نه زیات هغه شیان چی زما او ستاسو په مخکښی په دنیا او آخرت راتلونکی دی د هغو ګردو(تولو) تفصیلات سم د لاسه زه نشم درښوولی او نه په داسی خبرو کښی له لویللو څخه کوم مطلب لرم. د بندګانو کار د الله تعالیٰ د احکامو د منلو په وخت کښی دا دی چی هغه فقط د زړه له کومی په اخلاص سره بلاکم او کیف ومنی او اجراء ئی کړی او د هغو له نتایجو څخه پوښتنه ونه کړی.

## قُلُ آرَءَ يُثُمُّ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِاللهِ وَكَفَرْتُوْرِهٖ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّنَ بَنِيَّ اللهِ وَلَيْهِ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنَ بَنِيَّ اللهَ الرَّيْهُدِي الْقَوْمُ الظَّلِمِيْنَ شَا

ووایه (ته ای محمده دوی ته) آیا وینئ خبر کرئ تاسی ما (چی څه حال به وی ستاسو) که چیری وی دغه (قرآن) له جانبه د الله حال دا چی کافران شوی یئ تاسی په ده سره او بیا شاهدی ویلی ده یوه شاهد له (علماؤ) د بنی اسرائیلو په مثل حقیقت د داسی یو کتاب باندی پس ایمان راوړی وی (پری هغه شاهد) او تکبر کړی وی تاسی (له ایمان راوړلو پری نو آیا تاسو نه یئ ظالمان؟ بلکه خامخا ظالمان یئ!) بیشکه الله نه ښیی سمه صافه لیاره قوم ظالمانو ته

تفسیر: په دغه زمانه کښي د عربو ناپوهان د بني اسرائيلو له علم او فضل څخه مرعوب وو کله چې زمونږ د پیغمبر د نبوت آوازه (انګازه) خوره شوه نو ګردو(ټولو) مشرکانو د دوی د بعث یه نسبت د بنی اسرائیلو له یوهانو څخه یوښتنی کولی او غوښتل ئی چی د هغوی په خولو دوی دروغجن وسیی. او د خپلو ویناوو دیاره کومه خبره زده کړی او وئی وائی چی وګورئ! د علم خاوندان او اهل الکتاب هم د ده خبری دروغ گنی خو یه دی مقصد کښی هم مشرکان تل ناکام شول او الله تعالىٰ د هم هغو بني اسرائيلو په ژبو زمونږ د پيغمبر تصديق او تائيد وفرمايه. او دا ئی ورسکارہ کرہ چی هغوی هم لکه باک قرآن غوندی يو آسماني کتاب چي توريت دي او يو پیغمبر چی حضرت موسٰی علیه السلام دی لری نو ځکه د حضرت د رسالت دعوی او د قرآن نزول او راښکته کیدل کوم نوی شی نه دی. له یهودانو ځینی عالمانو په ښکاره ډول(طریقه) سره هم اقرار و کړ چې بیشکه زمونږ په توریت کښې لیکلې دی چې له عربو څخه به یو عظیم الشان رسول مبعوث شی چی د یوه مقدس آسمانی قرآن لرونکی وی او دا رسول هم هغه موعود پیغمبر راښکاری او دا کتاب ئی هم هغه آسمانی کتاب دی چی مونږ په توریت کښی لوستلی دی د يهودانو د عالمانو دا شهادتونه فيالحقيقت له هغو يخوانيو ويناوو سره سم وو چي سره له زرهاوو تحریفونو او تبدیلو تر اوسه یوری یه توریت او نورو کتابونو کښی لیکل کیږی چی له هغو څخه راښکاريږي چې د بني اسرائيلو ډير لوي او مقدس ګواه حضرت موسی عليه السلام په زرهاوو کلونو یخوا له دی نه داسی شاهدی ورکړی ده چې د بنې اسرائیلو له اقاربو او وروڼو څخه په بنی اسمٰعیل کښی به زما په شان یو پیغمبر راشی لکه چی د جزء ۲۹ (المزمل) یه اوله رکوع ۱۵ آیت كىبىي راغلى دى ﴿ وَآاَلْوَمُلْمَا الْيُكُورُسُولُاهُ شَاهِدًا مَلَيْكُوكُمْ آلْوَسُلْمَا الْفِيرْعُونَ رَسُولًا ﴾ له هم دى سببه وو چی ځینی منصف او حق خوښوونکی یهودان احبار لکه عبدالله بن سلام او نور زمونږ د

114.

پاک پیغمبر په اول لیدلو کښي مسلمانان شول او وئي ويل «ان هذا الوجه ليس بوجه

حُمّ (٢٦)

کاذب انه دی دا مخ د دروغجن او هغوی د پاک قرآن غوندی د یو واضح الاعجاز کتاب په حقانیت باندی شاهدی ولوستله کله چی موسی علیه السلام د یوه شی په وقوع باندی په زرهاوو کلونو پخوا له دی نه زیری وکړی او یقین ولری او د یهودانو علماء د هغه په صدق باندی شاهدی ورکړی او د هغوی ځینی احبار برسیره د ژبی په شاهدی ورکولو په زړه سره هم داسی شاهدی ورکړه چی په اسلام مشرف شول نو سره له دومره شهادتونو که تاسی د خپلی لوینی او غرور لامله(له وجی) هغه نه منئ نو وپوهیږئ چی له دی څخه به کومه سخته ګناه بله نه وی او داسی ظالم او لوی ګنهګار ته نه ښائی چی د نجات او فلاح څه توقع ولری.

## وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ الِلَّذِيْنَ الْمُنْوَالُوْكَانَ خَيْرًامَّا سَبَقُوْنَا الَّذِيهِ

او وائی هغه کسان چی کافران شوی دی په حق د هغو کسانو کښی چی ایمان ئی راوړی دی (داسی) که چیری وی (دا ایمان راوړل) خیر بهتر نو نه به وو ړومبی شوی (دغه خوار مؤمنان) پر مونږ باندی هغه ته (بلکه مونږ اشراف به یری ړومبی شوی ؤ نه دغه خواران او ضعیفان مسلمانان)

تفسیر: یعنی زیاتره مسلمانان کمزوران ذلیلان، وینځی مریان دی که دا دین ښه وی نو ښو سړیو به منډی وروهلی او د هغه په منلو کښی به ئی زمونږ په شان پوهان، لویان، عزتمندان او مالدار څرنګه له دی مریانو او وینځو څخه وروسته پاتی کیدل؟

## وَإِذْ لَمْ يَهْتَدُوْالِهِ فَسَيَقُوْلُوْنَ هِنَا إِفْكُ قَدِيْرُ وَاللهِ فَسَيَقُوْلُوْنَ هِنَا إِفْكُ قَدِيْرُ

او کله چی سمه صافه لیاره بیا نه مونده دغو (منکرانو) په دغه قرآن سره نو ژر ده چی وبه وائی دوی دغه (قرآن) دروغ پخوانی دی

تفسیو: یعنی پخوانیو خلقو هم تل داسی خبری سره جوړولی سائی چی دا به د ﴿ وَتَهِدَشَامِدٌ شَامِدٌ شِنَ اَبْرَارُ اُلِنَا اَلَّهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُواللِمُ الللِّهُ الللِهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللِمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُواللِمُ الللْمُواللَّهُ اللْمُواللَّهُ الللِمُواللَّالِمُ اللْمُواللِمُ الللْمُواللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللْمُواللِمُ اللْمُواللِمُ اللَّهُ اللْمُواللِمُ اللَّهُ اللْمُواللِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللْمُواللِمُ اللِمُواللِمُ الل

## وَمِنْ قَبْلِهِ كِنْبُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهَذَا كِتَبُ مُصَدِّقً

حال دا چی یخوا له دغه (قرآنه) کتاب (توریت) د مولٰی امام پیشوا لیار ښوونکی وو (مؤمنانو ته) او (سبب د) رحمت وو (پر دوی) او دغه (قرآن) یو کتاب تصدیق کوونکی دی (هغو پخوانیو کتابو لره) تفسیر: یعنی دا پخوانی دروغ نه دی بلکه پخوانی رښتیا دی چی په زرهاوو کلونو پخوا له دی نه توریت هم د هم دی اصول تعلیم او ښوونه کړی ده او د هغه اقتداء ګردو(تولو) پیغمبرانو او ولیانو کوله او پخپلو بشارتو د تعلیم سره ئی ګردو(تولو) راتلونکیو نسلونو ته د هدایت رښتیا ښی لیاری وروښوولی او د رحمت ورونه ئی ورپرانیستل. اوس پاک قرآن نازل شوی دی او د هغه تصدیق کوی. لنډه ئی دا چی دواړه کتابونه یو د بل تصدیق کوونکی دی. او هم دا حال د نورو سماوی کتابونو دی.

## لِسَانًا عَرَبِيًّا لِيُنُوْرَا لَاذِيْنَ ظَلَمُوا أَثَّوَبُثُولِى لِلْمُحْسِنِيْنَ ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ قَالُوَا رَثَبُنَا اللهُ ثُمَّ السَّقَامُوا فَلَاخَوْفُ عَلَيْهِمُ وَلَاهُمُ يَعُزَنُونَ ۗ

په دی حال کښی چی په ژبه عربی دی دپاره د دی چی وویروی (دغه قرآن) هغه کسان چی ظلم ئی کړی دی «پر ځانونو خپلو په کفر سره» او زیری (د خوشالی) دی نیکو کارانو (مؤمنانو) لره (په جنت سره) بیشکه هغه کسان چی وائی رب زمونډ الله دی (نه بتان) بیا تینګ ودریږی (په عبادت د ده) پس نه به وی (هیڅ) ویره پر دوی او نه به وی دوی چی خپه به شی (په آخرت کښی)

تفسیر: هم داسی آیت د «خم السجده» سورت په محلیرویشتمه سیپاره کښی تیر شوی دی ښائی چی د هغه فوائد هلته ولوستل شی.

## أُولِلِكَ آصْعُبُ الْجَنَّةِ خُلِدِيْنَ فِيمَا أَجَزَاءً كَاكُولُ يَعْمَلُونَ @

دغه کسان یاران اوسیدونکی د جنت دی په دی حال کښی چی همیشه به وی دوی په دغه (جنت) کښی ورکوله به شی دوی ته جزا، په سبب د هغو (نیکو عملونو) چی وو دوی چی کول به ئی (په دنیا کښی)

تفسیر: یعنی د نیکو چارو په سبب د حق تعالیٰ په رحمت به همیشه په جنت کښی پاتی کیږی.

## وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحُسْنًا \*

حُمِّ (٢٦) الاحقان (٤٦)

او وصیت حکم مو کړی دی هر انسان ته له مور او پلار خپل سره د احسان نیکی کولو

تفسیر: د قرآن کریم به خو ځایونو کښی حق تعالیٰ خپل حق د مور او پلار له حق سره یو ځای بیان فرمایلی دی ځکه چی حقیقی موجد خو الله تعالیٰ دی لیکن په عالم اسباب کښی د اولاد د وجود ظاهری سبب والدین دی، او د حق تعالیٰ د ربوبیت د شان خاص مظهر وایه شی. دلته هم دومبی په هو افالدین گاوانیاله کوانیا که کښی د الله تعالیٰ د حقوقو ذکر وو اوس ئی د والدینو حق راوښود . یعنی انسان ته حکم ورکړی شوی دی چی له خپلو والدینو سره ښه سلوک وکړی! د هغوی تعظیم، محبت خدمت کول او خوښی خپل سعادت وګڼئ! په بل ځای کښی ئی دا ښوولی دی . که والدین مشرک هم وی بیا هم له هغوی سره په دنیا کښی ښائی ښه معامله وکړی! په تیره بیا د مور خدمت کول چی د ځینو وجوهو لامله(له وجی) د هغی حق دی له پلار څخه زیات ادا یکړ شی لکه چی صحیحه احادیث په دی باندی دال دی. گکه چی

### حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرْهُا وُوضَعَتُهُ كُرْهُا

پورته کړی (ساتلی) ئی ده دی (په نس خپل کښی) مور د ده په سختی سره او (بیا) ئی ایښودلی (ځیږولی) دی ده لره په سختی سره،

تفسیر: یعنی کله چی حمل د خو میاشتو شی د هغه دروندوالی معلومیږی مور په دی وخت کښی او د تولد په وخت کښی خومره صعوبتونه او ربرونه (تکلیفونه) پر ځان آخلی بیا خپل کوچنی(ماشوم) ته شودی ورکوی او تر کلونو کلونو هغه هر راز(قسم) ربرونه (تکلیفونه) په ځان کالی(برداشت کوی)، روزنه او پالنه ئی کوی. خپله آرامی او هوسائی(راحت) د هغه په هوسائی(راحت) او آرامی باندی جاروی(قربانوی) پلار هم تر زیاتی اندازی پوری په دغو تکلیفونو کښی مل وی او د هغه د روزنی وسیلی ورغوندوی بیشکه چی دا گردی(تولی) چاری د فطرت په تقاضا وی چی اولاد د خپل مور او پلار دا محبت او شفقت محسوس کړی او د هغوی د هغه محنت او ایثار قدر وکړی.

تنبیه: په حدیث کښی د پلار د خدمت کولو امر یو ځلی او د مور د خدمت کولو امر دری ځلی راغلی دی. د خبری خوند او لطف په دی کښی دی چی دی مبارک آیت هم د پلار او والد ذکر یو کرت په «والدیه» کښی او د والدی ذکر دری کرته راغلی دی. یو کرت د «والدیه» په لفظ کښی دوهم کرت په «حملته امه» او بیا په «وضعته» کښی.

## وحَمَّلُهُ وَفِطلُهُ ثَلْثُوْنَ شَهُرًا

او (دا) پورته کول ساتل د ده (په نس د مور کښی) او جلا(جدا) کول د ده (له تې نه) ديرش مياشتې وي.

تفسیو: ښائی د اکثریه عادت لامله(له وجی) ئی داسی فرمایلی وی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه وائی «که هلک قوی وی وروسته له یوویشتو میاشتو څخه له شودو بیلیږی او نهه میاشتی د هغه د حمل دی. یا داسی ووایئ چی لږ تر لږه د حمل مدت شپږ میاشتی دی او په دوو کلونو کښی کوچنیان (واړه) عموماً له تی څخه جلا(جدا) کیږی چی ګرده(ټوله) مدت سره دیرش میاشتی شوی د رضاع د مودی زیادت له دی څخه ډیر کم او نادر دی.

## حَتَّى إِذَا بِكُنَّ ٱشُكَّا لَا وَيَكُنَّ ٱرْبَعِيْنَ سَنَّةٌ `

تر هغه پوری کله چی ورسید دی قوت (د هوښیاری) خپلی ته او ورسید څلویښت کلونونو ته

تفسیر: په څلویښت کلنی کښی عموماً د انسانانو عقلی او اخلاقی قوتونه پخیږی نو ځکه د انبیاؤ علیهم السلام بعث هیڅ کله بخوا له څلویښت کلنی څخه نه دی شوی.

# قَالَ رَبِّ اَوْزِعُنِیُ اَنَ اَشُکُونِهُ تَنَكَ الَّاقِیُ اَنْعَمَتُ عَلَیْ وَعَلَی وَالِدَیْ قَالَ رَبِّ اَوْزِعُنِیُ اَوْزِعُنِی اَلْدِی اَنْ اَنْعُمَلُ اَلَّالِیْ اَنْ اَنْدُ اِلْدِیْ اَنْ اَنْدُ اِلْدِیْنَ ﴿ وَالْمِیْرِیْنَ ﴿ وَالْمِیْرِیْنَ الْمُنْلِمِیْنَ ﴾ وَاصْلِا فِی اِلْمُنْلِمِیْنَ ﴾ وَاصْلِا فِی اِلْمُنْلِمِیْنَ ﴾

وویل ده ای ربه زما الهام وکړی ماته په زړه کښی توفیق راکړی په دی چی شکر اداء کړم د نعمت ستا هغه (اسلام) چی انعام کړی دی تا پر ما باندی او په مور او پلار زما باندی او (بل دا راته الهام وکړه) چی عمل وکړم نیک چی راضی کیږی ته په هغه او صلاحیت کیږده ته (یا الله) په اولاده زما کښی، بیشکه ما توبه کړی ده تاته او بیشکه یم زه له حکم منونکیو څخه

#### (فرمان ستا ته)

تفسیو: یعنی سعادتمند سری داسی وی چی د هغو احساناتو شکریه ادا کړی چی الله تعالیٰ په هغه باندی او د هغه په مور او پلار باندی احسان کړی دی او د راتلونکی نیک عمل توفیق له الله څخه وغواړی او د خپل اولاد په حق کښی هم د نیکی دعاء طلب وکړی او له هغه تقصیر او لنه والی څخه چی په حقوق الله او حقوق العباد کښی له هغه څخه شوی وی توبه وکړی او د خلوص او تواضع او بندګی له لیاری څخه د خپل مخلصانه عبودیت او فرمانبرداری اعتراف وکړی!. تنبیه: په صحابه ؤ رضی الله تعالیٰ عنه خورا(ډیر) دیر خوش قسمت وو چی پخپله دوی او د هغوی مور او پلار او اولاد ته سره د ایمان د نبی کریم صلی الله علیه وسلم د صحبت شرف حاصل شوی دی په صحابه ؤ کښی دا خصوصیت بل هیچا ته ملی دی حاصل شوی.

## اُولَلِكَ الَّذِيْنَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُ وَآحُسَ مَاعَلُوْ اوَنَتَجَاوَزُعَنَ سِيّاتِهُمُ وَلَيْكَ الْوَاكِنَةُ وَعُدَالِطِهُ وَعُدَالِطِهُ وَعُدَالِطِهُ وَعَلَاثُوا الْمُؤْكِدُونَ الْمُؤْكِدُونِ اللَّهِ مِنْ الْمُؤْكِدُونَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ الْمُؤْلِقُونُ وَمُنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّمِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِل

دغه (ټول چی دا ئی حال او قال دی) هغه کسان دی چی قبلوو مونږ له دوی نه ډیر ښه د هغو(کارونو) چی کړی دی دوی او تیریږو له ګناهونو د دوی نه په دی حال کښی چی وی به په یارانو اوسیدونکیو د جنت کښی وعده کړی ده الله وعده رښتینی هغه (وعده) چی وو دوی چی وعده به ئی ورسره کولی شوه (په دنیا) کښی

تفسیر: یعنی د داسی بندگانو نیکی منلی، بدی ئی بښلی کیږی او د دوی محای د الله اعظم شانه و اکرم برهانه له صادقی وعدی سره سم جنت دی.

## وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أَنِّ تُكُمَّا

او هغه (سړی) چې وئې ويل مور او پلار خپل ته (کله چې راوئي باله ايمان ته) قباحت او کراهيت دې وې تاسې دواړو لره

تفسیر: د سعادت من اولاد په مقابل کښی ئی دغه د بی ادب او نالائق او نافرمان اولاد ذکر وفرمایه چی مور او پلار هغه ته د ایمان خبری کوی او پری پوهوی ئی مگر هغه پری نه پوهیږی

خم (٢٦) الاحقان (٢١)

او په ډيرو بی ادبو خبرو سره ورته غږيږی او سپک خطابونه ورته کوی او ايذا<sub>ء</sub> وررسوی. او دغسی هم هغوی ته وائی چی

## اتَعِدنِنِي آنُ الْخُرَجُ وَقَدْخَلَتِ الْقُرُونُ مِنْ تَبْلِلْ

آیا وعده کوئ تاسی له ماسره چی وبه ایستلی شم (له قبره) حال دا چی په تحقیق تیر شوی دی ډیر اهل د زمانی پخوا له ما څخه (او یو هم نه دی ژوندی شوی نو زه به څرنګه بیا ژوندی شم؟)

تفسیر: یعنی د مر کیدلو څخه وروسته له ژوندی کیدلو څخه انکار کوی او هیڅ له قیامت او پوښتنی څخه نه ویریږی او وائی چی څومره قومونه او تبرونه پخوا له ما څخه تیر شوی دی نو آیا له هغوی څخه کوم یو سړی تر اوسه پوری بیا ژوندی شوی دی؟ خلق له پخوا څخه تر اوسه پوری در ګرده هم داسی خبری اوری خو تر اوسه پوری د دی خبری تحقیق پای(آخر) ته نه دی رسیدلی نو اوس زه څرنګه په دی باندی اعتبار وکړم؟

## وَهُمَايَسُتَغِيثُونِ اللهَ وَيُلِكَ الْمِن اللهِ حَتَّى اللهِ حَتَّى اللهِ حَتَّى اللهِ حَتَّى الله

او هغو دواړو زاری کولی الله ته (په دغه حال کښی چی ویل دوی) خرابی ده تاته ایمان راوړه ته! بیشکه وعده د الله (په بعث بعد الموت سره) حقه رښتیا ده

تفسیر: یعنی د ده په اړامنی (گستاخی) باندی له یوی خوا الله تعالیٰ ته فریادونه او دعاوی کوی چی ده ته د حق د قبول توفیق ور په برخه شی او له بلی خوا ئی پوهوی چی کمبخته ستا کور وران شو اوس هم وخت دی فکر وکړه او وگوره چی د الله تعالیٰ وعده رښتیا ده د بعث بعدالموت کوم خبر چی د الله تعالیٰ له لوری ورکړی شوی دی بالکل حق او هغه پخپل تاپی او وعدی پوره کیدونکی دی او په هغه وخت کښی به ستا د دغه ناګاری (انکار) نتیجه ښه درښکاره شی.

### فَيَقُولُ مَا هٰنَ الرَّالَسَاطِيْرُ الْأَوْلِينَ

پس وائی دی نه دی دا (قول په بعث) مگر دروغی قصی د پخوانیو خلقو دی

حُمّ (۲۲)

تفسیر: یعنی داسی قصی موند دیری اوریدلی دی د پخوانیو وختونو قصی داسی دیری مشهوریدی چی په رښتیا سره هغه کردی (تولی) دروغ دی او هیڅ خارجی مصداق نه لری (العیاذ بالله)

## ٳۅؙڵؠٟٝڮٳؖۘڷۮؚؽؽؘڂۜۜٛۼۘڵؽؚؠؙؙؙؗٛٛ؋ڵڡۜۘٛۅٛڷ؋ٛؽؙٲؙڡٙۅؚۊؘۮؙڂٙػؿؙڡؚڽؙڣۧڵؚۿٟڡٝ ڡؚۜڹٳڿؚڹۣۜۏٳڵٳۺؙ

دا هغه کسان دی چی حقه ثابته شوی ده پر دوی باندی خبره (د عذاب) په جمله د نورو امتونو خلقو کښی چی په تحقیق تیر شوی دی پخوا له دوی څخه له پیریانو او انسانانو

تفسیر: د عذاب خبره هم هغه ده چی د (السجدة) په دوهمه رکوع کښی ﴿ لَمُمَّاثَنَّ جَمَّاتُومِنَ الْجَنَّةِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِيْنَ ﴾ راغلی دی یعنی څرنګه چی ډیری ډلی له پیریانو او له بنی آدمانو څخه پخوا له دی نه د دوزخ مستحق ګرځیدلی دی دا بدبختان هم په هغوی کښی ګډ دی.

### ٳؾۜٛۿؙؙۿؙػٲڹٛۏٝٳڂۑؠڔؿڹٛ

#### بیشکه دوی وو زیان کاران (په دنیا کښي)

تفسیر: الله تعالیٰ له خپل رحمت د ایمان او د سعادت تخم د هر سری په زړه کښی په فطری ډول(طریقه) سره کرلی دی هغه هم د دی کمبختانو له لاسه ضائع شوی دی له دی څخه به زیات نقص او خساره محه وی چی یو سړی په تجارت کښی د ګټی په ځای د خپلی ناپوهی، غفلت او حماقت له سببه خپله پنگه او رأس المال هم ضائع او له لاسه وباسی.

## وَلِكُلِّ دَرَجْتٌ مِّمَّاعِمُلُوْا

او هری فرقی ته (د مؤمنانو او کافرانو) مرتبی دی له (جزاء د) هغو چی کړی ئی دی (په دنیا کښی)

تفسیر: یعنی د اعمالو د تفاوت لامله(له وجی) چی د جنتیانو په درجاتو کښی فرق او توپیر (تفاوت) دی هم دا راز(قسم) د دوزخیانو په درجاتو کښی هم فرق شته.

### وَلِيُواْفِيهُمْ اعْمَالُهُمْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ٠

او (مقرری کړی درجی) دپاره د دی چی پوره به ورکړه شی دوی ته جزاء د عملونو د دوی حال دا چی پر دوی به ظلم ونه کړ شی (په تنقیص د حسناتو یا تزئید د سیئاتو سره

تفسیر: نه د کومی نیکی ثواب له ورکاوه شی او نه د کومی بدی سزا د هغه له میچه پورته او نامناسبه تاکلی(مقرر) کیدی.

## وَيُوْمَ يُعْرَضُ الّذِينَ كَفَرُوْاعَلَى النّارِ ﴿ اَذْهَبْ تُوْطِيّا لِللَّهِ الْكَارِ الْدُهْبُ تُوْطِيّا لِللَّهُ اللَّهُ اللّ

او یاده کړه (ای محمده!) هغه ورځ چی وړاندی کړ شی هغه کسان چی کافران شوی دی پر اور (د دوزخ باندی او وبه ویلی شی ورته) چی وړی دی تاسی لذائذ نیکی خپلی په ژوندون لړ خسیس خپل کښی او نفع اخیستی ده تاسی په هغه سره (په دنیا کښی)

تفسیر: د کافرانو په هیڅ یو کار کښی د ایمان روح نه وی یواځی د نیکی د یوه قالب او نمونی غوندی یو شی وی. د دی راز(قسم) فانی نیکی اجر هم فانی وی چی په دی ژوندون کښی د مال، شتو، اولاد، حکومت، روغتیا، عزت، شهرت او نورو په شکل ورکاوه شی. هم هغه ئی وفرمایل چی تاسی د خپلو صوری نیکیو مزی په دنیا کښی اخیستی دی او په هغه ځای کښی ئی له لذاتو څخه متمتع شوی یئ هغه عیش او آرام چی د ایمان راوړلو په تقدیر تاسو ته په آخرت کښی رسیده ګواکی د هغه په ځای مو په دنیا کښی مزی وکړی. اوس دلته تاسو په عیش او مزو کښی هیڅ برخه نه لرئ. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هغه کسان چی آخرت نه غواړی او فقط دنیا ئی وغوښته د دوی د نیکیو بدله هغوی ته په هم دی دنیا کښی ورکوله کیږی».

## كَالْيُوْمُرُ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُوْنِ بِمَاكُنْتُو تَسُتَكُبِرُوْنَ فِلْكُوْمُ تُسُتَكُبِرُوْنَ فِلْ الْكَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنْتُو تَفْسُقُوْنَ ﴿

پس نن ورځ به جزاء درکوله شی تاسی ته د عذاب سپکوونکی په سبب د هغی چی وئ به تاسو (په دنیا کښی) چی تکبر لوئ به مو کوله په ځمکه کښی په ناحقه سره او په سبب د هغی چی وئ تاسو چی نافرمانی به مو کوله (په دنیا کښی)

تفسیر: یعنی نن تاسی ته د دروغو باتو (لاقو) او غاړه غړولو په سزا کښی ذلیل او رسوا کوونکی عذاب درکاوه کیږی هم دا یو شی تاسی لره دلته پاتی دی وروسته له دی نه د ځینو زورورو او متکبرو اقوامو احوال فرمائی چی پخوا له آخرته د هغوی انجام څرنګه شوی دی.

## وَادْكُرُ آخَاعَادِ إِذَ أَنْذَرَ قَوْمَهُ بِالْكَحْقَافِ

او یاد کړه (ای محمده! دغو منکرانو ته قصه) د ورور د عاد(هود) کله چی وویراوه ده قوم خپل په (ریګستان چی نوم ئی) احقاف دی (له عذابه)

تفسير: يعنى د حضرت هود عليه السلام چى د «عاديانو» قومى ورور وو قصه دغو معاندانو ته وكړه كله چى ويراوه ده قوم خپل له عذابه.

د «ارض القرآن» مؤلف تر «بلا د الاحقاف» لاندی لیکی د یمامی، عمان، بحرین، حضرموت او د مغربی یمن تر منځ هغه لویه صحراء چی د (الدهناء) یا (ربع الخالی) په نامه پرته(علاوه) ده اګر که هغه د ودانی وړ(لائق) نه ده خو د هغه په شاو خوا کښی چیری لړی ډیری ځمکی د ودانی وړ(لائق) شته په تیره بیا په هغی برخی کښی چی له حضرموت څخه تر نجران پوری پرتی دی کواکی اوس هم هغه نه ده ودانه خو په پخوانیو وختو کښی له هم دی نجران او حضرموت تر منځ د «عادارم» نومیالی قبیله ودانه وه چی د الله تعالیٰ د نافرمانی په سبب پناه شوه.

## وَقَدُخَلَتِ النُّذُرُمِنُ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهُ ٱلْاَتَعُبُدُوْآ اِلَّااللَّهُ إِنَّ آَخَافُ عَلَيْكُوْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيْمٍ ﴿

او په تحقیق تیر شوی وو (نور) ویروونکی (انبیاء) وړاندی له دغه (هوده) او وروسته له ده څخه (په دی سره) چی عبادت بندګی مه کوئ د هیچا بی له الله، بیشکه زه ویریږم پر تاسی باندی له عذابه د ورځی لوئی (د قیامت نه چی دوزخ دی)

تفسیر: یعنی له هود علیه السلام څخه وړاندی او وروسته ډیر ویروونکی انبیاء راغلی دی ګردو(تولو) به هغه ویل چی حضرت هود علیه السلام ویل یعنی د یوه الله بندګی کوئ! او د کفر او د معصیت له بد انجام څخه وویریږئ! ممکن دی چی د عاد په قوم کښی به هم برسیره له هود علیه السلام نور ویروونکی هم راغلی وی والله سبحانه وتعالیٰ اعلم

## قَالُوْآاَجِئُتَنَالِتَأْفِكَنَاعَنُ الِهَتِنَا ۚ فَأَتِنَابِمَاتَعِدُنَا ۚ إِنْ كُنْتَمِنَ الصَّدِقِيُنَ ۞

وویل (هود ته قوم ئی) آیا راغلی ئی ته مونږ ته چی وګرځوی مونږ له معبودانو خپلو پس راوړه مونږ ته هغه (عذاب) چی وعده ئی کوی له مونږ سره که چیری ئی ته له رښتیا ویونکیو څخه.

**تفسیر:** یعنی مونږ د خپل آبائی طریقی څخه بیرته ګرځیدونکی نه یو که ستا دا ویرول رښتیا وی نو ولی پکښی ځنډ(ایسارتیا) کیږی؟ هغه چی په ژبه سره ئی وائی ښائی چی په کولو ئی هم راښکاره کړی.

## قَالَ إِنَّمَا الْعِلْوُعِنْدَ اللهِ وَ أُبَلِّغُكُوْمَّا أُرْسِلْتُ بِهِ وَالْكِتِّي اللَّهُ قَوْمًا تَجْهَلُوْنَ ۞

وویل (هود قوم خپل ته) بیشکه هم دا خبره ده چی علم په (راتلو د عذاب په) نزد د الله دی او رسوم زه تاسی ته هغه څه (احکام) چی پری رالیږلی شوی یم زه په هغو سره ولیکن زه وینم تاسی یو قوم جاهل ناپوه (ځکه چی په زوره خپل ځان ته عذاب غواړئ)

تفسیو: یعنی داسی غوښتنه او مطالبه ستاسو ناپوهی او جهالت دی زه د الله رسول یم هغه پیغام چی زما په وسیله لیږلی شوی دی زه هغه دررسوم، زیات له هغه څخه نه علم لرم او نه د اختیار خاوند یم او علم له الله تعالیٰ سره دی چی منکران کله د دنیوی سزا مستوجب کیږی؟ او تر کله هغوی ته مهلت ورکوی؟ (نو چی منع نه شول دوی نو ورته راغی هغه مطلوب او موعود عذاب).

## فَكَتَّارَاوُهُ عَارِضًا مُّسْتَقُيلَ أَوْدِيتِهِمْ قَالْوُاهِ نَاعَادِضٌ مُمُطِرُنَا \*

پس کله چی ولید دوی (هغه عذاب په شکل د) یوی پلنی وریځی مخ کوونکی کندو کښتو (فصلونو) د دوی ته نو وی ویل دوی دا یوه پلنه وریځ ده باران وروونکی پر مونږ باندی

تفسیر: یعنی له مخامخ خوا محخه یوه وریځ په پورته کیدلو سره ښکاره شوه خلقو وګڼل چی د دی وریځی له وریدو محخه به ګرد(ټول) وتونه (دری) او خوړونه وبهیږی او د ځمکی مخ به له اوبو څخه نه ښکاری نو وئی ویل چی ډیره اوروونکی وریځ پورته شوه اوس به ډیر ښه ووریږی او زمونږ کار به پری جوړیږی ځکه چی په هغه وخت کښی د یوی اوږدی وچکالی او سوکړی له سببه خلق ډیر پریشان او له قحط په ربړ(تکلیف) وو او اوبو ته ئی ډیر ضرررت درلود(لرلو).

## بَلُ هُوَمَا اسْتَعُجَلْتُهُ رِبِهُ رِيْحُ فِيهَا عَذَا كُ الِيُوْفُ

(نو وویل هود نه ده دا وریځ) بلکه دا هغه عذاب دی چی تلوار به مو کاوه تاسو په هغه، یو باد دی چی په ده کښی عذاب دی دردناک

**تفسیر:** یعنی دا اوروونکی وریځ نه ده بلکه د الله د عذاب طوفان دی چی د هغه ژر راتللو ته تاسی سترګی په لیاره ولاړ وئ. او په دغه وریځ کښی دغسی یو سخت او تند باد دی.

## تُكَمِّرُكُلُّ شَى الْمُرِرَ يِهَا فَأَصَبُحُوالَا يُرَى إلَّلَا مَسَاكِنُهُ وُالَا يُرَى إلَّلَا مَسَلِكُ فُوالَا يُرَى الْقَوْمَ الْمُجُومِ يَنَ @ مَسَلِكِنُهُ وُ كُذَالِكَ نَجُرِي الْقَوْمَ الْمُجُومِ يَنَ @

چی هلاکوی (او له بیخه راوکاږی) هر څیز په امر حکم د رب خپل بیا صباح ته پاتی شول داسی چی نه به لیدل شو مگر کورونه (خالی) د هغوی هم داسی (لکه چی مو جزاء ورکړه عادیانو ته) جزاء ورکوو مونږ قوم ګنهګارانو ته (چی کوی جرمونه په شان د هغوی).

تفسیر: اوه شپی او اته ورځی پرله پسی داسی غضبناک طوفان راوالوت چی د هغه په مخ کښی

حْمَ (٢٦) الاحقان (٤٦)

ونی، سړی او بودګان(څاروی) لکه خځلی ښکاریده ورښ به هر شی له بنسته (بیخه) ایستل او چار چاپیر پرته (علاوه) له خرابی او ورانی څخه بل شی نه ښکاریده په پای (آخر) کښی پرته(علاوه) له نړیدلیو کنډوالو څخه بل هیڅ څیز په سترګو نه راتله. ومو لیدل چی د الله تعالیٰ د مجرمانو دا حال دی ښائی د دی پیښو له آوریدلو څخه په سد (هوش) راشځ که نه ستاسی احوال به هم داسی شی.

## وَلَقَنُ مَكَّنَّهُ مَ فِيْمَآلِنُ مَّكَّنَّكُمُ فِيْهِ

او خامخا په تحقیق قوت قدرت ورکړی وو مونږ دوی ته په هغو څیزونو کښی چی قوت قدرت مو دی درکړی تاسی ته (ای قریشو) په هغه کښی

تفسیر: یعنی هغه مال، اولاد، کور، کهول او جسمانی طاقت چی هغوی ته ورکړی شوی وو تاسی ته نه دی درکړی شوی. کله چی د الله تعالیٰ له جانبه عذاب راغی هیڅ یو شی د هغوی په کار ورنغی بیا نو تاسی په کومه خبره مغرور یځ؟

## وَجَعَلْنَالَهُ مُ سَمْعًا قَابَصَارًا قَافِ كَالَّا تَفَكَا اَعْنَى عَنْهُمُ سَمْعُهُ وَلَا اَفِي كَالَّا اَفْ مَا اللهُ عَنْهُمُ سَمْعُهُ وَلَا اَفْ مَا لُهُ مُ وَلَا اَفْ مَا تُهُمُ مِسْنَ شَيْعًا

او کرځولی دی مونږ هغوی ته غوږونه (سماعت) او سترګی (بصارت) او زړونه (بصیرت) بیا دفع نه کړه له دوی نه غوږونو (سماعت) د دوی او نه سترګو (بصارت) د دوی او نه زړونو (بصیرت) د دوی هیڅ قدر (له عذاب څخه)

تفسیر: یعنی د نصیحت آوریدلو ته ئی غوړونه او د قدرت د دلائلو لیدلو ته ئی سترګی او پوهیدلو سنجولو (فکرکولو) ته ئی زړونه هغوی ته ورکړی وو خو یو له هغوی څخه د دوی په کار ورنغی، ړانده، کانه او لیونیان شول. د پیغمبرانو په مخکښی ودریدل تر څو چی سره د لرلو د دی ګردو(ټولو) قوتونو د الله تعالیٰ عذاب هغوی راچاپیر کړل، او هیڅ یو دننی او د باندنی قوت هغه ونشو ګرځولی.

## إِذْ كَانُوْ الْيَجْحَدُونَ بِاللَّهِ اللهِ وَحَاقَ بِهِمْ مَّاكَانُوا لِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ١٠٠٠

حُمّ (٢٦) الاحقاف (٢١)

له دی جهته چی وو دوی چی انکار به ئی کاوه په دلائلو د (قدرت) د الله او نازل شو په هغه پوری به ئی مسخری توکی کولی.

تفسیر: یعنی په هغه عذاب باندی چی هغوی خندا کوله او ملنډی ئی پری وهلی اخته شول. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هغوی ته ئی غوږونه او سترګی ورکړی وی یعنی د دنیا په کار کښی ډیر پوه او هوښیار وو خو داسی پوه ئی نه درلوده(لرله) چی په هغی باندی د خپل آخرت چاری درستی کړی.

### وَلَقَدُ الْمُلَكُنَا مَا حُولِكُمُ مِّنَ الْقُرٰي

او خامخا په تحقیق هلاک کړی دی مونږ هغه چې چاپیر له تاسي څخه دی له (اهل د) کلیو ځني

تفسیر: یعنی پرته (علاوه) د «عاد» له قومه د ثمود د قوم او د لوط د قوم کلی او د نورو کلی هم دا راز(قسم) وران شوی دی چی ستاسی په شاوخوا کښی پراته ؤ. دا خطاب مکیانو ته ځکه شوی دی چی هغوی د خپل تګ او راتګ په وخت کښی هغه ځایونه پخپلو سترګو سره وینی.

## وَصَرِّفُنَا الْإِيْتِ لَعَلَّهُ مُرْيَرُجِعُونَ ®

او مکرر مو بیان کړی دی دلائل (د قدرت) لپاره د دی چی دوی بیرته راوګرځی (له کفر نه)

تفسیر: مکر سره له دومره پوهولو بیا هم هغوی له هغو چارو څخه مخ ونه کرځاوه.

## فَكُوْلَانْصَرَهُمُ الَّذِينَ اتَّخَذُ وُامِنْ دُوْنِ اللهِ قُرْبَانًا اللَّهَةُ "

پس ولی مدد مرسته ونه کړه له دوی سره هغو (بتانو) چی نیولی ؤ دوی (هغه بتان) بی له الله دپاره د نژدیوالی (خدای ته په زعم خپل) نور خدایان

تفسیر: یعنی د هغو بتانو په نسبت به ئی ویل چی مونږ د هغوی عبادت ځکه کوو تر څو هغوی مونږ الله ته نژدی کړی او لوی درجی راوبښی. نو هغه بتان د دی اړی (حاجت) په وخت کښی

ولی د هغوی په کار ورنغلل.

## بَلُ ضَلُّوُاعَنَّهُمَّ

بلکه ورک شول (بتان په وخت د عذاب کښي) له دوی څخه

**تفسیر:** یعنی نن ورځ د هغوی هیچیری پته نشته. چی د عذاب په وخت کښی هغوی ته غږ وکړی، آخر هغوی چیرته تللی دی؟ چی د داسی مصیبت په وخت کښی هم په کار نه ورځی.

## وَذَالِكَ إِفَكُهُمُ وَمَا كَانُوا يَفُتُرُونَ

او دا (نیول د بتانو) دروغ د دوی وو او هغه چی وو دوی چی له خپل ځانه به ئی جوړول (پر الله)

تفسیر: یعنی در شکاره شوه چی بتانو ته الله ویل او هغو ته هیلی (امید) لرل او په زړه پوری خبری له هغوی څخه غوښتل ګردی (تولی) چتی (بیکاره) او اپلتی خبری وی او لکه د لرګیو پښی د دریدلو وړ (لائق) نه وی. (ربط) په ړومبنیو آیتونو کښی د انسانانو د تمرد او سر غړولو خبری وی وروسته له دی نه د پیریانو د اطاعت او غاړه ایښودلو خبری راځی تر څو له هغه څخه راښکاره شی هغه قوم چی په طبیعی ډول (طریقه) سره سخت متمرد او سرکش دی له هغو ځینی افرادو څرنګه د الله تعالیٰ خبری آوریدلی دی؟ او د هغه په مقابل کښی لکه موم غوندی پاسته شوی دی او غاړه ئی کیښودلی؟

## 

او یاد کړه (هغه وخت ای محمده!) کله چی وګرځول مونږ تاته یو ټولی له پیریانو څخه چی غوږ به ئی ایښود قرآن ته پس کله چی حاضر شول دوی (دی قرآن ته) وویل دوی په منځ خپل کښی چپ شئ تاسی ای پیریانو بیا کله چی تمام شو (د قرآن تلاوت) بیرته وګرځیدل قوم خپل ته ویروونکی (له عذابه که هم هغسی کافران پاتی شی)

حُمّ (٢٦) الاحقاف (٢٦)

تفسیر: له محمدی بعثت څخه پخوا ځینو پیریانو ته لږ څه آسمانی خبری راښکاریدی کله چی زمونږ په پیغمبر باندی د وحی راتلل شروع شو دا سلسله تقریباً بنده شوه او په ډیر کثرت د شهاب سره ویشتل شروع شو پیریانو ته دا خیال ولوید چی هرومرو(خامخا) کومه نوی خبره پیښه شوی ده چې د هغې په وسیله آسماني پیښې کلکې ساتلي او سختې پیرې پرې دریدلي دی. د دی خبری د پلتنی(تحقیق) دپاره پیریان څو څو لوئی ډلی په مشرق او مغرب کښی سره خواره شول له دوی څخه یوه ډله (بطن نخله) ته ورسیده چې اتفاقاً هلته زمونږ پیغمبر صلی الله علیه وسلم سره له څو تنو اصحابو د سهار لمونځ ادا فرمايه الله تعالیٰ د پيريانو د دی ډلی فکر د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د قرآن لوستلو یه لوری وګرځاوه د قرآن کریم غږ د هغوی په غوږونو کښی ډير عجيبه غريبه مؤثر او زړه وړونکی اثر او اغيزه وکړه او د هغه عظمت، هیبت او لوینی د هغوی په زړونو کښې ولویدی او پخپلو منځونو کښې ئې سره وویل «چپ شغ! او د زړونو له کومي څخه ئې واورئ!» تر دی چې ياک قرآن د هغوی زړونه په خپل لوری ورکش کړل او په دی خبره باندی ئی باور وشو چې هم دا هغه نوی خبره ده چې د هغې په سبب پيريان له آسمانه شرل کیږی. کله چې رسول اکرم صلي الله علیه وسلم د قرآن له لوستلو څخه فارغ شو د پیریانو ډلی پخپلو زړونو کښی د ایمان او ایقان سوغات نیولی د خپلو تبرو په لوری رهی(روان) شوه. او دا گردی(تولی) خبری ئی هغؤی ته وویلی او لاژمه ښوونی ئی هغوی ته وکړی. چې مفصلي خبرې ئې د (جن) په سورت کښي راځي. له احاديثو څخه راښکاريږي چې ونی هغوی ته له دی خبرو څخه د الله تعالیٰ په اذن څه اجمالی خبری وکړی او مفصل احوال ئی وروسته له هغه د وحی په ذریعه هغوی ته ښکاره شوه.

لکه چی د (جن) په اوله رکوع کښی مونږ داسی یو آیت لولو ﴿ قُلُ اُرْتِیَ اِلۡیَالَآاُلَهُ اُسۡمُعَ نَفَرُّتِنَ الۡجِنّ وروسته له دی څخه ډیر پیریان مسلمانان او زمونږ د پیغمبر آخر زمان

صلی الله علیه وسلم په مخ کښی مشرف شول او د هغوی ډیری مرکی (وفود) د دین د احکامو د زده کولو دیاره راغلی.

(خفاجی) د روایتو په بناء دعوی کوی چی شپږ ځلی زمونږ د پیغمبر په حضور کښی پیریان مشرف شوی دی نو ځکه هغه اختلافات چی د پیریانو د شمیر یا د نورو امورو په نسبت شته هغه گرد(ټول) د واقعاتو په تعدد او په بیا بیا پیښیدو باندی حمل کاوه شی.

# قَالُوالِقَوْمَنَ آاِتَاسَمِعْنَاكِتْبًا أُنْزِلَمِنَ بَعْدِمُوسَى

وویل دوی ای قومه زمونږ بیشکه مونږ وامووریده داسی یو کتاب چی نازل کړی شوی دی وروسته له مولی

حُمّ (٢٦) الاحقاف(٤٦)

تفسیر: په پخوانیو کتابونو کښی د حضرت مولی علیه السلام کتاب (توریت) غوندی بل کتاب، احکام، او شرایع لرونکی نه وو چی د بنی اسرائیلو گردو(تولو) انبیاوو په هم هغه باندی عمل کاوه. حضرت مسیح علیه السلام هم دا فرمایل چی زه د توریت د بدلولو دپاره نه یم راغلی بلکه د هغه د پوره کولو دپاره راغلی یم. د حضرت سلیمان علیه السلام په وخت کښی په پیریانو کښی هم دا توریت مشهور وو، نو ځکه په دی ځای کښی د هم هغه په لوری اشاره شوی ده. په توریت کښی د حضرت محمد صلی الله علیه وسلم په نسبت کومه وینا چی لیکلی شوی ده مضمون ئی دا دی «ای مولی! تا غوندی یو بل نبی معبوثیږی».

#### مُصَدِّقًا لِلمَابِينَ يَدَيْهِ

په دی حال کښی چی تصدیق کوونکی موافق دی له هغو (کتابونو) سره چی پخوا له دی نه وو

تفسیر: ښائی په هغه وخت کښی د پاک قرآن هغه برخه چی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم لوستله د هم داسی مضمون لرونکی وه. یا به له قرینو څخه پوهیدلی وی.

## يَهُدِئَ إِلَى الْعَقِّ وَإِلَى طَرِيْقٍ مُسْتَقِيْمٍ

لياره ښيي حق دين ته او لياري سمي ته

تفسير: يعنى رستيني عقيده او د عمل سمه لاره.

#### يقَوْمَنَّا أَجِينُوادَاعِي اللهِ وَامِنُوارِيهِ

ای قومه زمونږ! قبول کړئ تاسی قول د بلونکی د الله او ایمان راوړئ په ده باندی

تفسير: يعنى د هغه خبره ومنئ! چى د الله تعالىٰ په لورى مو بولى او د هغه په رسالت باندى يقين ولرئ!.

## يغفرلكومن دنويكو

حْمَ (٢٦)

#### چی مغفرت کړی (الله) تاسي ته ګناهونه ستاسي

تفسیر: یعنی هغه ګناهونه چی د کفر په حالت کښی مو کړی دی اوس به د اسلام له برکته هغه ګرد(ټول) درمعافیږی او پس له دی نه به بل دفتر شروع کیږی. خو په یاد ئی ولرئ چی دلته د (حق الله) ګناهونو ذکر دی او د حقوق العباد معافی له دی څخه څه نه ښکاری.

# ۅۘڽؙڿؚۯػٛۄ۫ۺؙٙۼڹۘٳۑٲڸؽؙۅۭ۞ۅؘڡۜڹٛ؆ڵؿؙڿؚڹۮٳ؏ٵۺڮڣؘڶؽۺ ؠؚٮؙۼڿؚڔؚ۬ڣٵڶۯۻٛۏؘڶۺۘڵ؋ؙڡؚڹؙۮؙۏ۫ڹ؋ۤٲٷڶؚؽٳٚ<sup>ڹ</sup>

او خلاص به کړی (الله) تاسی له عذاب دردناک څخه او هغه څوک چی ونه منی (بلنه د) بلونکی د الله پس نه به وی عاجز کوونکی (د الله په تیښته سره) په ځمکه کښی (بلکه هیچیری) او نه به وی ده ته بی له هغه (الله) څخه دوستان مددګاران

تفسیر: یعنی نه دوی پخپله په تښتیدلو سره د الله له ویشتلو څخه ځان ژغورلی (بچ کولی) شی او نه ئی بل څوک ژغورلی (بچ کولی) شی او نه ئی بل څوک ژغورلی (بچ کولی) شی. حضرت شاه صاحب رحمه الله علیه لیکی د «فی الارض» له قید څخه دا ښکاری چی د پرښتو له خوا (شیطانان) شړل کیږی او د ځمکی په لوری تښتی.

# ٱولَيْكِ فِي صَلَا مُبِينِ اللهُ اللهُ اللهُ الَّذِي َ اللهُ الل

دغه کسان په گمراهی شکاره کښی دی. آیا نه وینی فکر نه کوی (منکران د بعث) چی بیشکه الله هغه (ذات) دی چی پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه حال دا چی نه دی ستړی شوی په پیدا کولو د هغوی کښی

تفسیر: په دی لفظ کښی د یهودانو د دی عقیدی تردید دی چی ویل به ئی «الله تعالیٰ» په شپږو ورځو کښی ځمکه او آسمان پیدا کړل او په اوومه ورځ کښی ئی هوسائی (آرام) وفرمایله (العیاذ بالله) آیا نه دی الله

# بِقْدِيرِعَلَ أَنْ يُحْيَّ الْمُؤَقْ بَكَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قَدِيُو<sup>®</sup>

قادر په دی باندی چی ژوندی کړی مړی؟، بلکه قادر دی بیشکه دغه (الله) پر هر څیز باندی (چی اراده وفرمائی) ښه قادر دی (چی ځینی ئی بعث بعد الموت دی)

تفسیر: یعنی لوی عذاب به وروسته له مر کیدلو څخه وی. تاسو په دی چرت (خیال) کښی مه اوسئ چی وروسته له مرینی څخه بیا ژوندون چیری دی؟ الله جل جلاله ته دا کوم ګران کار نه دی د ځمکی او د آسمان په پیدا کولو کښی هیڅ ستړی شوی نه دی نو آیا ستاسی دا دوهم ځلی پیدا کول کوم مشکل کار دی؟ بلکه ډیر ورته آسان دی.

# وَيَوْمَرُيُعُرَضُ الَّذِيْنَ كَفَرُواعَلَى التَّارِ الْكَيْسَ هٰذَابِالْحُقِّ قَالُوُا بَلْ وَرَبِّبَا الْ

او یاده کړه هغه ورځ چی وړاندی به کړل شی هغه کسان چی کافران شوی دی په اور باندی (وبه ویل شی دوی ته) آیا نه وو دغه (عذاب) حق رښتیا نو وبه وائی دوی چی هو! حق او رښتیا ده قسم دی زمونږ په رب زمونږ

تفسیر: یعنی په هغه وخت کښی به ویل کیږی چی آیا دوزخ شته او د هغه عذاب رښتیا دی؟ په پای (آخر) کښی به گرد(ټول) خړ او ذلیل کیږی او داسی اقرار به وکړی چی بیشکه واقعی دی! او مونږ په غلطه سره له هغه څخه انکار کاوه. نو په دغه وخت کښی الله اجل واعلیٰ شانه واعظم و اکرم برهانه به د پرښتو په ژبه دغو منکرینو ته داسی فرمائی چی «ښه! اوس د خپلو هغو انکارونو او د تکذیب مزی وڅکئ!» لکه چی اوس راځی.

# قَالَ فَذُوْقُواالْعَنَابِ بِمَاكُنْتُوَكَّفُوُنَ۞فَاصْبِرُ كَمَاصَبَرَ اُولُواالْعَزَمِرِمِنَ الرُّسُلِ وَلاَتَشْتَعُهُولَ لَهُمُّ

فرمائي نو وڅکئ تاسي عذاب په سبب د هغه چې وئ تاسي چې کافران

خم (۲۱) الاحقاف (٤٦)

کیدلی، نو صبر کوه ته لکه چی صبر کړی وو خاوندانو د عزم تینګ ودریدلو (په حق) له رسولانو او تلوار مه کوه (په غوښتلو د عذاب) دوی ته

تفسیر: یعنی کله چی شکاره شوه چی د منکرانو سزا ورکول که په دنیا کشی وی یا په آخرت کشی یو ضروری امر دی. تاسی د دوی په معاملو کشی تلوار ونه کړئ! بلکه تر ټاکلی(مقرر) نیتی پوری صبر وفرمایئ لکه چی نورو اولوالعزمو رسولانو همت لرونکیو او ټینګ ودریدونکیو پیغمبرانو به صبر کاوه.

تنبیه: ځینو اسلافو ویلی دی چی کرد(تول) اولوالعزم پیغمبران همت لرونکی وو. خو په عرف کښی پنځه پیغمبران په خصوصی ډول(طریقه) ویل کیږی. حضرت نوح، حضرت ابراهیم، حضرت موسٰی، حضرت عیسیٰ، حضرت محمد رسول الله صلی الله تعالیٰ علیهم وعلیٰ آلهم واصحابهم وسلم اجمعین.

# كَأَنَّهُ مُ يَوْمَ يَرُونَ مَا يُوْعَدُونَ لَوْ يَلْبَثُواْ إِلَّاسَاعَةً مِّنَ نَّهَارِ م

گویا دوی په هغه ورځ کښی چی ووینی هغه (عذاب) چی وعده ئی ورسره کوله شی نه دی ډیل کړی (په دنیا کښی) مګر یو ساعت یوه ګړی له یوی ورځی څخه

تفسیر: یعنی په دنیا کښی هیڅ ډیل او تاخیر پکښی نه دی شوی یعنی اوس خو ډیل او تاخیر در در کرده وائی چی ولی هغه عذاب ژر نه رارسیږی خو په هغی ورځی کښی به وپوهیږی چی هغه عذاب ډیر کړندی راغلی دی. او په دنیا کښی هغوی فقط یو کړی ژوندون کړی دی. یا به د قبر د هستوګنی موده ورته یو کړی معلومیږی. دا یوه عمومی قاعده ده چی تیره شوی موده ډیره لږه ښکاری په تیره بیا د سختی او مصیبت په وخت کښی د عیش آرامی ډیره موده خورا(ډیر) لږه په نظر ښکاری.

# بَلْغُ ۗ فَهَلْ يُهْلَكُ إِلَّا الْقَوْمُ الْفَسِقُونَ ۞

دغه (قرآن) پند رسوونه دی نو آیا هلاک به کړ شی (بلکه نه هلاک کیږی) مګر قوم فاسقان سر غړوونکی (له احکامو د الله)

تفسیر: یعنی موند د نصیحت خبری تاسی ته دررسولی او د ښو او بدو لیاری مو درښوولی دی اوس هر هغه چی دا پند نه آوری هم هغه به تباه او پناه کیږی. زموند له خوا د حجت اتمام

شوى دى. مونږ هيڅوک بى قصوره نه نيسو هم هغه سړى خرابوو چى په خرابى پسى ئى ملاوى تړلى وى.

#### تمت سورة الاحقاف

سورة محمد صلی الله علیه وسلم مدنیة الا آیة ۱۳ فنزلت فی الطریق فی اثناء الهجرة وهی ثمان و ثلاثون آیة و اربع رکوعات رقم تلاوتها

(۷۶) تسلسلها حسب النزول (۹۰) نزلت بعد سورة الحدید د «محمد» صلی الله علیه وسلم سورت مدنی دی، پرته(علاوه) له ۱۳ آیته څخه چی د هجرت په لیاره کښی نازل شوی دی (۳۸) آیته الحدید» کرع علری، په تلاوت کښی (۷۶) او په نزول کښی (۹۰) سورت دی وروسته د «الحدید» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

#### ٱلَّذِينَ كُفَّا وُاوَصَدُّ وُاعَنْ سَبِيْلِ اللهِ

هغه کسان چی کافران شوی دی او منع کړی ئی دی (خلق یا منع ئی راوړی ده) له لیاری د الله (اسلام) نه

تفسیر: لکه چی د کفارو د مشرانو دا عادت وو چی په ځان، مال او اولاد او نورو شیانو سره ئی په دی لیاری کښی کوشش کاوه.

#### أضَلُّ أغْالَهُمُونَ

خراب (ابته) کړی دی (الله نیک) عملونه د دوی

تفسیر: یعنی هغه چاری چی دوی ښی ګڼلی دی د ایمان د نه لرلو په سبب هغه نه منلی کیږی بلکه له هغو څخه ځینی چاری د عتاب موجب ګرځی. لکه د اسلام د نه خوریدلو په لیاره کښی د ییسو لګول.

# وَالَّذِينَ الْمَنُوْاوَعِلُواالصَّلِطَتِ وَالْمَنُوْابِمَانُزِّلَ عَلَى هُحَمَّدٍ وَهُوَالْحَقُ مِنْ رَبِّهِمُ كَفَّى عَنْهُوْسِيّا إِنْهِمُواصَّلَوَ بَالَهُمُ ۞

او هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (کارونه) او ایمان ئی راوړی دی په هغه (قرآن) چی نازل کړی شوی دی پر محمد او هغه حق (دین) دی له (نزده د) ربه د دوی وبه رژوی له دوی څخه (الله) ګناهونه د دوی او ښه به کړی (الله) حال د دوی.

تفسیر: یعنی خراب عادتونه به الله جل جلاله له هنو څخه لری، او د هغوی احوال به ښه کوی چی ورځ په ورځ په ښه والی کښی پرمخ تګ کوی او په آخرت کښی د هغوی له ګناهونو څخه تیریږی او ښه ورځ ورکوی. حضرت شاه صاحب لیکی «په پخوا زمانه کښی ګرد(تول) خلق د یوه شریعت په منلو باندی مکلف نه ؤ خو اوس ګردی(تولی) دنیا ته یو حکم، دین او رښتیا دین هم دا دین دی. مسلمانان هم ښه او خراب کارونه کوی او کافران هم خو د دی حق دین له منلو څخه دا ګټه(فائده) او قبولیت لاس ته راځی چی نیکی ئی پاتی کیږی او خرابی ئی بښلی کیږی او د نه منلو دا سزا ده چی نیکی ئی برباده او ګناه ئی لاژمه ده».

# ذلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوااتَّبَعُواالْبَاطِلَ وَأَنَّ الَّذِينَ الْمَنُوا اتَّبَعُواالْحَنَّ مِنْ تَرِيْمُ كُذٰلِكَ يَضْرِبُ اللهُ لِلتَّاسِ أَمْثَالَهُمْ

دغه (د کفارو د ښو اعمالو تخریب او د مسلمانانو د بدیو مغفرت) په سبب د دی دی چی بیشکه هغه کسان چی کافران شوی دی متابعت ئی کړی دی د باطل (د شیطان) او بیشکه هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی متابعت ئی کړی دی د حق (قرآن) له جانبه د رب د دوی هم داسی (په مثل د دی بیان) بیانوی الله خلقو ته مثالونه (احوال) د دوی.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ خلقو ته داسی ښه ښکاره د هغوی د ښو او بدو احوال ورښوولی او په ګردو(ټولو) خبرو باندی ئی پوه کړی دی تر څو د باطلو خوښولو نحوست او شامت او د حق منلو برکت او کرامت د هغوی په زړونو کښی په ښه ډول(طریقه) سره کینی.

هر کله چی الله تعالیٰ حقوالی د مؤمن او باطلوالی د کافرو بیان کړ، اوس د کافرو بیان دی

يعنى چى داسى ورسره مناسب دى لكه چى فرمائى:

(۱): په معاوضه باندې خوشي کول.

# ڣٳۮؘٳڵؚڡٙؽؿؙؙڎٳڷۮؚؽؙؽؘػڡٞۯؙۊٳڣؘڞؘۯڹٳڷڗۊٵٮؚ۪ٛڂۺۧٳۮٙٳٙٲؿؙڂٛڹٛؾٛؠٛۅ۠ۺؙ ؘڡؘؿؙڰؙۅٳٳڷۅؘؿٵؾٷٚٳ؆ٵڡٵۼٵۼڰٷٳ؆ٳۏڵڵؙٷ

نو کله چی مخامخ شوئ (په جنګ کښی) له (هغو کسانو) سره چی کافران شوی دی نو ووهئ وهل د ورمیږونو (د هغو) تر هغه پوری چی ښه ډیر مو ووژل دوی او پری غالب شوئ نو (وتړئ دوی) بیا سخت محکم کړئ تړل (د دوی چی در څخه خلاص نشی) پس بیا یا احسان ورسره وکړئ احسان کول وروسته (له بندی کولو او تړلو ئی) او یا تاسی فدیه کړئ دوی فدیه کول (په عوض ئی مال واخلئ یا مسلمانان بندیان راخلاص کړی)

تفسير: يعنى د حق او باطل مقابله تل وى كله چى د مسلمانانو او كافرانو په منځ كښى جنګ

شروع شی نو مسلمانانو ته ښائی چی په هغه کښی په ډیره میرانه او بهادری سره توره وکړی. د باطل زور هلته ماتیږی چی خورا(ډیر) شریر سړی ووژلی شی او د هغوی ډلی ورماتی شی نو ځکه د جنگ او جگړی په ډګر کښې لتي، بې زړه توب، ويره ، توقف، تردد او تيښته خورا(ډير) بد کار دی. پر مسلمانانو باندی لازم او ضرور دی چی د الله تعالیٰ د دښمنانو په ورميږونو وهلو کښي بيړه (تلوار) وکړي او د دوي د ويني تويولو څخه وروسته کله چې د هغوي قوت دج(دېدبه) ماته شی او زور ئی باتی نشی نو هلته د هغوی بندی ساتل هم کافی دی. د جزء ۱۰ (الانفال) په نهمه ركوع ٦٧ آيت كښي مونږ داسي يو آيت لولو ﴿ مَاكَانَ لِنِيِّي ٱنْ يُكُونَ لَهَ ٱسُوٰي حَتَّى يُتَّخِنَ فِي الْأَرْضِ ﴾ دا قید او بند ممکن دی چی د هغوی دیاره یو لوی عبرت او ویستوب شی او دوی ته د مسلمانانو له دی نژدی والی څخه داسی یوه ګټه (فائده) په لاس ورشی چی په خپل او د مسلمانانو یه حال او احوال باندی یه سه شان ځانونه یوه کړی او پخپل وړاندی او وروسته باندی فکر ووهی او ورو ورو هغوی د حق او صداقت لیاره غوره او له اسلامی تعلیماتو څخه ګټور شي. بيا كه مو مصلحت وشي نو بي له كومي معاوضي د احسان په ډول(طريقه) هغه خوشي كړئ. په دی ډول(طریقه) ښائی چی ډیر افراد زمونږ له دی ښو رشو (اخلاقو) څخه متاثر شی او زمونږ د اسلام په لوري راغب وګرځي. او زمونډ له دين سره مينه او محبت بيدا کړي. داسې هم کولي شئ چې نغدې فدئې ورځنې واخلئ يا ئې د مسلمانانو له بنديانو سره مبادله کړئ په دې دوو هر يوي کښي ډيري ګټې او راز راز(قسم قسم) فائدي شته لنډه ئي دا که دا د جنګ کافر بنديان د هغوی د وطن او هیواد په لوری لیږئ دوه صورتونه لری:

(۲): بی له معاوضی پریښودل. په دی دواړو کښی هر یو چی اسلامی تولواک(باچا) ته ښه 
ښکاریږی او اصلح وی هم هغه دی غوره او اختیار کړی. زمونږ حنفیانو په مذهب په فتح القدیر 
شامی او نورو لویو کتابونو کښی داسی روایتونه شته که د دی کافرو بندیانو (قیدیانو) د دوی د 
هیواد په لوری بیرته لیږل مصلحت نه وی بیا دری صورتونه لری:

(۱): ذمی دی وګرځول شی او د یوه رعیتی په توګه(طریقه) دی ساتل کیږی.

(۲): ودى وژلى شى

(٣): مريى دى و كرځول شى

په احادیثو کښی د کافرو د بندیانو د وژلو په نسبت ډیر ممانعت شوی دی او د هغوی وژل فقط په خاصو وختونو کښی جائز ټاکلی(مقرر کړی) شوی دی او هغه هم کله چی هغه کافر بندی (قیدی) د داسی کومی درنی ګناه مرتکب شوی وی چی د هغی جزاء او هیداد په بل کوم شی باندی چی تر وژلو څخه لږ وی نشی کیدی نو په مریی ګرڅولو یا په ذمی درولو کښی هیڅ یو ممانعت نشته.

#### حَتَّى تَضَعَ الْحَرُبُ أُوزَارَهَا أَنَّ

(جنگ ورسره کوئ) تر هغه پوری چی کیږدی (جنگیالیان د) جنگ وسلی خپلی

تفسیر: یعنی د دی حرب، ضرب، قید او بند سلسله به تر هغه پوری جاری وی تر څو چی خپله وسله کیږدی او جگړه بنده شی.

# ذلك وكويتكا والله كانتصر منهم والكن اليبلوا بعضك ببغض

دغه (حکم د الله په دوی کښی) دی او که اراده فرمایلی وی الله (د بدل اخیستلو) نو خامخا به بدل اخیستی ؤ الله له دوی څخه (بی له جنګه) ولیکن (امر ئی درته وکړ په جهاد له دوی سره) لپاره د دی چی ازموینه وکړی الله د ځینو ستاسو په ځینو نورو (په جنګ کښی)

تفسیر: یعنی الله قدرت لری چی پر دی کافرانو باندی کوم آسمانی عذاب نازل کړی او لکه عاد او ثمود غوندی دوی هم هلاک کړی. خو د جهاد او قتال له مشروعیت څخه د بندګانو امتحان مقصود دی او الله دوی ازموئی چی څوک د الله په پاک نامه باندی خپل نوم، نښان، ځان مال، اولاد او نور شیان جاروی(قربانوی)؟ او د کفارو په مخکښی څومره مسلمانان له تنبیهی کاروائیو

څخه ویښیږی؟ او څومره کسان له دی مهلت څخه فائده اخلی چی الله تعالیٰ هغوی ته ورکړی دی او هغوی له ورکړی دی او هغوی لکه پخوانی قومونه یو ځلی په سزا نه رسوی او نه ئی استیصال کوی.

## ۅٙٳٙڵۮؙۣؽؘؿؙڠ۬ڗڶۉٳڣؙڛؚؽڸؚٳٮڷڸۅڡؘٚڷؽؿؙۼؚڵٲۼٵڷؠؗٛؗٛؗؗؗۿۛ؞ؘڝؽۿۮؚؽۿؚۄؙ ۅؘؽڞڸڂڔٵڵۿؙۅؙؙ۞

او هغه کسان چی وژلی شوی دی په لیاره د الله کښی پس له سره به ضایع نه کړی (الله) عملونه د دوی ژر به سمه لیاره وښیی دوی ته (الله په دنیا او په آخرت کښی) او ښه به کړی حال د دوی (په دارینو کښی)

تفسیر: یعنی هغه کسان چی د الله جل جلاله په لیاره کښی شهیدان کیږی اګر که په ښکاره ډول(طریقه) سره دوی پاتی او ناکام په نظر راځی خو په رښتیا سره هغوی بریالیان(کامیاب) دی الله تعالیٰ د هغوی چاری نه ضایع کوی بلکه د کار په پای (آخر) کښی د هغوی هغه ربرونه(تکلیفونه) ګټور کیږی او دوی ته د جنت په لوری لیاره ورکوی او د آخرت په ګردو(ټولو) منازلو او مواقعو او مواقفو کښی د هغه حال ښه کوی.

# وَيُدِخِلْهُمُ الْجُنَّةَ كُوْفَهَالْهُمُ

او داخل به کړی (الله) دوی په جنت کښی چې معلوم کړی دی (الله) دغه (جنت) دوی ته

تفسیر: یعنی په هغه جنت کښی داخلیږی چی د هغه احوال دوی ته د انبیاؤ علیهم السلام په ژبه او د خپلو صحیحو وجدانو په ذریعه ورښکاره شوی دی وروسته له دی نه چی هلته ورسیږی هر جنتی د خپلی هستوگنی ځای پخپله پیژنی او د هغه د زړه کشش به په هم هغه لوری وی چی د هغه د هستوگنی دیاره تاکلی(مقرر) شوی دی.

تنبیه: ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه د (عرفها لهم) معنی (طیبها لهم) اخیستی ده . یعنی جنت هغوی ته هسی خوشبوئی ورښندی (ورنولی) چی د هغه د هغو ښو وړمو په وسیله به پیژندگلوی دوی ته آسانیږی.

# يَايَتُهُا الَّذِينَ المَنْوَ إِن تَنْصُرُوا اللهَ يَنْصُرُكُمْ وَيُثَرِّتُ اَقْدَامَكُوْ<sup>©</sup>

ای هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) که مددګاری وکړئ تاسی له (دین د الله او رسول د) الله سره نو مدد به وکړی (الله) له تاسی سره (په غلبه پر دښمن) او ثابت به کړی قدمونه ستاسی (په ځای د جنګ)

تفسیر: یعنی په جهاد کښی به د الله جل جلاله په مرسته(مدد) ستاسی قدمونه تینګ پاتی کیږی او د اسلام په اطاعت کښی به ثابت قدم اوسیږئ چی د هغه په نتیجه کښی به مو په «صراط» کښی ثابت قدمی په برخه شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «که الله جل جلاله وغواړی نو ګرد(تول) کافران به مسلمانیږی خو داسی نه غواړی او خپل بندګان آزموئی خو کله چی بنده خپله ملا وتړی او په یو کار باندی له زړه لاس پوری کړی نو الله جل جلاله هم مرسته(مدد) ورسره کوی».

# وَالَّذِينَ كُفَرُوا فَتَعَسَّا لَهُمْ وَآضَلُ اعْمَالَهُمْ

او هغه کسان چی کافران شوی دی پس هلاکوالی شرمول دی دوی ته (له الله) او عبث خراب به کړی (الله خامخا نیک) عملونه د هغوی

**تفسیر:** یعنی هسی چی د مسلمانانو قدمونه تینګوی پرته(علاوه) له هغه د کفارو په پښو کښی ریږدیدل او په زړونو کښی ئی ویره غورځوی. او هسی چی مسلمانانو ته د الله تعالیٰ له لوری مرستی(مدد) رسیږی د کافرانو کارونه خراب او ابته کیږی.

# ذلك بِأَنَّهُ وُكِرِهُ وَامَا أَنْزَلَ اللهُ فَأَحْبَطُ اعْمَا لَهُمْ ٠

دغه (هلاکوالی او د دوی د اعمالو تخریب په سبب د دی دی چی) بیشکه هغوی بد ګڼلی دی هغه (قرآن) چی نازل کړی دی الله (پر محمد باندی) پس الله عبث کړل(نیک) عملونه د دوی.

تفسیر: یعنی کله چی هغوی د الله جل جلاله خبری نه آوری نو الله تعالیٰ به محرنګه د هغوی کارونه خوښوی. او هغه محیز چی د الله تعالیٰ په دربار کښی نامنلی وی هغه به خوشی چتی(فضول) او بیکاره محیز وی.

# ٱفَكَةُ يَسِيُرُوا فِي الْرَصِ فَيَنظُرُوا كَيْفَكَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنُ تَبْلِهِهُ رِّدَمَّرَ اللهُ عَلَيْهِهُ وَوَلِلْكِفِي أَيْنَ اَمْتَالُهُا ۞

آیا پس نه گرځی دوی په ځمکه کښی پس چی وګوری دوی (په نظر د عبرت سره) چی څرنګه وو عاقبت آخره خاتمه د هغو کسانو چی پخوا له دوی څخه وو، هلاک راوست الله په دوی باندی او شته دپاره د کافرانو مثلونه (حالونه د هلاکت د یخوانیو کفارو).

تفسیر: یعنی په هم دی دنیا کښی وګورئ چی منکرانو ته څه پیښیږی؟ او د هغوی ګرد(ټول) تدبیرونه څنګه په ځمکه لویږی؟ آیا په دی ورځو کښی به هغوی لره داسی سزاوی نه ورکولی کیږی؟

## ذلك بِأَنَّ اللهَ مَوْلِي الَّذِينَ الْمُنْوَاوَاتَ الْكِفِرِينَ لَامَوْلِي لَهُمُونَ الْمُوْلِي لَهُمُونَ

دغه (نصرت د مؤمنانو اهلاک د کافرانو په سبب د دی دی چی) بیشکه الله دوست مددگار د هغو (کسانو) دی چی ایمان ئی راوړی دی او بیشکه چی کافران نشته (هیڅ) دوست مددگار دوی لره.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د مؤمنانو او صالحانو رفیق دی چی په تاکلی(مقرر) وخت کښی له هغوی سره مرستی(مدد) کوی. د کافرانو هسی ملګری به مخوک وی چی د الله تعالیٰ په مخکښی ودریږی. د احد په غزوه کښی به ابوسفیان داسی چغی وهلی «لنا العزیٰ ولا عزیٰ لکم» زمونږ پیغمبر صلی الله علیه وسلم وفرمایل چی تاسی ئی جواب داسی په لوړ(اوچت) غږ سره ووایئ «الله مولانا ولا مولی لکم»

# ٳؾؘۜۘۘٳٮڵؗؗؗؗؖ؋ؽۮڿڷٳڷٙڎؚؽؙؽٵڡؙٮؙؙۅٛٵۅؘۘۼؠڵۅٳٳڵڟۑڬؾؚۻۺؾۼؖڔؚؽ ڡؚڽؙؾۧؿؚؠۜٵڶۯٮ۬ۿڒۅٙٳڷۮؚؽڹػڡؘٛۯ۠ۅٳؽؾۜؠؾۜۼۅٛڹۅؘؽٳٛػ۠ڵۅٛؽػؠٵ ؾٲػ۠ڷٳڵڒۼٵم۠ۅٳڵؾٵۯؙڡؘؾؙۅؙؽڰۿؙۄۛ<sup>۞</sup>

بیشکه الله داخل به کړی هغه کسان چې ایمان ئي راوړی دی او کړی ئي دی

ښه (عملونه) په جنتونو کښی چی بهیږی به له لاندی (د ونو او ماڼیو د هغو څلور قسمه) ویالی او هغه کسان چی کافران شوی دی (لږ) نفع اخلی دوی (په دنیا کښی) او خوراک به کوی لکه چی خوراک کوی چارپایان او اور (د دوزخ) ځای د ورتلو (او کور د اوسیدو دی) دوی لره

تفسیر: یعنی د دنیا سامان غونډوی او له ډیر حرص لکه بهائم غوندی گرځی، خوری او مزی کوی او د خپلو اعمالو له نتایجو څخه نه دی خبر چی د دوی د خوړلو او څښلو پای(آخر) به څه کیږی؟ ښه دی دلته په دنیا کښی دی څو ورځی مزی او چړچی کوی په آخرت کښی دوی ته د اور کور تبار دی.

# وَكَالِيَّنُ مِّنُ قَرِّيَةٍ هِيَ اَشَكُ قُوَّةً مِّنُ قَرِيْتِكَ الَّتِيَّ اَخُرَجَتُكَ الْمُكَانِّةُ مُنَ قَرُيَتِكَ الَّتِيِّ اَخُرَجَتُكَ الْمُكَانِّهُ وَلَانَا صِرَلَهُ وُسَ

او ډیر له (اهل د) کلیو نه چی هغوی به ډیر سخت محکم وو له جهته د قوت نه له (اهل د) کلی ستا نه هغه (کلی) چی ئی تری ایستلی ئی ته (ای محمده! اهل د هغی قریی) هلاک مو کړل هغوی پس نه به ؤ هیڅوک مدد کوونکی هغوی سره (په دفع د عذاب کښی)

تفسیو: یعنی هغو قوم ته چی په زور او قوت کښی د مکی معظمی له خلقو څخه ډیر لوړ(اوچت) ؤ سخت هیدادونه او سزاوی ئی ورکړی دی. چی د هغوی مرستی(مدد) ته هیڅوک حاضر نه شول. نو بیا دوی په کومی خبری دومره مغرور دی.

تنبیه: له ﴿ يَنْ تَرْيَتِكَ التَّى اَخْرَجَتُكُ ﴾ څخه مراد مکه معظمه ده چی خلقو ئی داسی حرکات وکړه چی د هغوی په سبب زمونډ لوی پیغمبر صلی الله علیه وسلم هغه خپل محبوب او مالوف ښار پریښود. په حدیث کښی راغلی دی چی حضرت محمد رسول الله مبارک د وتلو په وخت کښی مکه معظمه ئی مخاطبه کړه وی فرمایل «خدائیگو چی ته له گردو(ټولو) ښارونو څخه الله تعالیٰ او ماته محبوبه ئی که زما تبر زه له تا څخه نه ایستلی نو زه به هیڅ کله له تا څخه نه جلا(جدا) کیدم».

# ٱفَكَنَ كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِّنَ رَّبِهِ كَمَنُ ذُيِّنَ لَهُ سُؤُءُ عَمَلِهِ وَاتَّبَعُوُ آاَهُوَ آءَهُمُ وَ

آیا نو هغه چی وی په ښکاره حجت (لیاری) له (جانبه د) رب خپل نه په شان د هغه دی چی ښائسته کړی شوی دی ده ته ناکاره کار عمل د ده او متابعت ئی کړی وی د هواؤ خپلو (بلکه نه دی سره برابر)

تفسیر: یعنی یو سری په ډیر خلاص زړه سره او په ډیره پوه او بصیرت سره د صداقت په ارت او صاف سرک باندی بی له اندیښنی رهی(روان) دی او بل په تیاره کښی لویدلی درګرده بدرئ کوی (تکری خوری) او د تور او سپین او د نیکو او بدو هیڅ تمیز نشی کولی تر دی چی له خپلی بی تمیزئ څخه ښه او بد هم نشی پیژندلی او د خواهش په پیروی کښی هسی ډوب تللی دی چی سر له پښو څخه نشی جلا(جدا) کولی نو آیا د دی دواړو پای(آخر) او انجام به یو شان وی؟ داسی به هیڅ کله نه کیږی ځکه چی د حق تعالیٰ د حکمت او د عدل له شان څخه منافی دی.

# مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ فِيهَا ٱنْهُرُمِّنَ مَّا إِغَيْرِ السِّنَ

مثل صفت بیان د جنت هغه چی وعده ئی کړی شوی ده له پرهیزګارانو سره ، په هغه کښی ویالی دی له اوبو چی نه به وی بد خوندی (بدلیدونکی په مزه او بوی کښی)

تفسیر: یعنی له ډیرو ځنډیدلو (ایساریدلو) یا د کوم شی له ګډیدلو څخه د هغوی بوی او وږم نه خرابیږی له شهدو څخه ډیری سپینی وی هیڅ ډول(طریقه) تغییر او بدخوندی په کښی نه پیښیږی بلکه تل به صافی خوږی وی.

## ۅؘٲٮٛ۬ۿڒؙڝؚ<sub>ؖ</sub>ڽؙڷؠؘڹۣڷۄؙڽؚؾۘۼؙؾؙۯڟڠ<sup>ڮ</sup>۫

او ویالی دی له شودو چی نه به وی متغیری (مزه ئی بلکه صاف او خوندوره ده) مزه د هغو

تفسیر: یعنی نه ښائی د هغو قیاس د دنیا په شودو باندی وکړ شی په دی شودو کښی سره له تیریدلو د زیات مدت څه تغییر او فرق نه پیدا کیږی بلکه تل به صافی خوږی وی.

# وَٱنْهُرُّ مِّنُخَمُرِلَّكَۚ ۚ ۚ إِلللَّهٰ رِيبُنَ،

حُمّ (٢٦)

#### او ویالی دی له شرابو چی مزه ورکونکی دی (هغه) څښونکیو ته

تفسیر: یعنی د جنت په شرابو کښی به یو صاف لذت او ښه خوند او مزه وی نه په کښی نشه وی او نه سر گرځیدل او نه بل کوم تریخ والی او نه غیب او نقصان پکښی لیده کیږی.

#### ۅ<u>ۘ</u>ٳؘڹۿ۬ڒڡؚؚؖڹؘؘؘؘؙۘۼڛؘڶۣۺ۠ڝۜڡؙٞؿ

او ویالی دی له شاتو (گبین) صفا کړیو شویو (له خیریو نه)

تفسیر: یعنی صاف او شفاف شات چی تکدر چیری حتی د یوه نری ځګ نښه به هم په کښی نه ښکاری.

تنبیه: دلته د محلورو قسمو ویالو ذکر شوی دی چی په دوی کښی اوبه داسی یو محیز دی چی د انسان ژوند په هغوی باندی تړلی دی. او شودی د لطیفی غذا کار ورکوی. شراب د خوښی او د نشاط محیز دی. او شهدو ته ئی «شفاء للناس» فرمایلی دی.

#### وَلَهُمْ فِيهَامِنَ كُلِّ الثَّكَرُتِ

(او شته) دوی ته یه دغه (جنت) کښی له هر راز(قسم) میوو

تفسیر: له مشروباتو څخه وروسته ئی د دی ماکولاتو ذکر وفرمایه.

### وَمَغْفِرَةً فِينَ تَرْبِهِمُ كُنَّنُ هُوَخَالِكٌ فِي التَّارِوسُقُوا

او مغفرت له (طرفه د) رب د دوی (آیا دغه څښتن (خاوند) د نعمتونو) په شان د هغه دی چې تل دی په اور د دوزخ کښې او ورڅښولي به شي پرې

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د دوی ګردی(ټولی) خطاوی بښی او په جنت کښی به ئی داخلوی. د جنت له ننوتلو څخه وروسته به هیڅ کله د خطاؤ ذکر نه کیږی چی د هغوی د خپګان سبب شی. او وروسته له هغه به هم د کومی خطا یوښتنه تری نه کیږی.

# مَاءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ امْعَاءُ هُمُ

اوبه ډيری تودی پس پری به کړی (ټوټی ټوټی به کړی دغه اوبه) کولمی د دوی (بلکه دوی سره هيڅکله برابر نه دی)

تفسیر: یعنی کله چی ایشیدلی اوبه پر دوزخیانو باندی و څښولی شی نو کولمی به ئی پری کیږی او د باندی رالویږی. «اعاذناالله منه»

# وَمِنْهُمُ مِّنَ يَّنْهُمُ الدِّكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِاكَ قَالُوا لِلَّذِيْنَ أُوْتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ انِفَا "

او ځینی له دغو (کفارو) څخه هغه دی چی غوږ ږدی تاته تر هغه پوری هر کله چی بهر ووځی دوی له نزده د تا څخه نو وائی هغو کسانو ته چی ور کړی شوی دی ورلره علم څه وویل (محمد) اوس (په دی ساعت کښی)

تفسیر: پورته د مؤمنانو او د کافرانو حال بیان شو. په دی آیت کښی د هغه راز(قسم) کافرانو حال بیانیږی چی هغه ته منافق وایه شی یعنی په ښکاره څان په مسلمانانو کښی ګډوی او په پټه کښی له هغه څخه انحراف کوی. یعنی دا خلق په ښکاره ډول(طریقه) د پیغمبر صلی الله علیه وسلم خبری ته غوږ نیسی خو په زړه کښی ورته توجه نه کوی او نه ئی په یادوی او نه پری پوهیږی، کله چی له مجلس څخه د باندی ووځی نو پوهانو ته وائی چی دغه سړی حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم اوس څه وویل؟ ښائی له دی پوښتنی څخه به د دی خبری تعریض وی چی مونږ د هغه خبری د اعتناء وړ(لائق) نه بولو او غوږ ورته نه ږدو او نه ورته متوجه کیږو. یا څه حکم ئی وفرمایه زمونږ ورته ښه فکر نه وو یا خو مونږ پری هیڅ پوه نشو.

# اُولَيْكَ النَّذِيْنَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوْبِهِمْ وَالنَّبَعُوَا الْهُوَآءَهُمُو®

دوی هغه کسان دی چی مهر وهلی دی الله په زړونو د دوی (چی ټینګ په کفر ولاړ دی) او متابعت کړی دی دوی د هواؤ خپلو (په نفاق کښی)

تفسیر: یعنی د دی راز (قسم) نالائقو حرکتونو اثر او اغیزه دا کیږی چی الله تعالیٰ د هغوی په زړونو باندی مهر لګوی او بیا دوی ته د نیکی توفیق هیڅ نه باتی کیږی او یواځی پر خپلو

غوښتلو (خواهشو) پسي درومي او پيروي ئي کوي.

# وَالَّذِيْنَ)اهْتَدَوْازَادَهُوْهُدُى وَالنَّهُوْ تَقُوٰهُمُ

او هر څه هغه کسان چی سمه لیاره ئی موندلی ده زیات کړی دی دوی ته (الله یا قرآن) هدایت بصیرت او ورکړی ده (الله) دوی ته پرهیزگاری د دوی.

تفسیر: یعنی د هدایت د لیاری د تک اثر او اغیزه دا کیږی چی سری ورځ په ورځ په هدایت کښی ترقی او پرمخ تک کوی او د هغه پوه، سد (هوش)، عقل، پرهیزګاری او اتقاء زیاتیږی.

# فَهُلُ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةُ أَنْ تَاتِّيهُمُ بَغْتَةً \* فَقَدُجَاءَ أَشُرَاطُهَا \* فَأَنِّى لَهُمُ إِذَا جَآءَ تُهُمُ ذِكُورِهُمُ ﴿

پس انتظار نه کوی دوی مگر د قیامت چی رابه شی دوی ته نامجایه نو په تحقیق راغلی دی علامی نښی د هغه (قیامت) پس بیا محرنگه به (نفع ورسوی) دوی ته هغه وخت چی راشی دوی ته (قیامت) پند آخیستل توبه ایستل د دوی.

تفسیر: یعنی د قرآن نصیحتونه، د پخوانیو قومونو عبرت لرونکی قصی، د جنت وعدی، او د دوزخ وعیدونه ئی گرد(تول) واوریدل اوس د هغو د منلو دپاره د کوم وخت په انتظار کښی دی؟ آیا دی خبری ته دوی سترگی نیولی دی چی قیامت ناڅاپه د دوی په سر باندی ودریږی؟ د قیامت څو علامی او نښی خو اوس هم راښکاره شوی دی خو کله چی پخپله قیامت راودریږی نو هلته به دوی ته د پوهنی د حاصلولو وخت کله پاتی وی، یعنی د هغه وخت منل او پوهیدل چتی(فضول) او بیکاره دی ځکه چی په هغه باندی نجات او ژغوریدل(بچ کیدل) نه حاصلیږی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د قیامت علامه او لویه نښه زمونږ د پیغمبر صلی الله علیه وسلم پیدا کیدل دی، چی ګرد(تول) پیغمبران د هغوی په انتظار کښی وو. کله چی دوی مبعوث و گرځیدل او د تخلیق اصلی مقصود حاصل شو نو اوس یواځی د قیامت راتګ پاتی دی» په حدیث کښی راغلی دی چی نبی کریم صلی الله علیه وسلم خپله مسواکه ګوته «انگشت شهادت» او منځنی ګوته «انگشت وسطی» سره درولی او هغوی ته ئی اشاره کړی وئی فرمایل «انا والساعة کهاتین، زه او قیامت لکه داسی یو» ګواکی زه له قیامت څخه دومره وړاندی راغلی یم لکه چی منځنی ګوته له مسواکی ګوته بدکه داسی یو» کواکی زه له قیامت څخه دومره وړاندی راغلی یم لکه چی منځنی ګوته له مسواکی ګوتی څخه جګه (وچته) ختلی ده د «صحیح مسلم»

په شرح کښي مونږ په دې باندې پوره ليکل کړي دي. دلته د هغه د بيا ليکلو ځاي نشته.

# فَاعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَّهِ إِلَّالِلَّهُ وَاسْتَغُفِرُ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَةِ

نو پوه شه (ای مخاطبه) شان دا دی چی نشته هیڅ برحق معبود مگر یواځی الله دی او مغفرت بښنه غواړه د گناه خپلی او دپاره د مؤمنانو سړیو او مؤمناتو ښځو

تفسیر: د هر سری ذنب (گناه) د هغه له مرتبی سره سمه وی د کوم کار ډیره ښه خوا پریښودل او لږه ښه خوا پریښودل او لا به خوا غوره کول که څه هم د جواز او د استحسان مرتبه ولری ځینی اوقات د مقربینو په حق کښی ذنب (گناه) گڼل کیږی د «حسنات الابرار سیئات المقربین» معنی هم دا ده . په حدیث کښی راغلی دی چی «نبی کریم صلی الله علیه وسلم به د ورځی سل کرته استغفار فرمایه».

تنبیه: د ﴿ فَاعْلَوْ الْهَالِاللهُ ﴾ خطاب هر یوه مخاطب لره دی که خاص نبی کریم صلی الله علیه وسلم مخاطب وی نو مطلب ئی داسی دی چی پر هغه علم باندی تینګ او قائم اوسه! او تل استغفار وایه!، د «فاعلم» تفریع له ما قبل څخه داسی کاوه شی چی د قیامت له راتګ څخه وروسته هیچا ته ایمان راوړل توبه کول او نور څه ګټه (فائده) نه رسوی نو هر چا لره ښائی چه د قیامت له راتګ څخه پخوا صحیح معرفت حاصل کړی د ایمان او د استغفار په طریقی باندی مستقیم اوسی.

#### وَاللَّهُ يَعُلُوُمُنَقَلَّبُكُوْوَمَثُولِكُونَ

او الله ته معلوم دی ځای د ګرځیدلو ستاسی (په ورځ کښی یا په دنیا کښی) او ځای د هستوګنی ستاسی (په شپه کښی یا په آخرت کښی)

تفسیر: په هومره پردو کښی چې وګرځې بیا به جنت یا دوزخ ته ورسیږی چې هغه ستاسو اصلی ځای او کور دي.

## وَيَقُولُ الَّذِينَ الْمَنُوالُولَانُزِّلَتُ سُورَةً \*

او وائی هغه کسان چی ایمان ئی راوړی دی ولی نه نازلوه کیږی یو سورت (د قرآن په باب د قتال د کفارو سره)

**تفسیر:** داسی یو سورت چی په هغه کښی د جهاد اجازه وی.

### فَإِذَا أُثْرِلَتُ سُورَةً مُّحُكَمَةً

#### نو پس کله چی نازل کړ شی یو سورت محکم

تفسیر: په داسی محکمو او مضبوطو او تاکلیو حکمونو باندی مشتمل وی چی نه وی منسوخ شوی او پوره پخپل مهال (وخت) سم راښکته کیږی او معنی ئی دغسی ظاهریږی چی پکښی بل احتمال نه وی غیر له قتاله.

# وَّذُكِرَ فِيهُ الْقِتَالُ رَايَتَ الَّذِينَ فِي قُلُوْ بِهِمُ مَّرَضٌ تَيْنُظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَغْشِيِّ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَاوُلِي لَهُوْ

او یاد کړی شوی وی په هغه کښی جنګ نو وینی به ته هغه کسان چی وی په زړونو د دوی کښی ناروغی (د نفاق) ګوری تاته لکه کتنه د هغه چا چی بیخودی راغلی وی پر هغه باندی له ویری د مرګ نه پس هلاک دی وی دوی لره

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «مسلمانانو سورت غوښت یعنی د کافرانو له ربرونو(تکلیفونو) څخه چی ډیر په تکلیف و هیلی (امیدونه) به ئی کولی که الله جل جلاله د جهاد امر راکړی نو هغه چی زمونډ له لاسه کیدی شی هغه به مونډ وکړو کله چی د جهاد امر راغی، نو پر منافقانو او خامو خلقو باندی دروند شو په ویریدلو او تیغو ختلیو سترګو سره به ئی ویل «کاشکی مونډ له دی امر څخه معاف اوسو!» په زیاته ویره کښی د سترګو رونق او ښائستوالی نه پاتی کیډی لکه چی د ځنکدن په وخت کښی د سترګو نور ورک کیږی.

# طَاعَةً وَقُولٌ مُّعَرُونُكُ فَإِذَا عَزَمَ الْأَمُرُ فَلُوصَكَ قُوااللَّهَ لَكَانَ خَيْرًا لَهُوْقَ

طاعت كول (د دوى الله ته ) او خبره نيكه كول (تاته غوره دى دوى ته) پس

خم (۲۲)

هر کله چی فرض شی کار (د جهاد) پس که چیری رښتیا ویل کړی وی دوی له الله سره (په اظهار د حرص جهاد ته) نو خامخا به وو دغه رښتیا ویل بهتر دوی ته

تفسیو: په سکاره سره دا خلق امر منی او په خپلو ژبو سره په اسلام او د هغه په احکامو باندی اقرار کوی مگر د کار خبره دا ده چی ښائی په عمل سره هم هغوی د الله او د رسول هر امر ومنی ښی او معقولی خبری وکړی او بیا د جهاد او د نورو زورورو کارونو په مهال (وخت) کښی د الله جل جلاله رښتینی بندګان ثابت شی نو دا صورت به د هغوی د ښیګنی (فایدی) او بهتری وی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی د شرعی حکم له نه منلو څخه کافریږی، د الله جل جلاله امر په هر صورت کښی ښائی ومانه شی بیا پیغمبر صلی الله علیه وسلم هم پوهیږی چی ډارن سری به څرنګه توره وکړی؟ هو! کله چی زیات تاکید وکړ شی نو هلته جنګیدل ضروری دی که نه جنګیدونکی ډیر دی».

# فَهَلْ عَسَيْتُوْ إِنْ تَوَلَّيْتُوْ آنَ تُفْسِدُوْ افِي الْارْضِ وَتُقَطِّعُوَ الْرَحَامَلُمُ ٣

پس آیا نژدی ئی تاسی (ای منافقانو) که چیری بادشاهان او متصرفان شی یا وگرځیدی (له طاعته د الله او سنت د رسول الله) نژدی ئی دی ته چی فساد به کوی. په ځمکه کښی او پری به کړی تاسی (خپلولی او) قرابتونه خپل

تفسیر: د حکومت او اقتدار په نشه کښی خلق په عمومی ډول(طریقه) په اعتدال او انصاف باندی قائم نه پاتی کیږی او د دوی دنیوی حرص لا زیاتیږی بیا د مال او د جاه په کشمکش کښی د غرض خوښولو جګړی پیدا کیږی چی د هغه وروستنی نتیجه داسی شی چی په دنیا کښی عمومی فتنه او فساد پورته کیږی او یو له بل څخه خپل تعلقات او اړیکی پری کوی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی له خپل ځان په تنګ کیږی او د جهاد آرزو کوی نو که الله تعالیٰ هم دا تاسی غالب کړی او بری درکړی نو فسادونه به وکړی»

تنبیه: محقق شیخ الهند قدس الله روحه د «تولیتم» ترجمه په حکومت رسیدلو سره کړی ده لکه چی د ډیرو مفسرینو هم دا رایه ده نورو علماؤ د «تولی» معنی اعراض اخیستی او داسی ئی مطلب اخلی «که تاسی د الله جل جلاله په لیاره کښی له جهاد کولو څخه مخ واړوی، نو ښکاره ده چی په دنیا کښی به امن او انصاف پاتی نشی او په ښکاره ډول(طریقه) به د فساد، بدامنی او ناراحتی دوره کیږی» ځینی ئی داسی تفسیر کوی که تاسی له ایمان راوړلو څخه مخ واړوی

نو د جاهلیت د زمانی کیفیت به بیرته راوگرځی او هغه خرابی او فسادونه چی په هغه وخت کښی وو او په ډیری وړوکی خبری باندی به لوئی جگړی او شخړی کیدی مړی پری کیدی. اړیکی به سره لری کیدی اوس به بیا همغه نقشی قائمیږی که په دی آیت کښی خاص منافقینو ته خطاب ومانه شی نو داسی ئی هم مطلب کیدی شی که له جهاد څخه مخ واړوی له تاسی ځنی هم دا هیله(امید) کیدی شی چی له خپلو منافقانه ؤ شرارتونو څخه په ملک کښی شرارتونه خواره کړی او د هغو مسلمانونو چی له تاسی سره ئی خپلوی ده هیڅ پروا ونه کړی او په ښکاره ډول(طریقه) د کافرانو مدد وکړی.

# اوليِّك الَّذِينَ لَعَنْهُ واللهُ فَأَصَمَّهُ مُواَعَمًى أَبْصَارَهُ وَا

دا (مفسدان) هغه کسان دی چی لری کړی دی دوی الله (له رحمت) پس نو کاڼه کړی ئی دی دوی (له آوریدلو د حق نه) او ړندی کړی ئی دی سترګی د دوی (له لیدلو د حق نه)

تفسیر: د حکومت په غرور کښی کاڼه او ړانده شوی ظلم کوی او ضرر رسوی او د نورو په پوهولو هم پخپل خیر او شر باندی نه پوهیږی. د الله جل جلاله له لعنت څخه بالکل سنګدل او کلک زړه ګرځیدلی دی او دا ټول د هغوی د بد اختیار او د استعداد له قصوره ډګر ته راوتلی دی.

## اَفَلَا يَتَكَبَّرُونَ الْقُرْانَ الْمُعَلِّي قُلُوبِ اَقَفَالْهَا

آیا فکر نه کوی دوی په قرآن کښی بلکه پر زړونو (د دوی باندی) قفلونه د زړونو د دوی دی

تفسیر: منافق په قرآن کښی غور نه کوی یا د هغوی د شرارتونو لامله(له وجی) د هغوی پر زړونو باندی مهر او قفل لګیدلی دی چی د نصیحت د تللو لیاره بنده شوی ده که د قرآن د پوهیدلو توفیق د دوی په برخه وی نو په آسانی سره به پوهیدل چی په جهاد کښی څومره اخروی او دنیوی ګټی شته.

# إِنَّ الَّذِيْنَ ارْتَكُوْا عَلَى اَدْبَارِهِمُ مِنَّ بَعْدِ مَا شَيْنَ لَهُ وَالْهُدَى الشَّيْطَنُ سَوَّلَ لَهُمُّ وَأَمْلَ لَهُمُّ ا

بیشکه هغه کسان چی بیرته گرځیدلی دی (له ایمانه) پر شاؤ خپلو پس له هغی څخه چی ښکاره شوی ده دوی ته سمه لیاره شیطان ښایسته کړی دی دوی ته (گناهونه) او مهلت ښکاره کړی دی (شیطان) دوی ته

تفسیر: منافقان وروسته د اسلام له اقراره او د هغه د رستیا گنلو له اعتراف محخه کله چی د ازموینی وخت راشی د خپل قول او اقرار محخه غاړه غړوی، او په جهاد کښی له مسلمانانو سره ملکرتوب نه کوی. شیطان هغوی ته دا خبره ورښوولی ده چی که جنګ ته لاړ نشی تر ډیر مدت پوری به ژوندون کوی. نو خامخا به د جنګ له ورتګه او په هغه کښی له مر کیدلو محخه محه کته(فائده) دررسیږی. او معلوم نه دی چی دوی پخپلو زړونو کښی څه څه شیان سنجولی (غوره کړی) دی؟ او محومره اوږدی وعدی او خوږی خبری ئی تر سترګو لائدی نیولی دی هوکاییکه که الفیکل الفیک الفیکل ال

# ذلِكَ بِأَنَّهُمُ قَالُو الِكَذِينَ كِرِهُ وَامَانَزَلَ اللهُ سَنُطِيعُكُمُ فِي بَعَضِ الْرَمْرِ وَاللهُ يَعْلَمُ إِنْ مَرَارَهُ وَ اللهِ اللهُ اللهُ سَنُطِيعُكُمُ فِي بَعْضِ

دغه (مهلت دوی ته په سبب د دی دی چی) بیشکه دوی وویل هغو کسانو ته چی بد ئی گاڼه هغه (قرآن) چی رالیږلی دی الله ژر به حکم ومنو ستاسی (او فرمانبرداری به وکړو) په ځینو کارونو کښی (چی مرسته(مدد) ده په جنګ او عداوت د رسول الله کښی) او الله ته معلومی دی پتی خبری (او مشوری) د دوی هم

تفسیر: منافقانو به له یهودانو او کافرانو سره ویل که څه هم مونږ په ښکاره ډول(طریقه) سره مسلمانان شوی یو خو مونږ به له مسلمانانو سره نه یو ځای کیږو او نه به د هغوی په مرسته(مدد) جنګ کړو. بلکه که مو د لاسه وشو ستاسی سره به مرستی(مدد) وکړو او په ګردو(ټولو) چارو کښی به مونږ ستاسی خبرو ته غوږ ږدو.

# فَكَيْفَ إِذَا تُوَقَّمُهُمُ الْمَلَلِّكَةُ يَضِرِبُونَ وُجُوْهَهُمُ وَاَدُبَارَهُمُ

#### نو څرنګه به وی (حال د دوی) کله چی قبض کوی دوی لره پرښتی (سا ئی راکاږی) وهی به دوی مخونه د دوی او شاګانی د دوی

تفسیر: په هغه وخت کښی به له موت څخه څرنګه خلاصیږی بیشکه په هغه وخت کښی به د نفاق خوند څکی.

# ذلِكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا مَآ اَسْخَطَ الله وَكُرِهُوْ ارضُوانَهُ فَأَخْبَطَ أَعَالَهُمُ أَ

دغه (سا وښکل د دوی په دغه سختی سره په سبب د دی دی چی) بیشکه دوی متابعت کړی وو د هغه شی چی په غضب کاوه به ئی الله او بده ئی ګڼله خوښی د دغه (الله) پس ابته (ضائع) خراب کړل (الله نیک) عملونه د دوی.

تفسیر: د الله جل جلاله د خوښولو لیاره ئی نه ده خوښه کړی او په هغی لیاری باندی ئی تګ کړی دی چی د هغه نه وه خوښه ځکه د مړ کیدلو په وخت کښی ډاریدونکی، او اوتر ښکاریده او الله تعالیٰ د هغه کفر او طغیان په سبب د هغه ګرد(ټول) عملونه بیکاره کړل او هیڅ یو عمل هغه ته په بل ژوندون کښی ګټه (فائده) ونه رسوله.

# آمُ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرضٌ أَن لَنْ يُخْرِجُ اللهُ أَضْفَانَهُمْ ٠٠

آیا گمان کوی هغه کسان چی په زړونو د دوی کښی ناروغی (د شک او د نفاق) ده چی نه به ښکاروی الله تعالیٰ پتی کینی د دوی له مؤمنانو سره بلکه ظاهر به ئی کړی

تفسیر: منافقان پخپلو زړونو کښی له اسلام او مسلمانانو سره حسد او ډیر عداوتونه لری. او له هغوی سره هنډی (دښمنی) او کینی کوی. آیا دوی داسی خیال کوی چی دا به د هغوی په زړونو کښی پټ پاتی کیږی؟ او الله تعالیٰ به هغه نه ښکاروی او مسلمانان به د هغوی په مکر او فریب باندی نه خبریږی؟ هیڅ کله به داسی نه کیږی! بلکه د هغوی د باطن خبث به هرومرو(خامخا) ښکاریږی او د ازموینی په داسی بهتی کښی به اچول کیږی چی هلته به تولی ککړتیا او خیری له پاکو شیانو څخه جلا(جدا) کیږی.

# وَلُونَشَاءُ لَارَيْنَاكُهُ مُ فَلَعَرَفْتَهُ مُ سِينَاهُ مُ وَلَتَعْرِفَنَّهُمُ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ

او که اراده وفرمایو مون نو خامخا به وسیو مون تاته دغه کسان نو خامخا وبه پیژنی ته دوی په (علائمو د) څیرو د دوی او (قسم دی چی) خامخا وبه پیژنی ته دوی په ګرځولو اړولو د خبرو کښی

تفسیر: که الله تعالیٰ اراده وفرمائی نو کرد(ټول) منافقان به فرداً فرداً وټاکی(مقرر کړی) او تاته به ئی دروښیی او نامه به نامه به ئی درڅرګند کړی، چی په دی مرکه کښی دغه او هغه سړی منافقان دی. خو د الله تعالیٰ بالفعل حکمت د داسی سپینو ویلو متقاضی نه دی. برسیره په دی الله تعالیٰ تاسی ته اعلیٰ درجه د فراست نور او رڼا(رنړا) دربښلی دی چی تاسو هغوی له څیری او بشری څخه پیژنی او وروسته له دی څخه هغه خلق د خبرو اترو او د وینا له ډوله هم پیژندلی شی ځکه چی د منافقانو او د مخلصانو د خبرو کولو او ویلو لهجه او د ګفتګو چل سره جلا(جدا) وی. هغه زور شوکت او د خلوص رنګ چی د مخلصانو له خبری څخه له لری ښکاری هغه د منافقانو په خبرو کښی هیڅ نه وی.

تنبیه: محقق شیخ الهند قدس الله روحه ﴿ فَلْمَوْقَهُمْ ﴾ تر ﴿ وَلْوَنْشَاءُ ﴾ لاندی نه دی ایشی او نورو گردو(ټولو) مفسرینو هغه تر «لو نشاء » لاندی ایشی دی او په «لاریناکهم» باندی متفرع کړی دی یعنی که مونږ اراده وفرمایو نو تاسی ته هغه سړی درښوولی شو بیا به نو ته هغوی وپیژنی د غیری په لیدلو سره له دی د دی احقر په خیال سره د شیخ الهند رحمة الله علیه تفسیر زیات لطیف دی والله اعلم . له ځینو احادیثو څخه ثابت دی چی زمونږ پیغمبر صلی الله علیه وسلم ډیر منافقان د دوی په نامه سره وبلل او له خپلی مرکی څخه ئی وشړل ښائی چی دا پیژند ګلوی د «لیحن القول» او د «سیما » او له نورو څخه ورڅر ګند(ورښکاره) شوی وی یا وروسته له دی آیت څخه الله تعالیٰ د ځینو منافقانو نومونه په تفصیل سره ورښوولی وی والله اعلم.

#### وَاللَّهُ يَعْلَمُ آعُمَالُكُوْ

او الله ته معلوم دی ټول اعمال ستاسی.

تفسیر: له بندگانو څخه د کومی خبری پتیدل امکان لری، مگر الله تعالیٰ ته ستاسی گردی(تولی) چاری که پتی وی که څرګندی وی ورښکاره دی.

# ۅؘڵڹۜڹؙڵۅؘٮٛٞڴۅٛڂؾؖ۠ؽؘۼڷؠٙٳڵ<u>ڟۣۣؠڹڹ</u>ؘ؞ؚڡٮؙڴڎؚۅٳڶڟۑڔۑؽ

خامخا او هرومرو(لازماً) مو آزمویو تاسی (په جهاد او نورو تکالیفو سره) تر هغه پوری چی ظاهر کړو مونږ جنګ کوونکی له تاسی څخه او صبر کوونکی (په جهاد او په نورو احکامو او تکالیفو د اسلام کښی)

تفسیر: د جهاد او د نورو شیانو د احکامو ازموینه مقصود ده په هم دی سختی ازموینی کښی دا شکاروی چی کوم کسان د الله تعالیٰ په لیاره کښی خپلی وینی تویوی؟ او په ډیره سخته ازموینه کښی ثابت قدم دریږی؟ او کوم سړی تری تښتی؟ او هغه په ښه شان سره جلا(جدا) کړو او تاسو ته ئی درښکاره کړو.

#### وَنَبُلُواْ اَخْبَارَكُوْ<sup>®</sup>

او ازمویو مونږ عملونه حالونه خبرونه ستاسی (د ایمان چی آیا رښتیا ده که دروغ؟)

تفسیر: د هر سری د ایمان، اطاعت او د انقیاد تول (وزن) معلومیږی او د گردو(تولو) داخلی خبری عملاً محققی کیږی؟

تنبیه: پر ﴿ حَتَّىٰ تَنْهُمْ ﴾ الآیة - باندی هغه شبهه چی د علم د حدوث په نسبت کیږی د هغه مفصل جواب د «سیقول» د (۲ جزء) په شروع کښی د ﴿ اِلْلَمْعُلُومَنْ يَتَبُوهُالرَّسُولَ ﴾ الآیة - کښی دی وکوت شی.

# إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَكُ وَاعَنُ سَبِيْلِ اللهِ وَشَأَقُوا الرَّسُولَ وَلَا اللهِ وَشَأَقُوا الرَّسُولَ وَنَ بَعُدِ مَا تَبَكِّنَ لَهُ وُ الْهُ لَى لَنَ يَّفُرُوا اللهَ شَيْئاً وَسَعُنِطُ اعْمَالَهُمْ ﴿

بیشکه هغه کسان چی کافران شوی دی او منع کوی یعنی رااړوی نور (خلق) له لیاری د الله څخه او مخالفت کوی له رسول سره پس له هغه چی ښکاره شوه دوی ته لیاره سمه له سره به ضرر ونه رسوی دوی الله ته هیڅ شی او ژرده چی ابته (ضائع) خراب به کړی (الله ـ نیک) عملونه د دوی.

تفسیر: د خپلو ځانونو نقصان کوی الله تعالیٰ ته په دی کښی څه نقصان نشته نه د هغه دین او نه د هغه دین او نه د هغه پیغمبر څه خرابولی شی. هغه قدرت لرونکی الله تعالیٰ د هغوی کردی(تولی)

پلمی(تدبیرونه) (حیلی) ورخرابوی او تولی داسی چاری دنگوی او د هغوی زیارونه (کوششونه) ورانوی.

# يَاكَتُهُا الَّذِينَ الْمُنْوَا اَطِيْعُوا الله وَاطِيعُوا الرَّسُولَ وَلاَ تُبْطِلُوٓا اَعْمَالُكُو

ای هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مومنانو) اطاعت کوی د الله او اطاعت کوی د الله او معاصیو سره)

تفسیو: په جهاد یا د الله په لیاره کښی بل کوم محنت او ریاضت هلته منلی او مقبول کیږی چی د الله او د رسول الله له احکامو سره سم وی. او یواځی پخپل شوق، ذوق، خواهش او د طبیعت په غوښتنی سره نه وی، که نه داسی عملونه بیکاره او ابته (خراب) کیږی او توی ځی او ضائع کیږی هیڅ یو مسلمان داسی کار نه کوی چی د هغه کوم ښه کار توی لاړ شی یا له کوم سببه ضائع او بیکاره شی. مسلمان هیچیری خپل ښه کار په سپیره ډاګ میدان نه پریږدی نه ریا، ښوونه، ننداره اعجاب، غرور او نورو شیانو ته په هغه کښی لیار ورکوی چی په هر یوه کښی له دوی څخه د هغه عمل بالکل ضائع او بیکاره کیږی ګواکی دا شیان هم هغسی چی ارتداد د مرتد ګرد(ټول) حسنه اعمال خرابوی د یوه مسلمان صالحه چاری ورانوی (العیاذ بالله)

# إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَصَدُّ وَاعَنْ سَبِيْلِ اللهِ ثُمَّ مَا نُوْا وَهُوُ كُفَارُّ فَكَنُ يَغْفِرُ اللهُ لَهُوْ

بیشکه هغه کسان چی کافران شوی دی او منع کوی (خلق) یا منع راوړی له لیاری د الله نه بیا مړه شی او دوی کافران وی پس له سره به مغفرت ونه کړی الله دوی ته.

تفسیر: هیخ یو کافر د الله تعالیٰ له خوا نه بخښل کیږی په تیره بیا هغه کافران چی نور خلق د الله تعالیٰ له لیاری څخه ګرځوی او تل په هم دی پسی لویدلی وی چی څوک د نبی الله د لیاری په لوری لاړ نشی.

### فَلَاتِهِنُواوَتَدُعُوَالِلَ السَّلْمِ الْ

پس سستی مه کوئ او مه ضعیفان کیږی (په جهاد) کښی او مه غواړی تاسی (کفار) روغی ته (بلکه جنګ ورسره کوی)

تفسیو: مسلمانانو ته ښائی چی د کفارو په مقابله کښی سست او کم همت نشی! او د جنګ له سختیو څخه ونه ویریږی او د جهاد په موقع کښی د روغی په لوری ونه ځغلی! که نه دښمن زړور کیږی او په تاسی باندی به خپل ډیر زور او قوت غورځوی او د اسلام تولی به مغلوب او رسوا کیږی. هو! کله چی د اسلام مصلحت او د مسلمانانو ښیکنی(فائدی) تر سترګو لاندی وی نو هلته روغه بده نه ده لکه چی وروسته د «الفتح» په سورت کښی راځی په هر حال د روغی بنا ښائی پخپل کم همتی او نامردی باندی نه وی.

# وَانْتُوْ الْرَعْلُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَعَكُوْ وَلَنْ يَبْرِكُوْ أَعْالَكُمْ ١٠٥

حال دا چی هم دا تاسی غالب ئی ای مومنانو! پر منکرانو باندی او الله له تاسی سره دی (په ثابت نصرت کښی) او له سره به ناقص او ضائع نه کړی له تاسی عملونه ستاسی (بلکه په قیامت کښی به پوره جزاء درکړی)

قفسیر: د ویریدلو هیڅ یوه خبره نه ده که صبر او استقلال وښیی او د الله تعالیٰ په احکامو باندی ثابت قدم واوسی نو الله له تاسی سره دی او هغه په پای(آخر) کښی تاسی ته بری درکوی او په هیڅ حال کښی تاسی ته نقصان او خساره نه درییښوی.

# ٳٮۜٛؠؙٵڵۼؽۏؖٷؙٵڵڎؙؽ۫ٳڵڡؚڣۊۜڶۿٷ۠ۅٳڶؿٷؙؙؙڡؚٮؙٛۉٳۅؘؾۜؿڠٛۉٳؽٷٟٛؾڬۄٛ ٱجُوۡرَكُوۡ وَلايَسۡعُلۡكُوۡامُوالكُوْ

بیشکه دا ژوندون لږ خسیسی لوبی او مشغولیده دی، او که ایمان راوړی تاسی او پرهیز وکړی (له معاصیو)! در به کړی تاسی ته (الله) اجرونه ستاسی او نه به غواړی له تاسی (ټول) مالونه ستاسی (بلکه مفروضه زکوة درڅخه آخلی، یا نه به غواړی له تاسی هیڅ مالونه د تاسی څکه چی غنی دی)

تفسیر: د آخرت په مقابل کښی د دنیا حقیقت د یوی لوبی او تماشی غوندی دی که تاسی ایمان او تقوی غوره کړی او له دی لوبو او تماشو څخه لږ خپل ځانونه وژغوری (وساتی) نو الله

# ٳڽؾۜؽٵٛڴۿٷۿٵڣڮٛۏؚڴۏڗؠڂٛٷٳۘۅڲۼٛڔڿٵڞؘۼٵٮ۫ڴۄٛ

که وغواړی دی له تاسی څخه هغه (مال) پس ښه کوښښ وکړی په غوښتلو کښی (له تاسی) نو بخل به وکړی تاسو (په دغی سره) او راو به باسی (په دغو غوښتلو يا بخل سره) پټی کينی دښمنی ستاسی (له اهل اسلام سره).

تفسیر: که الله تعالیٰ په سختی سره د هغوی ګرد(ټول) مال وغواړی چی هغوی ته ئی وربښلی دی نو څومره د الله بندګان به وی چی په خلاص زړه او روڼ تندی د دی امر په مقابل کښی (لبیک) ووائی زیاتره به هغه سړی وی چی د بخل او تنګدستی ثبوت ښکاره کوی او د مال ښندلو (لګولو) په وخت کښی به د هغوی د زړونو خپګان له لری ښکاریږی.

## **ۿٚٲڬؙڎؙۯۿٷؙڒؖٳٵػؙػٷؘؽڶؚؿؙڣڠؙۊٝٳڣؙڛؚؽڸٳٮڵڰؚ**

واوری خبردار شی تاسی چی ئی ای دغو کسانو چی بللی شوی ئی لپاره د دی چی نفقه کړی مال ولګوی په لیاره د الله کښی (په هغو طریقو سره چی فرض کړی ئی دی په تاسی لکه زکوهٔ او جهاد)

تفسیر: یوه برخه د الله له ورکړی شوی مال څخه د ده په لیاره کښی د خپلی ګټی دپاره ولګوی !.

# فَمِنْكُونِ لِيَبْخُلُ وَمَنْ لِيَبْخُلُ فَائْمَا يَجْنَلُ عَنْ نَفْسِهُ

پس ځینی له تاسو هغه دی چی بخل کوی (نه لګوی مال) او هغه څوک چی بخل کوی مال نه لګوی نو بیشکه چی بخل کوی خپل ځان ته (چی محروموی ئی له ثوابه)

تفسیر: ستاسی دنیا ستاسی د فائدی دپاره ده که ئی نه ورکوی نو د خپل ځان نقصان کوی الله تعالیٰ ستاسی د ورکولو او د نه ورکولو هیڅ پروا نه لری.

#### وَاللَّهُ الْغَنِيُّ وَٱنْتُو الْفُقَرَآءُ

او الله غنی بی پروا دی (له نفقی د تاسی او له هر څیزه) او تاسی فقیران محتاجان ئی (الله ته)

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی د مال د ښندلو (لګولو) هغه تاکیدونه چی تاسی ئی آوری داسی خیال ونه کړی چی الله تعالیٰ یا د هغه رسول له تاسی څخه سؤالونه کوی. داسی نه دی دا ګردی(ټولی) ویناوی د تاسی د ښیګڼی(فائدی) دپاره دی. بیا د یوه په مقابل کښی په زرګونو عوضونه تاسی ته رسیږی که تاسی له داسی ګټی څخه مخ اړوی نو الله تعالیٰ او د هغه رسول ستاسی څه یروا نه لری.

# وَإِنْ تَتَوَلَّوْايَشْتَبُولْ قَوْمًا غَيْرَكُوْ ثُمَّ لَا يَكُونُوْ آامُثَالَكُوْرَ اللهُ

او که و کرځیدی تاسی (له ایمان او سخا نه نو الله) به بدل راولی یو قوم بل بی له تاسی بیا به نه وی هغوی پشان د تاسی (کرځیدونکی له احکامو د الله بلکه فرمان بردار به وی).

تفسیو: الله تعالیٰ په هغه حکمت او مصلحت چی خپلو بندگانو ته د خرخ کولو امر ورکوی د هغه حاصل کیدل پر تاسی باندی څه انحصار نه لری. فرض کړی که تاسی بخل او کینی وکړی او د الله تعالیٰ له امره مخ واړوی نو الله تعالیٰ ستاسی په ځای بل کوم قوم دروی چی هغه قوم به تاسی غوندی کنسک او بخیل نه وی او په لوی زړه او ډیره خوښی به د الله تعالیٰ د احکامو تعمیل او د هغه په لیاره کښی به خپل مال ښندی(لگوی). په هر ډول(طریقه) د الله جل جلاله حکمتونه او مصلحتونه پوره کیدونکی دی. خو تاسی له دی سعادته بی برخی پاتی کیږی په حدیث کښی راغلی دی چی صحابه ؤ عرض وکړ چی یا رسول الله! دغه بل قوم به څوک وی؟

چی د هغه په لوری اشاره شوی ده . نو زمون پیغمبر صلی الله علیه وسلم د حضرت سلمان فارسی په او په باندی خپل مبارک لاس کیښود او وی فرمایل چی «د ده قوم» او وی ویل «قسم په الله تعالیٰ دی که ایمان «ثریا» ته ورسیږی نو د فارس خلق به ئی له هغه ځایه هم راښکته کوی» یادونه: «فارس» د عربو په لغت کښی هغه چاته وایه شی چی په اس سور وی او دا کنایه ده زمون د خراسان یا افغانستان له خلقو څخه چی له بین النهرین څخه تر سند پوری او له خلیج فارس څخه تر بخه تر بادی آسونو باندی سوریدل او له چین څخه نیولی تر روما کوچنی ایشیا او افریقا پوری د تجارت او سیاحت دپاره تلل د دوی یوی څانگی چی پارسوا نومیده د (بلخ) په جنوب غربی سیمه کښی هستوگنه درلوده (لرله) چی هغه هیواد له هم دی سببه په پارس سره مشهور دی.

الحمد لله چی صحابه ؤ رضی الله تعالیٰ عنهم د دی بینظیر ایثار او د ایمانی جوش ثبوت ورکم چی د هنوی په محای کښی د بل قوم د راتللو وار ونه رسید. خو پخپله دغه فارسیان هم په اسلام مشرف شول او د ایمانداری هغه شانداری مظاهری ئی ور وښوولی او داسی زبردست دینی خدمتونه ئی پای(آخر) ته ورسول چی هر سری به د هغو له لیدلو څخه خامخا داسی اقرار کاوه چی بیشکه هم دغه فتوحات او ترقی د حضرت محمد رسول الله د دغه پیش گوئی سره برابری دی هم دا د (خراسان) او فارس قوم ؤ چی د ضرورت په وخت کښی به ئی د عربو محای نیولی شو. له زرهاؤ ائمه ؤ او علماؤ څخه قطع نظر یواځی زمونږ د لوی امام ابوحنیفه رحمة الله علیه (کابلی ثم الکوفی) وجود د دی پیش گوئی په صدق باندی کافی شهادت دی. هم دا راز(قسم) په خراسان او پښتونخوا کښی نور لوی عالمان او پوهان د دی میهن په پیړیو کښی هم شته چی تقریباً د علم او عمل د هغی لوئی ونی څخه چی څانگی ئی تر «ثریا» پوری جگی (اوچتی) ختلی دی خوندوری میوی ئی راښکته کړی دی.

تمت سورة محمد صلى الله عليه وعلىٰ آله وصحبه وسلم بتوفيقه واعانته فلله الحمد والمنة

سورة الفتح مدنية وهى تسع وعشرون آية و اربع ركوعات د «الفتح» سورت مدنى دى (٢٩) آية او (٤) ركوع لرى.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

د دی سورت په مختلفو آیتونو کښی د متعددو واقعاتو په لوری اشاری دی چی د فهم د سهولت دپاره د هغو خلاصه او لنډون داسی بیانیږی. حُمْ (٢٦ )

الف: پیغمبر صلی الله علیه وسلم په مدینه کښی خوب ولید چی «په امن او امان سره مکی ته داخل او عمره نی ادا کړی حلق او قصر ئی فرمایلی دی» دوی دا خوب صحابه ؤ ته ووایه خو د ورتګ نیټه ئی ونه ټاکله (مقرر نه کړه) مګر د شدت له اشتیاق څخه د ډیرو داسی خیال کیده چی سږکال به عمره میسره کیږی. او اتفاقاً دوی هم د عمری قصد وفرمایه.

ب: دوی له یو نیم زر سریو سره د عمری په نیت د مکی په لوری وخوځیدل او «هدیی» هم له دوی سره وی. کله چی دا خبر مکی ته ورسید قریشو یوه لویه جرګه جوړه او په هغی کښی دا خبره غوته کړه چی دوی به نه پریږدو چی مکی ته راشی سره له دی چی سم د مکی معظمی له اصولو سره دښمنانو حق درلود(لرلو) چی حج او عمره وکړی. کله چی محمدی قافله مکی ته نژدی او (حدیبیی) ته ورسیده نو د دوی او ښه هلته چو شوه او سره له ډیرو وهلو او خوځولو او کشمکش هیڅ له خپل ځای څخه ونه خوزیده تر څو چی رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل «حبسها حابس الفیل» او وی ویل «قسم په الله که د مکی خلق له ما څخه د داسی خبری مطالبه وکړی چی په هغی کښی د حرمات الله تعظیم قائم وی زه به هغه منم» نو په هغه ځای کښی ئی قیام وفرمایه چی اوس په (۱۳۱۷ ق هـ) کښی «شمسیه» ورته وائی.

ج: حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم مكيانو ته سرى وليدِل چى «موند د جگرى دپاره نه يو راغلى موند پريددى چى خپله عمره وكړو او بيرته لاړ شو» كله چى د حضرت نبوى صلى الله عليه وسلم د حضرت عثمان رضى الله عليه وسلم د حضرت عثمان رضى الله تعالىٰ عنه په خوله هم دا خبره هغوى ته وليږله. او هغو نارينه ؤ او ښځو مسلمانانو ته ئى زيرى وركړ چى هلته مغلوب او مظلوم اوسيدل «نژدى ده چى په مكه كښى اسلام غالب شى» قريشو حضرت عثمان رضى الله تعالىٰ عنه ستون (واپس) كړ. كله چى د حضرت عثمان رضى الله تعالىٰ عنه بيرته راتك وځنديد (ايسار شو) دا خبره خوره شوه چى هغه هلته وژلى شوى دى دلته رسول الله مبارك په دى خيال چى ښائى اوس د جگړى وار هم راورسيږى. گرد(ټول) اصحاب الكرام رضى الله تعالىٰ عنه ئى تر يوى ونى لاندى كينول او د جهاد بيعت ئى ترى واخيست. كله چى قريشو د بيعت خبره واوريدله وويريدل او حضرت عثمان رضى الله تعالىٰ عنه ئى بيرته ولده و

د: بیا د مکی څو غتان د روغی په غرض د حضرت محمد رسول الله مبارک په حضور کښی حاضر شول او صلحنامه ئی ولیکله دلته پر ځینو خبرو باندی بحث او مناقشه پیښه شوه او مسلمانان په قهر شول او وی ویل چی د داسی خبری پری کړه په توره وکړی. خو رسول الله مبارک د مکیانو ګردی(ټولی) غوښتنی ومنلی او مسلمانانو د رسول الله مبارک په وینا او د کفارو د ډیرو اصرارو لامله(له وجی) له ضبط او تحمل څخه کار واخیست او روغه غوټه شوه. په دی روغلیک (صلحنامه) کښی یو شرط د کفارو له لوری دا وو چی سرکال تاسی مسلمانان بیرته لاړ شی کال ته بی وسلی (تش لاس) راشی او عمره وکړی. تر لسو کلونو پوری به د دواړو ډلو په منځ کښی جنګ نه کیږی. په دی مدت کښی هومره سړی چی له مکی څخه مدینی ته راشی

حُمْ (٢٦)

ښائى چى بيرته وليږل شى. كه له مدينى څخه كوم سړى مكى ته راشى هغه هم دلته په مكى كښى ساتل كيږى. وروسته له دى روغى څخه دوى په (حديبيى) كښى د هدى حيوانات ذبح او وروسته له حلق او قصر ئى خپل احرام خلاص كړ او مدينى منورى ته بيرته راغلل.

هـ: په لياره کښی هم دا د (الفتح) سورت نازل شو. دا ګردی(تولی) پيښی د هجرت په (۱) کال کښی پيښی شوی.

و: د (حدیبیی) له راتگه وروسته د هجرت په (۷) کال په اوله کښی حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم (خیبر) فتح کړ چی د مدینی په شمال کښی څلور منزله لری پروت دی او د شام په لوری د یهودانو یو ښار وو. په دی جهاد کښی له دوی سره پرته(علاوه) له هغو سړیو څخه چی په حدیبیی کښی ورسره ملګری وو بل هیڅوک نه وو.

ز: حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم په (٧) كال د هجرت د ذيقعدة الحرام (حوت) په مياشت كښى سم له تړون سره د عمرة القضا دپاره مكى ته تشريف يووړ او په امن او امان او په زړه پورى ئى عمره اداء كړه.

ح: د هغه روغلیک (صلحنامی) هغه خبره چی تر لسو کلونو پوری به جنګ نه کیږی د قریشو له خوا ماته شوه نو ځکه د هجرت په (۸) کال د رمضان المبارک (جدی) په میاشت کښی مکه معظمه د مسلمانانو په لاس فتحه شوه.

# إِنَّا فَتَعَنَّالَكَ فَتُعَالُّمِينًا لَ لِيَغُفِرَكِ اللَّهُ مَا تَقَدَّمُ مِنْ ذَنْبِكُ وَ مَا تَأَخَّرَ

بیشکه چی مونبر فتح او بری مو درکړی دی تاته فتحه او بری ظاهر او ښکاره دپاره د دی څو چی وبښی تاته الله هغه چی پخوا تیر شوی دی له ګناه د تا څخه او هغه چی وروسته دی (له ګناه څخه)

تفسیر: د حدیبیی روغه که څه هم په ښکاره ډول(طریقه) د ذلت او د مغلوبیت روغه په نظر راځی او د هغی د شرایطو له لوستلو څخه په بادی النظر کښی دا محسوس کیږی چی گردی(ټولی) خبری د قریشو په ګټه(فائده) دی. لکه حضرت عمر الفاروق او نورو اصحاب الکرام رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین د دی روغی د ښکاره توری له کتلو څخه سخت خپه، محزون، مفطرب او پریشان وو. دوی خیال کاوه چی د مسلمانانو د دی یو نیم زر سر جارونکی (قربانوونکی) لښکر په مخکښی قریش او د هغوی نور طرفداران څه اهمیت لری. ولی د دی راز(قسم) ګردو(ټولو) جګړو پریکړه او فیصله په توره سره ونه کړه شی؟ مګر د رسول الله صلی الله علیه وسلم سترګی هغه احوالو او نتیجو ته وی چی د نورو له سترګو څخه به پټه وی ځکه چی الله جل جلاله د دوی تتر(سینه) د ډیرو سختو پیښو د تحمل دپاره پرانیستلی وو دوی په بی مثاله استغنا توکل، تحمل او ایثار سره هغه شرطونه ومنل او خپلو اصحابو ته ئی په دی لنډو توریو (الله استغنا توکل، تحمل او ایثار سره هغه شرطونه ومنل او خپلو اصحابو ته ئی په دی لنډو توریو (الله

ورسوله اعلم) سره ډاډينه(سکون) او تسلي ورکوله يعني الله او د هغه رسول په داسي خبرو باندي ډير ښه يوهيږي. تر څو چې دا سورت نازل شو او الله تعالیٰ د دې روغې او فيصلي نوم «فتح مبين» كيښود . خلقو په دى باندى هم تعجب كاوه او ويل به ئي چې يا رسول الله صلى الله عليه وسلم دا بری دی؟ حضرت نبوی صلی الله علیه وسلم به فرمایل چی «هو! لوی بری دی» حقیقت دا دی چی د اصحابو د جهاد بیعت، او له هغه معمولی کشمکش څخه وروسته ګرد(تول) کفار او معاندین وویریدل او د روغی په لوری ئی خپلی خوشی شکاره کړی. او نبی کریم صلی الله علیه وسلم سره له دی چی پر جنگ او انتقام باندی ئی پوره قدرت درلود(لرلو) خو بیا هم په هر ځای کښې به ئې له عفوی اغماض او حلم څخه کار اخیست او محض د بیت الله شریف د تعظیم دياره د هغوى په هغو چتى(بيكاره) غوښتنو باندى نه په قهر كيدل. دا پيښې له يوه لورى د الله تعالیٰ د خصوصی مدد او رحمت د استجلاب وسیله کرځیدی او له بل لوری د دښمنانو په زړونو کښي د اسلام اخلاقي او روحاني طاقت او د رسول اکرم صلي الله عليه وسلم د صبر او تحمل او د شان مینه او اثر په زړونو کښې زیاتوه اګر که د عهد نامې د لیکلو په وخت کښې ځینو ښکاره لیدونکیو به د کافرانو بری لیدل خو که په سړه سینه دی پیښی ته کتل کیدی او د هغی شاؤ خوا ته ځیروالی شوی وی او وروسته له غور کولو او له وړاندی وروسته سنجولو(فکر کولو) څخه به هر سړی په دی پوهیده چې دا ګردی(ټولی) فیصلی د اسلام په ګټه(فائده) شوی دی نو ځکه الله تعالیٰ د هغی نوم «فتح مبین» کیښود او تنبیه ئی وفرمایله چی دا روغه اوس هم روغه ده او په راتلونکی کښې به هم دوی ته د ظاهری او باطني ډيرو فتوحاتو ورونه پرانيځې لکه چې له دې روغې څخه وروسته د کافرانو له مسلمانانو سره ناسته ولاړه، اختلاط شروع شو او بي تکلفه به ئی سره لیدل او خبری او اتری به ئی سره کولی او کافرانو د مسلمانانو له خولو څخه د مسلمانی خبری اوریدلی. او د دغو مقدسو مسلمانانو اقوالو، احوالو، اعمالو او اطوارو ته به ئی کتل چې له دې ګردو(ټولو) پیښو او نندارو څخه هرومرو(خامخا) د دوې په زړونو کښې د اسلام مینه بیدا کیده. آخره نتیجه دا شوه چی د حدیبیی له روغی څخه د مکی تر بری پوری یعنی د دوو کلونو به موده کښي ډير خلق مسلمانان شول او اسلام زيات خور شو خالد بن الوليد او عمرو بن العاص غوندی نومیالی په هم دی مدت کښی مسلمانان شول او دا فتح او بری جسمی فتح او بری نه بلکه روحی فتح او بری وو او د حدیبیی صلح مسلمانانو لره د لوی خیر او برکت سبب شوه او اسلام په شاؤ خوا کښي دومره منتشر شو چې د معظمي مکې د فتح کیدلو گردی (ټولی) وسیلی راغونډی شوی او د هغه باک ځای د تل دیاره د شرک له ګندګی یاکیدل ئی آسان وگرځیدل په حدیبیی کښی له رسول اکرم صلی الله علیه وسلم سره یو نیم زر تنه اصحابان وو خو دوه کاله وروسته له دی څخه د مکی معظمی په عظیمی فتح کښی لس زره توریالی لښکر له دوی سره ؤ. رښتیا خو دا ده چې نه یواځي د مکې او د خیبر فتح بلکه د نورو اسلامی فتوحاتو دیاره د حدیبیی روغه لکه یو اساس بنیاد او زرینه دیباچه وګرځیده او هغه صبر او تحمل توکل او د حرمات الله تعظیم چی په دغه روغه کښی ورڅرګند(ورښکاره) شو او د

حُمِّ (٢٦)

هغه علوم او قدسیه معارف او د باطنی مقاماتو او د مراتبو فتح الباب چی له دی پیښی څخه شوی دی د هغو اندازه څوک کولی شی؟ هو! د هغو لنډ اجمال او لږه اشاره حق تعالیٰ په دی آیتونو کښی فرمایلی ده یعنی هسی چی دنیوی سلاطین کوم لوی فاتح سپه سالار په خصوصی اعزاز او اکرام سره یالی الله تعالیٰ د دی فتح مبین یه صله کښی هغوی ته محلور صلی وربښلی دی اول د ذنوبو غفران له همیشه تر همیشه بوری د هغوی هغه ګردی(تولی) کوتاهی چی د هغوی د رفیعی مرتبی په اعتبار کوتاهی ګڼلی کیږی ګردی(ټولی) سره معافی دی دا خبره الله جل جلاله بل هیچا ته نه ده بښلی خو په حدیث کښی راغلی دی چې د دی آیت له نزول څخه وروسته رسول اکرم صلی الله علیه وسلم به عبادت کسی دومره زیات زیار (کوشش) کوو چی کرئ شبه به ئی په لمانځه کښې تيروله تر دی چې د دوی پښې ويرسيدلي او د ګردو(ټولو) کتونکيو زړونه به یری خوریدل اصحابو عرض وکړ چې «یا رسول ولي دومره رېړونه(تکلیفونه) په ځان کوئ؟ د الله له لوری خو ستاسو گردی(تولی) یخوانی او وروستنی خطاوی بښلی شوی دی دوی به داسی فرمایل: «افلا اکون عبدا شکوراً» ولی زه د هغه شکر گزاره بنده نشم؟ سکاره دی چی الله تعالیٰ داسی زیری خپل همغه بنده ته اوروی چی دی د هغه له اوریدلو څخه بی ویری نه شی بلکه لا زيات له الله جل جلاله وډار شي. د شفاعت به طويل حديث كښي راغلي دى كله چې خلق سره راتول شی د حضرت مسیح علیه السلام په حضور کښی عرض کوی نو حضرت مسیح علیه السلام ورته وائي چي حضرت محمد صلى الله عليه وسلم ته لاړ شي! چې خاتم النبيين دې او د هغوي پخوانی او وروستنی گرد(تول) گناهونه بښلی شوی دی یعنی د ده د شفاعت په مقام کښی که بالفرض كوم تقصير هم وشي نو هغه هم په عامه عفو كښي پخوا له دى راغلي او پرته(علاوه) له دوی څخه بل څوک دا کار نشي کولي.

#### وينتزنعنته عكيك

او (بل دپاره د دی) چی پوره کړی (الله په فتحه د مکی او د نورو ښارونو سره) مهربانی خپله پر تا باندی

تفسیو: یواځی له تقصیراتو څخه نه تیریږی بلکه هر هغه ظاهری، باطنی، مادی، روحی انعام او احسان چی تر اوسه پوری درسره شوی دی د هغه تکمیل او تتمیم هم کاوه شی.

### ۅۜؽۿؙۮؚؽڮؘڝڗٳڟٲۺؙؾؘۊؾؠۘٵ<sup>ٛ</sup>

او (بل دیاره د دی) چی وسیی الله تعالیٰ تاته سمه صافه لیاره .

تفسیر: تل به دی د هدایت او استقامت په سمه لیاره کښی قائم لری. د معرفت او شهودو په غیر محدودو مراتبو باندی د فائزیدلو او په قلوبو او ابدانو باندی د اسلام د حکومت د قائمیدلو په لیاره کښی به تاته هیڅ مشکلات نه درپیښیږی خلق به ډلی ډلی ستاسو په لیار ښوونه د اسلام په سمه لیاره راځی او په دی ډول(طریقه) د تا د حسناتو په ذخیره کښی بیشماره زیادت کیږی.

#### رُ يَنْصُرُكِ اللهُ نَصُرُا عِزِيْزُا<sup>©</sup>

او (بل دپاره د دی) چی کومک(مدد) وکړی الله تعالیٰ له تا سره مدد غالب زبردست

تفسیر: د الله تعالیٰ داسی مدد به راشی چی هی چوک به ئی نشی بندولی او د هغه په مرسته(مدد)

به فتح او ظفر ستاسی له قدمونو سره مل وی د «نصر» په سورت کښی ئی فرمایلی دی کله چی

د الله له لوری مدد او فتح راشی او خلق د الله په دین کښی فوج فوج داخل شی نو ته د الله

تسبیح، تحمید او استغفار کوه! ښکاره ده چی پر دی فتح مبین باندی به هم حضرت محمد

استغفار ویلی وی د ده په جواب کښی د 

گیفوگالگاله 

الآیة - مضمون لا صاف ښکاریږی. دا

تنبیه ابن جریر رحمة الله علیه کړی ده.

# هُوَالَّذِي َ اَنْزَلَ السَّكِيتُ اَنْ قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيُزْدَادُوْآ إِيْمَاكَامَّعَ إِيْمَانِهِمُ \*

دغه (الله) هغه ذات دی چی نازله کړی ئی ده سکینه او ډاډینه(سکون) په زړونو د مؤمنانو کښی له پاره د دی چی زیات کړی دوی لره ایمان سره له ایمان د دوی

تفسیر: اطمینان او ډاډینه(سکون) ئی راښکته کړه یعنی سره له دی چی د هغوی له طبعی څخه خلاف وو د رسول صلی الله علیه وسلم په حکم باندی تینګ ودریدل او له ضد کوونکیو کافرانو سره ئی ضد ونه کړ نو د هغه په برکت د دوی د ایمان درجات لا زیات شول او د عرفان او ایقان په مراتبو کښی ئی ترقی وشوه . اول د جهاد په بیعت سره ئی ثابته کړه چی مونډ د الله جل جلاله په لیاره کښی د جنګ کولو او ځان جارولو(قربانولو) دپاره حاضر یو . دا هم د ایمان یو رنګ وو، وروسته له دی کله چی پیغمبر صلی الله علیه وسلم د مسلمانانو له جذباتو څخه پرته (علاوه) روغه وکړه نو دغه د هغوی د ایمان د رنګ بله ننداره وه چی خپل جوش، جذبات او

عواطف ئی په زور سره تینګ کړل. او د الله او د رسول الله د فیصلی په مقابل کښی ئی غاړه کیښودله رضی الله تعالیٰ عنهم ورضواعنه.

# وَبِللهِ جُنُودُ السَّمُوتِ وَالْاَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَلَيْمًا عَكِيمًا صَ

او خاص الله لره دی لښکری د آسمانونو او د ځمکی (که اراده وفرمائی الله د نصرت د دین خپل بی له تاسی څخه ئی هم کوی)، او دی الله ښه خبردار ښه حکمت والا.

تفسیو: دغه خبره همغه پاک الله ته ښه معلومه ده چی کوم وخت تاسو ته د قتال امر کول مصلحت دی؟ او په کوم وخت کښی له قتال څخه بیرته دریدل او روغه کول تاسی لره ښه دی؟ که تاسی ته د قتال امر درکړ شی نو هیڅ کله د کفارو د کثرت له خیاله تردد ونه کړی. څکه چی د ځمکی او د آسمانونو د لښکرو مالک همغه الله تعالیٰ دی چی سره د لږتوب ستاسی امداد او مرسته(مدد) په غیبی لښکرو سره هم کولی شی لکه چی په «بدر، احزاب، حنین» او نورو کښی نی وکړه او که د روغی او د جنګ نه کولو امر درکړی نو هغه هم ومنی او داسی خیال ونه کړی چی افسوس روغه وشوه او کافران په ویړیا له لاسه ووتل او په سزا ونه رسیدل که د قتال امر کیده نو هغوی به مو وژل ولی چی د هغوی وژل په تاسی پوری موقوف نه دی که مونډ وغواډو نو پخپلو لښکرو سره ئی وژلی شو. په هر حال د ځمکو او د آسمانونو د لښکرو مالک

# لِيُكْخِلَ الْمُؤْمِنِيُنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّتٍ تَجُرِي مِنْ تَغِتَهَا الْاَنْهُرُ خِلدِيْنَ فِيمُنَا وَيُكَمِّرُ عَنْهُمُ سَيِّتًا تِهِمُ

لپاره د دی چی داخل کا مؤمنان سړی او مؤمنات ښځی په جنتونو کښی چی بهیری د لاندی (د ونو او ماڼیو) د هغو (څلور قسمه ویالی) حال دا چی همیشه به وی دوی په هغو (جنتونو) کښی او(دپاره د دی چی) ورژوی الله تعالیٰ له دوی څخه ګناهونه د دوی

تفسیر: کله چی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ﴿ اِتَّافَتْنَالْكَ فَتَالِيَّنَا ﴾ الآیة ولوست نو اصحابو هغوی ته مبارکی عرض کړه او وئی ویل یا رسول الله! دا خو تاسی ته وشوه مونږ ته څه ده؟ نو ځکه دا آیتونه نازل شول یعنی الله تعالیٰ اطمینان ډاډینه(سکون) او سکینه راښکته کړله او د مؤمنانو ایمان ئی لا زیات کړ تر څو دوی په ډیر اعزاز او اکرام سره په جنت کښی داخل کړی او د هغو گردی(تولی) خرابی او کمزوری معاف کړی. په حدیث کښی دی هغو اصحابو چی د حدیبیی بیعت کړی دی هیڅ یو له هغو څخه هم دوزخ ته نه ځی.

تنبیه: د مؤمنانو ذکر د تعمیم دپاره دی یعنی که نارینه وی یا شعی د هیخ یوه محنت او ایمانداری نه ضائع کیدی. له احادیثو څخه ثابت شوی دی چی په دی سفر کښی حضرت بی بی ام سلمة رضی الله تعالیٰ عنها د رسول صلی الله علیه وسلم سره وه.

#### وَكَانَ ذَٰلِكَ عِنْدَاللهِ فَوُزُّا عَظِيمًا ٥ُ

دی دغه (غفران او ادخال د جنت) په نزد د الله په مراد رسیدل بری موندل ډیر لوی

تفسیر: ځینی نقال صوفیان یا مغلوب الحال لویان وائی چی د «جنت غوښتل د ناقصانو کار دی الله دی ځای څخه راښکاره شوه چی د الله تعالیٰ په نزد دا لوی کمال دی.

#### وَّيُكِيِّ بَ الْمُنْفِقِيِّ مَ الْمُنْفِقَتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَ الْمُشْرِكِتِ

او (لپاره د دی) چی په عذاب کړی (الله) منافقان سړی او منافقانی ښځی او مشرکان سړی او مشرکاتی ښځی

تفسیر: د مؤمنینو په زړونو کښی ئی د صلحی او روغی له خوا ډاډینه(سکون) پیدا کړه او د اسلام اساس او بنسټ (بنیاد) ئی تینګ کړ او د اسلامی فتوحاتو او ترقیاتو ورونه ئی خلاص کړل چی په پای(آخر) کښی به د کافرانو او منافقانو د مصیبت او د ماتی سبب کیږی او هغوی ته به سخته سزا رسیږی.

#### الطَّالِّيْنَ بِأَللهِ طَنَّ السَّوْءِ \*

چی گمان کوونکی دی پر الله باندی گمان د بدی (چی الله به هیڅ کله رسول الله ته بری نه ورکوی)

تفسیر: «بد اتکلونه» دا دی چی د مدینی د تک په وخت کښی منافقان پرته له «جد بن قیس څخه» کرد(تول) هلته پاتی شول او پلمی(تدبیرونه) ئی ځان ته جوړی کړی. ولی چی هغوی داسی اتکل کاوه چی په مکه کښی ضرور جنګ پیښیږی او دا ګرد(تول) مسلمانان په ښکاره ډول(طریقه) عمری ته راغلی دی خو په چل سره غواړی چی په معظمه مکه باندی تصرف وکړی.

#### عَلِيُهِمْ دَ إِنْ السَّوْءِ

پر دوی باندی دی را گرځیدل د بدی (په ذلت او عذاب) سره

تفسیو: د زمانی په گردش او د مصیبت په احاطه کښی راغلی تر کومه به احتیاط او وړاندی کتل وکړی.

# وَ غَضِبَ اللهُ عَلَيْهُو وَلَعَنَهُمْ وَاعَدَّلُهُمْ جَهَنَّمَ وَسَأَءَتُ مَصِيرًا وَ وَيَلْهُ عَنِيرًا اللهُ عَزِيرًا حَكَيمًا ٥

او غضب کړی دی الله پر دوی باندی او لری کړی دی (الله دوی له رحمت خپله) او تیار کړی دی الله تعالیٰ دوی ته (عذاب د) دوزخ او بد ځای د ورتللو دی (دغه دوزخ) او خاص الله لره دی لښکری د آسمانونو او د ځمکی او همیشه دی الله ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چی هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی)

**تفسیر:** که هغه سزا درکړی نو څوک به مو وژغوری(وساتی). خدائی لښکر به مو په یوه شیبه(لحظه) کښی وړی ذری کړی. خو هغه ذات سره د زبردستځ حکمت لرونکی هم دی او د الٰهی حکمت داسی مقتضی نه دی چی سم دلاسه هغوی ته سزا ورکړی.

#### ٳؾٚٵۘۯڛۘڵڹڮۺٳۿ؆ٵۊۜڡٛڹۺۣٙڔٵۊۜؽڿؽٷٳ۞

بیشکه مونبر لیږلی ئی ته (ای محمده!) شاهد او زیری ورکوونکی او ویروونکی

تفسیر: تاسی د الله امر منونکیو ته زیری د خوسی ورکوئ او غاړه غړوونکو لره ویره اوروی او خپل احوال سیی لکه چی له ﴿ إِنَّافَتْمَنَا ﴾ څخه تر دی ځای پوری دری واړه مضامین راغلی دی. او په آخرت کښی هم پر خپل امت او هم پر انبیاؤ علیهم السلام باندی ګواهی ورکوی.

# لِتُوْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهٖ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوقِّرُوهُ

لپاره د دی چی ایمان راوړی تاسی په الله او په رسول د دغه (الله) او مدد وکړی د هغه

**تفسیر:** د «تعزروه» او د «توقروه» ضمیرونه که الله ته راجع شی نو د الله له مدد کولو څخه د هغه د دین او د هغه د پیغمبر مدد کول دی. که رسول ته راجع شی نو هیڅ اشکال نه پاتی کیږی.

#### وَتُسَيِّحُونُ لِكُرَةً وَّاصِيلًا ۞

او هغه (الله) ته نسبت د پاکی وکړی صباح او بيګا

تفسیر: د الله تعالیٰ د پاکی بیان تل کوی که په لمانځه کښی وی او که د باندی له لمانځه څخه وی

### إِنَّ الَّذِيْنَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يُدُاللَّهِ فَوْقَ ٱلَّذِيْمَمْ

بیشکه هغه کسان چی بیعت کوی له تاسره بیشکه بیعت کوی له الله سره او لاس د الله د پاسه د لاسونو د دوی دی

تفسیر: خلقو به خپل لاسونه د رسول الله صلی الله علیه وسلم په لاس کښی ورکول او له هغوی سره ئی بیعت کاوه نو دا ئی فرمایل چی د نبی الله په لاس باندی بیعت کول داسی دی لکه له الله تعالیٰ سره بیعت کول څکه چی حضرت محمد رسول الله په حقیقت کښی د الله تعالیٰ له جانبه بیعت آخلی او د هغه د احکامو تعمیل او تاکید د بیعت په وسیله کوی نو دا هسی ده لکه چی د جزه ه (النساه) د سورة په (۱۱) رکوع ۸۰ آیت کښی دی هُومَنْ يُطِی الرَّسُولُ فَقَدُ اَطَاءَالله هُاو د جزه ۹ (انفال) د سورة په (۱) رکوع ۱۰ آیت کښی راغلی دی هُومَارَمْیَت وَلَرَی الله وَلَی که کله چی د نبوی د بیعت حقیقت داسی شو نو په یقین سره د الله تعالیٰ د شفقت او د حمایت لاس به هم د هغو د لاسونو د یاسه وی.

تنبیه: رسول اکرم صلی الله علیه وسلم به له خپلو اصحابو محمحه کله د جهاد په نسبت او کله د بل کوم خیر د کار په نسبت بیعت اخیست په صحیح مسلم کښی د (وعلی الخیر) لفظ راغلی

دی. د طریقت د مشائخو بیعت که په مشروعی طریقی سره وی نو د هم دی لفظ لائدی مندرج کیدی شی. په حدیبیی کښی پر دی خبری باندی بیعت اخیستی شوی وو چی تر مرینی(مرګه) پوری مونږ په میرانی(بهادری) سره جنګ کوو! او له جهاده او له جنګه نه تښتو!.

# فَمَنَ مُكَفَ فِائْمَا يَنَكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنَ اَوْفَى بِمَاعَهَ مَكَيَهُ اللهَ فَسَيْؤُ بِتِيْء أَجُرًا عَظِيمًا أَنَّ

پس هغه چا چی مات کړ دا بیعت نو بیشکه چی ماتوی به دی بیعت په ځمان خپل (او ضرر ئی هم ده ته راجع کیږی) او هغه څوک چی وفا وکړی په هغه شی چی عهد او اقرار ئی کړی دی پر هغه له الله سره پس ژر ده چی ور به کړی الله تعالیٰ ده ته اجر او بدل ډیر زیات (چی د جنت عطاء او د الله لقاء ده)

تفسیر: هغه خبری چی د بیعت په وخت کښی کولی کیږی که څوک هغه ماتوی نو خپل ځان ته عار او نقصان پیښوی او الله تعالیٰ او د هغه رسول ته هیڅ یو نقص او ضرر نشی رسولی او هغه ته د عهد ماتولو سزا وررسیږی هر څوک چی خپل استقامت ښکاره کړی او پخپل عهد او پیمان باندی په تینګه سره ولاړ وی نو هغه ته به د هغه پوره اجر او بدل وررسیږی.

# سَيَقُولُ لَكَ الْمُخَلَّفُونَ مِنَ الْاَعْوَابِ شَغَلَتْنَا اَمُوالْنَا وَاهْلُونَا فَاسْتَغْفِرُ لَنَا "

ژر دی چی وبه وائی تاته (له تا څخه) وروسته پاتی شوی (له تللو د مکی په کال د حدیبیی) له صحرایانو مشغول کړی ئی وو مونږ مالونو زمونږ او کورنی زمونږ نو بښنه وغواړه مونږ لره (د ګناه زمونږ)

تفسیر: له مدینی څخه د وتلو په وخت کښی رسول الله مبارک مکی معظمی ته د خپلو تللو اعلان کړی ؤ او مسلمانانو ته ئی له خپل ځان سره د ورتګ تشویق او رغبت ورکړی ؤ. ښائی له قرائنو څخه دوی ته هم د جګړی د پیښیدلو کوم احتمال ورپیدا شوی وی خو له دی څخه هغو کلی والو صحرائیانو چی هنوز ایمان د هغوی په زړونو کښی لا ښه ځای نه ؤ نیولی خپل ځانونه ئی پتول

خم ( ۲۱ )

او پخپلو منځونو کښی به ئی سره ویل «آیا مونږ د هغه قوم کورونو ته لاړ شو چی هغوی د محمد صلی الله علیه وسلم پر کور مدینی باندی راغلل. او د هغه ملګری اصحاب ئی ورځنی ووژل. آیا مونږ چی د هغو توره دلته لیدلی ده هلته له هغوی سره جنګیدی شو؟ وګوری چی دا تلونکی هم له دی سفره بیرته راتلونکی نه دی او ګرد(تول) به هلته سره سټ (تباه) شی» په دی آیتونو کښی حق تعالیٰ د هغوی پتی خبری راڅرګندی(راښکاره) کړی او د هغوی د مدینی له رسیدلو څخه پخوا په لیاره کښی ئی ورښکاره کړه چی ستاسی د صحیح او سالم بیرته راتللو په نسبت به دا خلق د خپلی غیر حاضری راز راز(قسم قسم) سونی (دروغ) او عذرونه ووائی او ډول ډول ډول(قسم قسم) هیلی بهانی پلمی(تدبیرونه) به جوړوی. او وائی به چی مونږ د خپل کور او کهول له چارو څخه نه وو وزګار یا مو څوک په کورونو کښی نه ؤ چی وروسته له مونږ څخه د مال اسباب، اهل او عیال سرپرستی وکړی په هر حال له مونږ څخه لوی قصور شوی دی اوس ته له الله تعالیٰ څخه زمونږ مغفرت او بښنه وغواړه.

# يَقُنُولُونَ بِٱلْسِنَتِهِمُ مَّالَيْسَ فِي قُلُوبِهِمُ ۗ

وائی دغه (پاتی کیدونکی منافقان) په ژبو خپلو سره هغه (خبری) چی نشته په زړونو د دوی کښی

تفسیر: پخپلو زړونو کښی پوهیږی چی دا عذر بیخی غلط دی او استغفار او د بښنی غوښتل هم یو ظاهر داری ده او رښتیا او له زړه نه ده . ځکه چی دوی نه دا کومه ګناه ګڼی او نه په داسی څه اعتقاد لری.

# قُلْ فَمَنْ تَيْمُلِكُ لَكُمْ مِتَى اللهِ شَيْعًا إِنْ آرَادَ بِكُوْ فَتَّا اَوَارَادَ كِلُوْفَتَّ الْوَارَادَ كِلُوفَ فَيَا اللهِ مَا تَعْلُونَ خَبِيْرًا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمُ عَلَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الل

ووایه ته (ای محمده! دوی ته) نو څوک دی چی مالک به شی تاسی لره په دفع د عذاب کښی د جانبه د الله څخه د یو څیز که الله اراده وفرمائی ستاسی د ضرر او نقصان یا الله تعالیٰ اراده وفرمائی ستاسو د نفع او ګټی (بل هیڅوک نشته چی ضرر او نفع ئی په قدرت کښی وی) بلکه دی، الله په هغو ګردو(ټولو) کارونو چی کوی ئی تاسی ښه خبردار (نو مطابق د عمل د تاسی یه مقتضی د علم خپل سره تاسو ته جزا درکوی)

تفسیر: هر راز(قسم) ګټه(فائده) او نقصان د الله تعالیٰ د قدرت په ید کښی دی. د هغه د ارادی او مشیت یه مخامخ کښی هیڅوک هیڅ شي نشي کولي. هغه نه غوښت چې تاسي یه دی مبارک سفر کښې د هغه له پيغمبر سره شرکت ولري. او د هغه فوائد ستاسي په برخه شي او نه ئى اوس منظوره ده چى تاسى ته بښنه وغواړم. الله تعالىٰ يخوا د تاسى له دى دروغو، حيلو او عذرونو ویلو څخه خبر راکړی دی او ستاسي حال احوال ئې ماته راڅرګند(راښکاره) کړی دی. او اراده ئی فرمایلی ده چی ستاسی د دی ناوړه (ګنده) اعمالو او حرکاتو په سبب تاسی د حدیبیی د غزوی له راز راز(قسم قسم) برکاتو او ګټو څخه بی برخی کړی. او تاسی ته له دی درکه نقصان او خساره ورسوی که تاسی وائی چی مونږ د مال، اولاد او کور او کهول لامله (له وجی) یه دی غزوی کښی شرکت ونه کړ نو که الله وغواړی چی ستاسی مال، اولاد، کور کهول ته ستاسی یه حضور کښی څه زیان او ضرر ورسوی نو ستاسی له لاسه څه کیدی شی؟ یا فرض کړی که الله تعالیٰ تاسی یا د تاسی اهل عیال او مال ته کومه ګټه(فائده) رسوی نو ستاسی نشتوالی او مسافرت د هغی مانع کیدی نشی او هرومرو(خامخا) ئی دررسوی نو د الله او د هغه د رسول د خوښي په مقابل کښي داسي خبري ته ځير کيدل او د داسي شيانو پروا کول يرته(علاوه) له حماقت او ضلالت څخه بل شي نه دی او داسي فکر هم مه کوی چې په يلمو(تدبيرونو)، حيلو، بهانو او خبرو سره به د الله تعالىٰ او د رسول الله خوښي حاصله كړي، او یه دی سه یوه شی چی الله تعالیٰ ستاسو یه کردو(تولو) خبرو اترو او یلمو(تدبیرونو) خبردار

### بَلُ طَنَنْتُوُ اَنُ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ الْلَاهُمُ ابَدًا وَّذَيْنَ ذَلِكَ فِي قُلُومِ مُؤْمِنَ السَّوَءِ ﴿ وَكُنْتُو قُومًا الْوَرُاسِ

(دا عذرونه او بهانی چی تاسی ئی کوی داسی نه ده) بلکه گمان به کاوه تاسی (ای متخلفینو) چی بیا به له سره بیرته راونه گرځی رسول الله او مؤمنان (له حدیبیی نه) کورونو خپلو ته هیڅ کله او ښائسته کړی شوی دی دغه (گمان د تباهی د مؤمنانو) په زړونو ستاسی کښی (ای منافقانو) او گمان کړی ؤ تاسی گمان بد شوی (په علم د الله کښی). او وی تاسی یو قوم هلاک کړی

تفسیو: په رښتیا سره ستاسی د نه ورتګ سبب دا خبری نه دی چی تاسی ئی وائی بلکه ستاسی کمان داسی ؤ چی اوس پیغمبر او د هغه ملګری له دی سفره په روغ صورت بیرته راونه ګرځی دا ستاسی د زړه تینګه خبره وه چی دا ګمان مو بیخی غلط او چنی(بیکاره) ثابت شو نو ځکه

تاسی خپل حفاظت او ګتی د جلا(جدا) اوسیدلو په صورت کښی سنجولی (غوره کړی) وی او حال دا دی چی په دی صورت کښی ستاسی خسران او تباهی وه او الله تعالیٰ ته ښه معلوم وه چی تاسی تباه او برباد کیدونکی ئی.

# ومَنُ لَّهُ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَرَسُولِهٖ فَإِنَّا اَعْتَدُ نَالِلْكِفِرِينَ سَعِيْرًا ﴿ وَلِلهِ مُلْكُ التَّمَاوِتِ وَالْاَرْضِ \* يَغُفِرُ لِمَنْ يَّشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَكَانَ اللهُ عَفْرُ الرَّحِيَّا ﴿

او هر هغه چی ایمان ئی نه وی راوړی په الله او په رسول د دغه (الله) نو بیشکه مونږ تیار کړی دی مونږ الله تعالیٰ کافرانو ته تود اور (د دوزخ) او خاص الله لره دی سلطنت او باچائی د آسمانونو او د ځمکی (ملکاً خلقاً وعبیداً) بښی هر هغه چی اراده وفرمائی (د مغفرت ئی) او په عذاب کښی اچوی هر هغه چی اراده وفرمائی (د عذاب ئی) او همیشه دی الله ډیر ښه اچوی (د خطیاتو) ډیر رحم والا (په ورکولو د اجر او تواب سره).

تفسیر: هغه شموک چی د الله تعالیٰ اراده د هغه بښنی ته نه وی تللی نو زه ئی شمرنګه بښنه وغواړم هو! که الله تعالیٰ مهربانی پر تاسی باندی وفرمائی نو تاسی ته توفیق درکوی چی توبه وکاړی او د هغه بښنه ځان ته وګټی د هغه رحمت په هر حال کښی د هغه په غضب باندی سابق دی.

# سَيَقُولُ الْمُخَلَّفُونَ إِذَا انْطَلَقُتُورُ إِلَى مَغَانِعَ لِتَاخُذُوْهَا ذَرُوْنَا نَتَبِعُكُو يُرِيدُونَ آنَ يُبَدِّ لُوَا كَلَمُ اللهِ قُلُ لَـنَ تَتَبِعُونَا كَنْ لِكُمُ قَالَ اللهُ مِنْ قَبْلُ

ژر به ووائی (تاته) وروسته پاتی کیدونکی (خلق) کله چی روان شی تاسی غنیمتونو (د خیبر ته) (دپاره د دی) چی واخلی تاسی هغه (غنائم)! پری پدی موند چی درځو په تاسی پسی (دپاره د جنګ او غنیمت)، اراده لری دوی چی بدل کړی کلام الله (حکم د الله) ووایه (ای محمده! دوی ته) چی له سره به متابعت ونه کړی تاسی زمونډ هم داسی فرمایلی وو الله پخوا له دی

څخه.

تفسیو: د حدیبیی له راتک محخه وروسته رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ته امر ورسید چی پر (خیبر) باندی برید او تعرض و کړی! چی هلته هغه غداران یهودان اوسیدل چی د (احزاب) په غزا کښی ئی کافرانو ته د مدینی لیار ښوونه کړی وه . حق تعالیٰ خپل رسول ته خبر ورکړ چی هغه صحرائیان چی حدیبیی ته نه وو تللی اوس به د (خیبر) په غزا کښی له تاسی سره د ورتګ غوښتنه وکړی ځکه چی هلته ویره لږه او د ولجی(غنیمت) هیلی (امیدونه) ډیری دی تاسی هغوی ته ووائی چی ستاسی له دی غوښتنی مخخه لا پخوا ماته الله تعالیٰ ستاسی په نسبت هدایت راکړی دا چی تاسی په دی سفر کښی هم هرګز نشی تلی نو آیا په دی صورت کښی به تاسی له مونږ سره تلی شی؟ که ځی نو د دی تګ معنی به دا وی چی د الله تعالیٰ خبره بدله شوی ده حال دا چی د الله تعالیٰ احکام هیڅ کله بدلیدونکی نه دی.

# فَسَيَقُولُونَ بَلُ تَحْسُدُونَنَا ﴿

بیا به ژر ووائی چی حسد او کینه کوی تاسی له مونږه سره (په ګټه(فائده) زمونږ کښی ای مؤمنانو!)

تفسیر: الله تعالیٰ هیخ نه دی فرمایلی تاسی محض دا غواړی چی مونږ ته څه ګټه(فائده) ونه رسیږی او د غنیمت مال یواځی تاسی ته پاتی شی.

#### بَلُ كَانُوْالَا يَفْقَهُونَ إِلَّا قِلِيُلَا®

(داسی نه ده) بلکه ؤ دوی چی نه به پوهیدل (له دین د اسلام نه) مگر خو لر څه

تفسیر: ډیره لږه پوهه لری او دا ناپوهان په دی نه پوهیږی چی د مسلمانانو د زهد او د قناعت مرتبه دومره لوړه(اوچته) ده چی هغوی هیڅ دنیوی ګټو ته نه ګوری کله چی د مال حرص پاتی نه شو نو پر تاسی باندی به څرنګه حسد کوی؟ آیا رسول الله مبارک د رخی(کینی) له پلوه د الله تعالیٰ له خوا تاسی ته (العیاذ بالله) داسی یو امر کوی؟

### قُلْ لِلْمُخَلِّفِينَ مِنَ الْاَعْرَابِ سَتْدُ عَوْنَ إِلَى قَوْمِ أُولِ بَاشٍ

## شَدِيْدٍ تُقَاتِلُونَهُمُ أَوْيُسُلِمُونَ فَإِنْ تُطِيعُوا يُؤْتِكُمُ اللهُ أَجْرًا حَسَنًا

ووایه (ای محمده!) وروسته پاتی کیدونکیو ته له صحرائی خلقو ژر ده چی راوبه بللی شی تاسی طرف د جنگ د یوه قوم ته چی خاوندان د جنگ سخت وی یا به جنگ کوی تاسی له هغو سره (چی ایمان ئی نه راووړ) یا به مسلمانیږی هغوی نو بیا که امر ومنی تاسی د دغو بلونکیو دربه کړی تاسی ته الله اجر ثواب ښه (چی عزت او غنیمت دی په دنیا کښی، جنت او رؤیت دی یه عقبا کښی)

تفسیو: لږ څه صبر وکړی دی غزا ته نشي تلي. خو وروسته له دی نه نوری جګړی ډیری راتلونکی دی او د خورا(ډير) سختو جنګياليو قومونو سره به د مسلمانانو جنګونه پيښيدونکی وی او د هغه سلسله به تر هغه یوری اوږدیږی تر څو هغه اقوام یا د اسلام په دین مشرف شی یا جزیه ورکړی او ځان مطیعالاسلام وشمیری. که په رښتیا سره تاسي د جهاد مینه لری نو هلته د جهاد ډګر ته ننوځی! او خپل شجاعت میرانه(بهادری) او توره راښکاره کړی که په هغه وخت کښي د الله تعالیٰ امر او حکم ومني نو الله تعالیٰ به خورا(ډیر) ښه بدل او جزاء تاسي ته درکړي. تنبیه: له دی جنګیالیو قومونو څخه (بنو حنیفه) یا نور مراد دی چی د کذاب مسیلمه تبر و یا (هوازن) یا (ثقیف) او نور دی چی د حنین یه غزا کښی له هغوی سره مقابله وشوه، یا به هغه مرتدان وی چی له هغوی سره د ابوبکر الصدیق رضی الله تعالیٰ عنه یه خلافت کښی سخته جګړه پیښه شوه یا به د یارس، روم، خراسان، پښتونخوا، ګرد(ټول) او نور هغه توریالي قومونه وي چې د راشده و خلفاؤ په وخت کښې له هغوی سره سخت جنګونه ونښتل لکه چې د پښتونخوا په تیره بیا یه کابل کښی ډیر سخت جنګونه وشول چی تر ډیری مودی یوری وږده شول. او پښتانه څو ځلی ایل (محکوم) او بیا باغیان شول او د اصحابو لوی توریالیان لکه حضرت تمیم او جبیر رضى الله تعالىٰ عنهم دلته شهيدان شول او د حضرت عثمان ذى النورين لوى لښكرى اميران لكه عبد الرحمن بن سموره بن حبيب القريشي اول عُلى او ليث بن قيس بن حضرت عباس د رسول اکرم تره رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین دوهم ځلی دلته ستړی او ستومان شول. او تر ابد یوری دوی او د هغوی د توریالیو ملګریو مطهر اجساد زمونږ او مونږ ګنهګاران د هغوی شو او د ذی النورين رضى الله تعالىٰ عنه له خلافت راهيسي كرد(تول) افغانستان د اسلام يه مباركه رنا(رنرا) منور شو. الحمد لله علىٰ ذلك والشكر له وائي يه ځينو هغو جنګونو كښي چي نومونه ئي پاس یاد شول بی له کومی لوئی جگړی بری حاصل او دغه اقوام مسلمانان شول او لوئی ولجی (غنيمتونه) په لاس ورغلي.

# وَإِنْ تَتَوَلُّوا كُمَا تُولَّيُتُومِّن فَبْلُ يُعَذِّبَكُوعَنَا بَالِمُاسَ

او که وګرځیدی تاسی لکه چی ګرځیدلی وی پخوا له دی څخه نو په عذاب به کړی (الله) تاسی په عذاب ډیر دردناک سره

تفسیر: لکه چی د حدیبیی له تګه بیرته پاتی شوی که په راتلونکی جګړی کښی هم بیرته پاتی شوی نو الله تعالیٰ تاسی ته ډیر درد لرونکی عذاب درکوی. او ښائی پخوا له آخرته په هم دغه دنیا کښی هم څه عذاب درورسیږی.

# ڵؽڛٛٵۜؽٲڵػؙۼؗؽۘڂڔڿٷڵٳٵؽٲڵڮٛٷڿؚڂڔڿٷڴٷڵٵؽٳڵؠڔؽۻ ڂۯڿ۠ٷڡؘڽؙؿؙڟؚڿٳٮڵڮٷڔڛٷڵڎؽۮڿڵۿؙڿڹٚؾٟۼٞڕؽؙڡؚؽؾۘۼٛؾؠٵ ٵڵۯٮ۫ۿڒٷڡۜڽؙؾۘۊڰؽؾڐؚؠۿؙٵٚٵٵڵؽڴ۞ٛ

نشته پر پانده باندی هیڅ ګناه او تکلیف او نه په ګوډ باندی هیڅ ګناه او تکلیف او نه په ناروغ باندی هیڅ ګناه او تکلیف (ځکه چی جهاد پر دغو معذورانو فرض نه دی) او هر هغه څوک چی اطاعت وکړی ومنی حکم د الله او د رسول د دغه (الله) نو داخل به ئی کړی (الله) دی په جنتونو کښی چی بهیږی له لاندی (د ونو او ماڼیو) د هغو (څلور قسمه) ویالی او هر هغه څوک چی وګرځید (له احکامو د الله) نو (الله) به په عذاب کړی دی په عذاب ډیر دردناک سره

تفسیر: په ګردو(تولو) امورو او معاملو کښی عامه ضابطه هم دا ده چې متخلفین معذب کړی.

## لَقَدُرَضِي اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعَتَ الشَّعَرَةِ

خامخا راضی او خوښ شوی دی الله تعالیٰ له مؤمنانو نه هغه وخت چی بیعت ئی کاوه له تا سره د لاندی د ونی

تفسيو: دا د «كيكر» ونه وه غالباً د ﴿ لَقُدَّتُغَى اللهُ عَنِ الْنُوْمِنِيْنَ ﴾ الآية \_ د فرمايلو له سببه دغه بيعت ته (بيعة الرضوان) وائى چى د هغه مفصله قصه د دى سورت په شروع كسى تيره شوه.

#### فعلممان ثأؤبهم

بیا معلوم کړ (الله په ظاهری علم سره هم) هغه (اخلاص) چی په زړونو د دوی کښی وو

تفسیر: د ظاهر اندیسنه او د زړه توکل، حسن نیت، صدق، اخلاص اسلامی مینه او نور. تنبیه: کردو(ټولو) مفسرینو له ﴿ مَلْوَبْقُلُوْبِهِمْ ﴾ څخه هم دا مراد اخیستی دی مګر ابوحیان رحمة الله علیه وائی چی له دی نه د روغی او د روغی له شرایطو څخه هغه رنځ، غم، او اضطراب چی زړونو ته وررسیدلی وو مراد دی په دی تقدیر سره وروسته له دی نه ﴿ فَاَثْلَ التَّبَیْنَةُ ﴾ ډیره ښه ورسره لګیږی والله اعلم.

# فَأَنْزَلَ السَّكِلَيْنَةَ عَلِيْهِمُ وَأَثَابَهُمْ فَقُعًا قِرِيبًا <sup>ض</sup>ُوَّمَغَانِعِ كَشِيْرَةً يَّأَخُنُ وْنَهَا

بیا راښکته کړه (الله) سکینه او ډاډینه(سکون) پر دوی باندی او عوض ئی ورکړ (الله) دوی ته بری نژدی، (چی فتح د خیبر ده) او ولجی(غنیمت) ډیری چی وابه خلی دوی هغه (ولجی)

تفسیر: مراد له فتحی نژدی څخه فتحه د خیبر ده چی د حدیبیی له بیرته راتک څخه سم د لاسه پیښه شوه او زیاتی ولجی(غنیمت) په لاس ورغللی چی له هغو سره مجاهدین هوسا (خوشاله) او خوښ شول.

#### وَكَانَ اللَّهُ عَزِيْزًا حَكِيمًا ۞

#### او دى الله هميشه قوى غالب ډير حكمت والا

تفسیر: الله تعالیٰ په خپل زور او حکمت سره، د حدیبیی نقصانونه! په دی ځای کښی تلافی او معاوضی په ظهر معاوضه کړل او په فتحه د مکی معظمی او حنین کښی هم داسی تلافی او معاوضی په ظهر ورسیدی.

#### وَعَدَكُو اللهُ مَغَانِمَ كَثِيرَةً تَاخُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُوْ هٰذِهِ

وعده کړی ده له تاسی سره الله د غنائمو او ولجو ډیرو چی وابه ئی خلی تاسی هغه نو (الله) ژر درکړل تاسی ته دا (غنائم او ولجی)

تفسیو: وروسته به ډیری ولجی او غنیمتونه دررسیدونکی وی چی له هغو یو هم دا د خیبر غزا ده چی ستاسی برخه په دی کښی درکړه شوه.

#### وَكُفَّ آيُدِي النَّاسِ عَنْكُوْ

او (الله) بند كړل لاسونه د خلقو له تاسي نه

تفسیر: عام جنګ درېیښ نه شو او په حدیبیی او خیبر کښی ئی د کفارو له لاسه تاسی ته څه ضرر او نقصان ونه رساوه او ستاسی په نشتوالی کښی هیچا ستاسی اهل او عیال کور او کهول ته هم لاس ونه غځاوه.

#### وَلِتَكُونَ ايَةً لِلْمُؤْمِنِيْنَ

او چی شی دا کار نسه (د قدرت د الله) له یاره د مؤمنانو

تفسیر: مسلمانان دی وپوهیږی چی د الله قدرت څرنګه دی؟ او د هغوی درجه د هغه په دربار کښی څومره ده؟ او بل دا چی وروسته له دی څخه هم د هغه نوری ګردی(ټولی) وعدی هم داسی یوره کیدونکی دی.

#### وَيَهْدِيَكُوْصِرَاطُا شُتَقِيْمًا اللهِ

او الله شیبی تاسی ته لیاره برابره (د توکل په الله باندی په هر کار کښی)

تفسیر: د الله تعالیٰ پر وعدو باندی ډاډینه(سکون) او د هغه د لامحدود قدرت پیژندنه او همغه ذات ته د ځان او د جهان سپارنه! د لا زیات اطاعت او حکم منلو ترغیب درکوی، چی هم دا ده د توکل برابره او سمه لیاره.

# وَّأُخُرِي لَمْ تِعَثْدِرُوْا عَلَيْهَا قَدُ آحَاطَ اللهُ بِهَا وَكَانَ اللهُ عَلَيْهُا وَكَانَ اللهُ عَلَيْ كُلِّ شَيْعً قَدِيرًا صَ

او بل (ئی درکړی دی تاسو ته غنیمتونه او بری) چی لا نه وی قادر تاسی په هغو (غنیمتونو) باندی په تحقیق (علمی) احاطه کړی ده الله په هغو (غنائمو) باندی هم او دی الله تعالیٰ پر هر شی باندی (چی اراده وفرمائی) شه قادر او توانا

تفسیر: د دی بیعت په انعام کښی ئی د خیبر فتح درکړه او د مکی شریفی فتح چی په هغه وخت کښی په لاس درنغله وروسته له دی څخه به په لاس درشی ځکه چی الله د هغه وعده کړی ده. چی په حقیقت او عالم اسباب کښی هم دا د حدیبیی صلح د مکی شریفی د فتحی مقدمه او توطیه ده.

### وَلَوْقَاتَكُوُ الَّذِينَ كَفَنُ وَالْوَكُو الْكِدُبَارَثُقُ لِإِيجِدُونَ وَلِيَّاقُلانَصِيْرًا @

او که جنگ وکړی له تاسی سره هغه کسان چی کافران شوی وو نو خامخا به ئی ګرځولی وی شاوی خپلی بیا به ئی نه وو موندلی څوک دوست ساتونکی او نه مددګار

تفسیر:که جنګ پیښیده نو بری به ستاسی وو او کافرانو به شا اړوله او تښتیدل به او مدد کوونکیو به دوی له آفته نه شو ژغورلی (بچ کولی) خو د الله تعالیٰ د حکمت داسی اقتضاء وشوه چی سم د لاسه روغه وشی او د روغی د عظیمالشانو برکاتو څخه مسلمانان مستفید او ګټور شی.

# سُنَّةَ اللهِ الَّتِيُ قَلُ خَلَتُ مِن قَبُلُ وَكُنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبُدِيلًا اللهِ اللهِ تَبُدِيلًا

(طریقه ایسی ده الله د غالبیدلو د حق) په طریقی هغو سره چی په تحقیق سره تیر شوی ده پخوا له دی نه او هیڅ کله به نه مومی ته طریقی د الله لره تبدیل او، اوستل.

تفسیر: کله چی د اهل الحق او د اهل الباطل په منځ کښی په کومه فیصله کوونکی موقع کښی سره مقابله وشی نو په دغی مقابلی کښی به بالاخر اهل الحق غالب او اهل الباطل مغلوب او مقهوریږی. د الله هم دا عادت له پخوا راهیسی جاری دی چی هیڅ تغییر او تبدیل په کښی پیښیدونکی نه دی. هو! دومره شرط پکښی شته چی اهل الحق په هیئت مجموعی سره په پوره حق منلو باندی تینګ ولاړ وی. ځینو د و وَکنَ تَوَدَلِسُنَةِ اللهِ بَبُدِیلًا که معنی داسی اخیستی ده چی د الله عادت بل څوک نشی اړولی. یعنی بل څوک داسی قوت او قدرت نه لری چی پرته(علاوه) له هغه کاره بل کار پری وکړی شی چی له سنت الله څخه چپ (مخالف) یا پرته(علاوه) وی.

# وَهُوَالَّذِي كُفَّ آيُدِيكُمُ عَنْكُوْ وَآيَدِ يَكُوْ عَنْهُوْ بِبَطْنِ مَكَّةَ مِنْ بَعْدِانَ آظْفَرَكُوْ عَلِيْهِوْ أَ

او دغه (الله) هغه (ذات دی) چی بند ئی کړل لاسونه د هغو (کفارو) له تاسی څخه او لاسونه ستاسی له هغوی څخه په منځ د مکی کښی پس له هغی څخه چی غالب ئی کړی تاسی په هغوی باندی

تفسیو: د مشرکانو شحو دلی حدیبیی ته راغلی وی چی که لاس ئی بر شی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په شهادت ورسوی یا یو نیم مسلمان ګوښی (بیل) ګیر کړی او وئی ربروی لکه چی داسی شحو پیښی هم راپیښی شوی او په دی منځ کښی یو مسلمان هم په شهادت ورسید چتی(بیکاره) خبری او د جنګ د اور بلیدلو خبری هم وشوی، تر دی چی اصحاب الکرام رضی الله تعالیٰ عنهم اجمعین هغه قاتل ونیو او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم حضور ته ئی وروړاندی کړ او رسول الله د هغه د انتقام څخه سترګی پتی کړی او وئی باښه. په دی آیت کښی د هم دغو واقعاتو په لوری اشاری دی او (ببطن مکة) د مکی د ښار له منځ څخه مقصد د ښار هغه نزدی منطقه ده چی له ډیره نژدی والی څخه داسی ښکاری لکه مځکه د حرم او یا مابین د ښار.

#### وَكَانَ اللَّهُ بِمَاتَعُمُلُونَ بَصِيْرًا

او دی اللہ په هغه څه چې کوی ئي تاسي ښه ليدونکي

**تفسیر:** الله تعالیٰ ته د کفارو شرارتونه او ستاسی عفو او تحمل ښه معلوم دی او وینی ئی. نو جزا به پری درکړی.

# هُمُ الَّذِينَ كَفَرُ وُاوَصَدُّ وَكُوْعَنِ الْسَجِدِ الْحَرَامِ وَالْهَدَى مَعْدُونَا الْمَرَامِ وَالْهَدَى

دوی هغه کسان دی چی کافران شوی دی او منع کړی ئی وی تاسی له مسجد الحرام څخه او (منعه کړی ئی وی) قربانی د تاسی په دی حال کښی چی بندی کړی شوی وی له دی نه چی ورسیږی ځای د حلالولو خپلو ته

تفسیر: د حرم تر هغی برخی پوری ئی د قربانی حیوانات پری نه ښوول چی هلته ئی بوځی او په مشروعه طریقه سره ذبح کړی او هملته په حدیبیی که بند پاتی شول.

# ۅؘڵٷڒڔۣۘۘۼٵڮ۠ؠؙؖٷؙڡۣڹؙٷؽۅؘؽٵٛٷۺٷؙڡؚڹ۬ڰڷۄٚؾۘۼڵؠٷۿٷٲڽؙؾڟٷۿۿۄؘڡؘؿڝؚڹڹڴۄٛ ڡؚؚڹۿؙۄ۫ۺۧۼڗۜۊ۠۫ڹؚۼؽڔؚۘۼڶؠٟٷڸٟٷڮڶٷڶڵڰ؈۬ۯػؘڡٮؾ؋ڡڽؙؾۜؿٵٛٷ

که چیری نه وی (پټ په کفارو کښی) څو سړی ایمان راوړونکی او څو ښځی ایمان راوړونکی چی نه پیژندل تاسی هغوی لره (په صفت د ایمان سره دا خطره) چی پایمال کړی وو تاسو هغوی (هم سره له کفارو) پس رسیدلی به وو تاسی ته له هغوی څخه څه ضرر او غم په ناپوهی سره ( نو د جهاد حکم به ئی درکړی وی لیکن حکم ئی در نه کړ) دپاره د دی چی داخل کړی الله په رحمت خپل کښی هر هغه چی اراده وفرمائی (د داخلولو ئی)

تفسیر: هغه مسلمانان نارینه او شعی چی په مکی کښی مظلوم او مقهور اوسیدل او د مدینی منوری مسلمانانو له هغوی سره پوره پیژندگلو نه درلوده (لرله) هغوی به په جنګ کښی د ناپوهی په سبب پایمال او لتاړ کیدل که دا ویره نه وی نو سم د لاسه به د جنګ کولو امر کیده خو که داسی امر صادریدی نو تاسی به په دی قومی نقصان باندی متاسف او خپه کیدی او کافرانو ته به د داسی ویناؤ موقع په لاس ورتله چی «وګوری! مسلمان د خپل مسلمان پت (عزت) هم نه ساتی». نو ځکه مو جنګ منع کړ تر څو هغه مسلمانان محفوظ او ساتلی پاتی وی او پر تاسی باندی د دی بیمثاله صبر او تحمل له سببه الله خپل رحمت اوروی او له دی کافرانو څخه هغه سری چی د هغو مسلمان کیدل مقرر او مقدر دی ښائی په دی خطرناکی جګړی کښی له لاسه ونه وځی او د الله تعالیٰ په رحمت کښی پخپلی نیتی داخل شی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه

حُمْ (٢٦ )

لیکی «په دی گردی (تولی) قصی کښی تول ضد او د کعبی شریغی بی ادبی د هم دغو مشرکانو له پلوه وشوه تاسی مسلمانان په ادب وی کفارو عمره کوونکی منع کړل قربانی ئی پری نښودی چی خپل محای ته ورشی بیشکه دا ځای د دی وړ (لائق) وو چی په همغه وخت کښی ستاسی په لاسونو فتح کیده نو کله چی ځینی مسلمانان نارینه او ښځی په مکه کښی پټ اوسیږی او ځینی هغه کسان چی د هغوی مسلمان کیدل مقدر دی هم په دی جنګ کښی لتاړیدل او له لاسه وتل نو ځکه مو جنګ معطل کړ د روغی په هغو دوو کلونو کښی هومره سړی چی مسلمان کیدونکی وو مسلمان شول او هغه مؤمنان چی وتونکی وو ووتل نو وروسته له هغه په مکه معظمه کښی جگړه ونښته او فتحه وشوه.

# لَوْتَزَيَّلُوْ الْعَذَّ بُنَا الَّذِيْنَ كَفَرُ وُامِنْهُمُ عَذَا بَا الِيُمَّا®

که چیری جلا(جدا) شوی وی دغه (مسلمانان له کفارو نه) نو خامخا به مو په عذاب کړی ؤ هغه کسان چی کافران شوی دی له دغو (اهل د مکی) څخه په عذاب ډیر دردناک سره

تفسیر: که مسلمانان له کافرانو څخه جلا(جدا) اوسیدی او مسلمانان له هغوی سره داسی ګډوډ نه وی پراته نو تاسی به کتل چی مونډ کافرانو ته د مسلمانانو په لاس څومره خوډوونکی سزاوی ورکولی.

# إِذُجَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُو إِنْ قُلُوبِهِمُ الْحَبِيَّةَ حَبِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ فَانْزُلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ

کله چی گرځولی وو هغو کسانو چی کافران شوی وو په زړونو خپلو کښی ننګ هسی ننګ چی د جاهلیت ناپوهی وه نو راښکته کړی الله ډاډینه(سکون) او اصمینان خپل پر رسول خپل او پر مؤمنانو باندی

تفسیر: د ناپوهی ضد دا دی چی سرکال عمره ونه کړی، هغه مسلمانان چی له مکی څخه هجرت کوی هغوی بیرته رالیږی کال ته دی عمری ته راشی او زیات له دریو ورځو څخه به په مکه کښی نه اوسی علاوه پر دی وسلی له خپله ځانه سره ونه لری، په روغلیک (صلحتامی) کښی بسم الله الرحمٰن الرحیم مه لیکی! د محمد رسول الله په ځای یواځی محمد بن عبدالله ولیکی حضرت رسول اکرم دا ګردی(ټولی) خبری ومنلی او اصحابو سره د سخت انقباض او اضطرابه د پیغمبر له ارشاد

سره سم دی ته غاړه کیښووله او په پای (آخر) کښی په هم دی فیصلی باندی د هغوی زړونه مطمئن شول.

## وَٱلْزَمَهُمْ كُلِمَةَ التَّقُولَى وَكَانُوْ آاَحَقَ بِهَا وَاهْلَهَا وُكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَمَّ عِليُمًا ﴿

او ټینګه لاژمه ئی کړله هغوی لره کلمه د تقویٰ (خبره د ادب) او وو دوی ښه لاتق وړ(مستحق) له دغه سره او اهل د دی (کلمی د تقویٰ) او دی الله په هر شی باندی ښه پوه

تفسیر: له الله تعالیٰ وویریپی او د نافرمانی له لیاری څخه ځان وژغوری(وساتی) او د کعبی په ادب باندی په مضبوطی سره تینگ واوسی او ولی به نه اوسی چی تاسی په دنیا کښی د واحد الله تعالیٰ رښتین منونکی او د (لا الله الا الله محمد رسول الله) زبردست قایلان عاملان او حاملان ئی او د یوه پوخ او موحد پیغمبر حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم مطبع او وفادار امتیان ئی او خپل جنبات او رجحانات مو په جوش کښی د الله جل جلاله په خوښی او د هغه د شعائرو په تعظیم کښی جار(قربان) کړی دی. حقیقی توحید هم دا دی چی سړی د هغه واحد الله تعالیٰ اوامر او احکام واوری او د خپل عزت او د ذلت خبری د هغه په مخکښی یوه خوا ته کیږدی. ښائی د هم دی لامله (له وجی) په حدیث کښی د (کلمة التقویٰ) تفسیر په و آلاله الله کې سره شوی وی. ولی چی زیاتره د طهارت او د تقویٰ اساس هم دا پاکه کلمه ده چی د دی د منلو او د حق د ادا یکولو دپاره الله تعالیٰ د رسول اکرم اصحاب غوره کړی وو او بیشکه هم دوی د الله تعالیٰ په علم کښی د دی خبری اهل او مستحق هم وو.

# لَقَدُ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّءِ يَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْسَجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللهُ المِنِيْنَ لِحُكِيِّقِيْنَ رُءُوسَكُو وَمُقَصِّرِيْنَ لَا تَخَافُونَ

خامخا په تحقیق رښتیا ښودلی دی الله رسول خپل ته خوب د ده په حقه او رښتیا سره چی خامخا به داخل شی تاسی مسجد حرام ته که اراده وفرمائی الله په امن او آرام سره حال دا چی خریونکی به وی د سرونو خپلو او لنډوونکی به وی (د ویښتو خپلو) او نه به ویریږی تاسی (له هیچا هیچیری)

طم (٢٦)

تفسیر: د دی سورت به ابتدا کښی ذکر شوی دی چی به مدینی منوری کښی رسول اکرم صلی الله علیه وآله وسلم خوب ولید چی مونو یه مکی کښی داخل شوی یو سر خرییلی او ویښتان بری کړی، له احرامه وتلی، حلال شوی يو له بل لوری اتفاقاً په هم دی کال کښی دوی د عمری قصد وفرمایه به اصحابو کښی زیاتره هم دا خیال تینګ شو چه یه هم دی کال کښی به مونږ مکی ته رسیږو او عمره به اداء کوو. کله چې روغه غوټه شوه او دوی له حدیبیې څخه بیرته راوګرځیدل ځينو اصحابو عرض وکړ چې «آيا تاسو نه وو فرمايلي چې مونږ به په امن او امان سره په مکي معظمی کښی داخلیږو او عمره به ادا<sub>ء</sub> کوو» دوی وفرمایل چی «ما داسی هم ویلی وو چی سږکال به داسي کیږی؟» هغوی عرض وکړ «په» نو وی فرمایل چې «بیشکه هم داسې به کیږی! او تاسى به يه امن او امان سره مكى ته رسيږى او د بيت الله الشريف طواف به كوى، او له تاسی ځنی به څوک سر خری ئی او څوک به ویښتان لنډوی او احرام به خلاصوی او د هغه ځای له ورتګه به هیڅ راز(قسم) فکر او اندیښنه تاسي ته نه وی» لکه چې د حدیبيي له کال څخه وروسته هم داسی هم وشو. په دی آیت کښی ئی هم دا فرمایلی دی چی په تحقیق سره الله خپل رسول ته رستیا خوب ورلیدلی دی. یاتی شو د ( إن شاء الله) فرمایل د «ابن کثیر » یه نزد دا إن شاء الله د تحقیق او توکید دیاره ده. (سیبویه) وائی یه داسی ځایونو کښی چې د یوه شي یه قطعی ډول(طریقه) سره ورښوول د ځینو مصلحتونو له مخی مقصود نه وی او کول ئی منظور وی داسی عنوان غوره کاوه شی. یا محض دیاره د تبرک، الله تعالیٰ «إن شاءالله) فرمایلی دی یا لپاره د تعلیم د بندګانو خپلو ئی فرمایلی دی یعنی هر مؤمن لره مناسب دی چی د راتلونکو کارونو يه نسبت إن شاء الله ووائي!

#### فَعَلِوَمَا لَوْتَعُلَمُوا فَجَعَلَمِنُ دُونِ ذلِكَ فَتُعَا قِريبًا®

نو معلوم دی الله ته (فوائد د دغی صلحی) هغه څه چی نه پوهیدی تاسی نو وئی ګرځوله پخوا له دغه داخلیدلو د مکی نه فتحه او بری نژدی.

تفسیر: بیا الله تعالیٰ له خپل محیط علم سره سم د واقعاتو سلسله قائمه کړه. الله تعالیٰ ته دغه خبره معلومه وه چی د خوب د تعبیر په ښکارولو کښی وروسته له یوه کال څخه خومره ګټی او مصالح دی چی عام خلق پری نه دی خبر نو ځکه ئی د خوب د تعبیر وقوع بل کال ته وځنډهوله (ایساره کړه) . او د هغه له وقوع څخه ئی پخوا تاسی ته سم د لاسه یو بل بری دروباښه یعنی د خیبر بری یا د حدیبیی روغه چی هغی ته اصحاب الکرام رضی الله تعالیٰ عنهم (فتح مبین) ویله لکه چی د دی سورت په اول کښی زمونږ دغه تفسیر د دی خبری تفصیلات لیکلی شوی دی.

# هُوَالَّاذِي كَارَسُلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِيْنِ الْحَقِّ

دغه (الله) هغه ذات دی چی رالیږلی ئی دی رسول خپل په (ښوونه د) سمی لیاری او دین حق سره (چی دین د اسلام دی)

تفسیر: د اصولو او فروعو او عقاندو او احکامو په اعتبار دا دین رښتیا دی او هم دا سمه لیاره ده چی محمد صلی الله تعالیٰ علیه وعلیٰ آله واصحابه وسلم راوړی ده.

#### لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهُ \*

لپاره د دی چی غلبه ورکړی (پورته کړی هغه دين) پر دينونو ټولو باندی

تفسیر: الله تعالیٰ دا دین په ښکاره ډول(طریقه) تر سلهاوو کلونو پوری پر ګردو(تولو) مذاهبو باندی غالب کړی دی. او مسلمانانو تر خو پیړیو پوری په ټول بشریت باندی حکومت او تسلط درلود(لرلو) او په راتلونکی زمانی کښی د دنیا له ختمیدو سره نژدی هم داسی یو وخت راتلونکی دی چی په هر ځای کښی به د دی حق دین حکومت او تسلط وی. د استدلال او حجت له مخی به هم د اسلام دین تل غالب وی لکه چی اوس هم غالب دی.

#### وَكَفَىٰ بِاللهِ شَهِيْكًا ١

او کافی بس دی اللہ ښه شاهد (حق ثابت کوونکی)

تفسیر: الله تعالیٰ د دی دین په حقانیت باندی ګواه دی او همغه ذات پخپل قدرت سره حق ثابت کوونکی دی یا کافی بس دی الله شاهد په وعدو خپلو یا په نبوت او رسالت د رسول خپل یعنی محمد صلی الله علیه وسلم لکه چی د دوی عالی شان په وروسته کښی داسی بیانیږی.

#### هُحَمَّدُ تُرَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهَ آلِشِكَ آءُعَلَى الْكُفَّارِ

محمد رسول او رالیگل شوی د الله دی (په حق سره)، او هغه کسان چی له ده سره دی سخت دی از روی مقابله او مجاهده پر کافرانو باندی تفسیر: د کافرانو په مقابل کښی هسی سخت، مضبوط او قوی دی چی له هغو څخه ګرد(ټول) کافران ویریږی او له کفر څخه نفرت او بیزاری ښکاروی لکه چی الله تعالیٰ د جزء ۱۱ د توبی د سورت په (۱۲) رکوع ۱۲۳ آیت کښی فرمایلی دی ﴿ وَلَیْجِنُوْافِیْکُوْفِلُگَاهٔ ﴾ او هم داسی د (توبی) په لسمه رکوع ۷۳ آیت کښی ﴿ وَافْلُطْعَلِیْهِمُ ﴾ او د جزء ۲ د (مائدی) په اتمه رکوع ۵۴ آیت کښی ئی

فرمایلی دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «هغه تندی او نرمی چی

د چا په خوی کښی وی ښائی هر چیری برابر وی او هغه چی په ایمان سره ښائسته شوی وی نو د هغه تندی او نرمی پخپل ځای کښی څرګندیږی (ښکاره کیږی) عالمان وائی چی له کفارو سره احسان او ښه کول که د کوم شرعی مصلحت له مخی وی نو څه مضائقه نه لری خو د دین په معامله کښی له هغوی سره هیڅ سستی کول په کار نه دی.

#### رُحًا ءُبِينِهُمُ

#### مهربانان او زړه سواندي دي پخپلو منځونو کښي

تفسیر: دوی پخپلو منځونو کښی یو تر بله ډیر شفقت او مهربانی کوی. یو په بل باندی د ضرورت په وخت کښی سر ایږدی، له مال، ځان اولاد ټولو نه ورته تیریږی.

#### تَرْهُمُ زُكْعًا سُجَّدًا تَيْبَتَغُونَ فَضَلَّامِينَ اللهِ وَرِضُوانًا لَ

وینی به ته هغوی، رکوع کونکی او سجده کونکی! غواړی دوی په دی عبادت سره، فضل او مهربانی له الله تعالیٰ نه، او غواړی رضامندی د هغه

تفسیر: دا هغه خاص بندګان د الله تعالیٰ دی، چی په ټولو عملونو کښی خصوصاً په لمانځه کښی چی یو لوی رکن د اسلام دی یوازی او یوازی اخلاص او عجز الله تعالیٰ ته ښکاره کوی مهربانی او رضا د هغه غواړی. هیڅ ریاکاری او نور باطل غرضونه د دوی په شان کښی نه لیدل کیږی.

#### سِيَاهُمُ فِي وُجُوهِمُ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ

نښی د دین داری د دوی ثابتی دی په مخونو د دوی کښی له اثر د سجدو نه یعنی هغه انوار چی په اوداسه، لمانځه او سجدی سره په وجود د بنده کښی پیدا کیږی هغه نورانیت د دوی په وجودونو کښی له ورایه بریښی.

تفسیو: په آدا د لمانځه سره بنده ډیرو لوړو(او چتو) کمالاتو ته رسیږی، مشکلات د دنیا او د آخرت په لمانځه سره حل کیدی شی خو په شرط د دی سره چی لمونځ کامل شی، اصحاب د احمد صلی الله علیه وسلم اولین اشخاص دی چی دوی لمونځ کمال ته رسولی و نو ځکه الله تعالیٰ د دوی صفت په قرآن کښی بیانوی، اثر د نورانیت ئی په سجدی سره د دی لپاره خاص ذکر کړی چی په سجده نه کولو سره شیطان له درباره د رحمت نه ورتل شو او انسان به د هم دی سجدی له لاری لوړو(او چتو) کمالاتو ته رسیږی د اووم آسمان ملائکی چی له وخته دی پیدایښت نه تر پو کولو د شپیلی د اسرافیل علیه السلام پوری په سجده پرتی دی دا له مهمیت د سجدی او له کمال د بندگی نه.

محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم ته به چی یو ښه نعمت ورسید نو علی الفور به په سجده پریوت په بل ځای کښی د سجدی اهمیت داسی بیانیږی ﴿ وَطَالْهُمُ بِالْفُدُو وَالْصَالِ ﴾ په صحرا د محشر کښی چی امت د محمد مصطفیٰ خاص او ممتاز بریښی، له آثارو د اوداسه او لمانځه ځنی دی، چی په حدیث کښی په نامه د «الغر المحجلون» سره یادیږی.

# ذلك مَثَلُهُمُ فِي التَّوْرُلُةِ قُومَتُلُهُمُ فِي الْإِنجِيلِيَّ

دا اوصاف هغه اوصاف دی، چی مثالونه ئی په تورات کښی بیان شوی، او دا هغه اوصاف دی چی مثالونه ئی په انجیل کښی بیان شوی.

تفسیر: د اصحابو د محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم د فضائلو او د کمالاتو بیان په نورو آسمانی کتابونو کښی هم راغلی دی. هم دا وجه ده چی ډیرو پوهانو له اهل د کتاب نه چی تنګ نظری نه درلوده (لرله)، اصحاب کرام به ئی چی ولیدل نو به ئی سم د لاسه تصدیق کاوه چی دوی په مثل د حواریونو د حضرت مسیح علیه السلام غوندی ښکاری.

#### كَزْرُجِ ٱخْرَجَ شَطْأَةُ فَالْرَوْ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتُوى عَلَى سُوقِهِ

لکه هغه کښت (فصل) چې راوباسي څانګې خپلې بيا ئې ملا خپله ټينګه کړی، بيا کلکه شي دغه څانګه بيا ودريږي دغه کښت (فصل) پس له ضعيفي او نرمي نه په پنډيو او بيخونو خپلو باندي

تفسیر: الله تعالیٰ حضرات صحابه، به تقویه د دین کسی له کست (فصل) او زراعت سره تشبیه کوی یعنی لکه څنګه چی کست (فصل) او زراعت به څلورو مراحلو او مراتبو سره، ثمر او

حْمَ (٢٦)

پخوالی ته رسیږی، هم دا رنگه، اصحابو خصوصاً خلفاو راشدوو پخپلو دورو د خلافت کښی دین د اسلام ئی درجه په درجه ثمر او پخوالی ته ورساوه، که د دوی مقام علمی، مناقب او تاریخ د کارنامو ولتول شی، دا محلور کلمی د دوی له کارنامو سره په ابلغه وجه سره داسی تشبیه کیدی شی اخرج شطئه دوره د صدیق. (فآزره) دوره د فاروق (فاستغلظ) دوره د ذی نورین. (فاستوی علیٰ سوقه) دوره د اسد الله! دوی هغه برجسته او غیور شخصیتونه دی، چی په کارنامو خپلو سره ئی تاریخ د بشریت او د اسلامیت د همیش لپاره روښانه او ژوندی ساتلی دی.

آيت د ﴿ وَالَّذِينَ مَعَةَ إِسَّدُا مُعَلَى اللَّمُ الدُّمَّ الدُّمَّ المُثَالِمُ مُنْ أَرْتُمُ الْكُنَّا اللَّهِ مصداق د

تولو اصحابو کرزیدلی شی، خو سره له دی بیا هم درجه بندی د مراتبو د دوی له نظر نشی وتلی خصوصاً د هغو کسانو چی په بیعت الرضوان کښی شامل وو ځکه چی هغوی یو خاص رول لوبولی دی.

#### يُعْجِبُ الزُّرِّاءَ

په داسی حال کښی چې قوت د دې کښت (فصل) په تعجب کښې اچوی بزګران (زمیدار).

تفسیر: تشبیه د اصحابو له بزگرانو (زمیدارو) سره په تدبیر او غیرت کښی، او تشبیه د دین د اسلام له کښت (فصل) سره په قوت او کثرت کښی! ډیره ابلغه او مناسبه تشبیه ده یعنی لکه څنګه چی اصحاب کرام په صدر اسلام کښی ډیر کم او په یوه حالت د غربت او ناتوانی کښی وو، خو وروسته وروسته ډیر قوت او کثرت ته ورسیدل حتٰی چی په تول جهان د بشریت بلکه په ثقلینو باندی مسلط شول، او هم دا رنګه دین د اسلام هم په یوه حالت د غربت او ناتوانی کښی و خو وروسته وروسته په ډیر زر وخت کښی داسی قوت او شهامت ته ورسید چی تول جهان د بشریت او د ثقلینو پیروی هغی ته مجبور شول او خلق فوج فوج په دین د اسلام کښی داخل شول، بله وجه د ابلغیت د کښت (فصل) دا ده چی دا مثال عمومیت لری په هیچا پټ او خغی نه پاتی کیږی، او لکه څنګه چی کښت (فصل) قوت ظاهری د وجود د انسان ګرزی، هم دا رنګه اسلام قوت باطنی د وجود د انسان ګرزی،

#### لِيَغِيْظُ بِهِمُ الْكُفَّارُ ۗ

دا قوت د دی لپاره دی چی په قهر راولی کفار

تفسیر: اسلام په دی قوت او رونق سره، د کفارو په زړونو کښی د حسد او کینی اورونه بلوی،

حُمّ (٢٦) الحجرات(٤٩)

چی دا کار پخپل ذات کښی لویه فتنه او مرض ګرزی د دوی په زړونو او فکرونو کښی

#### وعَكَاللهُ الَّذِيْنَ المَنْوُ اوَعَمِلُوا الصَّلِكتِ مِنْهُمُ مَّغُفِرَةً وَّاجُرًّا عَظِيمًا ١٠

وعده کړی ده الله تعالیٰ له هغو کسانو سره چی ایمان ئی راوړی او عملونه نیک ئی کړی دی دوی لره د بښنی او د اجر ډیر لوی، چی (جنت، لقا او رضا د الله تعالیٰ ده)

تفسیر: دا وعده له هغو کسانو سره ده چی ایمان لرونکی وی او ښه عملونه کوی، هغه څوک چی په داسی صفتونو موصوف وی، حضرات صحابه دی. خو د اندیښنی د خاتمی له امله(وجی)، چی خاتمه مستوره ده، حق تعالیٰ خپلو بندګانو ته داسی صاف زیری وانه وراوه، لپاره د دی چی له ویری د خاتمی نه غافل او بی پروا پاتی نشی، نو د ذات صمد دومره ستاینه (صفت) ډیره غنیمت او عالی ده.

#### تمت سورة الفتح

سورة الحجرات مدنية وهي ثمان عشرة آية وفيها ركوعان د الحجرات سورت مدني دى اتلس آيات او دوه ركوع لرى

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# يَايَتُهَا الَّذِينَ الْمَنُوالِ تَقْتِ مُوابِينَ يَدَى اللهِ وَرَسُولِهِ

ای هغو کسانو چی ایمان مو راوړی مه وړاندی کوی مفکوری خپلی په مخکښی له صدوره د اوامر د الله تعالیٰ او د رسول د هغو بلکه انتظار کوئ او امر د هغوی لره.

تفسیر: په کوم کار او فیصله کښی چی له طرفه د الله تعالیٰ او د رسول د هغه، کومه امیدواری د اصدار د حکم! لری نو عجله مه کوی چی پخپلی رأی او فکر سره حکم وکړی بلکه انتظار وباسی حکم د ذات احد لره، کله چی حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم ارشاد درته وفرمایه، نو

حُمّ (٢٦) الحجرات(٤٩)

په ډير ښه سکوت او ادب سره، د دوی مبارکو ارشاداتو ته غوږ ونيسی او په ډيری پاکی عقيدی سره ئی قبول او په عمل کښی ئی پيدا کړی.

تنبیه: په انسانانو خصوصاً په مسلمانانو لاژمه ده ، چی آرا و افکار خپل په تولو امورو کښی! تابع د امورو اسلامی وو ، وګرزوی څکه انسان په آراو خپلو سره په تولو امورو کښی اعتماد نشی کولی ، بلکه په سلو کښی سل خطا کیږی او ناکامیږی ، او پیروی د آراوو انسان! له تولو بد مرغیو او کړاونو سره مخامخ کوی .

یوازی او یوازی اسلامی دستورات دی، چی په تولو لارو، چارو باندی سل په سلو کښی تیک وی، نو هم دا وجه ده چی الله تعالیٰ په مقابل د امر خپل او د رسول د هغی، کښی! اختیار د بنده سلبوی او فرمائی ﴿ وَمَاكَانَ لِمُؤْمِنَ وَلَامُؤُمِنَةً إِذَاقَهُمَى اللهُ وَرَسُولُهُ آثُرُالَ کِیُونَ لَهُمُ الْخِیْرَةُ مُنْ اَمْرِهِمْ ﴾ او په حدیث د مشکوة کښی په روایت د عبدالله بن عمرو سره راغلی دی

کمال د ایمان د اهل آراء او بدع سلب وی او فرمائی:

(لا يؤمن احدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به)

که په دقت سره څیړل (غور) وشی ټولو ته! په تجربه او مشاهده سره ثابتیږی، چی ټولی بدمرغی او کړاونه بشریت ته، د پیروی د آراوو او خواهشاتو نه وررسیږی.

#### وَ اتَّقُوااللَّهُ إِنَّ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيْدٌ ٥

وویریږئ له الله تعالیٰ ځنی هر وخت الله تعالیٰ اوریدونکی او ښه پوه دی

تفسیر: حقیقی فرمان برداری د الله تعالیٰ هغه ده، چی د زړه له کومی وی، او که په خوله ناری سوری د اسلام او اصلاح وهی، او په زړه کښی ئی نفاق او عمل ئی هم د فساد وی، داسی رویه د هیچا په درد نه خوری ځکه څه؟ چی په خوله ویل کیږی الله تعالیٰ ئی آوری، او څه؟ چی په زړونو کښی ساتل کیږی الله تعالیٰ ښه پری پوهیږی، نو بهتر به دا وی چی له داسی مکاری څخه هر څوک ځان وساتی، او په ټول قدرت او طاقت سره ځان په اسلامی شعائرو باندی سنبال کړی، په حضور او غیاب کښی له خالق او مخلوق سره یو شان په ډیر صداقت سره چال چلند وکړی.

# يَائَيُّهُا الَّذِيْنَ الْمَنُوُ الْاَتَرْفَعُواَ اَصُواتَكُوْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَاتَجُهَرُوالَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعُضِكُوْ لِبَعْضٍ اَنْ تَعْبُطُ اَعْمَالُكُوْ وَانْتُوْلِاتَتْتُعُرُونَ ۞

ای هغو کسانو چی ایمان مو راوړی، مه پورته کوی آوازونه خپل برسیره په

خم (٢٦)

آواز د پیغمبر او په لوړه(اوچته) مه پورته کوی ده لره آواز په خبرو کښی لکه په لوړ(اوچت) آواز خبری د بعضو د تاسو له بعضو نورو سره، له جهته د ویری د دی چی ضایع به شی عملونه د تاسی او تاسی به پری خبر نه وی.

تفسیر: په مجلس د حضرت محمد رسول الله کښی به په داسی شور او غوغا سره غږیدل لکه چی پخپلو منځونو کښی به په هغی سره غږیدل، چی دا کار په داسی عالی حضور کښی ډیره لوی بی احترامی او بی ادبی ه بی ادبی سره انسان له لطف د رب او د رسول او د هر حضور عالیه ځنی محروم پاتی کیږی، په ادب سره مقام د انسان له ملائکو ځنی پورته کیږی او په بی ادبی سره مقام د انسان له ملائکو څنی پورته کیږی او په بی ادبی سره مقام د انسان له خاورو سره خاوری کیږی.

صالح اولاد په مقابل د مور او پلار، صالح شاگرد په مقابل د استاد، صالح مرید په مقابل د مرشد، صالح مامور په مقابل د آمر کښی څومره ادب ساتی، نو تر تولو نه چی مهمتر او اول تر! ادب وساتل شی، په مقابل د محمد کښی (دی)، څکه د هغوی مقام تر هر څه نه عالی او لوړ(اوچت) دی، که لږ څه تغییر په فکر د آنحضرت کښی پیښ شی! ډیر خطر د دی شته چی عملونه ستاسی هبت او ضایع شی او تاسی به پری خبر هم نه وی.

تنبیه: د قاطعه نصوصو محخه داسی محرگندیدی (شکاره کیدی) چی دا ادب او احترام ته آنحضرت صلی الله علیه وسلم محه ضرورت نه لری او نه ئی د افتخار دپاره غواړی. بلکه دی ادب ته انسان په شرافت مندانه ژوند کښی اشد ضرورت او احتیاج لری. په حدیث کښی وائی: (انا اکرم الاولین والآخوین ولا فخو) او هم دغه ادب او احترام دی چی په واسطه د هغی سره، استفاده ظاهری او باطنی میسر کیدلی شی، او په واسطه د هغی سره! نظم د کورنیو او اجتماعاتو برقرار کیدلی شی، نو له دی کبله (وجی) ضرور ده چی د علماوو حقانیوو، او اولوالامر سره هم داسی احترام او ادب وشی.

او که چاته زیارت د مدینی منوری میسر شی، باید هلته هم داسی ادب او احترام وشی لکه چی په ژوند کښی ورسره کیږی.

# ٳۜۜؗۜٵڷٚۮؚؽؽؘؽۼؙڟ۠ٚٷڹٲڞۘٷٳؾؘۿؙۄ۫ۼٮؙ۫ۮ؈ۜٮٛٷڸؚٳٮڵڶٵٷڵؠٟٚڮٵڷۮؚؽؽ ٳڡٛٮۼۜؽؘٳٮڵۿؙڠؙڵۏؙڹۿؙؗۿؙٳڶؾۜڠٞۅؿ

هر هغه کسان چی تیتوی آوازونه خپل په نزد د رسول الله دا ډله هغه کسان دی چی آزمویلی دی الله تعالیٰ جل جلاله زړونه د دوی لپاره د پرهیزگاری او ویری له ده ځنی. خم (٢٦) الحجرات (٤٩)

تفسیر: هغه څوک چی په مجلس د محمد رسول الله کښی، په تواضع او ادب سره خبری کوی، او په مقابل د پیغمبر کښی آوازونه خپل نه پورته کوی، دوی هغه کسان دی چی الله تعالیٰ جل جلاله د دوی زړونه د تقویٰ او پرهیزګاری لپاره آماده کړی یعنی خپل اللهی توفیق ئی له دوی سره ملګری کړی دی.

لوی شعائر په اسلام کښی مخلور شیان دی! (قرآن، پیغمبر، کعبه، لمونځ) تر هر څه د مخه لاژم دی چی د دی مخلورو شیانو احترام وساتل شی، الله تعالیٰ جل جلاله په احترام د شعائرالله کښی فرمائی: ﴿ وَمَنُ يُعَظِّمُ شَكِّرَالله وَآلْهَامِنُ تَقُوی الْقُلُوبِ ﴾ جزء ۱۷ الحج رکوع(٤) آیت ۳۲ هغه محوک کولی شی چی د (شعائرالله) احترام وساتی چی زړه ئی په ټوله معنی پاک او صاف وی.

د محمد رسول الله له لويو صفتونو څخه چی په تورات کښی پيش بينی شوی وو، يو له هغی نه په تيت آواز غږيدل وو. په حديث کښی راغلی (ولا سخاب فی الاسواق) په جزء ٢١ سورة لقمان رکوع(۲) آيت ١٩ کښی په لوړ(اوچت) آواز باندی غږيدل له (خره) سره تشبيه کوی او وائی:

﴿ وَاقْصِدْنِیۡ مَشْیِكَ وَاغْضُصُ مِنُ مُوتِكُ إِنَّ اَلْمُوالْ اَلْمَالُ اَلْمُواتِ لَصَوْتُ الْمَهِيرُ ﴾

#### لَهُوْمَ عَفِرَةٌ وَآجُرُ عَظِيْرُ ۞

دوی لره ده بښنه عوض او ثواب لوی.

تفسیر: له دی نه چی دوی په ډیر اخلاص او غیرت سره د شعائر الله احترام ساتی او له رحمت العالمین سره ډیر احترام او ادب ساتی، نو که کله وخت له دوی نه څه کوتاهی او خطا پیښیږی، الله تعالیٰ ډیر مهربان دی د دوی ګناهونه بښی او لوی اجرونه ورته نصیب کوی.

## ٳػۜٵڵۜۮؚؽؽؙؽؙڬۮؙۅٛٮ۫ڬڡؚڽؙٷۯڵ؞ؚٵڬڿٛۯؾؚٵػؙؿٛۯۿؙؙٛٷڵۯؽڡؙۊڵۅٛڹ۞ۅۘڶۅٛ ٲٮٚۿؙۏۛڝؘڔۯ۫ۏٳڂڝۨٞۼؘۯؙڿڔٳؽڣۣڡ۫ۯڵػٳؽڂؘؽڒؙٳڰۿؙڎ۫ۊٳڵڵۿؙۼٛۏڎٞڗۜڿؽڠ۠۞

هر هغه کسان چی چغی وهی تا لره، د کورنو د امهات المؤمنونو نه، له هغه خوا اکثری د دوی عقل نه لری، که چیری دوی صبر کړی وی تر هغو پوری، چی راوتلی وی ته دوی لره، نو دا صبر به په خیر تمامیده دوی لره او الله تعالیٰ جل جلاله ډیر بښونکی او مهربان دی.

**تفسیو:** د بنی تمیمو قوم لپاره د لیدلو د محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم مدینی منوری ته راغلل، او حضرت رسول الله صلی الله علیه وسلم په کور کښی تشریف درلود(لرلو)، دوی د بیرون حُمّ (٢٦) الحجرات(٤٩)

نه ورته چغی وهلی! ای محمده راووزه ، دا د دی نه وه چی دوی پوهه نه درلوده(لرله) ، او ایجابات اخلاقی ئی نه مراعات کول، حضرت محمد ئی یو عادی شخص فکر کاوه ، حال دا چی حضرت محمد عالی شخصیت دی ، دومره چی دی له خلق او خالق سره کار او علائق لری هیڅوک ئی نه لری کیدی شی په هغه وخت کښی چی دوی چغی وهی آنحضرت په وحی گرفتار وی نو لاژمه ده چی په ډیر لوړ(اوچت) ادب او احترام له دوی سره چال چلند وشی، عام د دی نه که په ژوند ئی شرف یاب شوی وی او یا ئی په مزار او زیارت شرف یاب کیدونکی وی، ځکه دی جامع الکمالات واله خالق او مخلوقه سره ئی جامع علاقه درلوده(لرله) ، او ژوند ئی په یوه جامع ادب او عالی پروگرام باندی تیاروه ، او هم دا رنگه ئی د مسلمان لپاره د جامع فکر ، ادب او عمل ارشاد فرمایلی دی.

# ێٳؿۜۿؙٳ۩ڹؚؽڹٵڡڹٛٷٙٳڹڂٵۧٷؙۏٵڛؾ۠ڔڹڹٳڡؘؗڗؾؽٷٞٳڹڎڝؙؽڹٷ

ای هغو کسانو چی تاسو ایمان راوړی، که چیرته راتګ وکړ تاسو لره فاسق او بدکار! په یوه خبر سره، نو تاسو ښه تحقیق پکښی وکړی، له جهته د ویری د دی چی وبه رسوی تاسو یوه قوم لره ضرر او تاوان په ناپوهی سره نو پس وبه ګرزئ تاسو په هغه څه سره چی مو عمل کړی دی خفه او پښیمانه

تفسیر: تولی شخری او جگری، بغض او عداوت، انسان ته د دروغو له لاری پیشیږی، نو له دی خاطره الله تعالیٰ جل جلاله بندگانو خپلو ته ارشاد فرمائی که چیری تاسو ته کوم بدکاره انسان په کومه موضوع کشی خبر درکوی! تاسو په هغی که ډیر فکر وکړی، حق او باطل، رښتیا او دروغ ئی ښه ځان ته ثابت کړی، وروسته له هغی څخه په حل د موضوعاتو باندی اقدام وکړی، لپاره د دی چی په احساساتو او تنګ نظری سره مو که کومه خرابی او ضرر رسولی وی، بیا ئی جبیره مشکله او پشیمانی ئی هم څه په درد نه خوری، چی په دی صورت که به ظلم برقرار او عدالت به نړیدلی وی، او حال دا چی انسان باید عدالت برقرار کړی، او د ظلم ریښی له بیخ څخه وباسی.

# وَاعْلَمُوا آنَ فِيكُورُسُولَ اللَّهِ لَوْيُطِيعُكُو فِي كِثِيرُ مِنَ الْأَمْرِلَعَيْنَةُ

او پوه شی تاسی چی بیشکه په منځ ستاسی کښی رسول د الله دی (نو مه وائی دروغ)، که چیری پیروی وکړی حضرت رسول الله تاسی لره په ډیرو

حْمَ (٢٦)

امورو کښی چی هغه خلاف د واقعیت او حقیقت وی! نو هر وخت به تاسی په مشقت او ګناه کښی لویدی.

تفسیو: که رسول الله ستاسی د کوم سری پر رای او غوښتنی باندی عمل ونه کړی نو تاسی مه خپه کیږی ځکه چی حق د خلقو د غوښتنو یا د یوه او د بل د رای نه تابع کیږی که داسی وشی نو د ځمکی او د آسمانونو ګردی(ټولی) کارخانی سره خرابیږی لکه چی د جزء ۱۸ وشی نو د ځمکی او د آسمانونو ګردی(ټولی) کارخانی سره خرابیږی لکه چی د جزء ۱۸ لنډه ئی دا چی تل د خبرو تحقیق و کړی او هیڅ کله حق او رښتیا د خپلو شخصی اغراضو او افکارو تابع مه ګرځوی بلکه تل خپل فکرونه د حق تابع وبولی چی له دی څخه به د ګردو(ټولو) جګړو او مناقشو بنسټ (بنیاد) له بیخه ختلی وی. نو که ستاسی مشوره ونه منله شی مه خپه کیږی! ځکه چی رسول الله د الله تعالیٰ پر احکامو عمل کوی چی په هغه کښی ستاسی تولی ښیګنی (فایدی) دی او که ستاسی خبرو ته غوږ وباسی نو تاسی هر یو د خپلو ښیګنو (فایدو) په نسبت خبری کوی. نو ده ته بیا داسی مشکلات پیښیږی چی د کوم یوه سری پر فکر باندی عمل وکړی، سره له دی چی حضرت رسول الله په ډیرو ځایونو کښی له پیروی د افکارو باطلو د دوی نه منع شوی لکه چی په سورت البقرة رکوع (۱۷) آیت (۱٤۵) کښی دی

# وَالْكِنَّ اللهَ حَبَّبَ اِلْيُكُوُ الْإِيْمَانَ وَزَتَيْنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ اِلَيُكُوُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أُولَلِإِكَ هُمُ السِّيثِدُونَ فَضَلًا مِّنَ اللهِ وَنِعُمَةً \*

لیکن الله تعالیٰ جل جلاله دوست او محبوب کرځولی دی تاسی ته ایمان او سائسته کړی ئی دی دغه (ایمان) په زړونو ستاسی کښی، بد او منفور ئی کرځولی دی تاسو لره کفر (پتول د حق)، فسق او نافرمانی له اوامرو د الله تعالیٰ نه. (هغه تحقیق کوونکی په خبرونو کښی) هم دوی دی ثابت په دین حق باندی. له جهته د فضله له طرفه د الله نه او د نعمت د ده له طرفه

تفسیر: که تاسی دا غواړی چی محمد علیه الصلوة والسلام ستاسی هره خبره ومنی نو خورا(ډیر) زیات مشکلات به پیښیږی خو د الله تعالیٰ شکر وکړی چی هغه د خپل فضل او احسان په واسطه د قانتینو مؤمنانو په زړونو کښی ایمان محبوب ګرځولی دی او د کفر او معصیت نفرت ئی پکښی اچولی دی چی د هسی بیهودګیو په شاؤ خوا کښی نه نژدی کیږی په هغی مجتمع کښی چی رسول الله صلی الله علیه وسلم تشریف ولری په هغی کښی د بل چا د رایو او فکرونو منل

حمّ (٢٦) العجرات(٤٩)

چی پرته (علاوه) له منلو د هغه څخه وی نشی کیدی او نه ښائی چی وشی نن اګر که رسول الله صلی الله علیه وسلم زمونږ په منځ کښی تشریف نه لری مګر د هغوی پاک شریعت او د هغو وارثان او نائبان شته او تل به وی.

#### وَاللَّهُ عَلِيُوْحَكِيُوْ

او الله تعالىٰ ښه عالم ښه حکمت والا دی.

تفسیر: الله تعالیٰ ته د کردو(ټولو) استعداد ښه معلوم دی او هر یوه ته پخپل حکمت سره هغه احوال او مقامات فرمائی چی د هغه استعداد د ده په ځان کښی وی.

وَإِنْ طَأَيِفَتْنِ مِنَ الْمُؤْمِنِيُنَ اقْتَتَلُوْا فَأَصَلِحُوْابَيْنَهُمَّا فَإِنَ بَغَتَ اِحْلَهُمَا عَلَى الْكُوْلِينَ فَأَوْلَ فَأَوْلِكُوْ اللّهُ فَكُولِينَ فَكُولُ اللّهُ فَيُعِبُّ الْمُقْسِطِينَ \* فِالْعُدَلُ فَا فَاللّهُ فَيُعِبُّ الْمُقْسِطِينَ \* فِاللّهُ فَاللّهُ فَيُعِبُّ الْمُقْسِطِينَ \* فِاللّهُ فَاللّهُ فَا فَاللّهُ فَاللّهُ

که چیری دوه ډلی د مؤمنانو (پخپلو منځونو کښی) سره په جنګ او جګړه کښی ولویږی پس روغه او صلح وکړی (ای نورو مؤمنانو) په منځ د هغو دواړو جنګ کوونکیو کښی په نصیحت سره او په بلنی سره حکم د الله او د رسول الله ته نو که ظلم او تیری وکړ یوی له دغو دواړو په هغی بلی ډلی باندی یعنی چی صلح قبوله نه کړی او حکم د الله او رسول الله ته راضی نشی پس جنګ کوی تاسو ټول ای مؤمنانو له هغی (ډلی) سره چی ظلم او تجاوز کوی (پر هغی بلی مظلومی ډلی باندی) تر هغه پوری چی بیرته راوګرځی دوی حکم د الله تعالیٰ ته او غاړه ورته کیږدی او که چیری وګرځیدله (دغه ډله بی انصافه له ظلم نه او د الله تعالیٰ حکم ئی بیرته ومانه) پس صلح او روغه وکړی تاسی په منځ د دوی کښی په عدل او انصاف سره او مه کوئ ملګرتیا له ظالمی ډلی سره په نامه د ننګ غیرت او داسی نورو سره بلکه تل د شرع تابعان اوسی، عدل او انصاف کوی تاسی ای مؤمنانو په هر کار کښی ځکه چی بیشکه الله تعالیٰ دوست لری عدل او انصاف کوونکی (په قول کښی)

حمّ (٢٦)

تفسیر: سره له دی گردو(تولو) مخ نیونو که د مسلمانانو د دوو گوندو (ډلو) په منځ کښی جنگ او جگړه پیښه شی نو تاسی زیات کوشش وکړی چی هغه جگړه لری شی که په هغه بری ونه مومی او یوه ډله په بلی ډلی باندی برید او تعرض وکړی او ظلم او زیادت ته ملاوی وتړی نو تاسی د هغوی سیل او ننداره مه کوی بی پلوی او بیطرفی مه غوره کوی. بلکه تیری او تجاوز له هری خوا چی وی گرد(تول) مسلمانان دی په هغی کښی سره یو شی او له هغی سره دی جنگ وکړی تر څو هغه ډله مجبوره شی او د خپلو تیریو او زیادت څخه لاس واخلی او د الله د امر او حکم په لوری راشی او روغی ته ځان وروړاندی کړی. نو مسلمانانو لره ښائی چی د دواړو ډلو په منځ کښی په عدل او انصاف سره روغه وکړی. او یوه له بلی سره یو ځای کړی او د دواړو ډلو په مابین کښی په طرفداری کښی د حق د لیاری نه دی خوا او هغه خوا چپ (غلط) نه شی ځکه چی په طرفداری د ظالم باندی سړی له ایمان وځی لکه چی په حدیث کښی دی (من مشی مع ظالم لیقویه ویعلم انه ظالم فقد خوج من الاسلام) مشکوة باب الظلم!

تنبیه: د صحیحینو له روایت سره سم د دی آیت نزول د انصارو د هغو دوو ډلو په نسبت شوی دی چی د (اوس) او (خزرج) په نامه سره مشهوری دی او دوی پخپلو منځونو کښی ډیری جگړی سره کولی. رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د دی آیت په اساس د هغوی دواړو په منځ کښی سره روغه وفرمایله لکه چی په جزء ٤ سورت الاعمران رکوع (۱۱) آیت (۱۰۳) کښی دی ﴿
وَادُنُواْنِعْمَتَاللَهُوَعَلَيُواْذَكُنْتُوْاْتَمَانَاتُوَاُلُوَاَنَا اَلْهِ اَلْاَیْهَ لِهُ اِلْوَالْمَانَاتُواْلُوَانِیْمَانَاتُواْلُوَانَا اَلْهِ الآیة \_ او د دی

آیت نه دا هم استنباط کیږی! هغه خلق چی د اسلامی تولواک(باچا) او خلیفه په مقابل کښی بغاوت و کړی هغه هم د دی آیت تر عموم لاندی راځی لکه چی له پخوا راهیسی پخوانیو علماؤ د باغیانو په مسئله کښی په دی آیت استدلال کاوه او لکه چی د ده د شان نزول څخه ښکاری، دا حکم د مسلمانانو د ګردو(تولو) کورنیو او ملکی جګړو او اولسی پیښو او ګردو(تولو) مناقشاتو او مشاجراتو لره هم شامل دی نور د دی باغیانو په نسبت شرعی مسائل او لاژمه تفصیلات دی په فقهی کتابو کښی وکتل شی!

# ٳٮۜٛؠٵٲٮٝٷؙڡؚڹٛۅ۫ڹٳڂۅؘۼٞٷؘٲڞڸٷٳؠؽڹٲڂۅؘٮٝڲٛڎٞۅٛٳٮۜڠؖٷٳ۩ٚڮڵڴۿ ؾ۫ۯۜڂؠۅ۫ڹ

بیشکه چی مؤمنان ټول په دین کښی سره ورونه دی نو پس صلح او جوړښت کوی تاسی (ای مؤمنانو) په منځ د وروڼو خپلو کښی (تل ترتله) او ویریږی له الله تعالیٰ څخه (په هر څیز او په هر وقت کښی) او ځان ساتی (له معاصیوو) ښائی چی درباندی رحمت وکړ شی (له جانبه د الله)

تفسیو: د روغی او د جګړی په وقت کښی بلکه په هر حالت کښی ښائی دا تر ستر کو لاندی وی چی د دوو وروڼو روغه یا جګړه دی د دښمنانو او کافرانو په څیر ونه بلله شی! کله چی دوه

خم (٢٦)

ورونه سره ولگیږی نو هغوی هم هغسی مه پریږدی بلکه په ذات البینی اصلاح کښی ئی ډیر زیات کوشش وکړی او د دی کوشش کولو په وخت کښی تل له الله تعالیٰ څخه وویریږی! چی له کومی خوا بی ځایه طرفداری ونه شی، یا د انتقامی جذبی کومه نښه په منځ کښی ونه لیدله شی.

# ؽٙٳؾۜۿٵڷڒؽؙؽٵڡؘڹ۠ٷٳڵڮڝؙۼٞۯۊؘۅؙؽ۠ڞۣۏؘڡ۫ۄؚۘؗۼڛٙؽٲؽؾٛڮ۠ۅ۫ڹؙۅ۠ٳڂؽڔؙؙٳ ڡؚۜڹؙؙٞٛٛٛٛٛؗٛؗ؋ٷڵٳ۬ڛٵٛ؞ٞۺؽڐؚڛٵۧۦۼڛٙؽٲؾڲڵؾڂؽڔٵڝؚٙڹؙۿؾ ۅڵٳٮؘڷؠۯؙٷٙٲٮؙڡؙ۫ۺػؙۄ۫ۅؘڵٳؾؘٵڹۯ۠ٷٳڽؚٳڶٳڵڡٙٵڽؚ

ای هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) ټوکی او سپکاوی دی نه کوی هیڅ یو قوم له تاسی څخه په بل قوم باندی ځکه ښائی چی وی به دغه (مسخره کړی شوی) بهټره او غوره (په نزد د الله) له دی (مسخره کوونکیو) څخه او (نه دی ټوکی او سپکاوی کوی) یو ټولی ښځی له تاسی په نورو ښځو څکه ښائی چی هغه (مسخری کړی شوی) به بهټری او غوره وی (په نزد د الله له دی مسخره کوونکیو څخه) او مه عیب جوئی کوی بعضی د تاسو د بعضی نورو، ځکه چی بیا د تاسو عیب جوئی هم کیږی (چی دا په حقیقت کښی د ځان عیب جوئی ده.) او مه غواړی تاسی یو تر بله په بد نومونو او القابو سره

تفسیو: پرومبی ئی د مسلمانانو د نزاع او جگړی د لری کولو تدبیرونه راوښوول بیا ئی دا راوښوده که اتفاقاً اختلاف پیښ شی نو په زور او مؤثری طریقی سره دی هغه ورک کړ شی خو تر کله پوری چی د نزاع خاتمه ونه شی ښائی کوشش وکړ شی چی لږ تر لږه د منافرت او مخالفت جذبی زیاتی او مشتعلی نه شی ډیر کله لیده کیږی چیری چی د کومو دوو سړیو یا ډلو په منځ کښی جگړه او اختلاف پیښیږی نو یو په بل باندی مسخری کوی او ملنډی پری وهی که لږه کومه خبره پیښه شی لاس سره اچوی، توکی پری کوی خاندی او حال دا دی چی ده ته نه دربار که ده ښکاره، هغه سری چی دی په هغه پوری خاندی او مسخری پری کوی د الله تعالیٰ په دربار کښی څه مرتبه لری؟ او چی الله جل جلاله له دی دواړو څخه له کوم یوه څخه خوښ دی؟ بلکه ډیر کله داسی هم پیښیږی چی یو سړی پخپله پخوا له جگړی او اختلاف یو بل سړی ښه ګنی. خو د ضد او نفسانیت له سترګو ده ته خپل ډیر لوی نقص هیڅ نه ښکاری او د بل چا ډیر کم نقص ډیر لوی ورته ښکاری نو ځکه د نفرت او عداوت خلیج ورځ په ورځ پسی ارتیږی او وسعت نقص ډیر لوی ورته ښکاری نو څکه د نفرت او عداوت خلیج ورځ په ورځ پسی ارتیږی او وسعت نقص دیر لوی ورته ښکاری نو څکه د نفرت او عداوت خلیج ورځ په ورځ پسی ارتیږی او وسعت نقص دیر لوی ورته ښکاری نو څکه د نفرت او عداوت خلیج ورځ په ورځ پسی ارتیږی او وسعت نومی. او په زړونو کښی دومره بعد او لریتوب پیدا کیږی چی د روغی او اختلاف هیڅ امید نه

خم (۲۲)

پاتی کیږی په دی آیت کښی الله تعالیٰ مونډ له دی راز(قسم) خبرو څخه منع کوی او داسی حکم فرمائی چی یوه ډله دی له بلی ډلی سره مسخری او توکی نه کوی او نه دی یو په بل باندی ناوړه (غلط) غږونه کوی! او نه دی یو په بل پسی د عیب لتولو دپاره لویږی او نه دی په بدو نومونو او ناولیو لقبونو سره یو بل یاد کړی ولی چی له داسی خبری څخه دښمنی او نفرت ورځ په ورځ زیاتیږی او د فتنی او د فساد اور لا تیزیږی، سبحان الله! دا څومره قیمتداری لیار ښوونی او هدایات دی! که نن مسلمانان لږ څه ځیر شی د دوی د ګردو(تولو) جګړو او جنګونو او د نورو اخلاقی رنځوریو د علاج نسخی په هم دی د (حجرات) په سورت کښی شته. په حدیث کښی وائی (ان الله اوحی الی ان تواضعوا حتی لا یفخر احد علی احد ولا یبغی احد ولا یبغی احد ولا یبغی

# بِئْسَ الْإِسْمُ الْفُسُونَ يُعَدَى الْإِلْمُ الْفُسُونَ وَهُو يَعْدَى الْإِلْمُ الْفُسُونَ فَي

بد دی دا دری نومونه د (سخریی، تلمز، تنابز) له جهته د فاسقی وروسته له ایمان درلودلو(لرلو) څخه

تفسیر: د بل سری د خراب نوم په اخیستلو سره په خپله هغه نوم اخیستونکی ګنهګاریږی که پر هغه باندی هغه بد اثر وکړی که ئی ونه کړی خو دی پخپله ځان بد تهذیب، فاسق، ګنهګار او خلق ربروونکی ښکاروی. خیال وکړی چی د مؤمن له ښکلی لقب سره دا بل توری ښه ښکاری؟ او بل تفسیر ئی داسی کیدی شی کله چی یو څوک مسلمان شی نو بیا هغه ته په هغو پخوانیو خبرو باندی طعنه ورکول یا د هغه وخت په بدترینو القابو یادول لکه پرنګی، یهود هندو او داسی نور ډیر مذموم حرکت دی هم داسی هغه سری چی په کوم عیب کښی اخته وی چی هغه ئی په واک (اختیار) کښی نه وی یا ئی له کومی ګناه څخه فرض ئی کړی توبه کړی وی له هغه څخه د ژغورنی (بچ کیدنی) دیاره د هغه یادول ښه نه دی.

# وَمَنْ لَوْرِيَثُ فَأُولَلِ كَهُوْ الظَّلِمُونَ ®

او هغه چی توبه ئی ونه ایستله نو دغه کسان هم دوی دی ظالمان (پر ځانونو خپلو)

تفسیر: هغه گناه چی پخوا شوی له هغی څخه توبه وکړی! که د دی هدایاتو او حکمونو د اوریدلو څخه وروسته دوی له هغو جرائمو څخه توبه نه کوی نو د الله په نزد به اصلی ظلم هم دا وی.

### ۗ يَاكِتُهَاالَّذِيْنَ امَنُوااجُتَذِبُوْاكَتِٰبُواكِتِيرًامِنَ الطَّلِّ إِنَّ بَعْضَ الطَّلِّ إِنْدُوَّوَلاَيَجَسَّمُوْاوَلِايَغُنَّبُ بَعْضُكُوْبَعْضًا

ای هغو کسانو چی ایمان ئی راوړی دی (ای مؤمنانو) ځان وساتی تاسی ډیر له بدگمانیو او تهمتونو نه (په خلقو باندی) بیشکه ځینی بدگمانونه او تهمتونه ګناه ده او مه لتوی تاسی پټ عیبونه د مسلمانانو او نه دی کوی غیبت ځینی ستاسی د ځینو نورو

**تفسیر:** د دوو تنو د اختلاف او تفریق به ډیروالی کښی دا امور په خصوصیت سره داخل دی. یو فریق یه بل فریق باندی داسی بدگمان کوی چی حسن ظن لره چی په حدیث کښی راغلی هیڅ ځای نه یاتی کیږی له هری یوی خبری څخه څه نا څه مخالفت کوی که د هغه په خبرو کښي د ښه والي له زرو احتمالو څخه د يوی خرابي احتمال متصور وی نو د هغه فکر او چرت(خیال) د هم هغی خرابی په لوری وردرومی او له هغو ټولو ښیکټو (خوبو) څخه ئی سترګی بتوی او د هم هغی کوچنی (وړی) خرابی په شاؤ خوا کښی چورلی او هم هغه خراب او کمزوری خوا ته یوه قطعی او یقینی بنه او شکل وربښی او پخپل مقابل فریق باندی د تهمت په الزام شروع کوی که اتفاقاً کومه مخالفه خبره ورته ورسیږی دی د خپلی بدګمانی یه سبب هغی ته لا غلطه معنی ورکوی تل د هم دی خبری یه یلتنه(تحقیق) کښی وی چی د مقابلی خوا کومه یته خبره څرګنده (ښکاره) کړی او بيا د هغې په شاؤ خوا کښې نورې خبرې جوړې او عجيبې حاشيې ورکړی. او د ده په نشتوالي کښې د هغه په خلاف هر راز(قسم) خبرې اترې وکړي. نو پاک قرآن له دی ګردو(ټولو) ویناؤ او خرافاتو څخه منع کوی. که مونږ مسلمانان د پاک قرآن په احكامو باندى عمل وكرو نو هغه كرد(ټول) اختلافات چې له بدقسمتى راييښيږى له خپله حده نه تیریږی او د هغو ضررونه به محدود یاتی کیږی بلکه یه لږ مدت کښی به د هغه نوم او نښه هم ورکیږی. الزام لګول او د یتو خبرو لتول او د هر چا په شا خبری کول هیچا ته او هیڅ کله روا نه دى يه حديث كښي وائي (الغيبة اشد من الزنا) «الحديث» برته(علاوه) له هغو مواردو څخه چی یه هغو کښی څه دینی ګټه(فائده) وی او نفسانیت یکښی دخل ونه لری نو هلته اجازه شته لکه چې د حدیثو د رجالو په نسبت دائمي جرح او تعدیل کیده ځکه چې پرته(علاوه) له هغه د دين محفوظ پاتي كيدل محال ؤ او يا د فاسق غيبت كول او داسي نور د مشروعه ضرورتونو لياره.

# ايُحِبُّ اَحَدُكُمُ اَنَ تَيَاكُلُ لَحْمَ اَخِيْهِ مَيْتًا فَكْرِ هْتُمُوهُ ۗ

حُمِّ (۲۲) العجرات(٤٩)

آیا خوښوی یو له تاسی څخه دا چی وخوری غوښی د ورور خپل حال دا چی مړی وی پس بد ګڼی تاسی هغه نو هم دا رنګه بد وګڼی د مسلمان ورور غیبت او عیب لټول

تفسیر: د خپل مسلمان ورور غیبت کول داسی گنده کار دی لکه چی شوک د خپل هسی مره ورور غوښه چی شوی د خپل هسی مره ورور غوښه چی سخا شوی هم وی پخپلو نوکانو سره شکوی او خوری ئی نو آیا د ده دا چاری کوم انسان خوښوی نو وپوهیږی چی غیبت کول له دی نه هم یو شنیع او خراب کار دی تولی کینی او دښمنی او حتی داسی نور ډیر بد عواقب ټول له غیبت نه پیدا کیږی.

#### وَاتَّقُوااللَّهُ إِنَّ اللَّهُ تَوَّاكُ رَّحِيْمُ اللَّهُ

وویریږی تاسی له الله تعالی څخه بیشکه الله سه توبه قبلوونکی ډیر رحم والا دی

تفسیر: په دی نصیحتونو باندی هم هغه څوک عمل کوی چی په زړه کښی ئی د الله تعالیٰ ویره وی که د الله تعالیٰ ویره نه وی نو هیڅ نه کیږی. ښائی چی د اسلام او د ایمان دعوی کوونکی په رښتیا سره د هغه قهار الله له غضبه وویریږی او د داسی ناوړو (غلطو) پیښو شاؤ خوا ته هیڅ ورنژدی نشی که پخوا د دی حکم له لوستلو څخه کومه غلطی یا تیرواته له هغوی څخه شوی وی نو اوس ښائی د پاک الله په مخکښی د زړه له کومی توبه وکړی او د هغه له مهربانی او لورینی څخه خپله بښنه او مغفرت وغواړی چی مغفرت ئی کړی.

## ؽٙٳؾؙۿٵڵؾۜٵۺٳؾۜٵڂؘڵڡٙٛڬؙۮؙۄؚۨڽۜؽڐڲڔۊؚۜٲٮٛٚؿٝۏۜۻۼڵڹڴؗؠۺؙۼۅۘ۫ؠٵۊۜڣۜٵٙؠٟٚڶ ڸؾۘٵۯڣ۫ۅٛٲٳڽۜٵػۯڡۘڴۄؙؚۼٮؙػٳؠڵۼٳؘۘؿؙڟڴؙڎٝ

ای خلقو بیشکه مونږ پیدا کړی ئی تاسی (ټول اصلاً) له یوه سړی چی (آدم) او له یوی ښځی چی (حوا) ده او ګرځولی ئی مونږ تاسی څانګی او قبیلی قبیلی دپاره د دی چی وپیژنی یو له بل سره بیشکه چی ډیر مکرم او معزز له تاسی څخه په نزد د الله ډیر متقی ادب لرونکی ستاسی دی.

تفسیر: زیاتره د غیبت، طعن، ذم، او عیب لتولو منشاء کبر او غرور دی چی آدمی خپل محان لوی گنی او نورو ته په حقارت او سپکه گوری نو محکه الله تعالیٰ دلته دا راسیی چی انسان لره نه سائی چی پخپل اصل او نسب او لوئی او عزت باندی مغرور شی بلکه ودی پوهیدی، چی د

خم (٢٦) العجرات(٤١)

انسان اصلی لوئی او عزت په دی کښی دی چې ښه روش او ښه خصلتونه ولری او تل له الله وويريږي مؤدب او پرهيزګار وي تر څو د دي ښو صفاتو په ميچ او اندازه د الله تعاليٰ په دربار کښي معزز، مکرم، او محترم شي. د نسب حقیقت خو دا دی چې ګرد(ټول) نارینه او سړی له آدم او حوا علیهما السلام څخه پیدا دی سیدی، عثمانی، فاروقی، صدیقی، انصاری، شیخی، خانی، ځویتوب او نوری ستاینی (صفتونه) د ښه علم، عمل او تقویٰ په مقابل کښی هیڅ دی. او دا خاندانونه، صفتونه، او ستاینی برته له دی څخه چی خلق بری بیژندل کیږی او په تعارف کښي کار ورکوي بل کوم قدر او قيمت نه لري. اصلي قدر او قيمت د هر سړي په دې کښي دی چی متقی پرهیزگار او پوه وی. بلاشبهه هر څوک چی الله تعالیٰ یه کومه شریفه، لویه، معززه او ښه کورني کښي پيدا کړي وي هغه خو يو موهوب شرف دي. لکه چې ځينې کسان ئې ښکلي (خوبصورت) جوړ کړی دی. خو یواځی هم هغه ښکلیتوب د ناز او د فخر وړ(لائق) نه دی. او نه د کمال او د فضیلت معیار ګاڼه شي. او نه د هغه لامله (له وجي) نورو ته په سپکه سترګه كتى شي. هو! شكر دى وكړى چي الله تعالىٰ بلا اختيار او كسب مونو ته دا نعمت رامرحمت کړی دی. دا هم په شکر کښې داخل دی چې د غرور او تفاخر څخه ځان وژغوري(وساتي). او هغه نعمت دی په هسی رتلیو روشونو، بدو اخلاقو او خرابو خصلتونو سره خراب نه کړی. لنډه ئی دا چی د مجد او شرف او عزت او فضیلت اصلی معیار نسب نه بلکه تقویٰ او طهارت دی او متقى سړى نورو ته هيڅ کله په سپکه سترګه نه ګورى.

#### إِنَّ اللهَ عَلِيْمُ خَبِيْرٌ ﴿

بیشکه چی الله تعالیٰ سه عالم ډیر خبردار دی.

تفسیر: تقویٰ او ادب په اصل کښی د زړه کار دی الله تعالیٰ ته دغه ښه معلوم دی هر هغه سړی به چی په ښکاره ډول(طریقه) سره متقی او مؤدب په نظر راځی هغه په واقع کښی څنګه دی او وروسته له دی څخه به څرنګه شی؟ العبرة للخواتیم.

# قَالَتِ الْكَعْرَابُ امَنَا قُلُ لَكُونُونُواُ وَلِكِنُ قُولُوَا اَسُلَمْنَا وَلَمَّا يَكُونُواُ وَلَكِنُ قُولُوا الْمُلَمِّنَا وَلَمَّا يَدُخُلِ الْمِينَانُ فِي قُلُونِكُو

وویل صحرائیانو ایمان راوړی دی مونږ ، ووایه (ای محمده! دوی ته) له سره ایمان نه دی راوړی تاسی ولیکن ووائی اسلام راوړی دی مونږ او له سره نه دی ننوتی ایمان په زړونو ستاسی کښی تفسیر: دلته دا راښیی چی ایمان او یقین کله چی په پوره ډول(طریقه) په زړه کښی راښخ شی او بیخ ونیسی نو په هغه وخت کښی غیبت، عیب لتول او نور خراب خصلتونه له سړی ځنی لری کیږی هر هغه سړی چی د نورو عیبونه لتوی او آزار ورسوی نو دی دی وپوهیږی چی تراوسه پوری ایمان په پوره ډول(طریقه) په زړه د ده کښی ځای نه دی نیولی د ابن کثیر رحمة الله علیه په اتم جلد (۲٤) مخ کښی یو حدیث لیکلی شوی دی «یا معشر من آمن بلسانه ولم یُفُض الایمان الی قلبه لا تغتابوا المسلمین ولا تتبعوا عوراتهم»

تنبیه: له دی آیت څخه د ایمان او د اسلام فرق ښکاریږی او هم دا خبره له حدیث د جبریل او نورو څخه هم ثابتیږی په حدیث مرویه د ابی هریرة کښی چی په کتاب الایمان د مشکواة کښی راغلی فرق د ایمان او د اسلام داسی فرمائی:

«المسلم من سلم المسلمون من لسانه ویده والمومن من امنه الناس علی دمائهم واموالهم، (ترمذی)». له اکثری نصوص څخه داسی معلومیږی چی هغه خوک چی په اسلام راوړلو سره دا نظر هم ولری چی له شکنجی د مسلمانانو څخه مامون پاتی شی او یا داسی نور اغراض چی کفر ته اړونکی نه وی! غور کړی داسی شخص مسلمان بلل کیږی چی هنوز نور د ایمان ده په زړه کښی نه دی کامل شوی، نو هم دا وجه ده چی له غیبت کولو او عیب لتولو څخه ځان نشی ساتلی، او هغه څوک چی بلا قید او شرط او پخپل ذوق سره په اسلام کښی داخلیږی، دا هغه اشخاص دی چی نور د ایمان د دوی په زړونو کښی کامل شوی نو خولی او تول حواس ئی نه غواړی چی په غیبت او یا نورو باطلو باندی وخوځیږی.

# وَإِنْ تُطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ لَا لِللَّهُ مِنْ الْعَالِكُو شَيًّا إِنَّ اللهَ عَفُورٌ رَحِيهُ اللهُ الله عَفُورُ رَحِيهُ اللهُ الله عَفُورُ رَحِيهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَفُورُ رَحِيهُ اللهُ الل

او که حکم ومنی تاسی د الله او د رسول د دغه (الله په اخلاص سره) نو نه پری کوی نه کموی (الله) له (جزاء د) عملونو ستاسی څخه هیڅ شی، بیشکه چی الله ښه مغفرت کوونکی ډیر رحم والا دی.

تفسیر: که اوس هم د الله تعالیٰ د اوامرو د منلو لیاره غوره کړی نو د ډومبنیو کمزوریو لامله (له وجی) ستاسی له هیڅ یو عمل څخه د هغه ثواب نه کموی.

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ الْمَنْوَا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُوَّلَوْ يَرْتَابُوْ اوَجْهَدُوا بِأَمُو الهِمْ

#### وَ آنَفُيْ هِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ أُولِلِكَ هُمُ الصَّدِقُونَ @

بیشکه چی (صادقان) مؤمنان هغه کسان دی چی ایمان راوړی دی په الله او په رسول د دغه (الله) باندی بیا شک نه کوی (په ایمان کښی) او جهاد کوی دوی په مالونو خپلو سره (چی لګوی ئی په اعلا د کلمة الله کښی) او په ځانونو خپلو سره چی جهاد کوی په لیاره د الله کښی دا کسان هم دوی رښتینی دی (په دعوی د ایمان کښی)

تفسیر: د رښتینی مؤمن شان داسی وی چی په الله تعالیٰ او د هغه په رسول باندی پوره او پوخ اعتقاد ولری او د هغه په لیاره کښی په هر قسم سره چی وی په مال او ځان سره حاضر وی.

#### قُلُ ٱتُعَلِّمُونَ اللهَ بِدِيْنِكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّلُوٰتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْ عَلِيْهُ اللهِ اللهُ السَّلُوٰتِ

ووایه (ای محمده! دوی ته ) آیا خبروی پوهوی تاسی الله په دین د تاسی سره حال دا چی الله ته معلوم دی هر هغه څیزونه چی په آسمانونو کښی دی او هر هغه څیزونه چی په قسمانونو کښی دی او الله تعالیٰ پر هر څیز باندی ښه خبردار دی هیڅ شی تری پټ نه دی.

تفسیر: که په رښتیا سره واقعی دین او پوره یقین تاسی لره حاصل وی نو له تش ویلو څخه څه په لاس درځی؟ له هغه پاک الله سره چی ستاسو معامله ده هغه ډیر ښه پری پوهیږی هر شی ورته ډیر ښه ښکاره او معلوم دی.

#### يئننون عكيك أن أسلموا

احسان باروی دوی په تا باندی (ای محمده!) د دی چی تش مسلمانان شوی دی دوی

تفسیر: ځینی کوچیان او صحرائیان راځی او وائی وګوری چی مونږ بی له جنګه او جګړی مسلمانان شوی یو ګواکی دوی خپل احسان ښکاره وی او د دی جواب وروسته له دی نه داسی

وركاوه كيدي.

# قُلْ لَا تَمُنُّوْا عَلَّى إِسْلَامَكُوْ عَلِي اللهُ يَمُثُّ عَلَيْكُمُ اَنْ هَلَامُكُوْ عَلِي اللهُ يَمُثُّ عَلَيْكُمُ اَنْ هَلَا كُوْ اللهُ يَمُثُّ عَلَيْكُمُ اَنْ هَلَا كُوْ اللهُ يَمُثُوا اللهُ عَلَيْكُمُ اَنْ هَلَا كُوْ اللهُ يَمُثُوا عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُوالِكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَل

ووایه (ای محمده! دوی ته) احسان مه باروی تاسی په ما باندی د اسلام راوړلو د تاسی بلکه الله احسان کوی په تاسی باندی د دی چی لیاره ئی وښووله تاسی ته د ایمان راوړلو که ئی تاسی رښتینی او صادقان (په دعوی د ایمان کښی).

تفسیو: که په واقعی ډول(طریقه) تاسی د اسلام دعوی لری او په رښتیا سره ایمانداران ئی! نو دا ستاسی احسان نه دی بلکه د الله احسان دی چی تاسی ته ئی د ایمان په لوری لیاره دروښوده او د اسلام په لوی دولت ئی سرفرازی درکړه. که رښتیا ووایو نو اصلی خبره هم دا ده. څکه چی الله تعالیٰ پخپله رسول الله ته داسی فرمائی ﴿ فَهَارَحْتَهِ مِی اللهِ اِللهُ اَللهُ اَللهُ اَللهُ اَللهُ الله الله ته داسی فرمائی ﴿ فَهَارَحْتَهُ مِی اللهُ الله الله الله بیکنی (به) کیږی دا د هغه ستاینه (صفت) نه ده بلکه د الله ستاینه (صفت) ده چی هغه ته ئی د نیکی لیاره ورښوولی ده گواکی د دی سورت په پای (آخر) کښی ئی تنبیه فرمایلی ده که تاسی ته پر قرآنی هدایاتو او اسلامی تعلیماتو باندی د عمل کولو توفیق په لاس درځی نو هغه د احسان په ډول (طریقه) مه ورښکاروی بلکه د الله تعالیٰ اکرم شانه واعظم برهانه د شکر او انعام حق ادا یکړی چی تاسی ته ئی داسی توفیق درکړی دی.

#### إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ عَيْبَ السَّلُوتِ وَالْرَضِ وَاللَّهُ بَصِيْرُكُمِ مَا تَعْمَلُونَ ﴿

بیشکه الله ته سه معلوم دی غیب د آسمانونو او د ځمکی او الله تعالیٰ سه لیدونکی دی په هغو کارونو باندی چی کوی ئی تاسی

تفسیر: الله تعالیٰ ته د زړونو پتی خبری او ښکاره چاری ګردی(ټولی) ورمعلومی دی نو د دغه علیم او خبیر په مخکښی خبری او بهانی مه جوړوی.

#### تمت سورة الحجرات

سورة (ق) مكية (الا آية) (٣٨) فملنية وهي خمس و اربعون آية و ثلث ركوعات د «ق» سورت مكي دي يرته له (٣٨) آيته څخه چې ملني دي (٤٥) آيتونه (٣) ركوع لري

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْلِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# قَ ﴿ وَالْقُرُانِ الْمَجِيُدِ ثَمِلُ عَجِبُوَ الْنَ جَآءِهُمُ مُّنُذِ رُمِّنِهُ مُ وَقَالَ الْكَفِرُونَ لَمَّا اللَّهِ وَوَلَى الْمَعْرُونَ الْمُعْرُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْرُونَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

قسم دی پر قرآن چی لوی شان لری (او نه دی راوړی ایمان کفارو په تا ای محمده) بلکه تعجب کوی دوی له دی نه چی راغی دوی ته ویروونکی له دوی څخه نو وویل کافرانو دا (ویرول) یو شی عجیب دی آیا کله چی مره شو مونډ او شو مونډ خاوری (بیا به هم ژوندی کیډو؟) دغه بیرته راتلل ډیر لری دی (له عقله)

تفسیو: د قرآن د لوئی او شان په نسبت محه وویل شی چی د هغه له راتک محمه گرد(تول)
کتابونه منسوخ شول او د ده د اعجازی قوت او لامحدودو اسرارو او معارفو محمه د دنیا
گرد(تول) پوهان محو او حیران دی هم دا لوی قرآن پخپله شاهد دی چی په ده کښی هیځ یو نقص نشته او د عیب او گوتی نیولو محای پکښی نه لیده کیږی. خو بیا هم منکران دا نه منی نه د دی دپاره چی د هغوی په لاس کښی د ده په خلاف کوم حجت یا برهان شته بلکه یوامحی د خپلی ناپوهی او جهل او حماقت لامله (له وجی) په دی خبری باندی تعجب کوی چی د دوی له تبر او خیلخانی محمنه یو سړی د دوی په لوری رسول او استامحی راغلی دی، تولو ته نصیحت کوی او داسی عجیبی خبری هم کوی چی موکو ئی نه شی منلی. به دا د منلو وړ(لائق) خبره ده چی مونږ به وروسته له مړینی محمنه ژوندی کیږو؟ دا بیرته راتګ له عقل محمنه ډیر لری او له امکان او عادت محمنه بعید دی (معاذالله) خو خبره دا ده چی دوی عقل او پوهه نه لری او له که وګوری چی په اول کښی چا پیدا کړل آیا د دوی نکر او عقل په اول کښی پخپلو حواسو او اعضاو باندی خبر و چی مخنګه جوړیږی دوی یا د دوی پلرونو کولی شوی چی په حواسو او اعضاو کښی غه تغییر او بایست راولی؟ طبعاً نه. نو ثابته شوه چی دا کار د الله تعالی په اعضاو کښی غه تغییر او بایست راولی؟ طبعاً نه. نو ثابته شوه چی دا کار د الله تعالی په قدرت سره وشو نو هغه ذات چی په اول کښی دا کار کولی شی، په آخر کښی مخه مشکله ده هیڅ مشکل نه لری بالفرور ئی کولی شی. په آخر کښی څه مشکله ده هیڅ مشکل نه لری بالفرور ئی کولی شی. لکه چی وائی هو وَهُوالَانِیْ یَبْدُوالله کاری شی. که مشکله ده هیڅ مشکل نه لری بالفرور ئی کولی شی. لکه چی وائی هو وَهُوالَانِیْ یَبْدُوالله

وَهُوَاهُوَنُ عَلَيْهِ ۚ وَلَهُ الْمُثَلُ الْأَمْلِ فِي السَّلُوٰتِ وَالْأَرْضُ وَهُوَالْهَزِيُزُ الْمُؤْلِدُو دا کار کولی شی نسی د قدرت ئی په وروسته آیتونو کسی په طور د مثال

سره داسی بیانیږی.

#### قَلُ عَلِمُنَا مَا تَنْقُصُ الْأَرْضُ مِنْهُمُ

(الله فرمائی په رد د قول د دوی) په تحقیق سره معلوم دی مونږ ته هغه چی کموی کی ځمکه له وجوده د دوی

تفسیر: کرد(ټول) وجود نه خاوری کیږی روح سلامت پاتی کیږی او د بدن اجزاء تحلیل کیږی او په هر لوری تیت او پرک (منتشر) کیږی خو الله تعالیٰ ته هغه کرد(ټول) ښکاره دی او کولی شی چی بیا هغه تیت پیت (منتشر) اجزاء سره راټول کړی او بیا ئی لکه اول ځلی جوړ او غوښه، پلی، رګونه او پوست پری زرغون او سا پکښی واچوی.

#### وَعِنْدُنَا كِتَبْ حَفِيظٌ

او مونږ سره يو کتاب دی په ياد ساتونکی د هر شی چه لوح محفوظ دی.

تفسیر: دا نه ده چی له نن مخخه را الله او معلوم دی بلکه قدیمی علم مو دی تر دی چی له هغه مخخه پخوانی قبل الوقوع گرد(تول) حالات هم په یو کتاب کښی چی لوح محفوظ نومیږی لیکلی شوی دی او تراوسه پوری هغه کتاب محمون سره شته که په علم قدیم باندی محوک نه پوهیږی نو دومره دی وپوهیږی هغه دفتر چی هر شی پکښی لیکلی وی او تل د الله تعالیٰ په حضور کښی پروت وی. یا دا د پومبنی جملی تاکید وبوله محکه هر هغه محیز چی د چا په علم کښی وی او بیا ئی ولیکی نو هغه د نورو په نزد ډیر تینګ او مؤکد راځی هم داسی دلته د مخاطبینو د محسوساتو په اعتبار تنبیه شوی ده چی هر محیز د الله تعالیٰ په علم کښی شته او د هغه په دفتر کښی لیکلی دی چی هیڅ زیادت او نقصان نشی پکښی کیدی. نو فرمائی الله اکرم شانه واعظم برهانه بیا ژوندی کول د خلقو راباندی گران نه دی.

## <u>ؠڶػڎۜڹٛٷٳۑٳڂؾۣٙڷؾٵۼٲٷۿٷٛؠٛؗؠٝڹؿٙٲؠٟ۫ڗؖڔؽۣڿٟ؈</u>

بلکه نسبت د دروغو کړی دی دوی حق او رښتینی دین ته کله چی راغی دوی ته پس دوی په ګډو وډو مختلفو خبرو کښی (مضطرب) دی.

حْمَ (۲۱)

تفسیر: یواځی تعجب نه بلکه په ښکاره ډول(طریقه) ئی دروغ بولی او ځمونږ د پیغمبر صلی الله علیه وسلم نبوت، قرآن، بعث بعدالموت او نور اعتقادی شیان هم دروغ ګڼی او عجیبی ګډی وډی مختلفی خبری او راز راز(قسم قسم) ویناوی کوی بیشکه هر هغه سړی چی رښتیا خبری دروغ بولی په هم داسی شکوکو، اضطرابو، حیرانتیاؤ تردد او تحیر تذبذب سره غاړه په غاړه کیږی او د ناپوهی په غړومبی (ګرداب) کښی لویږی ځکه چی له داسی یوه څرګند(ښکاره) امر نه انکار کوی چی ثبوت ئی له نمر نه هم روښانه دی خو که نصوص او دلائل ئی ولتول شی.

## ٱفَكَوْبِينُظُرُوۡ إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُ مُركِيفُ بَنْيَنْهَا وَزَيَّتْهَا وَمَا لَهَا مِنُ فَرُوْجٍ ®

آیا پس نه ګوری دغه (منکران د بعث له غفلته) طرف د آسمان ته د پاسه د دوی چی څرنګه جوړ کړی دی مونږ هغه او ښائسته کړی دی مونږ هغه او نشته دغه آسمان ته کوم چاود (عیب)

تفسیو: لومړی نښه د قدرت، هغه ذات چی انسان پس له مرګه بیا ژوندی کوی نښی د قدرت دا دی.

الف: \_ پيدايښت د آسمانونو

ب: لوړوالی د هغی چې په څه عجیب او غریب کیفیت سره جوړ شوی

ج: زينت او ښايست د هغوی په ستوريو او يا طبيعي منظري سره.

د: د نقصان او عیب نه موجود والی لکه سوری، چاودیدل، زړوالی او داسی نور. آسمان ته وګوری! چی په ښکاره ډول(طریقه) سره نه کومه ستنه پکښی په نظر راځی او نه کومه پایه لری او نه له کوم شی سره تړلی شوی دی داسی عظیم الشان جسم ئی څرنګه مضبوط او مستحکم درولی دی؟ د شپی له مخی د ستوریو په کروړونو قنادیل ډیوی پکښی بلیږی او د هغی منوری کری له لری لکه د بریښنا لوئی ونی رابریښی او په مجموعی ډول(طریقه) څومره په سنګار او رونق ډولی ښکاری له ګردو(ټولو) څخه غوره خبره دا ده چی سره له تیریدلو د زرګونو قرنو څخه نه کوم سوری یا چاود پکښی لویدلی دی نه ئی کومه ګنګوره نړیدلی ده، نه ئی پلاستر مات دی، نه ئی رنګ الوتی دی آخر دا کوم یو لاس دی؟ چی داسی مخلوق ئی جوړ کړی دی؟ او بیا ئی له ډیرو پیریو راهیسی هم داسی ساتلی دی؟

#### ۅؘٲڵۯڞؘڡػۮڹۿٵۅؘٲڵڡٙؽڹؙٳڣۿٵۯۅٳڛؽۅٵۺٛٛؿؙڬٳڣؠٛٵڡڽؙڴٟڷ ڒؘۅؙڂۣڹۿؚؽڿٟ۞ٙؠٞۻؚۯةٞٷڿؚػٝٳؽڸڴؙؚڷۼؠؙڽٟۺ۠ؽؠۛڽ

او (آیا نظر نه کوی دوی) ځمکی ته (چی څرنګه ښه) غوړولی مو ده او غورځولی مو دی په هغی کښی درانه بارونه محکم غرونه او زرغونه کړی مو دی په هغی (ځمکی) کښی له هر قسم تازه ګیاوی د رونق شیان دپاره د ښوونی (د قدرت خپل) او د پند او نصیحت هر هغه بنده ته چی رجوع کوونکی وی الله ته

تفسیر: دوهمه نښه د قدرت پیدایښت د مځکې دی

(الف): آوارول د هغی

(ب): اچول د غرونو او میخ کول د ځمکې په هغوی سره

(ج): زرغونه کول د هر قسم ګیاه او بوټو تازه وو په رونق سره

(د): هر یوه د دی نښو څخه درس د عبرت ګرځی رښتینو بندګانو لره هغه سړی چی رجوع ئی د الله په لوری وی ځان د دی محسوساتو په دائره کښی بی ځایه نه اخته کوی هغه ته د آسمان او د ځمکی په تخلیق او تنظیم کښی دومره د کتنی او لیدنی سامان او اسباب شته چی د هغو له ادنیٰ غور کولو څخه صحیح حقیقت ته رسیدی شی او هغه هیر شوی سبق ئی بیا ورپه یادیږی. بیا خو الله تعالیٰ ته ښه معلوم دی چی سره له دومره قوی دلائلو او روښانو نښو له موجودیته دا خلق ولی د حق په دروغجنولو کښی جرائت او ځغږدوالی (ضد) کوی؟

## وَنَوْلَنَامِنَ التَّمَاءُ مَاءًمُّ الرَكَافَائِنَتَنَابِهٖ جَنَّتٍ وَحَبَّ الْحِمِيْكِ

او نازلی ښکته کړی دی مونږ له (طرفه د) آسمانه اوبه ډیری برکتناکی نو زرغونه مو کړل په دغو (اوبو) سره باغونه (چی هر راز(قسم) میوی لری) او دانی کښت چی فصل ئی ریبلی کیږی.

تفسیر: دریمه نبه د قدرت را شکته کول د اوبو دی له آسمانونو نه

(الف): اوبه مباركي او بابركته چې هر شي په هغې سره ژوندې كيږي.

(ب): باغونه او دانی د کښتونو (فصلونو) چې په هغې سره زرغونه کيږي.

غله هغه ده چې له هغې سره بوټې ئې هم ريبل کيږې او د باغ وني سره له دې چې ميوې ئې شکولي کيږې ونې ئې پخپله پاتې کيږي.

#### وَالنَّحُلُ لِمِيقَٰتٍ لَهَا طَلَعٌ نَضِيدُ فَ

او (زرغونی مو کړلی په دغو اوبو سره ونی د) خرماؤ لوړی هغی لره وږی دی لاندی باندی.

تفسیر: (ج). زرغونول د خرما د ونو، لوړی لوړی(اوچتی) چی دوی لره وږی دی لاندی باندی چی روزی دی لپاره د بندګانو. په ډیر کثرت او، وفرت سره چی د هغو وږی په لیدلو کښی هم ډیر ښه ښکاری.

#### رِّنُ قَالِلْعِبَادِ وْ اَحْيَيْنَابِهِ بَلْكَةً مَّيْتًا كَنَالِكَ الْعُرُوجُ®

رزق روزی دپاره د بندگانو او ژوندی کړل مونږ په دغو (اوبو) سره کلی او ښارونه مړه . هم داسی دی راوتل (د مړيو له قبرونو نه) .

تفسیر: (د): الله تعالیٰ ژوندی کوی په دی اوبو د باران سره ښارونه او کلی مړه یعنی چی بوتی او گیا تولی وچی او خزان وی بیا ئی ژوندی کوو او زرغونی کوو ئی، نو نتیجه د دی دریو نبو سره له اجزاوو ئی دی ته شوه، چی تاسی انسانان هم داسی راوتونکی او ژوندی کوونکی ئی، لکه چی گیاوی زرغونی کیدونکی او راوتونکی دی، نو که تاسو عقل لری په خپل ژوند کښی پس له مرګه هیڅ شک او شبه مه کوی. لکه چی د باران په اورولو سره مړه ځمکه ژوندی کوی هم داسی د قیامت په ورځ مړی هم ژوندی کولی شی.

# كَذَّبَتُ تَبُلُهُ وُقُومُ نُوْجِ وَاصْعَابُ الرَّيِسَ وَتُنْوُدُ ﴿ وَعَادُ الرَّيْسَ وَتُنْوُدُ ﴿ وَعَادُ الرَّيْسَ وَتُنْوُدُ ﴿ وَعَادُ الرَّيْسَةِ وَقَوْمُ مُتَّبِّعٍ ﴿ وَقُومُ مُتَّبِّعٍ ﴿ وَقُومُ مُتَّبِّعٍ ﴿

دروغجن کړی ؤ پخوا له دغو (کفارو) قوم د نوح (نوح لره) او ملګری د کوهی (نبی خپل لره) او ثمودیانو (صالح لره) او عادیانو (هود لره) او فرعون (موسی لره) او (نوعی) وروڼو د لوط (لوط لره) او خاوندانو د ځنګله (شعیب لره) او قوم د تبع (خپل نبی لره)

تفسیر: د دی قومونو قصی د حجر، فرقان او دخان او په نورو سورتونو کښی تیری شوی دی هلته ئی بیا ولولی!.

تبع: یا نوم د ځای دی یا نوم د هغه پیغمبر دی چی دا قوم ئی اسلام ته وغوښت.

#### كُلُّ كَذَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ وَعِيْدِ @

دوی ټولو نسبت د دروغو کړی و پيغمبرانو خپلو لره نو بيا حق او ثابت شو ځما عذاب ير دوی

تفسیر: د انبیاو د دروغجنولو لامله(له وجی) له هغو شیانو څخه چی دوی ویرول شوی و هغه ور د مخه راغلل. او په هم هغه عذابونو کښی چی دوی تری ویرول شوی وو، ولویدل.

## ٱفَعِينُنَا بِالْخَلْقِ الْرَوَّ لِ بَلُ هُوْ فِي لَبْسِ مِّنُ خَلْق جَرِيُدٍ فَ

آیا پس نو موند ستری شوی وو په پیدایښت اول باندی یعنی نه یو ستړی شوی بلکه دوی په شک کښی دی له جوړولو او ژوندی کولو نویو څخه.

تفسیر: د دوهم محلی نوی ژوندون په نسبت هغوی ته خوشی او فضول یو شک پیدا شوی دی هغه قادر مطلق چی دوی ئی اول محلی پیدا کړی دی آیا دوهم محلی هغه ته د هغوی بیا پیدا کول کوم ګران کار دی؟ آیا دوی هسی ګمان کوی چی (معاذالله) هغه به په اول محلی د دی ګردی(تولی) دنیا له پیدا کولو څخه ستړی شوی وی؟ د هغه مطلق قادر په نسبت داسی توهمات غور کول ډیر سخت جهالت او سپین سترګیتوب دی.

#### وَلَقَكُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ وَنَعْلَهُ مِاتُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ اللهِ

او په تحقیق پیدا کړی دی مونږ جنس د انسان، په داسی حال کښی چی مونږ پوهیږو په هغه څیز چی وسوسه او خطره کوی په هغه سره زړه د ده له فکرونو عبثو او ناکارو سره

تفسیر: د انسانانو د هر قول او فعل څخه مونږ خبردار یو تر دی چی له هغو پتو خبرو چی د وسوسی په ډول(طریقه) د هغو په زړه کښی تیریږی هغه هم مونږ ته معلوم دی ﴿ اَلَاَمِیْلُوْمَنَّخَلَقُ ۖ وَهُوَاللَّطِیْتُالْغَیْرُرُ ﴾ جزء ۲۹ (الملک ـ رکوع ـ۱) آیت ۱۶

#### وَهَٰ ثُنَ أَقْرُبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيْدِ®

حال دا چې مونږ ډير نژدې يو ده ته په علم سره له رګونو د ورميږ د ده

#### څخه.

تفسیر: د ژوندانه له رګه مراد د اورمیږ (شارګ) دی چی د هغه لړځیدونکی رګ له پری کیدلو څخه سړی مری ښائی چی دا له روح او نفس څخه کنایه وی او مطلب ئی دا دی چی مونږ د علم په اعتبار د ده له روح او نفس څخه هم ډیر نژدی یو یعنی هسی چی سړی پخپل احوال باندی پوهیږی مونږ له هغه څخه زیات د هغه په حال او احوال باندی پوه او خبردار یو . لکه چی مونږ د الله تعالیٰ دا پوهه او خبرداری په تجربه سره ثابت ولی شو ، مثلاً وینو چی یو متخصص طبیب په یوه مرض آخته کیږی او دی خبر نه دی چی څه وخت مریض کیږی او یا څه وخت جوړیږی ، یو پوهان ، نجومی ، ولی ، پیغمبر! د هغو مشکلاتو نه چی ورته پیښیږی هیڅ پیش بینی او چاره سازی نشی کولی او پخپله رسول الله وائی ﴿ وَلَوْ كُنْتُ اَعْلَمُ الْعُیْبُ لَاسْتَکُ اللَّهُ وَاَ اَسْتَنَى اللَّهُ وَاَ اَسْتَنَى اللَّهُ وَاَ اَسْتَنَى اللَّهُ وَاَ اَسْتَنَى اللَّهُ وَاَلَهُ الْعَبْبُ لَاسْتَکُ اللَّهُ وَاَ اَسْتَنَى اللَّهُ وَاَ اَسْتَنَى اللَّهُ وَاَ الله مونږ نه همونږ نه همونږ نه مونږ نه مونږ نه همونږ نه همونږ نه همونږ نه د مونږ نه یه مونږ مهربان دی ، له مونږ نه د مونږ نه د مونږ نه د مونږ دی .

#### إِذْ يَتَكَفَّى الْمُتَلَقِّيْنِ عَنِ الْيَوِيْنِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ ®

(او یاد کړه) کله چې اخلی دوه اخیستونکی پرښتی چې یوه له ښې طرف نه ناسته وې لیکلو د بدې ته ناسته وې لیکلو د بدې ته

تفسیو: دوه پرښتی د الله په حکم سره د همیش لپاره د هر سړی په کتنه کښی دی هر هغه لفظ چی د دوی له خولی څخه ووځی یا هر کار چی دوی ئی کوی سم د لاسه ئی لیکی د نیکی لیکونکی ښی خوا ته او تاکلی(مقرر کړی) شوی دی څه زیادت او نقصان نه کوی بلکه په ډیری امانت داری سره لیکنی کوی هو وَاَنَّ عَلَیْاً وَلِیْظِیْنَ کِواْلاً کَتِیْنَ یَوْلُوْلَیْنِظِیْنَ کِواْلاً کَتِیْنَ مُاتَعْمَاؤُنَ کَهُ جزء عم (سورة الانفطار رقم ۸۲).

## ؆ؽڶڣڟٚڡؚؽۊٙۅڸٳڵڒڷۮؽؙٶڒۊؚؽۘۘڰؙؚۼؾؽڎ۠

نه وائی دغه بنده هیڅ خبره مگر خو وی له ده څخه دوه ساتونکی، حاضر او تیار چی ژر ئی ولیکی.

**تفسیو:** دا دوه پرښتی لیکلو ته همیش تیاری وی. او هیڅکله نه تری جدا کیږی هغه چی د ورځی له طرفه موظفی دی د نمازدیګر په وخت کښی عملونه د بندګانو، ثبت ته رسوی. او هغه حْمَ (۲۱)

چی د شپی له طرفه موظفی دی په وخت د صباح کښی عملونه د بندګانو حضور د رب العالمین ته پورته کوی، حضرت رسول الله صلی الله علیه وسلم وائی چی الله تعالیٰ له دی ملائکو نه پوښتنه کوی چی د ما بندګان په څه حالت کښی وو هغوی ورته وائی چی په سجده وو نو حضرت رب العالمین په ملائکو باندی افتخار کوی نو له هم دی وجی نه باید په دی دوو لمونځونو باندی ډیر خیال وشی.

#### وَجَاءَتُ سَكُرَةُ الْمَوْتِ بِالْحِقّ

او راغلی بی هوشی سختی د مرګ لپاره د دی چی په ستر کو ئی ووینی په حق سره

تفسیر: له یوه لوری ئی دفتر او دوسیه تیاره شوی ده او له بل لوری ئی د مرکبی په کنده باندی رسیدلی دی مر کیدونکی دی او د ځنکدن په ربرونو(تکلیفونو) کښی غوتی خوری نو هلته دا کردی(ټولی) خبری ورته رښتیا ښکاری چی الله تعالیٰ او د هغه پیغمبرانو د هغه خبر ورکړی و او د مړی له مخی د هغه د سعادت او شقاوت پردی لری کیږی. او د داسی پیښی پیښیدل یقینی او قطعی دی. ځکه چی د مطلق حکیم ډیر حکمتونه د ده سره اړی (تعلق) لری. نو په دغه وخت کښی به وویلی شی دغه منکر انسان ته داسی چی:

#### ذلِكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ تَعِيدُ<sup>®</sup>

دا مرګ هغه دی چې وی به ته له ده څخه په څنګ کیدونکي او نه وی پری اقرار کوونکي

تفسیر: سری ډیر زیار(کوشش) کوی چی له مرګ څخه ځان وژغوری(وساتی) او د هغه د بد خوند او وحشت څخه تل ځان وساتی او دی خوند او وحشت څخه تل ځان وساتی او دی خوا هغی خوا سر او پښی ووهی خو سره له دی د مرګی شیبه(لحظه) چیری وروسته کیدونکی ده. آخر هغه په سر باندی راتلونکی ده او هیڅ یوه حیله او تدبیر د مرګی مخه نشی نیولی.

#### وَنُفِخَ فِى الصُّوْرِذَٰلِكَ يَوْمُ الْوَعِيْدِ<sup>©</sup>

او وبه پوکل شی په صور (شپیلی) کښی چی دا یوه ورځ ده د ویرولو (د کفارو په عذاب سره). تفسیر: وړوکی قیامت خو د مرګ وقت دی. وروسته له دی لوی قیامت حاضر دی فقط چی په صور او شپیلی کښی وپوکلی شی هغه ویروونکی ورځ موجودیږی چی انبیاؤ او پیغمبرانو خلق ترینه ویرولی وو.

#### وَجَأْءَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَعَهَاسَأَنِيُّ وَشَهِيْكُ<sup>®</sup>

او راځی هر نفس په دی ورځ کښی چې وی به له ده سره يو شړونکې (محشر ته) او شاهدې ورکوونکې (پر اعمال ئې لکه لاس، پښې او داسې نور).

تفسیر: خلق به په قیامت کښی داسی حاضر کړل شی چی یوه پرښته به ئی میدان ته د وړاندی کولو دپاره راکاږی او بلی به ئی عملنامه نیولی وی چی د ده د ژوندانه ګرد(تول) احوال او خبری پکښی لیکلی شوی وی ښائی چی دا به همغه دوه پرښتی وی چی ﴿ کِالاَلْتِپْنِنَ ﴾ ورته وائی او د هغو په نسبت ئی فرمایلی دی ﴿ إِنْهَالْمُالِلَتِیْنِ ﴾ الآیة ـ او ښائی چی کومه بله وی. والله اعلم. نو وبه ویلی شی ده ته د الله تعالیٰ له جانبه داسی چی:

#### لَقَنُ كُنْتَ فِي خَفْلَةٍ مِنْ هَذَا فَكَشَفْنَاعَنْكَ غِطَاءَ لَا فَبَصَرُكِ الْيَوْمَ حَدِيثُ الْ

په تحقیق سره (په دنیا کښی) وی ته په غفلت بیخبری له دی ورځی د عذاب څخه نو بیرته مو کړه له تا څخه پرده د غفلت ستا، نو سترګی ستا نن ډیری تیزی دی (چی پری وینی خپل ګرد(ټول) اعمال)

تفسیو: په هغه وخت کښی به وویلی شی دوی ته چی وی تاسی د دنیا په خوندورو شیانو کښی مشغول او له دی ورځی څخه بیخبر او بی پروا وی! او ستاسی سترګی د شهواتو او غوښتنو تیاری او پردی پتی کړی وی. هغه ښوونی چی پیغمبرانو تاسی ته کولی هغو ته مو فکر نه کاوه. نن هغه پرده ستاسی له سترګو څخه لری کوو او ستاسی لیدنه خورا(ډیر) زیاتوو، تر څو ښه وګوری آیا هغه خبری چی تاسی ته کیدلی صحیح وی او که غلطی؟ ثابته وه او ثابته شوه چی دا تولی خبری رښتیا وی، ځکه له هر یوه سره یو قرین شیطان او بل ئی له ملائکو نه د مراقبت لپاره ورسره همراه دی لکه چی په حدیث کښی وائی: (ما منکم من احد الا وقد وکل به قرینه من الجن وقرینه من الملائکة \_ الحدیث).

#### وَقَالَ قُرِينُهُ هٰذَامَالُدَى عَتِينٌ اللَّهِ

او وبه وائی ملګری د ده (پرښته) دا دی هغه شي چې ماسره حاضر دی (د دفاترو د اعمالو د ده)

تفسیو: پرښتی به ئی له اعمالنامو سره حاضری وی ځینی له (قرین) څخه شیطان مرادوی. یعنی شیطان به وائی دا مجرم حاضر دی چی ځما له خوا اغوا شوی ؤ. او هغه می د دوزخ لپاره تیار کړی دی. مطلب دا چی هغه اغوا ځما له لاسه شوی ده خو په ما کښی دومره زور او تسلط چیری ؤ چی هغه می په جبری ډول(طریقه) سره په شرارت کښی اخته کړ دی پخپل اختیار، اراده او واک ګمراه شوی دی.

### ٱلْقِيَافِيُ جَهَنَّوَكُلُّ كَقَارِعَنِيْدٍ فَأَمَّنَا عِرَلْخَيْرِمُعْتَدٍ ثَمْرِيَكِ فَ

(نو وبه ویل شی دوو پرښتو ته) وغورځوی تاسی په دوزخ کښی هر یو کافر عناد کوونکی منع کوونکی د خیر تیریدونکی له حدودو مشروعو، ظالم او شک کوونکی (په دین کښی).

تفسیر: د الله تعالیٰ له درباره به دغه حکم دوو پرښتو ته وشی چی داسی سړی دی په دوزخ کښی واچول شی!

#### ٳۘڷۮؚؽؘجَعَلَمَعَ اللهِ اِلهَّا الْخَرَفَالْفِينَهُ فِي الْعَنَابِ الشَّدِيْدِ<sup>®</sup>

هغه (کافر) چی کرځولی ئی دی سره له الله! (الله بل) نو وغورځوی دی په عذاب سخت کښی

تفسیر: داسی سری په دوزخ کښی د ډیر سخت عذاب مستحق دی، ځکه چی تر مشرکینو نه لوی ظالمان نور په دنیا کښی نشته.

#### قَالَ قَرِينُهُ رَبَّنَامًا اَطْغَيْتُهُ وَلَكِنَ كَانَ فِي ضَلْلِ بَعِيْدٍ<sup>®</sup>

وبه وائی ملګری د ده یعنی شیطان ای ربه ځمونږ، نه ؤ ګمراه کړی ما دی (جبرأ) لیکن و دی پخپله په ګمراهی لری کښی له حقه ځنی. تفسیو: محما زور پر ده باندی نه رسیده. لر خه اشاره می چی ورته و کړه دغه کمبخت پخپله کمراه شو د نجات او فلاح له لیاری څخه لری ولوید. شیطان په داسی ویناو سره غواړی چی خپل خپل جرم سپک ورښکاره کړی داسی جګړی او منازعی په مابین د دوزخیانو او خدایانو باطله و د هغوی کښی او په مابین د اغوا کونکو د دوی کښی ډیری راځی چی قرآن له بعضی د هغو ځنی خبر ورکوی او وائی: ﴿ وَقَالَ الشَّیْطُنُ لِتَاقِیْتُ الْرُرُ اِنَّ اللَّهُ وَعَدَدُ اَنْ اَنْ اَللَّهُ وَمَدُدُ اَنْ اَللَّهُ وَمَدُدُ اَنْ اَللَّهُ وَمَدُدُ اَنْ اَللَّهُ اِنْ اللَّهُ اِنْ اَللَّهُ اللَّهُ اَللَّهُ اللَّهُ اَللَّهُ اَللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللهُ وَعَدَاللهُ الللهُ وَعَدَاللهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللهُ وَعَدَاللهُ الللهُ وَعَدَاللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ وَعَدَاللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ وَعَدَاللهُ اللهُ الل

#### قَالَ لَا تَخْتَصِمُوالَكَ تَى وَقَدُ قَدَّمْتُ الْكُلُمْ بِالْوَعِيْدِ<sup>®</sup>

وبه فرمائی (الله قهراً چی) جگړه مه کوی تاسی دلته له ما څخه چی فائده نه کوی جگړی د تاسی په دی ځای کښی او په تحقیق ړومبی لیږلی و ما تاسی ته ویرول خپل یه ژبو د انبیاو.

تفسیر: تاسی چتی(بیکاره) او اپلتی خبری مه کوی په دنیا کښی می هر چا ته د ښو او بدو لیاری ورښولی وی اوس هر یوه ته د هغه له جرم سره سمه جزا ورکوله کیږی هغه چی ګمراه شوی دی او هغه چی له دوی څخه ئی لیاره ورکه کړی ده دواړه به د خپلو جرمونو سزاوی مومی.

#### مَايُبُدَّكُ الْقَوْلُ لَدَيَّى وَمَّا اَنَابِظَلَامٍ لِلْعَبِيْدِ<sup>©</sup>

نه شی بدلیدلی هیڅ خبره په دی باره کښی په نزد زما او نه یم زه ظلم کوونکی پر بندګانو چی بی له ګناه ئی په عذاب کړم.

تفسیر: محموند له لوری به ظلم نه کیدی. هغه فیصله چی صادریدی عین حکمت او انصاف به وی «او خبره به نه بدلیدی» یعنی کافران به نه بشلی کیدی نو د دی لوی کافر شیطان بښنه به چیری کیدی.

### يَوْمَ نَقُولُ لِعَهَمْ هَلِ امْتَلَانِ وَتَقُولُ هَلُ مِنْ مَزِيْدٍ<sup>®</sup>

(یاده کړه هغه ورځ) چی وایو مونږ دوزخ ته داسی آیا ډک او موړ شوی ته له خلقو نه؟ او وېه وائی هغه آیا نور هم څه زیات ځای شته بلکه شته یعنی

زيات كړه زه لا ښه موړ شوى نه يم.

تفسیر: د دوزخ وسعت او ارتوالی به له دومره خلقو څخه نه ډکیږی. او د قهر له شدته به نور کافران او نافرمانان هم ورغواړی.

#### وَأْزُ لِفَتِ الْجُنَّةُ لِلْمُثَّقِينَ غَيْرَبَعِيْدٍ @

او رانژدی به کړ شی جنت لپاره د ویریدونکیو پرهیزګارانو چی نه به وی لری (له دوی نه).

تفسیر: جنت به له دوی څخه لری نه وی. دوی به له ډیر نژدی څخه د هغه تر او تازګی ښائست او سینګار وینی.

# ۿؽؘٵ؆ؙؿؙۅؙٛۼۘۮؙۏؙؽٳڮ۠ڵۣٵۊٙٳٮ۪ڂڣؽڟۭ<sup>ڞ</sup>ٛڡۜڹٛڂۺؽٵڵڗٙڡٝڹٳڵۼؽٮؚ

فرمائی الله چی دا هغه دی چی وعده به ئی کوله کیده له تاسی سره دپاره د هر رجوع کوونکی الله لره او د هر ساتونکی حدودو د هغه لره او هر هغه چی ویریږی له عذابه د رحمان په غیب سره او راتلونکی وی په زړه رجوع کوونکی سره الله ته (نو وبه فرمائی الله ځی ننوځی پکښی په سلامتیا سره)

تفسیر: هغه کسان چی په دنیا کښی ئی الله تعالیٰ یادوه او له ګناهونو څخه ئی ځانونه ژغورل (بچ کول) او د الله په لوری به ئی رجوع کوله او بی له لیدلو څخه د هغه له قهر او جلاله ویریدل او په یوه پاک او صاف رجوع کوونکی زړه د الله په حضور حاضر شوی و د هغه جنت وعده له داسی سړیو سره کړی شوی وه اوس ئی وخت رارسیدلی دی چی په سلامتیا او عافیت سره پکښی ننوځی او پرښتی دوی ته سلام اچوی او د پاک پروردګار سلام هم وررسوی.

#### ذٰلِكَ يَوْمُ الْخُلُودِ ۞

دا ورځ د ورننوتلو په جنت کښي ورځ ده د هميشه توب په هغه کښي

**تفسیر:** په حدیث کښی وائی جنتیان چی جنت ته ننوزی. ورته ویل کیږی، ننوزی بیا مو نو مرګ نشته، دوزخیانو ته په وخت د ننوتلو کښی دوزخ ته هم داسی ویل کیږی نو هغه ورځ هر چا ته هر څه چی وررسیږی د تل دپاره دی.

#### لَهُمُ مَّايَشَا اُوْنَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيْدُ۞

وی به دغو (مومنانو) لره هغه چی غواړی ئی دوی په دی جنت کښی او له مونږ څخه ئی زیادت هم شته په هغو باندی

تفسیر: هر شی چی وغواړی هغه وررسیږی برسیره په هغه داسی نعمتونه هم ور رسیږی چی د هغوی په خیال کښی نه وی رسیدلی لکه د الله تعالیٰ لقا او لیدنه. او ممکن دی له (ولدینا مزید) څخه دا غرض وی چی له مونږ سره ډیر شیان دی هر څومره چی د جنتیانو له خوا وغوښت شی هغه ګرد(ټول) به ورکړل شی او د الله تعالیٰ په ورکولو سره بیا هم څه لږتیا نه پیښیږی او نه د هغو لامله(له وجی) څه ربر(تکلیف) او مشکلات پیدا کیږی نو داسی بی شماره انعامات او عطایا لیری مه ګڼی! ﴿ وَلَانُ مِنْ اَلْهُ تَالَیْ اَلَیْهُ ﴾ الآیة ۔ په حدیث کښی وائی که الله تعالیٰ ټولی آرزوګانی د بندګانو ورپوره کړی د ده په دربار کښی په اندازه د یوه وزر د میاشی هم څه نه کمیږی.

#### وَكَوُ اَهْكُلْنَا قَبُلُهُ مُ مِنْ قَرْنٍ هُمُ اَشَتُ مِنْهُمُ رَبَطْشًا فَنَقَبُوُا فِ الْبِلَادِهِ لَمِن تَجِيمِ

او ډیر مو هلاک کړی دی پخوا له دی څخه له اهل د زمانو پخوانیو نه چی هغوی ډیر سخت او قوی و له دغو (کفارو د مکی) څخه له جهته د قوته نو ډیر ځایونه د پنا ئی ولتول په ښارونو کښی، چی ګوندی پیدا به کړی ځای د ساتنی له مرګه ځنی، خو پیدا ئی نه کړ

تفسیر: همبی د کفارو د اخروی تعذیب بیان و په منځ کښی د هغوی په مقابل کښی د اهل جنت د تنعم ذکر راغی اوس بیا د کفارو د سزا ورکولو ذکر فرمائی یعنی پخوا له آخرته په دنیا کښی مونږ ډیر داسی شریر سرکش او غاړه غړوونکی قومونه تباه او خراب کړی دی چی په زور او قوت کښی له موجوده کافرانو څخه ډیر لوړ(اوچت) و او په ډیرو ملکونو کښی ګرځیدلی

وو او راز راز (قسم قسم) تصرفات ئی پکښی کړی و، کله چی د الله تعالیٰ عذاب ورسید نو د تښتیدلو او پتیدلو لپاره هغوی ته په گرد(ټول) جهان کښی په هیڅ یو ځای کښی داسی ځای نه پیدا کیده ﴿ آیْنَ مَاتَلُوْنُوْایُدُولُوَالُنُونُ وَلَّکُنْتُولُوایُرُومُ مُشَیِّدَا ﴾ الآیة ۔ النساء رکوع (۱۱) آیت (۷۸)

### إِنَّ فِيُ ذَٰ لِكَ لَذِكُولِي لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى السَّمُعَ وَهُوَ شَهِيُدُ®

بیشکه په دغو (مذکوره و شیانو) کښی خامخا ذکر او پند دی هر هغه چا لره چی وی هغه لره زړه روغ او فکر کوونکی یا کیږدی غوږ نصیحت ته په داسی حال کښی چی دی حاضر متوجه وی په زړه سره

تفسیر: په دی عبرتناکو واقعاتو باندی له غور او فکر کولو څخه هم هغه خلق پند اخیستی شی چی د هغوی په سینه کښی هسی پوهیدونکی زړه وی چی یا پخپله په خبری باندی وپوهیدی یا د نورو له پوهولو څخه پوهه ومومی او غوړ ورته ونیسی ځکه چی دا هم د پوهنی یوه درجه ده چی سری پخپله نه پوهیدی خو د نورو له ویښولو څخه متنبه او هوښیاریډی او منفعت تری آخلی. هغه چی نه پخپله پوهیدی او نه د نورو پوهولو ته غوړ ډدی، او نه ئی په زړه کښی ځای ورکوی، نو له هسی سری څخه لوټه او تیډه (ګټه) ښه ده.

#### وَلَقَدُ خَلَقُنَا التَّمَا وِتِ وَالْرَضَ وَمَابَيْنَهُمَا فِي سِتَّهِ آيَّامِرً

او په تحقیق پیدا کړی دی مونږ آسمانونه او ځمکه او هغه نور مخلوقات چی په منځ د دغو (آسمانونو او ځمکه) کښی دی په شپږو ورځو کښی

تفسیر: د دی بیان بخوا له دی تیر شوی دی.

#### وَّنَامَسَنَامِنُ لُغُوْبِ<sup>©</sup>

#### او نه وه رسیدلی مونږ ته هیڅ ستومانی

تفسیر: کله چی دی د اول ځلی له پیدا کولو څخه نه دی ستړی شوی نو د دوهم ځلی په پیدا کولو کښی به څوړولو څخه ډیر آسان دی.

# فَأَصُبِرُعَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِتْحُ بِحَمُدِ رَبِّكَ

نو صبر کوه (ای محمده) پر هغه چی وائی ئی دوی او تسبیح ووایه پیوست له حمده د رب خپل

تفسیر: که دا خلق په داسی غتو خبرو باندی هم نه پوهیږی نو تاسی مه خپه کیږی! بلکه پر داسی چتی(بیکاره) خبرو باندی صبر وکړی! (وهذا کان قبل الامر بالجهاد) او د هغه الله تعالیٰ په یاد کښی د زړه له کومی مشغول اوسی! چی د ګردو(تولو) آسمانونو او ځمکی پیدا کوونکی دی، او د هر شی په ودانولو او ورانولو باندی قدرت لری.

## قَبْلُ طُلُوْعِ الثَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُّوْبِ ﴿ وَمِنَ الْيُلِ فَسَبِيَّهُ مُ

پخوا له راختلو د لمر یعنی لمونځ د صبا او پخوا له لویدلو د لمر څخه یعنی لمونځونه د ماسپښین او د مازدیګر او په بعض کښی د شپی نه پس تسبیح وایه د دغه الله یعنی لمونځ د تهجد او ماسختنی وکړه.

تفسیر: دا د الله تعالیٰ د یادولو وختونه دی. په دی کښی عبادتونه او دعاوی قبلیږی. له ځینو روایتونو څخه ښکاریږی چی ډومبی ځمونډ په پیغمبر صلی الله علیه وسلم باندی د دریو وختونو لمونځ فرض و. سهار \_ مازدیگر او تهجد. لکه چی اوس هم دی دریو وختو ته یو خصوصی فضل او شرف حاصل دی. ښائی چی هر سړی په لمانځه، ذکر، دعا، تلاوت یا نورو ښو کارونو باندی په دغو وختو کښی مشغول اوسی او معمور ئی ولری. په حدیث کښی راغلی دی (علیکم بالغدوة والروحة وشئ من الدلهجة) ځینی وائی چی له قبل الطلوع څخه د سهار لمونځ او له قبل الغروب څخه د ماسپښین او مازدیگر لمونځونه او له (من اللیل) څخه د ماښام او ماسختن لمونځونه مراد دی.

#### وَآدُبُارَاللَّبُحُودِ®

#### او وروسته له سجدو د لمونځونو څخه هم تسبيح ووايه!

تفسیر: وروسته له لمانځه مخخه دی محه تسبیح او تهلیل وکړ شی چی هغه عبارت له سنتو لمونځونو او نوافلو محخه دی او یا عبارت له هغو اذکارو محخه دی چی په احادیثو کښی راغلی لکه دری دیرش کرته سبحان الله، دری دیرش کرته الحملله، محلوردیرش کرته الله اکبر او یا داسی

نور اذکار او اوراد چی په نصوصو کښی راغلی.

#### وَاسْتَمِعُ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِ مِنْ مَّكَانِ فَرِيْكِ

او واوره غوږ کیږده (ای محمده) هغه ورځ چی آواز وکړی آواز کوونکی (اسرافیل) له ځای نژدی نه

تفسیر: وائی چی د بیت المقدس پر تیړی (کتی) باندی به صور او شپیلی پوکل کیړی نو ځکه ئی نثردی ویلی دی. یا ئی دا مراد دی چی د هغه غږ به په هر ځای کښی له ډیر نثردی څخه اوریده کیږی او ټول به یو شانی اوری پرته(علاوه) له صور څخه نور غږونه هم د الله تعالیٰ له لوری آورول کیږی چی ځینی له دی آیت څخه هم هغه غږونه مراد وی چی په هغی ورځی کښی پرته(علاوه) له صور څخه له ډیر نثردی څخه غږونو ته رسیږی خو ښکاره نفخ صور دی. والله اعلم.

#### يُومُركينُمعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَٰ إِلَكَ يَوْمُ الْخُورُوجِ ١٠

هغه ورځ چې واورې (دغه خلق) سخته چغه د (اسرافيل) په حقه سره دا (ورځ د آواز) ورځ د وتلو ده (له قبورو) نه.

**تفسیر:** کله چی دوهم ځلی صور او شپیلی پوکله کیږی نو ځمکه بالکل سره بیرته کیږی او ګرد(ټول) مړی تری ژوندی راوځی او په میدان دریږی.

#### ٳٮۜٙٵۼؘؽؙ نجى وَنُمِيْتُ وَالَيْنَاالْمَصِيْرُ ۗ

بیشکه هم دا مونږ ژوندی کول کوو او مړه کول کوو او شته خاص مونږ ته راګرځیدل (د ټولو امورو).

تفسیر: په هر حال موت او حیات ګرد(ټول) د الله تعالیٰ د قدرت په لاس کښی دی او د هر ډول(طریقه) ګرځیدلو پای(آخر) د الله تعالیٰ په لوری دی هیڅوک له دی څخه نه شی خلاصیدی.

#### يَوْمُرَّتَتُقَقُّ الْرُرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا ذٰلِكَ حَشْرُعُكِينَا يَسِيرُ ا

په هغه ورځ چې وچوې ځمکه له دوې څخه په چابکې سره دغه (ژوندې کول)

#### ټول دی پر مونږ باندی ډير آسان.

تفسیر: ځمکه به چوی، مړی به له هغی څخه راووځی او د حشر د میدان په لوری به سره په منډو غونډیږی الله تعالیٰ به ګرد(ټول) ډومبی او وروستنی مخلوقات سره یو ځای ټولوی او داسی کول هغه ته کوم لوی کار نه دی.

#### ۼؙڽؙٲۼڷۅؙۑؠٙٵؽڠٛۅٝڵۅٛڹۅؘڡٵۜٲڹؾؙۘۼؽڣۿؚ؞ۼؚ؆۪ٳڗ؆ڣؘڬۛڮٞۯ ؠٳڷڨٞۯٳڹڡؘڽؙؾۜۼٵؽؙۅؘۼؚؽڔ۞۠

مونږ ته ښه معلوم دی هغه څه چې وائي ئي دوی او نه ئي ته په دوی باندی زور کوونکي (په راوړلو د ايمان) نو پند ورکوه په قرآن سره هغه چاته چې ويريږی له وعيدونو او ويرولو ځما په عذابونو د آخرت سره

تفسیر: هغه خلق چی له حشر څخه منکران دی هغوی چتی(بیکاره) اپلتی کوی. دوی پریږدی چی هسی چتی(بیکاره) خبری کوی او د هغوی معامله مونږ ته راوسپاری مونږ ته دوی گرد(تول) معلوم دی او په هغو خبرو مونږ ښه پوهیږو چی دوی ئی وائی. ستاسو دا کار نه دی چی په زور او زیادت سره په هر سړی باندی هره یوه خبره ومنځ هو! هغوی ته قرآن کریم واوروی! او مخصوصاً هغوی ته نصیحت او لیار ښوونه وکړی! چی له الله تعالیٰ څخه وویریږی او په دی معاندینو یسی ډیر زیات هڅه مه کوی!.

#### تمت سورة (ق) بتوفيقه تعالىٰ

سورة الذاریات مکیة وهی ستون آیة وثلث رکوعات رقم نزولها (۲۷) رقمها (۱۱ه) (نزلت بعد سورة الأحقاف) د «الذاریات» سورت مکی دی (۲۰) آیتونه او دری رکوع لری په تلاوت کښی (۱۱ه) او په نزول کښی (۲۷) سورت دی. وروسته د الاحقاف له سورت نه نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

## وَالدِّرِيتِ ذَرُوًا <sup>ق</sup>َالُخِملَتِ وِقُرًا عُمَّا أَلْمِ يلتِ يُنْرًا ظَالَمُقَسِّمٰتِ آمُرًا ﴿

قسم دی په هغو بادونو باندی چی تیتوی (الوځوی) خاوری او نور شیان په الوتلو خپلو سره پس قسم دی په وریځو پورته کوونکیو- د اوبو درنو سره پس قسم دی په کشتیو تلونکیو په نرمی سره په سر د اوبو پس قسم دی په (ملائکو) قسمت کوونکو د کارونو لویو په حکم د الله سره «لکه ارزاق باران او داسی نور».

تفسیو: رومبی ډیر سخت بادونه او سخته سیلی الوځی چی د هغو له دوړو او غبار څخه وریځی پورته کیږی بیا له هغو څخه اوبه جوړیږی او هغه پیتی پورته ګرځی. بیا د اوریدلو په وخت کښی سپکه هوا چلیږی بیا د الله تعالیٰ له حکم سره سم د هری سیمی هومره ورښ چی په برخه ئی وی هغه ورویشل کیږی. پر دی هواو باندی الله تعالیٰ قسم خوری. ځینی عالمان له (ذاریات) څخه هواوی له (حاملات) څخه وریځی او له (جاریات) څخه ستوری او له (مقسمات) څخه پرښتی مرادوی. ګواکی د مقسم په ترتیب له ښکته والی څخه د پورته په لوری شوی دی. له حضرت علی کرم الله وجهه او نورو څخه روایت دی چی (ذاریات) هواوی (حاملات) وریځی (جاریات) بیړی او (مقسمات) هغه پرښتی دی چی د الله تعالیٰ په حکم خواړه او نور شیان تقسیموی. جواب د قسم دا دی چی:

#### ٳٮٚٛؠؘٵؿؙۅؙۼۮؙۏؘؽڵڝٵڋؿٞ٥ۨۊٳؾٞٳڵڗؽؽڶۅٙٳۊۼ<sup>ٞ</sup>۞

بیشکه هغه چی له تاسو سره ئی وعده کاو شی چی هغه عبارت ده له ژوندی کولو پس له مرګه ځنی خامخا یوه وعده رښتیا ده او بیشکه چی جزا د عمل خامخا واقع کیدونکی او راتلونکی ده (نو ځانونه ورته ښه تیار کړی!)

تفسیر: دا د هواو او ورښو او نورو شیانو نظام ښه شاهد او ښوونکی دی چی د آخرت وعده رښتیا ده او د دنیا د اموراتو فیصله کول په علل او انصاف سره هم ضروری دی. کله چی په نړی کښی یو باد، ورښ، هوا هم بی له نتیجی نه ښوری نو آیا دا دومره لویه کارخانه به څرنګه بی له کومی نتیجی پخپل سر ګرځی؟ خامخا دوی لره به هم کومه عظیم الشانه نتیجه وی چی هغه ته مونږ آخرت وایو.

#### وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الْحُبُكِ

#### او (قسم دی) په آسمان خاوند د لیارو خلقی وو، مزینو

تفسیو: په صاف، مضبوط او ډیر ښه رونق لرونکی آسمان باندی قسم دی چی پر هغه باندی د ستوریو جال لویدلی راښکاری او په هغه کښی د ستوریو او پرښتو لیاری شته، جواب د قسم دا دی چی:

## ٳڰؙؙؙؙؙؙٚۄؙڵؚۼؙ قَوْلٍ مُغْتَلِفٍ ۞يُوْفَكُ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ<sup>۞</sup>

بیشکه تاسی ئی ای مشرکانو خامخا په یوه خبره مختلفه ګډه وډه کښی! ګرځول کاو شی له دغه (نبی، قرآن او ایمان ځنی په هغوی سره) هغه څوک چی ګرځولی شوی دی له هدایته په علم د الله کښی.

تفسیو: د قیامت او د آخرت خبری هرومرو(خامخا) ستاسو د جگرو مورد گرځیدلی دی. دا هغه سری منی چی د ربوبیت له دربار سره څه تعلق ولری. هغه چی له دی درباره رتلی او شرلی وی د خیر او د سعادت له لیاری څخه گرځیدلی وی. نو هغه د دی شیانو له تسلیم او منلو او قبلولو څخه تل بی برخی پاتی کیږی. که دوی یواځی د آسمان په نظم او نسق باندی فکر وچلوی او غور وکړی نو یقین ئی راځی چی په هسی خبرو کښی جگړی کول ناپوهی او حماقت دی.

#### قُتِلَ الْغَرِّصُونَ<sup>©</sup>

لعنت کړی شوی دی پر دروغ ویونکیو اټکل کوونکیو باندی

تفسیو: په دوی ځکه لعنت شوی دی چی دوی د دین په خبرو کښی اټکلونه وهی او پخپل ګمان او اتکل سه د قطعیاتو تردید کوی. ﴿ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّالظَّنَّ وَإِنْ هُمُّ اِلاَيَّةُ مُونَى ﴾ د معنی او معرفت په امورو کښی د دوی ټول اعمال په تخمین او اټکل سره دی.

#### الَّذِيْنَ هُوْ فِي عَثَرَةِ سَاهُوْنَ اللهِ

هغه کسان چی دوی په نهایت غفلت کښی سهو کوونکی غافل او بیخبره دی (له قیامت نه)

حُمّ (٢٦)

تفسیر: د دنیا د چرچو او د مزو لامله(له وجی) دوی له الله تعالیٰ څخه او له آخرت نه بالکل غافل شوی دی.

#### يَعْ عُلُونَ أَيِّانَ يَوْمُ الدِّيْنِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ الله

سوال کوی منکران (تمسخراً له محمد نه) چی کله به وی ورځ د انصاف (او د جزاء)

تفسیر: د انکار او خندا په ډول(طریقه) پوښتنی کوی ښه! خانه! هغه د عدل او د انصاف ورځ کله راځی؟ او دومره ولی وځنډیده (ایساره شوه) ؟ نو فرمائی الله اکرم شانه واعظم برهانه په جواب د دوی کښی چی واقع به شی دا جزا.

# يَوْمَ هُمُ عَلَى النَّارِيُفُتَنُونَ ﴿ وَقُوا فِتُنَتَّكُو ۚ لِهَ النَّارِيُ كُنْتُمُ ۗ بِهِ تَسْتَعُجُولُونَ ﴾

هغه ورځ چې دوی په اور باندی معذب شي ورته وبه ویل شي! وڅکي تاسي (خوند د) عذاب ستاسي، دا دی هغه (عذاب) چې وی تاسي چې په جلتي سره مو غوښت دغه عذاب په دنیا کښي

تفسیر: دا د الله تعالیٰ له لوری هغوی ته جواب ورکړی شوی دی چی لږ صبر وکړی! هغه ورځ راتلونکی ده. کله چی تاسی په اور کښی وسوځی! و ده خی الله چی تاسی په اور کښی وسوځی! نو هلته به تاسی ته وویل شی واخلی وشکی دا مو د شرارت او استهزاء مزه او خوند او دا ده هغه ورځ چی تاسی ژر غوښتله درغله.

### ٳؾٞٲڵؠؙؾۜٛۊؽڹ؋ٛۼڵؾۭٷۜۼؽٷۑ<sup>ڞ</sup>ٳڿڹؽؘ؆ٵٛڬۿؙؗٛٛۄڒؠؙ۠ۿۄ۫

بیشکه ویریدونکی له الله او محان ساتونکی له معاصیو به په جنت کښی وی او په چینو کښی به وی یعنی څښونکی د اوبو د دی چینو به وی. اخیستونکی به وی هغو نعمتونو لره چی ورکړی وی دوی ته رب د دوی.

تفسير: به ديره خوسى هغه نعمتونه قبلوى چى الله تعالىٰ وربسلى دوى ته چى يو له هغى شخه انواع د چينو دى لكه سلسبيل، ﴿ عَيْنَايِّتُهُ النَّمْ سَلَيْلِلاً ﴾ «الدهر» . تسنيم، ﴿ عَيْنَايَّتُوْرَبُهِا النَّقَرُبُونَ ﴾ «التطفيف». جارية، ﴿ فَيُهَاعَيْنُ جَارِيَةٌ ﴾ «الغاشية» .

#### إِنْهُوْكَانُوْاقَبُلَ ذَالِكَ عُفِينِيْنَ اللهُ

بیشکه دوی و پخوا له دی څخه! یعنی په دنیا کښی محسنان او نیکی کوونکی

تفسیر: له دنیا څخه سره له ډیرو ښیکټو (فایدو) راغلی و نن د هغو ښیکټو (فایدو) میوه مومی وروسته له دی د ښیکټو (فایدو) لږ څه تفصیل هم راځی.

## كَانُوْا قِلْيُلَامِينَ الْيُلِ مَايَهُجَعُونَ @وَبِالْأَسْعَارِهُمْ يَسْتَغُفِرُونَ @

وبه دوی (په دغه وصف) چی په لږ برخه د شپی کښی به اوده کیدل او په اکثره د شپی کښی به ئی عبادت کاوه او په وخت د ګهیځ (سحر وختی) کښی دوی مغفرت غوښت له الله نه د ګناهونو خپلو

تفسیر: د شپی زیاته برخه د الله تعالیٰ په عبادت کښی تیروی او د گهیځ (سحر) په وخت کښی کله چی شپه پای (آخر) ته ورسیږی له الله تعالیٰ څخه د خپلو تقصیراتو بښنه غواړی او وائی، الها ستا د معبودیت حق می نشو ادا کړی هغه تقصیرات چی ځما څخه واقع شوی دی پخپلی مهربانی او مرحمت سره ئی رامعاف کړه! د عبادت کثرت دوی نه مغروروی بلکه څومره چی په عبودیت کښی ترقی کوی په هماغه اندازه په دوی کښی خوف او خشیت لا زیاتیږی.

#### وَ فِي آمُو المِهِ حَقّ لِلسّاَيِلِ وَالْمُحُرُومِ ٥

او په مالونو د دوی کښی حق او برخه وه سوالګر لره او صبر کوونکی لره (یعنی مسکین سوال نه کونکی لره).

تفسیر: محروم هغه اړ(مجبور) او محتاج دی چی له هیچا څخه هیڅ شی نه غواړی مطلب ئی دا دی چی دوی برسیره پر زکوة له خپلو مالونو او شتو څخه پخپلی خوښی سره سائلانو او محتاجانو ته برخی ټاکی او مقرروی چی د التزام لامله (له وجی) ګواکی حق ورته وایه شی او

حْمَ (٢٦)

اغنیا باید له حال د داسی محتاجانو نه خبر وی چی دوی له شرم او غیرت نه له چا څخه څه نه غواړی.

## وَ فِي الْاَرْضِ النَّ لِلْمُؤْوِنِيُنَ فَوَ فِيَ الْفُسِكُوْ اَفَلَا تُبْصِرُونَ ®

او په ځمکی کښی علامی او نښی دی، د قدرت د الله تعالیٰ یقین لرونکیو لره. په نفسونو او ځانونو ستاسی کښی هم علامی د عبرت دی آیا نو تاسی ئی نه وینی چی تری پند واخلی

تفسیر: دا د شپی ویښتیا، استغفار او پر محتاجانو او اړو(ضرورتمندو) باندی خرڅ او لګول د مال ښائی چی د دی یقین په بنا وی چی الله تعالیٰ شته او د ده په دربار کښی د هیچا اجر او نیکی نه ضایع کیږی، نو ځکه متقیان په داسی شاقه عبادتونو ځان سنبالوی. له دغو نښو د قدرتونو د الله تعالیٰ څخه چی په آفاقی او انفسی یعنی په ځان او جهان کښی شته! که سړی پخپل ځان یا د ځمکی د مخی د موجوداتو په احوالو باندی فکر او غور وکړی نو دا تفکر او تعمق هر انسان په دی متیقین کوی چی د هرو نیکو او بدو جزا په هر ډول(طریقه) چی وی ضرور رسیدونکی ده.

#### وَفِي السَّمَا ۚ وِرُزُقُكُهُ وَمَا تُوْعَدُ وَنَ

او په آسمان کښی دی (سبب د) رزق ستاسی چی (باران دی) او هغه چی له تاسو سره ئی وعده کړی شوی ده (د ثواب او عقاب)

تفسیر: په سائلانو او محتاجانو باندی له لګولو څخه مه ویریږی په دی معنی چی که مونږ خپل مال اقرباو او فقیرانو ته ورکړو نو له کومه به ئی بیا وخورو، او مه په لګولو سره په مساکینو باندی څه منت او احسان ږدی ځکه چی مونږ ستاسی ګردو(ټولو) روزی، اجر او ثواب سم له کړی شوی وعدی سره درکوو او د هر یوه روزی رسیدونکی ده هیڅوک ئی مخه نشی نیولی، او لګونکی لره به ډیر اجر او ثواب نور هم وررسیږی.

#### فَورَتِ السَّمَاءُ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌّ مِّثُلَمَا ٱنَّكُوْمَ وَطُقُونَ اللَّهِ اللَّهِ السَّمَاءُ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌّ مِّثُلُمَا ٱنَّكُوْمَ وَطُقُونَ اللَّهِ

نو قسم دی وی ځما په رب د آسمان او ځمکی باندی بیشکه دا خبره چی وعده ئی کړی شوی ده خامخا حقه او رښتیا ده په مثل د هغی حقیقت او

#### واقعیت چی تاسو پری خبری کوی.

#### هَلَ ٱللَّكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرُهِينُو ٱلْمُكْرُمِينَ

آیا رسیدلی او راغلی ده تاته (ای محمده) خبره د میلمنو د ابراهیم چی مکرمان او عزتمندان وو (په نزد د الله)

تفسیر: دا میلمانه هغه پرښتی وی چی په اوله کښی ابراهیم په هغوی باندی د بنی آدمانو ګمان کړی و او د هغوی ئی ډیره عزت داری کوله اګر چی د الله په دربار کښی پرښتی هم معززی او مکرمی دی لکه چی پاک الله فرمائی ﴿ بَلْجِبَادَّتُكُرُمُونَ ﴾

#### إِذْ دَخَلُوْا عَلَيْهِ فَقَالُوْا سَلَمَّا قَالَ سَلَاَّ قُوْمُ مُنْكُرُونَ

کله چی ننوتلی دغه (پرښتی) پر دغه (ابراهیم) نو وی ویل (سلام کوو مونږ پر تا) په سلام کولو سره، وویل (ورته ابراهیم چی) سلام دی وی پر تاسو او په زړه کښی ئی دغه تیره شوه چی دوی یو) قوم نا آشنا دی

تفسیر: د سلام جواب ئی په سلام سره ورکړ او پخپلو زړونو یا په خپلو منځونو کښی ئی سره وویل چی دوی خو اوپره او ناپیژندلی سړی راښکاری.

## فَرَاغَ إِلَى اَهْلِهِ فَجَآءَ بِعِجْلِ سَمِينٍ فَقَرَّبَهُ آلِيهِمْ قَالَ الاَ تَأْكُلُونَ فَ

پس ورغی (ابراهیم) کور خپل ته نو رائی وړ(لائق) یو خوڅی(سخځ) تیار، وریت کړی نو ورنژدی ئی کړ هغوی ته وی ویل ولی نه خوری (یعنی وخوری

خم (٢٦)

تری)

تفسیر: په ډیر اهتمام سره ئی په میلمستیا لاس پوری کړ او په ډیر تهذیب او خوړه ژبه ئی دوی ته وفرمایل «ګرانو میلمنو! ولی تاسو ډوډی نه خوری؟» کله چی هغوی پرښتی وی او خواړه ئی نه و پکار نو دوی ورته وویل چی نه ئی خورو.

### فَأُوْجَسَ مِنْهُ مُونِيْفَةٌ قَالُوالاَتَخَفُ وَبَشَّرُوهُ بِغُلْمِ عَلِيُو

پس پټه کړه (ابراهیم) په زړه کښی له دوی نه ویره. ورته وی ویل دوی مه ویریږه (مونږ لیږلی شوی د رب ستا یو) او زیری ئی ورکړ ده ته په یوه هلک ښه عالم هښیار سره

تفسیر: دلته ابراهیم علیه السلام وپوهیده چی دوی بنی آدمان نه دی بلکه ملائکی دی دا قصه پخوا له دی څخه په تفصیل سره د (هود) په سورت او د (حجر) په سورت کښی تیره شوی ده هلته دی وکتله شی.

#### نَامَبُكَتِ امْرَاتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَّتْ وَجُهَهَا وَقَالَتُ عَجُوزٌ عَقِيُونَ

پس مخ ئى ورواړاو ښځى د ده په غږ د حيرانتيا سره نو وئى واهه مخ خپل (په څپيړو) وويل دى چى زړه بوډى يمه شنډه (نو څرنګه به وځيږوم زه ځوى؟)

تفسیر: حضرت به پی ساره رضی الله تعالیٰ عنها چی په یوه ګوټ کښی ولاړه وه د هلک د ځیږیدلو د زیری له آوریدلو څخه په چغو سر شوه او بلی خوا ته متوجه شوه او له ډیره تعجبه ئی په څپیړو خپل مخ ووهه او وی ویل «دا څرنګه د منلو وړ(لائق) خبره ده چی یوه هسی زړه بوډی او شنډه ښځه لنګه شی چی په ځوانی کښی ئی اولاد نه دی شوی او اوس چی ډیره زړه او کړوپه شوی ده ا د هلک مور شی».

#### قَالُواكَنَالِكِ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ هُوَالْحَكِيْمُ الْعَلِيمُ ۞

وویل دغو (ملائکو) هم داسی (لکه چی بشارت مو درکړ) ویلی دی رب ستا بیشکه هغه (الله) ښه حکمت والا ښه خبردار دی. خم (۲۲)

تفسیر: موند دا خبره له ځانه نه وایو بلکه ستاسی پروردګار هم داسی فرمایلی دی او هم هغه پاک الله ته دغه ښه معلوم دی چی چا ته څه شی؟ او په کوم وقت کښی ورکړ شی؟ (او بیا تاسی سره له دی چی د نبوت له کورنی څخه ئی نو ولی په دی زیری باندی تعجب کوی؟) تنبیه: له ګردو(ټولو) آیتونو څخه دا راښکاری چی دا هلک حضرت اسحاق علیه السلام دی چی د هغه زیری مور او پلار دواړو ته ورکړی شوی دی.

#### قَالَ فَمَا خَطْبُكُو النَّهَا الْمُرْسَلُونَ ۞

وویل (ابراهیم) نو محه کار (شان) دی ستاسو ای مرسلانو (رالیپلیو شویو د الله له جانبه).

تفسیو: یعنی ابراهیم علیه السلام له پرښتو څخه پوښتنه وکړه چه آخر تاسی د څه دپاره راغلی یځ؟ ښانی چه له قرینی څخه پوهیدلی وی چه دوی د کوم ضروری او اهم مقصد دپاره راغلی دی.

## قَالْوُٓ ٓ ۚ إِنَّا ٱلسِلْنَا إِلَى قَوْمِ عُجُرِمِيْنَ ۗ لِنْرُسِلَ عَلَيْهِمْ جَارَةً مِّنْ طِيرٍ ۗ

وویل دوی بیشکه مونږ چه یو رالیږلی شوی یو طرف د یوه قوم ګنهګار (کافر) ته دپاره د دی چه ولیږو پر هغوی باندی تیږی (ګټی) له ختو (پخو شوو په اور لکه پخی خښتی).

تفسیر: یعنی د لوط علیه السلام د قوم د سزا ورکولو دپاره ورلیږلی شوی دی ترڅو ئی د کنکرو د ډبرو په ورولو سره ووژنو. د(من طین) له قید څخه دا ښکاری چه دا د وریا (باران) له پلیو نه وه چه هغه ته توسعاً تیږه (ګټه) ویل کیږی.

#### مُسَوَّمَةُ عِنْدَارَيِّكَ لِلْمُسْرِفِيْنَ<sup>®</sup>

نشان داره کړی شوی (په نامه د هغه چا چه پری ویشتل کیږی) په نزد د رب ستا دپاره د مسرفانو له حده تیریدونکیو (په کفر او فجور کښی دپاره د هلاک کولو)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ له خوا په هغه باندی نشی لګولی شوی وی (چه لیکلی ؤ پر هری ګټی باندی نوم د هغه چا چه پری ویشتلی کیده او هلاکیده) دا د عذاب کانی یواځی پر هغوی باندی لګیږی چه د عقل ـ دین او د فطرت له حدوده وتلی وی.

#### فَأَخْرَجُنَامَنُ كَانَ فِيُهَالِمِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَهَا وَجَدُ مَا فِيهَا غَيْرُ بَيْتٍ مِنَّ الْمُثْلِمِينَ الْمُ

بیا راوویستل مونږ هغه څوک چه ؤ په دی کلیو کښی له ایمان لرونکیو څخه پس بیا ونه مونده مونږ په دغو کلیو کښی پرته (علاوه) له یوه کوره د مسلمانانو (د لوط) او کورنی د ده.

**تفسیر:** یعنی په هغه کلی کښی یواځی د حضرت لوط علیه السلام کورنی د مسلمانانو یو کور ؤ چه مونډ هغه له عذابه وژغوره (وساته) او تول هستیدونکی ئی روغ رمټ پاتی شول او نور تول سره هلاک او فنا شول.

## وَتَرَكُنَا فِيُهَا آلِيَةً لِلَّذِينَ يَغَافُونَ الْعَذَابَ الْكَلِيْمِ الْعَ

او پریښوده مونږ په (هلاکت) د دغو (کلیو) کښی یوه نښه (لویه د عبرت د هلاکت) دپاره د هغو کسانو چه ویریږی له عِذاب دردناک څخه چه له بدو څخه ځان وژغوری (وساتی).

تفسیر: یعنی تر اوسه هلته د تباهی علائم او نهی شته او د دوی دغه ډیر ویروونکی وژل ویریدنکیو له دی او په دی قصی کهی د عبرت او نصیحت به پندونه لیدل کیږی.

# وَفِي مُوْسَى إِذْ أَرْسُلُنْهُ إِلَى فِرْعَوْنَ بِسُلُطْنِ شَبِيْنِ ۞ فَتَوَلَّى بِ مِلْطَلِي شَبِيْنِ ۞ فَتَوَلَّى بِكُلُونِ ﴾ يَرُكُنِهِ وَقَالَ الْمِحُرُّاوُ مَجْنُونُ۞

او (پریښی دی مونږ ویریدونکیو ته علامی د قدرت) په (قصی د) موسیٰ کښی کله چه ور ومولیږه دغه (موسیٰ) طرف د فرعون ته په برهان واضح دلیل ښکاره سره (یعنی سره له معجزی او براهین) بیا نو مخ واړاوه (فرعون له ایمان راوړو) سره له قوت زور او لاؤ لښکر خپل او وویل (فرعون چه دغه) موسیٰ کوډ کر دی یا لیونی دی.

تفسیر: یعنی فرعون پخپل زور او قوت باندی مغرور شوی د حق له لاری څخه ئی مخ واړاوه. او

د دولت ارکان او تبر ئی هم له خپل ځان سره یو ځای ډوب کړل. فرعون به ویل چه «موسیٰ یا یو کړندی کوډګر دی یا لیونی دی او له دغو دوو خبرو څخه خالی نه دی.

#### فَأَخَذُنْهُ وَجُنُودَهُ فَنَهَذَ اللَّهُ مُرِفِي الْيَوِّ وَهُومُلِلُوُّ

نو ونیوه مونږ دغه (فرعون) او لښکر د ده نو وغورځول مونږ دوی په سیند کښی (نو غرق شول) او هغه ملامته کړی شوی ؤ.

تفسیر: یعنی موند په هغوی باندی څه زیادت نه دی کړی. هغوی پخپله ګرم او ملزم دی. چه ولی ئی کفر او غاړه غړول او سرکشی غوره کوله. او سره له پوهولو هم ونه پوهیدل. آخر هغه چه کرلی ئی ؤ وئ ریبل.

# وَفِي عَادٍ إِذْ اَرْسُلْنَا عَلَيْهُو الرِّيْحَ الْعَقِيْدَ هَمَا تَذَرُمِنَ شَيُّ الْتَفْرُمِنَ شَيْ الْتَفْ عَلَيْهِ اللَّامِينِوْ

او (پریښی دی مونږ علامی د قدرت) په (قصی د) عاد کښی کله چه ومولیږه پر دوی باندی باد شنډ خیره نه به پریښوده (دغه باد) هیڅ شی (له نفس او مال) چه وابه لوت په هغه باندی مګر خو وبه ئی ګرځاوه لکه وچ زوړ رژیدلی (واښه ټوټی ټوټی).

تفسیو: یعنی د عذاب هغه سخته سیلی راوالوته چه له سیلمی له خیر او برکته تشه وه او د مجرمانو سته (بیخ) ئی وویسته او په هر شی باندی چه الوته د هغه دوړی به ئی ایستلی.

### وَرِيْ ثَمُودُ وَاذْ وَيْلُ لَهُمْ تَمَتَّعُوا حَتَّى حِيْنٍ ۞

او (پریښی دی مونږ علامی د قدرت) په (قصی د) ثمود کښی کله چه وویل شو دوی ته (پس له اهلاک د ناقی) نفع واخلئ تاسی تر یوه وقته (د راتللو د عذاب) پوری.

تفسيو: يعنى حضرت صالح عليه السلام ثموديانو ته وفرمايل «ښه ده څو ورځى نور هم د دنيا

مزی و څکئ! او د دی ځای سامان درغونډ کړئ! په پای (آخر) کښی به د الله تعالیٰ په عذاب اخته شغ».

#### فَعَتُواعَنَ آمُرِرَيِّهِمُ فَأَخَذَتُهُمُ الصَّعِقَةُ وُهُمُ يِنْظُرُونَ ۞ فَمَا اسْتَطَاعُوْامِنُ قِيَامِرُومَا كَانْوَامُنْتَصِرِيْنَ ۞

نو سر ئی وغړاوه له امره حکمه د رب خپل نو ونیول دوی ټکی (د تندر عذاب هلاک کوونکی) او دوی به (ورته ) کتل نو بیا نه توانیدل دوی چه پورته شی (وتښتی له عذاب د الله څخه) او نه ؤ دوی بدل اخیستونکی (له مونږه مقابله کوونکی له عذاب الله سره).

تفسیر: یعنی د دوی شرارت ورځ په ورځ پسی زیاتیده. آخر د الله تعالیٰ عذاب راغی ـ یوه سخته تکه (تندر) ولویده او په یوی کتنی هغوی تول یخ پخ شول. او د هغوی هغه تول زور او قوت او متکبرانه دعوی او د ښه او بد ویناوی ګردی (تولی) په خاورو کښی ولړلی شوی. د دوی د یوه له لاسه دومره ونه شوه چه له سرګردانی څخه وروسته له خپل ځای څخه وخوځیږی. نو دوی به څرنګه انتقام او بدل اخلی؟ او څه ډول (طریقه) به نور خپلو مرستو (مدد) ته وغوښتی شی؟.

#### وَ قُوْمَ نُوْجٍ مِّنُ قَبُلُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا فِيقِينَ ٥

او (هلاک کړی ؤ مونږ) قوم د نوح پخوا له دی (اهلاک د دی قومونو) بیشکه دوی ؤ قوم فاسقان وتونکی له فرمان.

تفسیر: یعنی له دی قوم څخه پخوا د نوح علیه السلام قوم د خپل بغاوت او سرکشی په سبب تباه شوی دی. ځکه چه هغوی په نافرمانی کښی له حده ډیره تیری کړی وه.

### وَالسَّمَاءُ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّالَمُوْسِعُونَ @

او آسمان موجود کړی دی مونږ په ایدی (د قدرت خپل) او بیشکه مونږ خامخا براخوونکی یو (او هر شی مو له واک (اختیار) او قدرته یوره دی).

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ آسمان غوندی یو لوی څیز پخپل قدرت او قوت سره پیدا کړی دی او هغه ته له آسمان او له ځمکی څخه د نورو لویو شیانو پیدا کول هیڅ مشکل نه دی.

#### وَالْاَرْضُ فَرَشْنَهُا فَنِعْمَ الْمُهِدُونَ@

#### او ځمکه غوړولي ده مونږ نو ښه غوړوونکي يو مونږ.

تفسیر: یعنی آسمان او ځمکه ټول د الله تعالیٰ پیدا کړی اجسام دی او هغه ټول د الله تعالیٰ په واک (اختیار) او قبضه کښی دی نو د دی مجرم به چیری وتښتیدی شی؟ او کوم ځای ته به پناه یوسی؟ که سړی د دی دنیا او د کائناتو د خالق په عجیبو او غریبو کارونو او چارو کښی فکر وچلوی او غور پکښی وکړی او د سلیم عقل خاوند وی نو الله تعالیٰ به ښه وپیژنی او وبه پوهیږی چه پرته (علاوه) له الله تعالیٰ څخه هیڅوک هیڅ واک (اختیار) نه لری.

## وَمِنْ كُلِّ شَیُّ خَلَقُنَارُوَ ْجَیْنِ لَعَلَّکُوْ تَنَکَرُوْنَ®

او له هر څیز څخه پیدا کړی دی مونږ جوړی دوه قسمه (نر ـ ښځه) دپاره د دی چه تاسی پند واخلئ (پوه شئ چه یواځی فردیت او وحدانیت د الله صفت دی).

تفسیر: یعنی پیدا کړی دی مونږ نر او ښځه لکه چه «ابن زید» ویلی دی او نن نوی حکما هم په هغه باندی اعتراف کوی چه په هری نوعی کښی د نر او ښځی تقسیم شته ـ یا له (زوجین) څخه متقابل او متضاد شیان مراد دی لکه شپه ورځ ـ آسمان ځمکه ـ رڼا (رنړا) تیاره ـ تور سپین ـ روغتیا ـ ناروغتیا ـ ایمان کفر او د دوی په شان نور. پس ووایه ای محمده دوی ته داسی چه:

# فَفِيُّ وَآلِلَ اللَّهِ إِنِّ لَكُوْمِنَهُ نَذِيرُ مُّنِي يُرُمِّنُ مِنْ وَلَاجَعَكُوا مَعَ اللهِ إِلَى اللَّهِ إِنِّ لَكُوْمِنْهُ نَذِيرُ مُنْ يُرُمِّنُ فَي اللهِ إِلْهَا اخْرَ إِنِّ لَكُوْمِنْهُ نَذِيرُ مُنْهِ يُنْ ﴿

او وتښتئ (رجوع وکړئ) په طرف د الله (په طاعت سره) بيشکه زه تاسي ته له طرفه د هغه (الله) ويروونکي ښکاره يم او مه ګرځوئ مه شريکوئ تاسي

قالغماخطبكم(٢٧) الذاريات(٥١)

سره له الله معبود بل بیشکه زه تاسی ته له طرفه د هغه (الله) ویروونکی ښکاره یم.

تفسیر: یعنی کله چه آسمان او ځمکه او ګرد (ټول) کائنات د واحد الله تعالیٰ پیدا کړی شیان دی او د هغه تر واک (اختیار) او حکومت لاندی دی نو بنده لره ښائی چه له هری خوا څخه لری شی! او د هغه لوری ته په منډه وروځغلی! که د هغه د خوا نه ځغلی او رجوع ورته نه کوی نو دا د ډیری ویری خبره ده که کوم بل یو شی ته رجوع وکړه شی نو هغه هم د ویریدلو شی دی د دی دواړو صورتونو له ویروونکو نتیجو او پای (آخر) څخه زه په ښکاره ډول (طریقه) تاسی ویروم.

## كَنْ لِكَ مَا اَتَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمُ مِّنْ تَسُولِ إِلَّا قَالُوُ اسَاحِ وَ اَوْجَنُونَ ۖ

هم داسی (چه وائی تاته قوم د تا ساحر، مجنون) نه دی راغلی هغو کسانو ته پخوا له دوی څخه هیڅ رسول مګر خو ویل هغوی چه (دی) ساحر کوډګر دی یا مجنون لیونی دی.

تفسیر: یعنی که داسی شکاره تنبیه او انداز ته دا منکران غوږ نه ږدی نو مه غمجن کیږئ! له دی څخه پخوا هغو کافرو قومونو ته چه پیغمبران ورتلل هغوی ته به ئی هم داسی کوډګر او لیونی ویل او د هغوی په پندونو او نصیحتونو باندی ئی خندل او ملنډی به ئی پری وهلی. شیخ الهند د دی آیت ترجمه داسی کړی ده «هم داسی له دوی څخه پخوا خلقو ته چه کوم رسول راغلی دی ـ هغه ته ئی هم دا ویل چه کوډګر یا لیونی دی».

## ٱتُوَاصَوُارِهِ بَلُهُمُ قَوْمُرَطَاغُونَ<sup>©</sup>

آیا وصیت کړی دی دوی یو بل ته په دی خبری سره (نه) بلکه هم دوی دی قوم سرکشان.

تفسیر: یعنی د هری زمانی کافران په دی خبری باندی هم داسی متفقاللفظ ؤ لکه چه دوی یو بل ته وصیت کړی وی او بیا مړه شوی وی چه د الله هر یو رسول چه راشی ښائی چه هغه ته ساحر یا مجنون ووائی! او په واقع کښی به ئی کله وصیت کاوه؟ هو! د شرارت په عنصر کښی گرد (ټول) سره شریکان او مله دی او د هم دی اشراک لامله (له وجی) پخوانیو شریرانو هم هخسی خبری کړی دی لکه چه اوسنی شریران ئی هم کوی.

### فَتُوَلَّعَنَّهُمْ فَالَنْتَ بِمَلُومِ وَ وَذَكِّرُ فَإِنَّ الدِّكُونَ مَثَفَعُمُ الْمُؤْمِنِينَ @

پس مخ و کرځوه ته له دوی څخه پس نه ئی ته هیڅ ملامت کړی شوی (ځکه چه پوره تبلیغ دی کړی دی) او تل نصیحت کوه پس بیشکه چه ذکر پند کټه (فائده) نفعه رسوی مؤمنانو ته.

تفسیر: یعنی تاسی د تبلیغ او دعوت فرض هسی چه ښائی ادا کړی دی ـ اوس د زیات غمجن کیدلو او فکر وهلو ضرورت نشته په نه منلو باندی کوم الزام چه راتلونکی دی هغه پر هم دغو نمنونکیو او معاندینو باندی دی هو! پوهول ستاسی کار دی نو دا د پوهولو سلسله جاری ولرئ! د هر چا په قسمت او برخه چه ایمان وی هغه ته دا پوهول نافع او گتور واقع کیږی او هغو کسانو ته به چه ایمان ئی راوړی دی لا گته (فائده) وررسوی او په منکرانو باندی به د الله تعالیٰ حجت تمامیږی.

#### وَكَاخَلَقَتُ الْجِنَّ وَالْإِنْ إِلَّالِيَعَبُكُ وُنِ®

او نه دی پیدا کړی ما پیریان او انسانان مګر لپاره د دی چه عبادت وکړی دوی ځما.

تفسیر: شیخ الهند رحمة الله علیه د دی آیت ترجمه داسی کوی او هر څه چه مو پیدا کړی دی جن او آدمی خو لپاره د بندگی خپلی یعنی د هغو له پیدا کولو څخه شرعاً بندگی مطلوبه ده نو ځکه خلقتاً په دوی کښی داسی استعداد ایښود شوی دی چه که وغواړی پخپل اختیار د بندگی په لاره کښی تلی شی داسی خو د کونیه او قلریه په اعتبار هر یو شی د هغه د تکوینی حکم په مقابل کښی عاجز او ناتوان دی. ولی داسی یو وقت هم راتلونکی دی چه ګرد (ټول) بندگان پخپلی ارادی د عالم تخلیق دا شرعی غرض پوره کوی. په هر ډول (طریقه) چه وی تاسی پوهول کوئ چه په پوهولو سره دا شرعی مقصود لاس ته راځی.

# مَا اُرِيُدُمِهُمُ مِّنُ رِّنُ قِ قَمَا اُرِيُدُ اَنُ يُطُعِمُونِ فَكَا اُرِيدُ اَنَ يُطُعِمُونِ فَكَا الْمِدِينُ فَكَا اللهَ هُوَالرَّزُّ فَيُ ذُوالْقُوَّةِ الْمَدِينُ فَ

قالغماخطبكم(٢٧) الذاريات(٥١)

او اراده نه لرم زه له دوی څخه د هیڅ رزق روزی (ما لره او ځانونو خپلو ته) او اراده نه لرم زه د دی چه طعام راکړی ما لره دوی (او ځانونو خپلو ته) بیشکه الله هم دی ښه رزق روزی ورکوونکی دی څیښتن (خاوند) د قوت محکم مضبوط دی.

تفسیر: یعنی د دوی له بندگی څخه ماته هیڅ ګټه (فائده) نه رارسیږی بلکه د هم دوی ګټه (فائده) په کښی ده. زه هسی یو مالک او بادار نه یم چه خپلو نوکرانو ته ووایم چه ماته وګټئ او رائی وړئ ایا ځما په مخ کښی د خوړو او څښو شیان کیږدۀ اځما ذات له داسی تخیلاتو څخه پاک او صاف لوړ (اوچت) لوی پورته دی. زه له دوی څخه رزق او خواړه او نوری ګټی نه غواړم بلکه هغوی ته زه پخپله خواړه او ګټی وررسوم. ما غوندی یو مالک الملک قادر ـ توانا ـ زورور ته به تاسی غوندی عاجزان ناتوانان څه خدمت وکړی شی؟ او زه به څه اړه (احتیاج) او ضرورت حاجت تاسی ته لرم د بندګی امر می پر تاسی باندی ځکه کړی دی چه تاسی می د ستر ټولواکی (شهنشاهی) عظمت ـ کبریا او لوئی په ویلو او کولو (قولا ـ فعلا) ومنئ تر څو ځما د خصوصی الطافو او مراحمو مستحق او مورد وګرځئ.

نه می گتی ته وگړی کړل پيدا

تل بسه وی پر دوی باندی ځما

من نه کردم خلق تاسودی کنم

بلکه تا بر بندگان جودی کنم

#### فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذَنُوبُالِمِّثُلَ ذَنُوبِ اصليهم فَلَايسَتَعُجِلُونِ فَالْأَنْ اللَّهُ الْمُوادِنُ

پس بیشکه هغو کسانو لره چه ظلم ئی کړی دی (په نفسونو خپلو او په بل چا) حصه د عذاب ده پشان د حصی د عذاب د یارانو هلاک کړیو شویو د دوی پس تلوار دی نه کوی دوی (په ما باندی په غوښتلو د عذاب کښی که ئی چیری وروستی کړم).

تفسیر: یعنی که دا ظالم د بندگی په لوری نه درومی نو وپوهیدئ چه د نورو ظالمانو په شان د ده سلواغه او بوکه هم له کفر او شرک څخه ډکه ده او اوس ډوبیږی ـ نو خامخا د هغوی په ژر سزا ورکولو کښی تلوار مه کوئ لکه چه نورو کفارو ته له خدائی سزا څخه برخه رسیدلی ده دوی ته هم رسیږی.

#### فُويُلٌ لِكَذِينَ كَفَرُوامِنُ يُومِهِمُ الَّذِي يُوعَدُونَ ٥

پس افسوس هلاک خرابی سخت عذاب دی هغو کسانو ته چه کافران شوی دی له ورځی د عذابه د دوی څخه هغه ورځ چه وعده ئی ورسره کړی شوی ده.

تفسیو: یعنی د قیامت ورځ یا له هغی څخه به پخوا د سزا کومه بله ورځ راځی لکه چه د مکی مشرکانو ته د بدر یه غزا کښی سخته سزا ور ورسیده.

#### تمت سورة الذاريات ولله الحمد والمنة

سورة الطور مكية وهي تسع واربعون آية وفيها ركوعان رقمها (٢٥) تسلسلها حسب النزول (٢٦) نزلت بعد سورة السجدة.

د «الطور» سورت مکی دی نهه څلویښت آیتونه دوه رکوع لری په تلاوت کښی (۵۲) او په نزول کښی (۷٦) سورت دی.

وروسته د «السجدة» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### وَالطُّوْرِثَ

قسم دی په (غره د) طور باندی.

تفسیر: یعنی د «طور» غر چه په هغه باندی موسیٰ علیه السلام له الله تعالیٰ سره خبری اتری کولی یا به تری مراد مطلق غرونه وی ځکه چه د ځمکی میخونه دی او په کښی د مخلوقاتو لوی منافع دی او په دوی کښی د الله تعالیٰ اکرم شانه واعظم برهانه لوی لوی نعمتونه دی.

#### ۅؘڮڗۑۭ؆ٮٛڟۅؙۯٟٚۏۣۯۊؚ۪ٚ؆ؘؿؙۺؙۅٛۯٟٚ

او یه کتاب لیکلی شوی باندی یه کاغذ ارت خور کړی شوی کښی

**تفسیر:** له دی کتاب څخه ښائی لوح محفوظ مراد وی یا د خلقو اعمالنامی یا قرآن کریم یا د طور یه مناسبت تورات یا عام سماوی کتابونه مراد دی دا تول احتمالات شته.

#### وَّالْبَيْتِ الْمُعَمُّوْرِيُّ

(او قسم دی) په کور معمور ودان کړی شوی باندی (په آسمان کښی).

تفسیر: ښائی چه له دی څخه کعبه شریفه مراد وی یا د کعبی له محاذ سره سم په اووم آسمان کښی د پرښتو کعبه ده چه هغی ته بیت المعمور وائی لکه چه له احادیثو څخه ثابته ده.

#### وَالسَّقُفِ الْمُرْفُورِعِ<sup>نَ</sup>

او قسم دی په چت پورته کړی شوی باندی (چه آسمان دی).

تفسیر: یعنی په آسمان باندی قسم دی چه پر ځمکی باندی لکه چت داسی دی یا به له «السقف المرفوع» څخه عرش عظیم مراد وی چه له ګردو (ټولو) آسمانونو څخه هسک (اوچت) دی او له روایتونو څخه ښکاری چه هغه د جنت چت دی.

#### وَالْبَعُولِلْسُنُجُوْدِ<sup>©</sup>

او (قسم دی) په بحر سیند تود یا ډک کړی شوی باندی.

تفسیر: یا به د دنیا کوړم او خارخوړی سیندونه (دریاهای جوشان) مراد وی یا به هغه سیند مقصد وی چه د ګردو (ټولو) آسمانونو د پاسه او تر عرش عظیم لاندی بهیډی او له روایتونو څخه ثابت شوی دی. جواب د قسم دا دی چه:

## ٳڽؘۜٛعَڵؙؙڶڹڔؾؚڮڵۅٙٳقِعٌ ٥٥ تَالَهُ مِنْ دَافِعٍ

بیشکه عذاب د رب ستا خامخا واقع کیدونکی دی (په مستحق ئی) نشته هغه لره هیڅوک دافع لری کوونکی.

قالغماخطبكم(٢٧) الطور(٢٥)

تفسیر: یعنی دا گرد (تول) شیان چه قسم پری یاد شو شهادت ورکوی چه الله تعالیٰ ډیر یو قوت او قدرت لرونکی او باعظمت ذات دی نو په هغو کسانو باندی به چه د ده احکام نه منی ولی سخت عذابونه نه راځی؟ او کوم یو داسی طاقت به پیدا شی چه د هغه د رالیږلی شوی عذاب مخه ونیسی؟.

#### يُومُ تِبُورُ السَّمَاءُ مُورًا ٥

هغه ورځ چه وخوځیږی آسمان په خوځیدلو سره.

تفسیر: یعنی آسمان به ولرځیږی او د ډیرو خوځیدلو او لرځیدلو لامله (له وجی) به وشلیږی وبه چوی.

#### وتَسِيْرُ الْجِبَالُ سَيُرًالُ

او روان به شی غرونه په روانیدلو سره.

تفسیر: یعنی غرونه به له خپلو ځایونو څخه وخوځیږی او پاغوندو غوندی به یوی خوا او بلی خوا ته رغړی او د وریځو په شان به یوه لوری او بل لوری ته درومی.

### ؙۏؘۅ۫ؽؙڵۣؾۅؙڡؘؠٟڎؚڗؚڷؠؙػڐؚؠؽؙؽ<sup>ڞ</sup>۫ٳڲۮؚؿؙؽۿؙٛ؈ٛ۫ڂؙۅ۬ۻؾؖڵۼڹٛۏ<sup>ڽ</sup>

نو خرابی افسوس هلاک دی په دغه ورځ کښی دروغجن کوونکیو ته هغو لره چه دوی په چتی (بیکاره) خبرو جوړولو کښی لوبی مشغولتیا کوی.

تفسیر: یعنی چه نن په لوبو تماشو او نندارو کښی مشغولیږی او راز راز (قسم قسم) خبری جوړوی او د لوئی ورځی (آخرت) تکذیب کوی هغوی لره به د آخرت په ورځ کښی سخته سزا ورکوله کیږی او پرته (علاوه) له خرابی او تباهی به بل کوم شی نه وررسیږی.

## ڽۜۅؙٛؠۜڲۘػؙٷؘؾٳڶڹٵڔڿۿؠٞٞؠۮؘڠٵ<sup>ڞ</sup>۬ۿڔؚؚ۬ۊؚٳڶؾٞٵۯٳڵؾٙؽؙػؙؽٙؗٛٛٛؗؿؙ ۑؚۿٲػڲڐؚڹٷؿ۞

هغه ورځ چه ټیل وهلی پوری وهلی شی دوی اور د دوزخ ته په ټیل وهلو پوری وهلو سره (وبه ویلی شی دوی ته) دا دی هغه اور چه وئ تاسی چه په دی به مو دروغ ویل (یعنی تری منکران وئ).

تفسیر: یعنی پرښتی به له هغوی سره په سخت ذلت او خواری معامله کوی او په ټیل وهلو سره ئی تر دوزخ پوری بیائی. او هلته ورته وائی دا دی حاضر او تیار دی هغه اور چه تاسی به هغه دروغ ګاڼه.

## اَفَسِحُرُّهٰنَ المُ اَنْتُمُ لاَنْتُجِرُونَ

آيا پس سحر کوډي دي دا (عذاب چه وينځ تاسو) که يځ تاسي چه نه ئي وينځ.

تفسیر: یعنی تاسی به په دنیا کښی انبیاء علیهم السلام ته کوډګر (ساحر) او د هغوی وحی ته به مو کوډی (ساحر) ویلی. اوس نو لږ څه راوښیځ چه دا دوزخ چه د هغه خبر تاسی ته انبیاؤ علیهم السلام درکړی ؤ آیا په رښتیا سره جادو کوډی یا نظربندی ده؟ یا دا چه په دنیا کښی ستاسی سترګی د حق له لیدلو څخه عاجزی وی او نه مو شوی لیدلی دلته هم د دوزخ د اور له لیدلو څخه عاجزی دی؟.

## إصْكُوْهَا فَاصْبِرُوْآاوُلَاتَصْبِرُوْا سَوَآءُ عَلَيْكُوْ إِنَّهَا تُجْزَوُنَ مَاكُنْتُهُ تَعْمَلُوْنَ اللهِ

محئ ننومحئ په دغه دوزخ کښی پس صبر وکړئ تاسی يا مه کوئ صبر برابر دی (دغه دواړه کارونه) په تاسی باندی بيشکه هم دا خبره ده چه جزا درکوله شی تاسی ته د هغو (کارونو) چه وئ تاسی چه کول به مو (په دنيا کښی).

تفسیر: یعنی کله چه په دوزخ کښی ولویږئ او هلته وویریږئ او ډیر شورماشور چغی په کښی وکړئ نو سره له هغه به هیڅوک ستاسی چغو ته غوږ کینږدی او نه به مو مرستی (مدد) ته څوک درشی. که په فرض محال تاسی لږ څه چپ شئ نو پر تاسی باندی به څوک رحم کوونکی او زړه سوځوونکی هم نه پیدا کیږی. لنډه ئی دا چه دواړه خبری سره برابری دی. له دی بندی خانی څخه ستاسی وتل سخت دی او هیڅ یوه لاره نه لری هغه کارونه چه تاسی په دنیا کښی کول د هغو سزا او هیداد هم دا د تل دیاره بندیتوب (حبس دوام) او ابدی عذاب دی.

## ٳؾٛٵڷؙٛٛٛٛٛڡؾٞۊؽؘؽڹٛٷٛڿڹؖ۬ؾٟٷٙڹؘۼؽۄؚۨٷڮؚڡؚؽؽؘؠؚٵۧٲؿۿؙٛٛٛٛۯڔؖ۠ۿؙۄٛۧ ۅؘۊڣۿؙؙؙٛٛٛٛٞۯڹۜۿؙۮ۫ؗؗٛۼۮؘٲڹٲؙۼۘڿؽۅؚٛ

بیشکه ویریدونکی (له الله \_ ځان ساتونکی له معاصیو) په جنتونو کښی به وی او په نعمتونو کښی به وی او په نعمتونو کښی به وی د شیانو) چه ورکړی دی دوی ته رب د دوی او ساتلی دی دوی رب د دوی له عذاب د دوزخ.

تفسیر: یعنی هغه کسان چه په دنیا کښی له الله تعالیٰ څخه ویریدل په جنت کښی به بالکل مأمون او بیفکره اوسیږی، هلته به دوی ته د هوسائی (راحت) ـ آرامی او د عیش هر راز (قسم) اسباب او سامان موجود وی. پرته (علاوه) له هغو څخه آیا یواځی دا بښنه او انعام لږ دی چه الله تعالیٰ به ئی د دوزخ له اوره وساتی؟!

او وبه ویل شی دغو متقیانو ته له جانبه د الله تعالیٰ اجل واعلیٰ شانه واعظم برهانه داسی چه:

## كُلُوًا وَالْتُرَبُو الْمِنِينَ الْإِمَاكُنْتُمْ تَعُلُونَ فَالْتَكِيدِينَ عَلَى سُرُرِيَّ صَفُونَةٍ

خورئ او خسی شه هضمیدونکی په بدل د هغو (ښو اعمالو) چه وئ تاسی چه کول به مو (په دنیا کښی) حال دا چه تکیه کوونکی به ناست وی دوی پر تختونو باندی چه برابر به ایښود شوی وی صف صف.

تفسیر: یعنی د جنتیانو مجلس به هسی وی چه ګرد (تول) جنتیان لکه باچاهان غوندی پخپلو تختونو باندی یو له بل سره مخامخ ناست وی او د هغوی ترتیب به خورا (ډیر) ښه وی.

وَزَوَّجُنْهُمُ مِحُوْرِعِيُنِ ®وَالَّذِيْنَ الْمَنُوْاوَاتَّبَعَتُهُمُ ذُرِّيَّتُهُمُ بِإِيمَانِ ٱلْحَقْنَابِهِمُ ذُرِّيَّتَهُمُ وَمَا ٱلتَّنْهُمُ مِّنْ عَمَلِهِمُ مِِّنْ شَيْ او په نکاح به ورکړو دوی لره حوری ښی ښائسته غټی سترګی او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او متابعت کړی وی د دوی اولادونو د دوی په ایمان سره نو پیوست به کړو مونږ په دوی پوری اولاد د دوی او کم به نه کړو مونږ دغو (پلرونو) لره له (جزاء د) عملونو د دوی هیڅ شی.

تفسیر: یعنی د کاملانو اولاد او د دوی متعلقین که په ایمان باندی قائم وی او د هم هغو کاملانو په لاره باندی لاړ شی ـ او هغه خدمتونه چه د دوی اسلافو انجام کړی دی دوی هم د هغو په انجام او تکمیل کښی سعی وکړی نو د الله تعالیٰ په فضل او کرم به دوی په جنت کښی له هغوی سره یو ځای کیږی که څه هم د دوی اعمال او احوال د دوی له اعمالو او افعالو څخه په څنګه والی او څومره والی کم او کیفیت کښی راښکته وی نو بیا هم د هغو لویانو د عزت او اکرام دپاره دا تابعان له متبوعینو سره یو ځای کیږی. او ممکن دی چه ځینو ته پوره همغه ځای او مقام هم ورکړ شی. لکه چه له روایتونو څخه معلومیږی او ښکاری. په دی صورت کښی داسی گمان ونه کړ شی چه د دی کاملانو له ځینی ښو څخه به څه قدر لړ کړ شی او د هغه په بدل کښی د دوی ځوځات (ذریات) ته څه ثواب ورکاوه کیږی. نه دا به د الله تعالیٰ له فضل کرم او احسان څخه وی چه د قاصرینو لړ عمل ته ډیر موقعیت وربښی او هغه د کاملینو تر مقام پوری

تنبیه: د ﴿ وَالْبَعَثُمُ وُنِيَّتُهُمُ ﴾ مطلب چه دی احقر داسی اخیستی دی د «صحیح بخاری شریف» دا حدیث له هغه سره مناسبت لری «قالت الانصار یا رسول الله ان لکل قوم أتباعا واناقد اتبعناک فادع الله ان یجعل لنا أتباعنا منا ـ قال النبی صلی الله علیه وسلم اللهم اجعل أتباعهم منهم»

## كُلُّ امْرِقُ إِمَاكَسَبَ رَهِ يُنُ ۞

هر سړی به په هغه عمل چه کړی ئي وي ګروآخته وي (که نیک وي یا بد).

تفسیر: پاس د «فضل» بیان ؤ. دلته د «عدل» ضابطه راښیی. یعنی د عدل اقتضاء دا ده هر سړی چه ښه یا بد عمل وکړی له هغه سره سم خپل بدل مومی. زیات له دی څخه د الله تعالیٰ فضل او کرم دی چه هغه تقصیرات بښی یا ئی کومه درجه لوړوی (اوچتوی).

## وَامُدَدْنَهُ مُ بِفَالِهَةٍ وَ كَوْمِيِّمَ ايشَتَهُونَ ®

او مدد به وکړو مونږ له دوی سره په ورکولو د میوو (په هر وقت کښی) او د غوښو له هغه څیز چه د دوی زړه ئی غواړی.

تفسیر: یعنی هر راز (قسم) غوښی ئی چه زړه وغواړی او هره میوه ئی چه په زړه کښی وګرځی بی له ډیله او توقفه ورته حاضر او رسیږی.

#### يتَنَازَعُونَ فِيهَا كَأْسًالُالَغُونِفِيهَا وَلا تَأْثِيُدُ ۞

یو له بله به اخلی دوی په دغه (جنت) کښی پیالی (د شرابو) چه نه وی چتی (بیکاره) ویل په هغی کښی او نه نسبت کول د ګناه یو بل ته.

تفسیر: یعنی کوم وقت چه د شراب طهور دوره وشی نو جنتیان به د خوش طبعی په ډول (طریقه) یو د بل له لاسه کاسی (ګلاسونه) سره اخلی. خو په دی پاکو شرابو کښی به یواځی خوند نشاط او مزه وی. نشه ـ چتی (بیکاره) خبری او اپلتی به نه وی او په هوش او عقل کښی څه نقصان او فتور نه ورېیښوی. او نه به ګناه کښی څه مرسته (مدد) کوی. او نه کومه بده پیښه ورځنی پیښیږی.

## وَيَطُونُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانُ لَّهُمْ كَانَّهُمْ لُؤُلُوٌّ مَّكُنُونُ ٣

او چاپیر به گرځی (دپاره د خدمت) پر دوی باندی غلامان ځنکیان د دوی گواکی دغه (خدام په حسن او پاکی کښی کمبی مرغلری پتی په غلاف کښی ساتلی شوی به وی.

تفسیو: یعنی لکه مرغلری پخپل پوښ (غلاف) کښی به بالکل پاک ـ صاف او شفاف وی. هیڅ دوړه کرد او غبار نه ورته رسیږی. د دوی د پاکی او ستر حال به هم هم داسی وی.

وَٱقۡبُـٰٓلَ بَعۡضُهُ مُ عَلَى بَعۡضِ يَّتَسَآءُ لُوُنَ۞قَالُوۤاۤ اِتَّاكُنَّا تَبُلُ فِنَ اَهۡلِنَامُشۡفِقِيۡنَ۞فَمَتَّ اللهُ عَلَيْنَا وَوَقٰىنَاعَنَابَ السَّمُوۡمِ۞ إِتَّاكُنَّامِنَ قَبْلُ نَنْ عُوُهُ ۚ إِنَّهُ هُوَالۡبَرُّ الرَّحِيهُۗ او مخ به کړی ځینی د دوی ځینو نورو نه چه پوښتنی به سره کوی (له دنیوی مشقتونو څخه تشکراً) وبه وائی دوی چه بیشکه مونږ ډومبی له دی نه وو په اهل خپل کښی ویریدونکی (له عذابه). نو احسان و کړ الله پر مونږ باندی او وی ساتلو مونږ له عذاب د تودوخی ګرمی (د دوزخ) بیشکه مونږ وو مونږ پخوا له دی څخه (په دنیا کښی) چه عبادت به مو کاوه د دغه (الله) بیشکه چه دغه (الله) هم دی دی ډیر ښه احسان کوونکی خورا (ډیر) رحم والا (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی جنتیان به په هغه وقت کښی یو د بل په لوری متوجه کیږی او خبری به سره کوی او د خورا (ډیر) مسرت او امتنان له سببه به یو بل ته داسی وائی «ورونو! مونږ په دنیا کښی له الله تعالیٰ څخه ویریدو! او په دی اندیښنی کښی تل اوسیدو چه وروسته له مړینی به په مونږ باندی څه راځی؟ د الله تعالیٰ دی احسان ته وګورئ! چه نن مونږ څومره ډاډه ـ مطمئن او مأمون یو چه د دوزخ یو تود باد او وږمه هم مونږ ته نه ده رسیدلی. مونږ له خپل الله تعالیٰ ویریدو او د هغه په مهربانی باندی مو هیله (امید) لرله او د هغه له یاده نه وو غافله او په ذکر او عبادت کښی ئی تل بوخت او لګیا ؤ دا دی چه هغه پر مونږ باندی ډیره مهربانی وفرمایله او ځمونږ دعا ی یی واوریده او له مونږ سره ئی ښه سلوک او احسان وفرمایه.

## فَذَكِّرُ فَمَّاانَتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَلَامَجُنُونٍ ٥

پس پند ورکوه ته (ای محمده! خلقو ته) پس نه ئی ته په سبب د فضل نعمت د رب خپل سره فال کر (خبر ورکوونکی له غیبه) او نه مجنون ـ لیونی.

تفسیر: کفارو محمون پیغمبر صلی الله علیه وسلم کله لیونی \_ کله کاهن \_ کله له پیریانو او شیطانانو څخه خبری اوریدونکی باله او ویل به ئی چه دوی له هغوی څخه څه خبری اوری بیا له هغه سره نوری خبری ګډوی مګر بی عقلان په دی باندی نه پوهیدل چه تر اوسه پوری کوم یو کاهن \_ شاعر \_ یا لیونی داسی پندونه \_ او حکیمانه اصول او داسی خوړی خبری \_ او هسی ښی ویناوی کړی وی؟ نو ځکه الله تعالیٰ خپل حبیب صلی الله علیه وسلم ته وائی چه تاسی د هغوی له پوهولو څخه لاس مه اخلئ! او د خپل رسالت پندونو ته دوام ورکړئ! او د دوی له دی چتی (بیکاره) خبرو څخه مه خپه کیږئ! ځکه چه د الله تعالیٰ له فضل او کرم څخه نه تاسی لیونی نه کاهن یئ بلکه د هغه مقدس استاځی او رسول یی او نصیحت کول ستاسی منصبی فرض دی نو تل په هغه باندی دوام ولرئ!

### اَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّ تَرَبِّصُ بِهِ رَبِي الْمَنُونِ ©

آیا وائی دوی دی شاعر دی موند منتظر یو په ده باندی گرد (ټول) حوادثو د زمانی ته.

تفسیر: یعنی دغه پیغمبر صلی الله علیه وسلم چه دغو منکرینو ته د الله تعالیٰ خبری آوروی ـ او پندونه ورکوی آیا دا خلق ئی ځکه نه منی چه هغه محض شاعر ګنی ـ او د دی خبری په انتظار کښی دی هسی چه د پخوانی زمانی ډیر شاعران د زمانی په ګردش کښی مړه شوی دی دوی به هم مری او دا خبری به سریږی او په راتلونکیو زمانو کښی به هیڅ یو بری او کامیابی د دوی په لاس نه ورځی او دا یواځی د څو ورځو موقتی خبری دی او بس.

## ڠؙڶؾۜڗۜؿڣٮؙۉٳڣٳؖڹؙٞٞڡؘۘۼػؙؙۄؙۺۜٵڵؠؗؾۜڒؾؚڝؚؽڹ<sup>۞</sup>

ووایه (ای محمده! دوی ته) منتظر اوسئ تاسی (هلاک محمده! دوی ته) پس بیشکه زه له تاسی سره له منتظرانو څخه یم (اهلاک د تاسی ته).

تفسیر: یعنی ښه دی تاسی ځما انجام ته کورئ زه به ستاسی انجام ته کورم ژر دی چه دا غوته به خلاصیږی نو دا به درښکاره شی چه څوک خائب او خاسر دی؟.

## اَمْرَتَالْمُوْهُمُ اَحْلَامُهُمُ بِهِلْاَ الْمُهُمُوقُومٌظِاغُونَ اللهِ

آیا امر حکم کوی دوی ته عقلونه د دوی په دی (کار) یا دوی یو قوم دی سرکښه شر خوښوونکی تیریدونکی له حده (جګړو او په عنادونو کښی).

تفسیر: یعنی پیغمبر صلی الله علیه وسلم ته له لیونی ویلو څخه دا ښکاری چه گواکی هغوی ډیر پوهان او عقلمندان دی نو آیا د دوی عقل او پوه دا ورښی چه ډیر صادق ـ امین ـ پوه عاقل او په رښتیا پیغمبر ته شاعر ـ کاهن او لیونی ووائی او د هغه له ښوونی څخه سترګی واړوی که دوی د شاعرانو او پیغمبرانو د ویناؤ په منځ کښی څه فرق او توپیر (امتیاز) نه شی کولی نو دوی څرنګه پوهان او عقلمندان دی؟ مگر حقیقت خو دا دی چه دوی پخپلو زړونو کښی په ګردو (ټولو) خبرو باندی په ښه شانی پوهیږی خو په ښکاره داسی چتی (بیکاره) خبری کوی او د شرارت چاری وړاندی کوی.

### آمريَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ بَلُلايُؤُمِنُونَ فَعَلَيْأَتُوا مِعَدِيْثٍ مِّثُلِهَ إِنْ كَانُوا صَدِقِيْنَ فَ

آیا وائی دوی چه له ځانه ئی جوړ کړی دی ده دا (قرآن نه ده داسی) بلکه دوی ایمان نه راوړی (تکبراً عناداً) پس رادی وړی دوی یوه خبره (جوړه کړی شوی) په شان د دی (قرآن په فصاحت بلاغت کښی) که چیری وی دوی رښتینی په دی (وینا).

تفسیر: یعنی داسی خیال کوی پیغمبر صلی الله علیه وسلم هغه شیان چه آوروی هغه د الله تعالیٰ کلام نه دی بلکه هغه دی له خپله ځانه جوړوی او د هغه د دروغو خبرو نسبت الله تعالیٰ ته کوی. څوک چه کومه خبره نه منی نو د هغی دپاره په زرهاؤ بهانی او پلمی (تدبیرونه) جوړوی. کوم سری چه په یوی خبری باندی باور نه لری او زړه ئی نه کیږی چه یقین پری وکړی نو هم دا راز رقسم) بی سر او پښو احتمالات ورته راوباسی. که څوک وغواړی چه دا ښکاره خبره ومنی نو دومره خبره د هغه د منلو دپاره کافی ده چه د دنیا ګرد (ټول) طاقتونه که سره یو ځای شی نو د دی پاک قرآن په شان یو کتاب نشی راوړی لکه چه د الله تعالیٰ د ځمکی او د الله تعالیٰ د آسمان په شان بله کلام الله جوړول هم مشکل او محال دی.

# ٱمْخُلِقُوْامِنَ غَيْرِشَىُّ أَمْهُ مُوالْغَلِقُونَ أَمْ خَلَقُوا التَّمَوْتِ وَالْرَضَ المُخَلَقُوا التَّمَوْتِ وَالْرَضَ بَلُ لَا يُوْقِنُونَ اللَّ

آیا پیدا کړی شوی دی دوی بی له یو څیز (خالق پخپل سر) یا که دوی پخپله پیدا کوونکی دی د ځانونو خپلو آیا پیدا کړی دی دوی آسمانونه او ځمکی (نه ده داسی خالق د ټولو الله دی) بلکه یقین نه کوی دوی (او نه ئی منی چه ایمان راوړی په هغه باندی او بندګی وکړی د هغه).

تفسیر: یعنی دغه منکران د الله تعالیٰ د پیغمبر صلی الله علیه وسلم خبری ولی نه منی؟ آیا په دوی باندی هیڅ یو هسی الله نشته چه د هغه حکم منل په دوی باندی لاژم وی؟ آیا دوی پرته (علاوه) له کوم پیدا کوونکی څخه پخپل سر پیدا شوی دی؟ آیا دوی خپل ځان خدای ګڼی؟

داسی خیال کوی چه آسمان او محمکه د دوی جوړ کړی شیان دی؟ او محکه په دی قلمرو کښی هر څه چه د دوی زړونه غواړی هم هغسی کوی او هیڅوک د دوی د مخی نیولو واک او اختیار نه لری. دا ګرد (ټول) خیالات باطل او مهمل دی. دوی هم پخپلو زړونو کښی ښه پوهیږی چه هرومرو (خامخا) الله تعالیٰ شته چه همغه پاک الله تعالیٰ د دوی او د محمکی او آسمان پیدا کوونکی دی. مګر سره له دی علمه دوی له هغه ایمان او یقین څخه چه شرعاً مطلوب دی محروم او بی برخی دی.

## اَمْءِنْدَهُمْ خَزَابِنُ رَتِكِ اَمْرُهُمُ الْمُعَيْطِرُونَ ٥

آیا له دوی څخه دی خزانی (د نبوت نعمت) د رب ستا! آیا هم دوی دی واکداران (زوروران چه کوی هر کار پخپل سر بلکه دوی ټول د الله تعالیٰ تر حکم لاندی دی).

تفسیر: آیا دوی داسی خیال کوی چه ځمکه او آسمان د الله تعالیٰ له جوړ کړیو شیانو څخه دی خو الله تعالیٰ د خپلو خزانو باندی دوی په زور او تسلط سره قبضه کړی ده؟ نو دوی سره له دومره تسلط، تصرف او اقتدار څرنګه مطیع او منقاد کیدی شی؟.

## ٱمركهُوْسُلُوْتِينُ مَعُوْنَ فِيهُ فَلَيّانِ مُسْتَمِعُهُمْ بِسُلْطِن مَّبِينِ فَ

آیا شته دوی ته (اندرپایه چه پری خیژی آسمان ته او) اوریدل کوی په هغه باندی (خبری د ملائکو) پس را دی وړی هغه اوریدونکی د دوی یو برهان سند ښکاره (په صحت د اوریدلو د ده باندی).

تفسیر: یعنی آیا هغوی داسی دعوی کوی چه دوی پوړی (زینه) درولی پر آسمان باندی ختلی دی او هلته ئی له ملأ الاعلی څخه خبری اوریدلی دی کله چه دوی پخپل سر تر هغه درباره پوری رسیدی شی نو د بل چا متابعت ته اړ (محتاج) نه دی؟ څوک چه هسی دعوی کوی نو بسم الله رادی شی او خپل حجت ـ قاطع سند لامع برهان او بیان دی راوړاندی کړی. اوس په حماقت او جهالت د مشرکانو کښی فرمائی چه:

#### آمُرِلَهُ الْبَنْتُ وَلَكُوْ الْبَنُوْنَ<sup>©</sup>

آیا هغه (الله) لره لوڼی دی (په زعم ستاسی) او تاسی لره ځامن دی.

تفسیر: یعنی آیا دغه منکران الله تعالیٰ له خپل ځان څخه ښکته ګڼی؟ معاذ الله لکه چه د دوی د لوڼو او ځامنو له ویشلو څخه راڅرګندیږی. نو ځکه د هغه د احکامو او هدایتونو په مخ کښی غاړه ایښودل د خپل شان کسر بولی.

## امُ تَسْعُلُهُمُ آجُرًا فَهُوْمِينَ مَّغُرَمِرُمُثْقَلُونَ أَن

آیا ته غواړی له دوی څخه (ای محمده!) څه اجر بدل پس دوی له تاوان (د هغه) درانه کړی شوی دی (او ځکه درڅخه تاووی مخ او نه مؤمنانیږی له عناده).

تفسیو: یعنی آیا دا خلق ځکه ستاسی خبری نه منی چه الله تعالیٰ دی نه کړی تاسی په ارشاد او تبلیغ باندی له هغوی څخه څه باړه مزدوری او معاوضه غواړئ چه د هغه د دروندوالی لامله (له وجی) تور خوری.

#### آمْءِنْدَاهُمُ الْعَيْبُ فَهُوْ يَكْتُبُونَ اللهُ

آيا په نزد د دوی (علم د) غيب دی نو دوی ئی ليکی (له هغه نه).

تفسیو: یعنی آیا پخپله الله تعالیٰ پر دوی باندی وحی لیږی او لکه پیغمبران دوی له خپلو اسرارو څخه خبروی چه دوی ئی لیکی لکه چه د انبیاؤ علیهم السلام وحی لیکلی کیږی نو ځکه دوی ستاسی پیروی ته څه ضرورت نه لری. بلکه نه ده دا خبره چه له دوی څخه علم د غیب وی بلکه دوی صرف ضد نیولی دی نو ځکه ایمان نه راوړی.

#### آمُريُرِينُدُونَ كَيْدُا ثَالَّذِينَ كَفَمُ وَاهُمُ الْمَكِينُ وَنَ فَيَ

آیا اراده لری دوی د مکر کولو (او د چل په اهلاک د تا) پس هغه کسان چه کافران شوی دی (او خپله جزاء مومی).

تفسير: يعنى له دغو پاسو خبرو څخه هيڅ يوه خبره نشته. نو بيا آيا داسي اراده لري چه له

پیغمبر سره فریب دروغ چل او مکر وکړی ۔ او په خفیه ؤ تدابیرو په پتو غوتو سره حق مغلوب؟ یا ئی له منځه وباسی؟ که داسی وی نو په یاد ئی ولرئ چه هغه مکر ۔ چل او فریب ګرد (ټول) د هم دوی په غاړه کښی لویږی ژر به دوی ته دا څرګنده شی چه آیا حق مغلوب کیدونکی دی؟ که دوی پخپله له منځه وتونکی او فناء کیدونکی دی؟ بلکه حق خامخا غالب دی او پخپله هم دوی په هم دغه خپل کنستلی کوهی کښی لویږی.

#### آمْ لَهُمْ اللهُ عَيْرُاللهِ سُبُعِلَ اللهِ عَمَّايْشُرِكُونَ اللهِ عَمَّايْشُرِكُونَ اللهِ عَمَّايْشُرِكُونَ

آیا شته دوی ته کوم معبود بی له الله پاکی ده الله لره له هغه شی چه دوی ئی ورسره شریکوی (نور).

تفسیر: یعنی آیا بی له الله تعالیٰ بل کوم حاکم یا معبود ئی تجویز کړی دی چه د مصیبت په وقت کښی د هغوی مرسته (مدد) وکړی او د هغه عبادت دوی د الله تعالیٰ له عبادت څخه بی پروا کړی دی؟ نو په یاد ئی ولرئ چه دا ګرد (ټول) اوهام او وساوس دی او د الله تعالیٰ ذات له ګردو (ټولو) څخه پاک او د هغه هیڅوک شریک ـ مثیل ـ مقابل او مزاحم نشی کیدی.

### وَإِنْ تَيْرُوْاكِسُفَامِّنَ السَّمَاءِ سَاقِطَا يَقُوْلُواسَحَابٌ مَرُكُوْمُ ﴿

او که ووینی دوی یوه توته له آسمانه رالویدونکی نو وبه وائی (دا) وریځ ده پریړه (غټه) یوه پر بلی باندی سوره شوی.

تفسیر: یعنی په حقیقت کښی له دوو خبرو محخه هیڅ یوه هم نشته. او یواځی یوه خبره ده چه هغه عناد او ضد دی او د هغه لامله (له وجی) دا خلق هره رښتیا خبره دروغ ګڼی ـ او د هغی په دروغ بللو باندی تینګ ولاړ دی ـ د دی خبری کیفیت دا دی که د دوی له غوښتنی سره سم د آسمان یوه توټه هم راولویږی او دوی هغه پخپلو سترګو سره هم ووینی نو بیا هم هغه ته خبری جوړوی او څه په څه تأویل په کښی کوی مثلاً وائی به چه دا د آسمان توټه نه ده بلکه د وریځی یوه پریړه (غټه) حصه ده چه منجمد شوی راولویده. لکه چه د کرل (یخ) لوئی دړی کله کله رالویږی. ښه نو د هسی متعصبو معاندانو د منلو او قبلولو هیله (امید) او توقع په څه ډول (طریقه) کیدی شی؟.

## فَذَرُهُوْ حَتَّى يُلِقُو الرَّوْمَهُمُ الَّذِي فِيهِ يُصْعَقُونَ ﴿

#### يَوْمَ لِايْغُنِي عَنْهُ وْكَيْدُ هُوْشَيًّا وَّلَاهُ وْلَيْصَرُونَ ﴿

نو پریږده دوی تر هغه پوری چه یو ځای شی دوی له ورځی خپلی سره هغه چه پکښی وبه لویږی پر دوی باندی ټکه (تندر) (د بریښنا یا بی هوشه هلاک کړی شی) هغه ورځ چه وبه نه کړی دفع له دوی نه کید مکر د دوی هیڅ څیز (له عذابه د الله) او نه به له هغوی سره څه مدد مرسته (امداد) وکړه شی.

تفسیر: یعنی په هسی معاندینو پسی زیات لویدل دومره په کار نه دی. پریپدئ چه د څو ورځو له مخی لوبی وکړی او خبری جوړی کړی. آخر هغه ورځ راتلونکی ده چه د الله تعالیٰ د قهر بریښنا تکه (تندر) پری ولویږی او د دوی هوش او حواس والوځی. او د ژغورنی (نجات) هیڅ ترتیب به ئی په کار نه ورځی. نه له کوم لوری ورته مرسته (مدد) رسیږی. غالباً له دی څخه به قیامت مراد وی.

#### وَ إِنَّ لِلَّذِيْنَ ظَلَمُواْ عَنَا أَبَادُوْنَ ذَلِكَ وَلَكِنَّ ٱكْثَرَهُ مُلَانِعُلَمُوْنَ ®

او بیشکه هغو کسانو لره چه ظلم ئی کړی (کافران شوی) دی (اخروی) عذاب دی بی له دی (دنیوی) عذابه ولیکن زیاتره د دوی نه پوهیږی (نو ځکه مخ ګرځوی له ایمانه).

**تفسیر:** یعنی له دوی څخه زیاتره سړی په دی خبر نه دی چه پرته (علاوه) له آخرته په دنیا کښی هم دوی ته یوه سزا او هیداد رسیدونکی دی ـ ښائی چه له دی څخه د بدر غزا او د نورو غزواتو سزاوی مراد وی.

### وَاصْبِرُ لِحُكْمِرَتْلِكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا

او صبر کوه ته (ای محمده!) حکم د رب خپل ته بیشکه ته په ځای د لیدلو ځمونږ کښی ئی (او ساتو دی له اضراره).

تفسیر: یعنی له صبر او استقامت سره د خپل رب د تکوینی او تشریعی حکم انتظار وباسی چه ژر به ستاسی او د هغو په منځ کښی فیصله وکړی او تاسی ته به د مخالفینو له خوا هیڅ نقصان نه رسیږی ځکه چه تاسی ځمونړ د قدرت تر سترګو لاندی یئ! او ستاسی ساتنه او حفاظت ځمونږ د قدرت یک خفاظت ځمونږ د قدرت په غاړه دی!.

#### وَسَرِّبْهُ بِحَمْدِرَ لِكَ حِيْنَ تَعُوْمُ ﴿

او تسبیح وایه پیوست له حمده د رب خپل سره په هغه وقت کښي چه رایاڅیږي (له خوبه یا له مجلسه).

تفسیر: یعنی له صبر \_ تحمل \_ سکون او اطمینان سره تل د الله تعالی په تسبیح \_ تحمید او عبادت کولو کښی مشغول اوسی! په تیره بیا کله چه له خوبه را پاڅیږئ \_ یا لمانځه ته ودریږی! یا له مرکی څخه تشریف یوسئ. په دی حالاتو کښی د تسبیح او تهلیل او د نورو اذکارو ډیر ترغیب او تاکید شوی دی.

## وَمِنَ الَّيْلِ فَسَيِّحُهُ وَإِذْ بَارَ التُّجُوْمِ ﴿

او په بعض د شپی کښی پس تسبیح وایه د دغه (الله) او د وروستو د ستوریو څخه (یعنی د شپی په آخره هم تسبیح وایه).

تفسیر: د شپی له دی برخی څخه ښائی چه د تهجد وقت مراد وی. او د ستوریو نه شا ګرځولو وقت ګهیځ (ستوری د سحر په رڼا (رنړا) کښی پټیږی.

#### تمت سورة الطور ولله الحمد والمنة.

سورة النجم مكية الاآية (٣٢) فمدنية وهى اثنتان وستون آية وثلث ركوعات رقمها (٥٣) تسلسلهاحسب النزول (٢٣) نزلت بعد سورة الاخلاص.

د «النجم» سورت مکی دی \_ پرته (علاوه) د(۳۲) آیته څخه چه مدنی دی. (۱۲) آیته (۳) رکوع لری.

په تلاوت کښی (۵۳) او په نزول کښی (۲۳) سورت دی. وروسته د «الاخلاص» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ مِن الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

## وَالنَّجُورِإِذَاهَوِي فَمَاضَلَّ صَاحِبُكُو وَمَاغَوَى ثَ

قسم دی په ستوریو باندی کله چه پریوځی (غروب وکړی یا راوخیژی طلوع وکړی) نه دی ګمراه شوی ملګری (رسول) ستاسی او نه ئی لاره ورکه کړی ده.

تفسیر: له «صاحب» او «رفیق» او ملگری څخه نبی کریم صلی الله علیه وسلم مراد دی. یعنی نه دوی د غلط فهمی لامله (له وجی) له لاری څخه وتلی دی او نه په خپل قصد او اختیار سره پوهیدلی بی لاری تللی دی ـ بلکه هم هغسی چه د اسمان ستوری له ختلو څخه نیولی تر پریوتلو پوری په یوه ټاکلی (مقرر کړی) تګ او لاری باندی درومی او یوی خوا بلی خوا ته نه خوځیږی د نبوت لمر هم په همغه ډول (طریقه) د الله تعالیٰ په ټاکلی (مقرر کړی) لاری باندی برابر ځی او هیچری یوه او بل لوری ته نه ځی او نه امکان لری چه تری مخالفت وکړی او که یو قدم او یو پل دی خوا او هغی ته کوږ شی نو هغه غرض چه د دوی په بعثت پوری تړلی دی لاس ته نه راځی، انبیاء علیهم السلام هم د نبوت د آسمان ستوری دی چه د هغوی له رڼا (رنړا) څخه ټوله دنیا هدایت او لاره مومی. هسی چه د ستوریو له لویدلو څخه وروسته ځلیدونکی لمر راخیژی هم دا راز (قسم) د ګردو (ټولو) انبیاؤ له تشریف وړلو څخه وروسته محمدی لمر د عربو له مطلع څخه راوخوت. نو کله چه قدرت د دی ظاهری ستوریو نظام دومره محکم جوړ کړی دی چه په هغوی پوری د هغوی کهی د هیڅ راز (قسم) د از (قسم) ترازل او اختلال ځای نشته نو ښکاره ده چه د دی باطنی ستوریو او روحانی لمر او سپوږمی انتظام به څومره مضبوط او محکم وی چه په هغوی پوری د تولی دنیا او نړی سعادت او هدایت تړلی دی.

### وَالْيَنْطِقُ عَنِ الْهَوْيُ أَنِ هُوَ إِلَّا وَحُيُّ يُوْلِي

او خبری نه کوی (محمد) له هوا (خپلی) نه ـ نه دی دغه (قرآن) مگر وحی ده ...

تفسیر: یعنی مخالف عمل او کار چیری ـ د دوی له مبارکی خولی مخخه داسی یو توری هم نه دی وتلی چه د دوی په نفسانی غوښتلو باندی مبنی وی. بلکه دوی هر هغه شی چه د دینی امورو په نسبت فرمایلی دی هغه د الله تعالیٰ رالیږلی وحی ده. او هغه ګرد (ټول) د الله تعالیٰ له حکمونو سره سم ؤ. د دوی په منځ کښی متلو وحی ته قرآن او غیر متلو وحی ته حدیث وایه شی.

#### عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوٰى فَذُو مِرَّةٍ ﴿

ښوولی ده ده ته د سختو قوتونو مالک (جبرئيل) چه خاوند د ښه قوت صورت عقل دی.

تفسیر: یعنی اصلی وحی لیرونکی الله تعالیٰ دی خو د هغه په وسیله چه دا وحی تر دوی پوری رسیږی او هغه چه په ښکاره ډول (طریقه) ده ته ښوونه کوی هغه د ډیرو قوتونو څیښتنه (خاونده) ـ خورا (ډیر) زوروره ـ حسینه ـ او وجیهه پرښته ده چه هغی ته «جبریل امین» وایه شی. لکه چه د (التکویر) په سورت کښی ئی هم د «جبریل امین» په نسبت فرمایلی دی.

﴿ إِنَّهُ لَقُولُ سَمُولِ كَرِيْمٍ " ذِي تُوتَةِ عِنْدَذِي الْعَرْشِ مَكِيْنٍ " مُطَاءِ فَعَرَامِيْنِ ﴾ الآية -

### كَاسْتَوٰى ٥وَهُوَ بِالْأُفْقِ الْرَاعْلِيْ

بيا برابر كيناست او هغه ؤ په كنارو لوړو (اوچتو) (له آسمانه).

تفسیر: له لوړو (اوچتو) کنارو څخه زیاترو مفسرینو شرقی افق مراد کړی دی چه له هغه ځایه سپیده داغ رابریښی نبی کریم صلی الله علیه وسلم ته د بعثت په اول کښی یو ځلی حضرت جبریل امین پخپل اصلی صورت سره ورښکاره شو چه پر یوه کرسی باندی ناست ؤ. په هغه وقت کښی د آسمان یوه څنډه (غاړه) تر بلی څنډی (غاړی) پوری د هغه له وجود څخه ډکه ښکاریده او خورا (ډیره) لویه او ویروونکی په نظر راتله چه له دی امله (وجی) ځمونږ رسول اکرم صلی الله علیه وسلم له دوی څه وویرید نو د (مدثر) سورت نازل شو.

# ثُمُّدَ نَافَتَكُ لِي فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ آدُنَ فَأَوْ فَكَارِ لَيْ اللهِ عَبُدِهِ مَّا آدُنِي فَا أَدُنَى اللهِ عَبُدِهِ مَّا آدُنِي فَ

بیا نژدی شو (جبریل محمد ته) پس ښه نژدی شو پس ؤ په منځ د نژدی والی د دوو لیندو یا ډیر نژدی له دی نه هم پس وحی وکړله (الله په ژبه د جبریل) بنده خپل ته هغه چه وحی ئی وکړه.

قالغماخطبكم(٢٧)

تفسیو: یعنی جبریل علیه السلام سره له دی چه له خپل اصلی مستقر سره تعلق لری خو سره له هغه هم را شکته شو او رسول الله صلی الله علیه وسلم مبارک ته دومره ورنژدی شو چه د دواړو په منځ کښی د دوو لاسو یا د دوو لیندو څخه زیاته فاصله نه وه پاتی په خپل هغه وقت کښی الله تعالیٰ پر خپل خاص بنده محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم باندی وحی ورنازله کړه . غالباً له دی څخه د «المدثر» سورت دا آیتونه مراد وی ﴿ يَالَهُا الْمُنْتَرُّ ثُوْفَانَدُورُ ﴾ الآیة - یا به نور احکام وی .

تنبیه: په ﴿ فَكَانَقَابَ وَسَیْنِ اَوْادَقَى ﴾ کښی د محققینو په نزد (او) د شک دپاره نه دی بلکه داسی ترکیب په پوره تاکید او مبالغه سره د زیادت د نفی دپاره وی یعنی په تاکلو (مقررولو) سره دا ورښوول مقصود نه دی چه د (قوسینو) فاصله ده که له هغه څخه هم لږ و؟ هو! دومره ورښکارول مقصد دی چه په هیڅ حال او په هیڅ صورت له ده څخه زیاته فاصله نه وه په دی موضوع کښی نوری ډیری خبری هم شته چه د نورو مفسرانو له خوا لیکلی شوی دی.

#### مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَازَالِي اللهُ عَالَ اللهِ عَالَ اللهِ اللهُ عَالَ اللهِ اللهُ عَالَ اللهِ اللهُ عَالَ

نه ؤ ویلی دروغ زړه (د محمد) هغه (جبریل) چه لیدلی ئی ؤ (په سترګو).

تفسیو: یعنی محمد صلی الله علیه وسلم جبریل علیه السلام په خپلو سترګو سره ولید او زړه ئی ورته وویل چه په دی وقت کښی په زړه پوری هم هغسی چه ښائی ته جبریل علیه السلام ته وګوره او په دی کښی ته هیڅ غلطی نه کوی او د یوه شی په ځای بل شی په نظر نه درځی په دی ویلو کښی د ده زړه رښتین ؤ. حق تعالیٰ هم داسی د پیغمبرانو په زړونو کښی د پرښتو پیژندګلو اچوی او که په خپله رسول پر پرښتو باندی ډاډینه (اعتماد) ونه لری نو بل ته به په څه ډول (طریقه) ډاډینه (تسلی) ورکړی.

#### اَفَتُمُّرُونَهُ عَلَى مَايَرُي®

پس آیا تاسی جگړه کوئ له هغه (محمد) سره په هغه کښی چه ده لیدلی دی.

تفسیر: یعنی وحی لیږونکی الله او وحی راوړونکی هسی پرښته ده چه د هغی صورت ـ سیرت ـ فهم ـ حفظ او نور صفات ګرد (ټول) ښائسته او ښه او د هغی ګرد (ټول) قوتونه کامل دی. او بیا داسی سره نژدی شول او وحی ئی ور ورسوله چه پیغمبر هغه پخپلو سترګو سره ولید او د هغه صاف او روڼ زړه د هغه تصدیق وفرمایه. نو آیا په هسی لیدلی شوی او ښه اوریدلی شوی څیز کښی تاسی لره د داسی چتی (بیکاره) او اپلتی خبری کولو څه حق شته؟ چه خامخا په کښی

فضول بحثونه او بیکاره جگړی او تکرارونه وکړئ.

#### اذا لم تر الهلال فسلم لناس رأوه بالابصار

ته چه میاشت به ستر کو نه وینی وئی سپاره

هغه چاته چه ئي ويني په ليمو

## وَلَقَكُ رَاهُ نَزُلَةً الْحُرِي شِحِنْدَسِدُرَةِ الْمُنْتَهِي هِعِنْدَ هَا جَنَةُ الْمُنْتَهِي هِعِنْدَ هَا جَنَةُ الْمُأْذِي ۞

او خامخا په تحقیق لیدلی ؤ محمد هغه (جبریل) په راښکته کیدلو کښی بل ځلی په نزد د ونی د بیری سدرةالمنتهیٰ (چه منتها د علم د خلقو دی) په نزد د هغی دی جنت الماویٰ (یعنی ځای د هستوګنی د مؤمنانو).

تفسیو: حضرت شاه رحمة الله علیه لیکی «دوهم علی ئی جبریل علیه السلام پخپل اصلی صورت د معراج په شپه په اووم آسمان کښی د بیری له ونی سره ولید چه هغه د پورتنیو او ښکتنیو مخلوقاتو په منځ کښی ویش سرحد دی یعنی چه پاسنی خلق لاندی او ښکتنی خلق پورته نشی تلی او د هغه په خوا کښی جنت ئی هم وکوت.

تنبیه: غرنگه چه د جنت انگور ـ انار او نوری میوی له دنیوی میوو سره نه قیاس کیږی او یواځی د نامه اشتراک د هغوی په منځ کښی شته هم داسی دا بیره هم د دنیوی بیرو سره نشی قیاس کیدی. دغه الله تعالیٰ ته ښه معلوم دی چه هغه بیره به غرنگه اونه وی لنډه ئی دا چه هغه ونه د دی خوا او د هغی خوا په سرحد کښی ولاړه ده هغه اعمال احوال او نور چه له دی لوری خیژی او هغه احکام او امرونه چه له پاسه راښکته کیږی د هغو ګردو (تولو) منتهیٰ هم دا اونه ده له ګردو (تولو) منتهیٰ هم دا اونه ده له ګردو (تولو) روایتونو څخه داسی راووځی چه د دی ونی بیخ په شپږم آسمان کښی او څانګی ئی تر اووم آسمان پوری غځیدلی دی والله اعلم.

#### إِذْ يَغُشَى السِّدُرَةَ مَا يَغُشَى السِّدُرَة

(لیدلی ؤ محمد جبریل لره) کله چه پتی کړی هغی ونی د بیری لره هغه څه چه پټ کړی ئی ؤ.

تفسیو: یعنی د حق تعالیٰ انوارو او تجلیاتو پر دی ونی باندی پلوشی اچولی وی او د پرستو د

هجوم او کثرت دا حال ؤ چه د دی ونی له هری پاڼی سره یوه پرښته په نظر راتله. په ځینو روایاتو کښي راغلي دی چه (ما یغشي) طلائي پتنونه (پتنګان) دی یعني ډیر ښه صورت لری چه د هغی په لیدلو سره زړه خوښیږی په دی وقت کښی د دی ونی د بهار او د سینګار او د هغی د حسن او جمال داسی يو حال دی چه هيڅ يو مخلوق د هغې صفت په الفاظو سره نه شي کولي ښائی د ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه او د نورو له خبرو سره موافق په معراج کښی د الله تعالیٰ لیدنه رسول الله صلی الله علیه وسلم ته میسره شوی وی دا د هغه بیان د دی آیت یه ابهام کښی منطوی او مندرج وی ځکه چه د پخوانیو آیتونو به نسبت د حضرت به پی عائشی صدیقی په احادیثو کښي تصریح شوی ده چه له هغي څخه د پروردګار لیدل مراد نه دی یواځي د جبریل عليه السلام رؤيت مراد دى. ابن كثير له مجاهد څخه چه د ابن عباس رضي الله تعالىٰ عنه له خاصو اصحابو څخه دی تر دی آیت لاندی دا الفاظ لیکی (کان اغصان السارة لوالوا وياقوتا وزبرجداً فرآها محمد صلى الله عليه وسلم ورأى ربه بقلبه) او دا رؤيت څرنګه چه یواځی په قلب سره نه بلکه په قلب او بصر یعنی دواړو سره حاصل شوی دی لکه چه له (مازاغ البصر) څخه ښکاره ده ښائي ځکه ابن عباس رضي الله تعالیٰ عنه د طبراني په ځینو روایتونو کښی فرمایلی دی (رآه مرتین مرة بقلبه ومرة ببصره) دلته به له دوه ځلی لیدلو څخه دا مطلب وی چه په يوه وقت کښې ئي دوه ډوله وليد (کما قالوا في حديث انشق القمر بمكة مرتين به ظاهرى ستركو سره هم او د زړه به ستركو سره هم وليد شو ليكن به یاد دی وی چه دا هغه رویت نه دی چه د هغه نفی په ﴿ لَائْتُدِرُكُهُ الْاَصْالُ ﴾ کښی کړی شوی ده ځکه چه له هغی څخه غرض د احاطی د نفی کول وی یعُنی کتنه هغه نشی احاطه کولی برسیره په دی کله چه له ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه څخه پوښتنه وشوه چه د رؤیت دعوی د ﴿ لَاتُكُولِكُهُ الْكَهُمَالُا ﴾ له آيت څخه مخالفه ده نو وی فرمايل «ويحک ذاک اذاتجلي بنوره الذي ُهو نوره - رواه الترمذي، معلوم شوى دى چه د الله تعالىٰ انوار او تجليات متفاوت دى ځيني انوار قهره للبصر دى ځينې داسې نه دې او د رؤيت الرب رؤيت في الجمله په دواړو درجو باندې صادقیږی او ځکه ویل کیږی د رؤیت هغه درجه چه مؤمنانو لره په آخرت کښې په برخه کیږی هلته به کتنی داسی تیزی او تیری کیږی چه د هغی تجلی د لیدلو طاقت ولری چه هغه په دنیا كښي چاته نه حاصليږي هو! يوه خاصه درجه رؤيت سيدنا محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم ته د معراج یه شپه کښي د ابن عباس رضي الله تعالیٰ عنه له روایت سره موافق میسر شوی دی چه په دی خصوصیت کښی هیڅوک له دوی سره شریک کیدی نشی او هم د دی انوارو او تجلیاتو تفاوت او تنوع په ملاحظه ویل کیږی چه د حضرت صدیقی بیبی عائشی او حضرت ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه یه اقوالو کښی هیڅ تعارض نشته. کیږی چه حضرت صدیقه بی بی عائشه به د یوی درجی نفی کوی او حضرت ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه نبی یه بلی کسی اثبات کوی او هم داسی د ابوذر رضی الله تعالیٰ عنه یه روایاتو (رایت نورا) او (نورانی اراه) کښی هم تطبیق ممكن دى. والله سبحانه وتعالى اعلم

#### مَازَاغَ الْبُعَرُومَاطُغَى ٥

نه وی گرځیدلی سترگی د (محمد بلی خوا ته) او نه دی تیری شوی (له حده).

تفسیو: یعنی هر هغه شی چه د محمد صلی الله علیه وسلم ستر کو ولید په پوره تمکن او اتقان سره ؤ نه کتنه کږه شوی ده او نه ښی او کینی او ښکته او پورته خوا ته اوښتی ده او نه له مبصر څخه تجاوز کړی وړاندی تیر شوی دی پس په هغه شی باندی نښتی ؤ چه د هغه ښوونه منظور وه د باچاهانو په دربار کښی هر شی چه ورښوول کیږی د هغه نه لیدل او هغه شیان چه نه ورښوول کیږی د هغو په لیدلو پسی لویدل دواړه عیب دی حضرت محمد صلی الله علیه وسلم له دی دواړو څخه پاک ؤ.

#### كَقَدُ دَالى مِنَ النِتِ رَبِّهِ الْكُبُرُى ﴿

خامخا په تحقیق لیدلی دی (محمد) له (ځینو) دلائلو (د قدرت) د رب خپل چه ډیر لوی ؤ.

تفسيو: د ﴿ اِذْيَقْتَى البِّدُرَةَ ﴾ په تفسير کښی هغه بيان چه شوی دی برسيره په هغه باندی هغه نور شيان چه ليدلی او اوريدلی ئی وی هغه الله تعالیٰ ته ښه معلوم او ښکاره دی.

اوس خوک توان لری چه وپوښتی بڼ وال بيا

بلبل څه وويل ګل واوريدل څه څه وکړل سبا؟

اكنون كرا دماغ كه يرسد زباغبان

بلبل چه گفت گل چه شنید وصباچه کرد؟

#### اَفْرَءِيْتُوُ اللَّتَ وَالْعُرِّي فَ وَمَنْوَةَ التَّالِيَّةَ الْأُخْرِي ®

آیا پس وینئ تاسی لات او عزیٰ او منات (په مرتبه کښی) دریم بل له دغو (یعنی دغه بتان بیخی بیکاره شیان دی).

تفسیر: یعنی د هغه الله تعالیٰ په مقابل کښی چه د هغه عظمت او جلال لره حد او اندازه نشته د دی سپکو او ناولو شیانو له نوم اخیستلو څخه شرم په کار دی.

تنبیه: «لات \_ عزیٰ \_ مناة » د هغی زمانی د کفارو د بتانو او باطلو معبودانو نومونه دی. د دوی له منځه (لات) د طائفیانو په نزد ډیر معظم ؤ. او (مناة) د اوس او خزرج او خزاعه په نزد او (عزیٰ) د قریشو او بنی کنانه او نورو په نزد دومره لوی معزز ؤ چه له هغو دوو ډومبنیو څخه ئی ده ته عزت ورکاوه. او (عزیٰ) چه په مکه معظمه کښی نخلی ته نژدی ؤ بیا (لات) چه په طائف کښی ؤ بیا له دوی څخه وروسته په دریمه درجه (مناة ) ؤ چه له مکی څخه لری او مدینی ته نژدی ؤ . علامه یاقوت رحمة الله علیه په معجم البلدان کښی هم دا ترتیب نقل کړی لیکی چه قریشو د کعبی شریفی د طواف په وقت کښی داسی ویل « اللات والعزیٰ ومناة الثالثة الاخرائیق العلیٰ وان شفاعتهن لترتجیٰ» په ځینو تفاسیرو کښی پر دی الاخریٰ \_ هؤلا العلیٰ وان شفاعتهن لترتجیٰ» په ځینو تفاسیرو کښی پر دی ځای کښی یوه قصه نقل کوی چه د محدثینو د جمهورو له اصول سره د صحت تر درجی پوری نه رسیږی. او که فی الواقع هغه لره کوم اصل هم وی نو ښائی هم دا به وی چه ځمونږ رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په هسی جرګه کښی چه د مسلمانانو او کافرانو لوئی ډلی پکښی ګډی اوډی او مخلوطی ناستی وی دا سورت ئی ولوست. او د کفارو دا عادت ؤ چه د قرآن د لوستلو په وقت کښی به ئی هسی شورماشور لګاؤ چه تر څو ئی څوک وانه وری لکه چه الله تعالیٰ د خت السجدة په څلورمه رکوع کښی فرمائی ﴿ وَقَالَ الَّذِیْنَکُمُوُالْاتُسُمُوْالِهُنَالْقُرْانِوَالْقَافِیْوَالْمَهُوْنَوْنَدُونَ ﴾ کله چه حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم دا سورت ولوست کوم

شیطان کافر خپل غږ د دوی له غږ سره یو ځای کړی د دوی په لهجه او د وینا په تقلید سره به ئی هغه الفاظ ویلی وی چه د ګردو (ټولو) کافرانو په ژبو سواره ؤ نو ځکه د (تلک الغرانیق العلیٰ الخ) له الحاق څخه له دی آیتونو سره او له دی تصرف څخه چه په تعبیر او اداء کښی شوی وی د هغو کفارو په زعم مطلب بالکل اوښتی دی او له ذم څخه (معاذ الله) مدحی ته رسیدلی دی که نه ښکاره خبره ده چه د نبی پر ژبه شیطان کله دومره تسلط لری او دا څرنګه امکان لری؟ د هغه شی ابطال چه وروسته راځی نو د هغه صفت مخکښی څه معنی لری؟.

#### اَلَكُوُ النَّكَوُ النَّكَوُ لَهُ الْرُنْثَى ﴿ تِلْكَ إِذَا قِسْمَةً ضِيْزًى ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُن

آیا تاسی لره (ای کفارو) هلکان دی او دغه (الله) لره لونی دی دا (قسمت دی دیر کوږ ناکاره.

تفسیر: یاقوت په (معجم البلدان) کښی لیکی چه کافرانو دا بتان د الله تعالیٰ لوڼی بللی خو اول الله هغه لوی ذات دی چه صفت ئی په ﴿ لَمُیکِلُهُ لاَ وَلَمْ يُؤلَكُ ﴾ سره شوی دی او بالفرض که د اولاد تقسیم هم وماته شی نو دا تقسیم محومره خراب او بیکاره دی چه تاسی خپلو ځانونو ته هلکان

او الله تعالىٰ ته لونى وركوئ (العياذ بالله).

## ٳؽۿؚێٳڷۘڒۘٲڛ۫ۘٮۘٵۼٛڛؠۜؽؾؙؠؙٷۿٵۘٲڹٛؗؿؙٷٳڹٵٙٷؙٛٛٛٛٛٛٛڝؙٛۄ۫ڟۜٲڹٛۯڶ ٳٮڵڎؙۑؚۿٵڡؚؽؙڛؙڵڟڕۣڽ

نه دی (دا بتان) مگر خو تش نومونه دی چه ایښی دی تاسی دوی لره تاسی او پلرونو ستاسی نه دی نازل کړی الله په دغه (عبادت د بتانو) باندی کوم برهان ـ علمی سند.

تفسیر: یعنی په تیږو (ګټو) او ونو باندی یو څه نوم ږدی چه د هغوی پر خدائی باندی کوم برهان او علمی سند نه لری بلکه د هغوی پر خلاف دلائل قائم دی هغوی ته تاسی پخپلو خیالونو کښی که د الله تعالیٰ لونی یا د هغه هلکان یا بل شی وایئ دا ګردی (ټولی) چتی (بیکاره) او د خولی خبری دی چه هیڅ صحیح نه دی او نه څه حقیقت لری.

# اِنُ يَّتَبِعُونَ إِلَّا الطَّنَّ وَمِا تَهُوَى الْكَنْفُسُ وَلَقَّ لَجَاءَهُمُ الْمُدُونَ الْكَنْفُسُ وَلَقَّ لَجَاءَهُمُ الْمُدى ﴿

متابعت نه کوی دوی مگر خو د گمان خپل او د هغه شی چه غواړی ئی نفسونه د دوی او خامخا په تحقیق سره راغلی دی دوی ته له ربه د دوی څخه هدایت لار ښوونه.

تفسیر: یعنی سره له دی چه د الله تعالیٰ له خوا د هدایت رنا (رنیرا) راغلی ده او سمه لاره ئی راسوولی ده مگر دا ناپوهان د هم هغو اوهامو په توره تیاره کښی سره نښتی دی. هغه ګمانونه چه د وړوکی په شان د دوی خیال ته رسیږی او هغه آرزو او هیله (امید) او خبره چه د دوی په زړونو کښی ګرځی سم د لاسه هم هغسی کوی له تحقیق او بصیرت سره د دوی هیڅ علاقه ـ ارتباط او سروکار نشته.

## آمُ لِلْإِنْسَانِ مَاتَمَنَّى ﴿ فَيِلِلْهِ الْلاِخْرَةُ وَالْأُولِ ﴿

آیا شته (کافر) انسان لره هغه چه غواړی ئی (له نبوت او اخروی سعادت ؟ بلکه نشته!) پس خاص الله لره دی (سلطنت او باچائی د) آخرت او د دنیا.

تفسیر: یعنی هسی اټکل او گمان کوی چه دا بتان به محمونږ سپارښت کوی دا خو تش خیال او تشی آرزوگانی دی آیا هر هغه تمنا او آرزو چه سړی ئی وکړی هغه ئی په لاس ورځی په یاد ئی ولرئ چه د دنیا او آخرت گردی (تولی) ښیگنی (فائدی) د الله تعالیٰ په لاس کښی دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی یعنی د بتانو عبادت څخه ستاسی لاس ته څه ورځی گته (فائده) همغه ده چه د الله تعالیٰ له لوری ئی سړی مومی.

# وَكَوْمِنْ مَّلَكِ فِي التَّمَاوِتِ لَاتُغُنِّى شَفَاعَتُهُمُ شَيُّا إِلَّا مِنَ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّهُ لِمَنْ لَيْمَاءُ وَمَرْضَى اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ لِمَنْ لَيْمَاءُ وَمَرْضَى اللَّهُ اللَّهُ لِمَنْ لَيْمَاءُ وَمَرْضَى

او ډیری دی له ملائکو څخه په آسمانونو کښی چه نه دفع کوی شفاعت سپارښت د دوی هیڅ شی مګر وروسته له هغه چه اذن حکم وفرمائی الله دپاره د هغه چا چه اراده وفرمائی او راضی وی په شفاعت ئی.

تفسیر: یعنی د دی بتانو حقیقت څه دی د آسمانی هستیدونکیو د مقربو پرښتو شفاعت او سپارښت هم هیڅ په کار نه راځی. هو! د هر چا په حق کښی چه پاک الله د سپارښت کولو حکم وکړی هغه د کار شی دی او هغه له هر چا څخه چه خوښ وی همغه ګټور دی. ښکاره ده چه هغه نه بتانو ته د سپارښت کولو اذن ورکړی دی او نه دی له کافرانو څخه خوښ دی.

## ٳؾٙ۩ۜڹؚؿؙؽؘڵٳؽؙٷؙڡؚڹؙٷؽڽٳڷڵڂؚۯ؋ۧڵؽۘڝۜؠٷٛؽٵڵؠڵڵٟ۪ڴڎٙۺٙڡؚٛؽڎۘٙٵڷڒ۠ڹٝؿ۠ ۅؘٵڵۿؙڡ۫ڽؚ؋ڡؚڹٛ؏ڵۄؚٝٳڹؾۜؿؖۑٷ۫ؽٳڷڒاڶڟؾۧٷٳؾٙٵڵڟؾٙڵٳؽۼٛڹؽ ڡؚؽٵڷڂؾۣٞۺؘؽٵٞۿ

بیشکه هغه کسان چه ایمان نه راوړی په آخرت باندی خامخا نومونه ږدی پر ملائکو باندی په نوم ایښودلو د ښځو سره او نشته دوی ته په دی وینا کښی هیڅ علم پوه متابعت نه کوی دوی مګر خو د ګمان او بیشکه ګمان نه دفع

#### كوى له حق څخه هيڅ شي.

تفسیر: هر خوک چه په آخرت باندی یقین او باور نه لری هغه له سزا او هیداد څخه بیفکره کیږی او په داسی بیباکی او بیفکری کښی اخته کیږی چه الله تعالیٰ ته بد نسبتونه کوی او مثلاً وائی چه پرښتی ښځی او د هغه لونی دی دا محض د دوی جهالت او ناپوهی ده ځکه چه پرښتی له نارینتوب او ښځیتوب سره هیڅ تعلق او علاقه نه لری. او الله تعالیٰ به څرنګه اولاد ولری؟ که څوک په رښتیا او تینګو خبرو باندی قائم وی نو په داسی ګمانونو اتکلونو او اوهامو او چتی (بیکاره) خبرو پسی چه هیڅ کار ورځنی نه جوړیږی نه ګرځی. او آیا داسی اتکلونه او تخمینات د ثابته ؤ حقائقو قائم مقام کیدی شی؟

## فَاعْرِضَ عَنْ مَنْ تَوَلَّى فَعَنْ ذِكْرِنَا وَلَوْ يُرِدِ إِلَّا الْحَيْوِةَ الدُّنْيَا الْفَالْفَ فَا فَرَكُونَا وَلَوْ يُرِدُ إِلَّا الْحَيْوَةَ الدُّنْيَا الْحَالَةِ ذَالِكَ مَبْلَغُهُمْ مِّنَ الْعِلْمِ

پس مخ و گرځوه ته له هغه چا څخه چه مخ ئی گرځولی دی له ذکره پنده ځمونږ او نه لری اراده مگر خو د ژوندون لږ خسیس دا (اختیارول د ده دنیا لره) ځای د رسیدلو د دوی دی له علمه پوهه (د دوی).

تفسیر: یعنی د هر چا برستن او نالی چه د دنیا دا خو ورځی ژوندون دی او په هغه کښی هسی منهمک شی چه الله تعالیٰ او آخرت ور څخه هیر وی او هیڅ خپل فکر ورته نه نیسی نو تاسی د دوی اپلتو او چتی (بیکاره) خبرو ته زیات مه متوجه کیږئ! هم هغسی چه هغوی له الله تعالیٰ څخه مخ اړوی تاسی هم د هغوی له شرارت او بدی څخه مخ واړوئ! په پوه باندی څو مو دوی پوهولی دی ولی هغوی ځان پری نه پوهوی. نو له بدطینتو سریو څخه د حق منلو توقع لرل او د هغوی په فکر او غم کښی خپل ځان پخول او ویلی کول بیکاره دی. د دوی فکر فقط د هم دی دنیا فوری نفع او نقصان ته رسیږی. له دی څخه وړاندی د هغوی فکر نه رسیږی. دوی څه پوهیږی چه وروسته له مړینی د حقیقی مالک په دربار کښی حاضریږی او د ذری ذری شمیر ورکوی. د دوی علمی جداوجهد یواځی د بهائمو په شان د ګیډو ډکول او د شهوت شړل دی. پرته ورکوی. د دوی علمی جداوجهد یواځی د بهائمو په شان د ګیډو ډکول او د شهوت شړل دی. پرته (علاوه) له نفسانی او شهوانی غوښتنو څخه بل شی ته نه متوجه کیږی.

## اِتَّ رَبَّكَ هُوَا عُلَوُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِم وَهُوَاعُلُو بِمَنِ اهْتَدى ®

بیشکه رب ستا هم دی ښه عالم دی په هغه چا باندی چه گمراه شوی دی له

لاری د ده څخه (چه اسلام دی) او هم دی ښه عالم پوه دی په هغه چا باندی چه سمه لاره ئی موندلی ده.

تفسیر: یعنی هغه چه په گمراهی کنی پروت دی او هغه چه په سمی لاری باندی رهی (روان) دی دوی تول سره د هغوی د مخفی استعداداتو له ازل راهسی پاک الله ته معلوم او الله تعالیٰ پری بنه خبر دی. او سم له هغه سره هر کار کیدونکی دی. هر محومره زیار (کوشش) چه وویستل شی پرته (علاوه) له هغه محخه بل کوم شی نه کیډی برسیره پر هغه الله تعالیٰ پخپل محیط علم سره له هر یوه سره د هغه له احوالو سره سمه او برابره معامله کوی. نو ځکه تاسی ځان یوی خوا ته ونیسی او د هغو معاندینو معامله الله تعالیٰ ته خوشی کړئ او ور وئی سپارئ.

## وَ لِلهِ مَا فِي التَّمَاوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيَجْزِي الَّذِيْنَ اَسَاءُوُا بِمَا عَمِلُوا وَيَعُزِي الَّذِيْنَ الْحَسَنُوا بِالْعُنْنَ الْحَسَنُوا بِالْعُنْنَ الْحَسَنُوا بِالْعُنْنَ الْ

او خاص الله ته دی هر هغه څه چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه چه په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکا و خلقا و عبیداً) (پیدایښت) لپاره د دی دی چه جزاء ورکړی (الله) هغو کسانو ته چه بدی ئی کړی وی په (سبب) د هغه (بد) عمل چه کړی ئی وی او جزاء ورکړی هغو کسانو ته چه نیکی ئی کړی وی په نیکو (اعتقادونو او ښو) عملونو سره (په جنت).

تفسیر: یعنی د هر سری احوال الله تعالیٰ ته جه معلوم دی. او د ځمکی او د آسمان پر هر شی باندی د هغه واک (اختیار) او قبضه ده . بیا نو د جو او د بدو په بدل ورکولو کښی د هغه په مخ کښی څه ممانعت موجود کیدی شی. بلکه که په غور سره وګورئ نو ځمکه او د آسمان دا ګردی (ټولی) کارخانی د هم دی دپاره پیدا کړی شوی دی چه د هغو په نتیجه کښی د ژوندون یوه بله غیر قانی سلسله قائمه کړه شی تر څو په هغی کښی بدانو ته د هغوی د بدی او نیکانو ته د هغوی د بدی او نیکانو ته د هغوی د بدی او نیکانو

## ٱلذِينَ يَجْتَنْبُونَ كَبَّهِ وَالْإِثْمِ وَالْفَوَاحِسُ إِلَّاللَّهُمُّ

(نیکوکاران) هغه کسان چه ځان ساتی له کبائرو لویو ګناهونو څخه او له فواحشو قبیحو کارونو څخه مگر وړی وړی ګناه (لکه نظر کول حرامو ته او نور د دی پشان بښل کيږی له جانبه د الله په سبب د اجتناب له کبائرو نه).

تفسیر: د صغیری او کبیری گناه فرق د نساء د سورت په تفاسیرو کښی په تفصیل سره تیر شوی دی. د (لمم) په تفسیر کښی څو خبری شته. ځینی وائی هغه خیالات او چرتونه دی چه د گناه په نسبت په زړونو کښی گرځی خو له قوی څخه فعل ته نه وځی هغه لمم دی. ځینی له هغه څخه صغیره ګناه مراد اخلی. ځینی وائی هغه ګناه چه په کولو باندی ئی اصرار نه کوی. یا ئی خپل عادت ونه گرځوی. یا هغه ګناه چه توبه ورځنی وکړی مراد دی. ځمونړ په نزد ډیر ښه تفسیر همغه دی چه محقق شیخ الهند رحمة الله علیه د (النساء) د سورت په تفاسیرو کښی لیکلی دی. مګر دلته ئی په ترجمه کښی د نورو معانیو ګنجائش هم پری ایښی دی.

#### إنَّ رَبَّكِ وَاسِعُ الْمُغُفِرَةِ

بیشکه رب ستا واسع (فراخ کوونکی د بښنی او) د مغفرت دی.

تفسیر: نو ځکه له ډیرو وړو ګناهونو څخه تیریږی او توبه قبلوی او ګنهګاران نه مأیوس کوی. که په هره لویه او وړوکی ګناه باندی ئی پوښتنه کولی نو د امید ځای به چیری پاتی کیده.

#### ۿۅؘٲۼڵۅ۠ٮڮؚڎؙٳۮ۫ٲؽؙؿۘٵٛڬ۫ۄۺۜٵڵڒۻؚٵۮ۬ٲٮ۫ٛؿؙۅٛٳڿۜڐ؋۠ڣؠٛڟۅڹ ٲڡۜٞۿؾؚڬٛۯؘ۫۫ڡؘڵٲؾڒؙڰؗٷٵؘۿؙۺػؙۄ۫ۿۅٛٲۼڰۄڽؠڹٵؿۜۼؿڿٞ

هغه ښه عالم دی په تاسی باندی کله چه پیدا ئی کړئ تاسی له ځمکی څخه او کله چه وئ تاسی (پټ) بچی په ګیډو د میندو خپلو کښی نو مه ستایئ مه پاکوئ تاسو ځانونه خپل (چه ستایئ به ځانونه خپل) هم دغه (الله) ښه عالم دی. په هغه چا باندی چه ویریږی (له الله او ځان ساتی له معاصیو).

تفسیر: یعنی که د تقوی څه توفیق الله تعالیٰ چاته ورکړی نو دی دی لوئی نه کوی! او خپل ځان دی نه ستانی! ځکه چه پاک الله د هر سړی له لوئی او پاکی او تقویٰ نه په ښه شان خبردار دی. او له هغه وقته ورښکاره ده چه دوی لا د دی وجود او شتوالی په دائره کښی قدم او پل نه ؤ ایښی. هر سړی لره ښائی چه خپل اصل او ماهیت دی نه هیروی. د چا ابتداء چه له خاورو څخه شوی وی او بیا ئی د مور د گیډی په تیاره کښی له ناولی وینی څخه خواړه موندلی وی او په هسی ځای کښی پاللی شوی وی او وروسته له هغه څخه له نورو ډیرو روحانی او جسمانی

قالغماخطبكم(٢٧) النجم(٥٣)

کمزوریو سره مخامخ شوی وی په پای (آخر) کښی که الله تعالیٰ د خپل فضل او کرم له مخی هغه ته یو لوړ (اوچت) مقام وروبښی او هسک (اوچت) لوړ ځای ته دی ورسوی نو هغه ته نه ښائی چه په هغه باندی لوئی وکړی. او ځان د هغه لوی مقام مستحق وبولی هغه کسان چه په حقیقت سره متقیان دی نو هغوی له هسی دعوی کولو څخه شرمیږی. او په دی باندی ښه پوهیږی چه په پوره ډول (طریقه) له ګردو (تولو) کمزوریو څخه ځان ساتل د بشریت له قوت څخه بهتر دی. لړ تر لړه څه ناولیتوب په هر یوه کښی شته پرته (علاوه) له هغو څخه چه د الله تعالیٰ له لوری ساتلی شوی وی.

#### ٱفَرَءَيْتَ الَّذِي تُولِيُّ

آیا پس لیدلی دی تا هغه خوک چه مخ ئی واړاوه (له ایمانه او مرتد شو).

تفسیر: یعنی خپل اصل ئی هیر کړ او د خپل اصلی خالق او حقیقی مالک له لوری ئی مخ واړاوه .

#### وَٱعْظِى قِلِيُلَاقِّاكُلْكِي

او ور ئی کړ لږ شی (له مقرره مال څخه) او منع ئی کړل نور (او سخت پری تينګ شو).

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی له خه ایمان ئی راوه بیا ئی زه کلک شو». مجاهد رحمة الله علیه او نور لیکی چه دا آیت د ولید بن مغیره په باره کښی نازل شوی دی چه هغه ځمونه د پیغمبر له خه خبری واوریدی او د اسلام په لوری ئی له خه رغبت پیدا شو او د کفر له سزا څخه ویریده نژدی ؤ چه مسلمان شی چه یوه کافر ورته وویل داسی مه کوه! چه زه ستا ګرد (تول) جرائم پخپله غاړه اخلم او ستا له لوری ګرده (توله) سزا زه په ځان تیروم په دی شرط سره چه له خه مال ماته راکړی. هغه دا خبره ومنله او د مقرر شوی رقم خه قسط ئی هم ور ورساوه او بیا ئی انکار و کړه نو په دی صورت سره د ه واتفلی قلیگر آلدی که معنی به داسی کیډی چه څه مال ئی ورکړ او بیا ئی لاس وویست.

#### اَعِنْدَاهُ عِلْمُ الْغَيْبِ فَهُويَرِي ۞

آیا شته له ده څخه علم د پټو (خفی شیانو) پس دی وینی (نجات خپل).

تفسیر: یعنی آیا دا د غیب خبر ئی لیدلی دی چه هغه ته به د کفر سزا نه رسیږی؟ او بل سری به پخپل ځای ودروی او په رښتیا سره به دی خلاصیږی؟.

## ٱمْلِكُونِينَتِا بِمَافِي صُعُفِ مُولِي فَوَابُرِهِ بَمَ الَّذِي وَفِي فَي فَ

آیا نه دی خبر کړی شوی دی په هغه (شی) چه ؤ په صحیفو پاڼو د موسیٰ کښی او (په صحیفو پاڼو) د ابراهیم کښی هغه (ابراهیم) چه وفاء ئی کړی وه (په احکامو د الله).

تفسیر: یعنی ابراهیم علیه السلام پخپله وینا او عهد او پیمان باندی پوره تینګ ولاړ ؤ. او د الله تعالیٰ ګرد (ټول) احکام ئی په ځای کړل او د هغه د احکامو په تعمیل کښی ئی لږ څه تقصیر هم ونه کړ.

#### ٱلا تَزِرُ وَاذِرَةٌ وِّزْرَا مُخْرِي ٥

(په صحف مذکوره ؤ کښي دا دی) چه نه پورته کوی هیڅ نفس پورته کوونکي بار پیټي د بل نفس.

تفسیر: یعنی د موسیٰ او د ابراهیم علیهما السلام په صحیفو کښی داسی مضمون و چه د الله تعالیٰ په مخکښی یو مجرم د بل مجرم پیتی نشی اخیستی، او هر یو سری خپل سؤال او جواب او ښه او خراب پخپله غاړه اخلی.

#### وَآنُ لَيْسُ لِلْإِنْسَانِ الْأَمَاسَعِي اللهِ

او بله دا چه نشته هیڅ انسان لره مگر (جزاء د هغه شی) چه کړی ئی دی.

تفسیر: یعنی سری چه هر څه پخپل زیار او کوشش سره ګټی هغه د ده دی. او هیڅوک د بل نیکی او بدی نشی اخیستی. پاتی شوه دا خبره که څوک پخپله خوښه خپل ځینی حقوق بل ته وربښی او د الله تعالیٰ منظور شی. دا بیله خبره ده چه د هغه تفصیل له حدیث او فقهی څخه معلومیدی شی.

## وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوُفَ يُرِي عَنْمَ يَجُزِّ لَهُ الْجَوَّا عَالَا وَفَيْ الْ

او بیشکه (دا چه) جزا د سعی عمل د ده ژر ده چه وبه ښوولی شی (ده ته) بیا به جزاء ورکړی شی هغه ته جزاء پوره بدل ښه (د نیکی نیکه ـ د بدی مده).

تفسیر: یعنی د هر چا سعی او کوشش به د هغه په مخ کښی کیښوود شی او د هغه پوره پوره بدل به ورکاره کیږی.

#### وَأَنَّ الِّي رَبِّكَ الْمُثْنَّكُ هِي ﴿

او بیشکه (دا چه) رب ستا ته ده انتهاء د ګردو (ټولو) (مخلوقاتو پس له مرګه چه ورځی ورته لپاره د جزاء).

تفسیر: یعنی د ګردو (ټولو) علومو او افکارو سلسله او د وجود انتها، د الله تعالیٰ په لوری کیږی او ټول شیان په پای (آخر) کښی هغه الله تعالیٰ ته رجوع او ورتګ کوی او د ده له مخی به هر چا ته د هغه د ښو او بدو ثمره ورکوله کیږی.

### وَاتَّكَ هُوَاَفُعَكَ وَاَبُكَیْ فَوَاتَّهُ هُوَامَاتَ وَاَحْیَا صُوَاتَّهُ خَلَقَ الزَّوْجُیْنِ النَّکَرُوالُائْتُیٰ

او (دا چه) بیشکه همغه (الله) خندوی او ژړوی او بیشکه همغه (الله) وژنی او ژوندی کوی او (دا چه) بیشکه همغه (الله) پیدا کړی ئی دی جوړی نر او ښځه.

تفسیر: یعنی په دی نړی (جهان) کښی ګرد (ټول) متضاد او متقابل احوال هغه لوی ذات پیدا کړی دی. د شر او د خیر خالق همغه الله تعالیٰ دی. د خوښی او د غم کیفیات د هغه په لاس کښی دی ـ خندول ـ ژړول ـ لار ښوول ـ ګمراه کول ـ ژوندی کول او مړه کول ـ نر او ښڅه پیدا کول او د دوی په شان نور شیان ټول د دی خالق د کون و مکان له کارونو څخه دی.

## مِنَ نُطْفَةٍ إِذَا تُمُنيٰ ﴿ وَآنَ عَلَيْهِ النَّشَاءُ الْأَخْرِي ﴾

له یوه څاڅکی اوبو د (منی) څخه کله چه وڅڅاوه شی (په رحم کښی) او (دا چه) بیشکه په ده باندی دی پیدا کول د دوهم ځلی (پس له مرګه).

تفسیر: یعنی هغه ذات چه له یوه څاڅکی اوبو څخه ئی نر او ښځه پیدا کړی دی نو هغه ته بیا پیدا کول څه مشکل دی د یوه پیدایش له ښوولو څخه ئی په بل پیدایش باندی هم تنبیه وفرمایله.

#### وَٱنَّهُ هُوَاعْنُىٰ وَ اَقَنُیٰٰکُ

او (دا چه) بیشکه همغه (الله) غنی کوی او خزانی ورکوی (یا خواروی).

تفسیر: یعنی مال ـ خزانه ـ جایدادونه تول د هغه بهنه دی. ځینی د (اقنیٰ) معنی (افقر) اخلی یعنی هغه ځینی غنی کوی او ځینی فقیر اکرب کوی دا معنی له پومبنی سیاق سره مناسبه شکاری ـ ځکه چه د متقابلو شیانو ذکر له اول تر اخر پوری راغلی دی او که اول مطلب واخیست شی نو د هغه په مقابل کښی ښائی چه اهلاک کیښود شی چه ذکر ئی وروسته راځی یعنی خزانی ـ مال او دولت هغه ورکوی او زیاتوی ئی او همغه ډیر لوی دولتمندان او طاقتوران اقوام او تبرونه تباه او بربادوی.

#### وَأَنَّهُ هُوَرَبُّ الشِّعْرِي الْ

او (دا چه) بیشکه هم هغه (الله) رب د شعری دی

تفسیر: «شعری» یو لوی ستوری دی چه ځینو له اعرابو به د هغه عبادت کاوه او داسی ئی گانه چه د چه د عالم په پیښو او احوالو کښی هغه ډیر تأثیر او اغیزه (اثر) لری دلته دا راښکاروی چه د «شعری» رب هم الله تعالیٰ دی او د دنیا گردی (ټولی) پیښی او لائدی باندی او نور د ده د قدرت په لاس او واک (اختیار) کښی دی بی وځلی (شعری) هم لکه یو معمولی مزدور د هغه احکامو په ځای راوړلو کښی زیار (کوشش) کوی او په هغه کښی کوم مستقل تاثیر او اغیزه (اثر) هیڅ نشته.

### وَٱنَّهُ آهُلَكَ عَادَا إِلَّا وُلِّي

او (دا چه) بیشکه همغه (الله) وژلی هلاک کړی دی عادیان ړومبی.

تفسير: يعنى د حضرت هود عليه السلام قوم.

## وَتَنُودَ الْفَكَا أَبْقَى ﴿ وَقُومُ نُورِجِ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمُ كَانُوْ اهُمُ أَظْلَمَ وَأَطْغَى ﴿

او (هلاک کړی ئی دی) ثمودیان پس باقی ئی پری نه ښود بل هیڅوک (له هغوی نه) او (هلاک کړی ئی دی) قوم د نوح پخوا له دوی نه بیشکه چه دوی ؤ هم دوی ډیر ظالمان او ډیر سرکشان.

تفسیو: یعنی تر سلهاؤ کلونو د الله تعالیٰ رسول حضرت نوح علیه السلام ته ئی هسی ډیر سخت ضررونه او ایذاوی رسولی چه د هغو له ویلو څخه د هر سړی زړه خوږیږی او راتلونکیو لره ئی بده لاره وپرانیستله.

## وَالْهُؤُتَفِكَةَ آهُوٰى ﴿فَغَشَّهَامَاغَشِّي

او هغو کلیو اړولیو شویو لره ئی ښکته راوغورځول (ځمکی ته پس له پورته کیدو نه) پس راولوید په هغه باندی هغه څه چه راولوید (یا پس پټ ئی کړه هغه څه چه چه یټ ئی کړل).

تفسیو: یعنی د تیږو (ګټو) باران او وریا ئی پری وکړه دا د لوط علیه السلام د قوم یادونه ده.

#### فَهِأَيّ الزِّهِ رَبِّكَ تَتَمَاري

پس په کومو نعمتونو د رب خپل شک کوی ته (ای کافره انسانه؟).

تفسیر: یعنی د داسی مفسدانو \_ ظالمانو \_ او باغیانو تباه کول او له منځه لری کول او ورک کول هم د الله تعالیٰ ډیر لوی انعام او بښنه ده . آیا د داسی نعمتونو له لیدلو څخه وروسته هم انسان خپل الله تعالیٰ دروغجنوی .

#### هٰنَانَدِيۡرُمِّنَ النُّدُرِ الْأُولِي

## دغه (محمد رسول الله هم) ويروونكى دى له (جملى د) ويروونكيو ډومبنيو څخه.

تفسیر: یعنی حضرت محمد صلی الله علیه وسلم د مجرمانو د بد انجام څخه هم داسی ویرول کوی لکه چه له دوی ځنی وړاندی نورو پیغمبرانو هم کفار ویرول.

## آين فَتِ الْازِفَةُ ﴿ لَيْسَ لَهَامِنُ دُونِ اللهِ كَاشِفَةٌ ﴿

رانژدی شو راتلونکی (قیامت) نشته هغه لره پرته (علاوه) له الله ښکاره کوونکی (راوستونکی).

تفسیر: یعنی قیامت ډیر نژدی شوی دی خو د هغه تاکلی (مقرر) وقت پرته (علاوه) له الله تعالیٰ بل چاته په ښکاره ډول (طریقه) نه دی معلوم او کله چه تاکلی (مقرر) وقت ئی راشی نو هیڅ یو طاقت هغه نشی ستنولی (واپس کولی) که الله تعالیٰ اراده وفرمائی د هغه په دفع باندی قادر دی ـ خو هغه ئی هم نه لری کوی.

## اَفَمِنْ هٰذَاالُحُكِيْثِ تَعْجَبُونَ فَوَتَضْحَكُونَ وَلَا تَبَكُونَ فَ وَالْتَبَكُونَ فَ

آیا پس له دی خبری (قرآن) څخه تعجب کوئ تاسی (انکاراً ای منکرانو) او خاندئ تاسی (تمسخراً) او نه ژاړئ (خوفاً) او تاسی غافلان یئ (له هغه شی چه مطلوب دی تاسی ته) چټی (بیکاره) لوبی کوئ.

تفسیر: یعنی قیامت او د هغه نژدیوالی د خبر له اوریدلو محخه بایده ؤ چه تاسی د الله تعالیٰ له ویری په ژپا کیدئ او ویریدئ او د خپلی ژغورنی (نجات) تیاری به مو کاوه، مګر تاسی په خلاف د هغه تعجب کوئ او خاندئ او په غفلت او بیفکری کښی په چتی (بیکاره) لوبو کښی اخته یی.

#### فَاسُجُكُ وَاللَّهِ وَاعْبُكُ وَالسَّا

پس سجده کوئ تاسی (خاص) الله ته او عبادت کوی د هم دغه (الله نه د نورو).

تفسیر: یعنی یو عاقل او یوه لره نه ښائی چه له انجامه غافل شی \_ او په پند \_ نصیحت او پوهولو باندی توکی او مزاح وکړی او پری وخاندی بلکه ښائی چه د بندګی لاره غوره کړی! او مطیع او منقاد اوسی! د عاجزی او نیاز وچولی (تندی) د الله تعالیٰ په دربار کښی کیږدی! منییه: په روایتونو کښی راغلی دی چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم کله چه د (النجم) سورت ولوست دی پخپله هم په سجده پریوت او نورو ګردو (تولو) مسلمانانو او مشرکانو هم چه هلته حاضر ؤ سجده وکړله. حضرت شاه ولی الله قدس سره لیکی چه «په دی وقت کښی پر ګردو (تولو) باندی د اللهی یوه غنشیه راښکته شوه او په یوه غیبی او قهری تصرف سره تولو طوعاً او کرهاً سرونه په سجده کیښودل یواځی یو بدبخت چه په زړه کښی ئی سخت مهر ؤ سجده ئی ونه کړه خو له ځمکی څخه ئی لډ څه خاوره پورته کړه او پر هغی باندی ئی خپل وچولی (تندی) کیښود او وی ویل چه ماته دومره کافی دی.

#### تمت سورة «النجم» ولله الحمد والمنة

سورة القمر مكية الا الآيات (٤٤) و (٤٥) و (٤٦) فمدنية وهي خمس وخمسون آية وثلث ركوعات رقمها (٤٥) تسلسلهاحسب النزول (٣٧) نزلت بعد سورة «الطارق».

د «القمر» سورت مکی دی ماسواء له (٤٤) ؤ (٤٥) ؤ (٤٦) آیاتونو څخه چه مدنی دی (٥٥) آیته دری رکوع

لری په تلاوت کښی (۱۵) او په نزول کښی (۳۷) سورت دی وروسته د «الطارق» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### إِقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَمُرُ<sup>®</sup>

رانژدی شو قیامت او خیری دوه توتی شوه سپوږمی.

تفسیر: له هجرت څخه پخوا رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په (منا) کښی تشریف درلود (لرلو)

ـ د کافرانو یوی لوئی جرګی له دوی څخه یوه معجزه وغوښته ـ دوی وفرمایل چه د آسمان په لوری وګورئ! ناڅایه سپوږمي له منځه دوه ټوټي شوه یوه ټوټه ئي د لمرخاته په لوري ـ او بله توته ئی د لمر پریوتو په لوری لاړه په منځ کښی ئی غر حائل ؤ ـ کله چه د کافرانو جرګی دا لویه معجزه ولیده سره ئی وویل چه «محمد صلی الله علیه وسلم پر مونږ یا پر سپوږمی باندی سحر جادو کوډي کړي دي». دغي معجزي ته (شق القمر) وائي او دا يوه نمونه يا نښه وه د قيامت چه وروسته له دی څخه به هر شي لکه دا شلیږي او چوې طحاوي او ابن کثیر او نورو د دي واقعی د تواتر دعوی کړی ده او له کوم عقلی دلیل سره تر اوسه پوری د هسی واقعاتو محال کیدل نه شی ثابت کیدی ـ او یواځی د استبعاد یه بناء باندی داسی قطعی الثبوت شیان نه شی تردید کیدی. بلکه استبعاد خو اعجاز لره لارم دی. ورځنیو واقعاتو ته څوک معجزه ویل شی؟ ځمونږ هغه مستقل مضمون دی وکوت شي چه په «المحمود» کښې د معجزاتو او خوارق العاداتو یه نسبت خور شوی دی. یاتی شوه دا خبره که (شق القمر) واقع شوی وی نو په تواریخو کښی ولي هغه نشته! په ياد ئې ولرئ چه دا قصه د شپېي ده نو په ځينو ملکونو کښې د مطالعو د اختلاف په سبب په دی وخت کښي ورځ وه او په ځینو ځایونو کښي نیمه شپه او خلق به اوده ؤ او که ځینې وی او یه خلاصه هوا کښې ناست وی او هر چیرې اسمان هم صاف او شین وی نو عادتاً دا ضروری نه ده چه هغوی تول د آسمان به لوری هسی وګوری چه هیڅ سترګی ئی له سپوږمی ځینې په بل لوری وا نه وړی. که ير ځمکې باندې د سپوږمي رڼا (رنړا) وی او آسمان هم شین وی نو د هغی د دوو توتو کیدلو څخه د هغی په رڼا (رنړا) کښی کوم محسوس فرق او توپير (تفاوت) نه څرګنديږي. برسيره په دې دا قصه د څو ريو (ثانيو) پيښه وه. مونږ وينو چه ډير ځلی د سپوږمي تندر (خسوف) بيښيږی او تر ډير وقت يوری ځنډيږی (وږديږی) ولی په ملیونو انسانان نه یری خبریږی په تیره بیا چه په هغی زمانی کښی لکه نن غوندی رصدخانی او نور آلات او ادوات هم نه ؤ او نه دومره مکمل او وسیع انتظامات او نه د تقاویمو \_ جنتریگانو زیادت ؤ او نه دومره اشاعت ؤ. په هر حال د دی معجزی نشتوالی په غربی تاریخونو کښی د دی د تکذیب دلیل نشی کیدی او په شرقی تواریخو کښی د دی معجزی ذکر شته. په هندوستان کښي د (ماليبار) د مهاراجي د اسلام سبب هم دا واقعه شوی ده.

## وَإِنْ يَرُواالِيَةً يُعْرِضُوا وَيَعْوَلُوا سِحُوْمُ مُتَمَرَّتُ

او که ووینی دغه (کفار د قریشو) کوم دلیل (د قدرت) نو پر څنګ به شی دوی (مخ به واړوی) تری او وائی به دوی (دغه) سحر کوډی دی قوی چه له پخوا راهیسی راځی.

تفسیر: یعنی پخوا له دی هم د نبوت دعوی کوونکیو د داسی سحر او کوډو دعاوی کړی دی

هم هغسی چه هغه تللی دی ـ دا به هم ځی.

### وكَنَّ بُواوا لَّبُعُوا الْهُواءَ هُمْ وَكُلُّ امْرِمُّ سُتَقِرَّ ﴿

او دروغجن کوی دوی (حق لره) او متابعت کوی دوی د خواهشونو خپلو او هر کار قرار نیوونکی دی (سره له کوونکی خپل په نعیم یا جحیم کښی).

تفسیر: یعنی د هغوی عذاب هم په خپل وقت باندی راتلونکی دی او هغوی لره هغه هلاک او گمراهی چه د الله تعالیٰ په علم کښی ټاکلی (مقرر) شوی ده هیڅ وړاندی وروسته کیدونکی نه ده.

## وَلَقَانُ جَأَءَهُمُوسِ الْأَنْكَاءَ مَا فِيلُهِ مُزُدَجَرُ ۗ

او خامخا په تحقیق راغلی دی دوی ته خبری د اهلاک د پخوانیو امتونو هغه شی چه په هغه کښی امتناع سرزنش ؤ (له کفره).

تفسیر: یعنی د قرآن کریم په وسیله هر راز (قسم) احوال او د تباه شویو قومونو واقعات درښکاره شوی دی که په هغو باندی غور وکړئ نو د الله تعالیٰ له لوری لویه تنبیه او ویښول دی. راغلی دی دغو منکرانو ته دغسی پند چه:

#### حِكْمَةُ بَالِغَةُ فَمَا تُغُنِ النُّثُرُ وَفَتُولَّ عَنْهُمُ

حکمت دی کامل نهایت ته رسیدلی پس هیڅ نفع نه رسوی (دوی ته) ویروونکی (انبیاءِ قرآن مواعظ) نو مخ وګرځوه ته له هغوی څخه.

تفسیر: یعنی قرآن مجید د پوره عقل او حکمت د خبرو مجموعه ده که څوک ئی په ښه نیت او پوره توجه سره ولولی نو په زړونو کښی ئی ځای نیسی او په کښی لویږی مگر د افسوس ځای دلته دی چه سره د دومره لار ښوونی او د هدایت د اسباب د شتو بیا هم دوی هدایت نه مومی او په سمه لاره نه راځی او هیڅ یو نصیحت او پوهول په دوی باندی خپل اثر نه اچوی هومره چه دوی وپوهوی هم هغسی چه په تیږو (ګټو) کښی موړی (میخ) نه ننوځی پند هم د هغوی په زړونو او سنګدلو بدبختانو په فکر کښی ډیر زونو او سنګدلو بدبختانو په فکر کښی ډیر زیات مه اوسځ تاسی د خپل تبلیغ فرض او د دعوت وظیفه او دنده په ښه شان او سلوک سره ادا

وفرمایی ـ اوس نو د زیات تعاقب ضرورت نشته پریږدئ چه هغوی د خپلی هستوګنی د ځای په لوری ور درومی.

### نَوْمَرِيدُعُ الدَّاعِ إِلَّ ثَنَّ ثُكُورٍ ﴿

(او یاده کړه هغه) ورځ چه راوبولی (دوی لره) بلونکی یو شی نااشنا ته (چه حساب او جزاء د اعمالو ده).

تفسیر: یعنی د حشر د ډګر (میدان) په لوری د شمیر (حساب) ورکولو دپاره.

#### مُثَنِّعًا أَيْصَارُهُمْ

حال دا چه ویریدونکی خړی خواری به وی سترګی د دوی.

تفسیر: یعنی په هغه وقت کښی به ئی د خوف او ندامت لامله (له وجی) په ډیر ذلت او ندامت سره ستر کی څوړی او مړی وی او له ډیره شرمه به ځمکی ته ګوری.

### يَغُوبُونَ مِنَ الْكَجْدَاتِ كَأَنَّهُمْ جَرَادُ مُنْتَقِرُكُ مُهُطِعِينَ إِلَى الدَّاعِ

رابه وځی دوی له قبرونو څخه ګواکی دوی به ملخان مچان وی خواره واره چه تلوار کوونکی به وی په لوری د بلونکی خپل.

تفسیر: یعنی ګرد (تول) ړومبنی او وروستنی خلق به له خپلو قبرونو څخه ووځی او د مچانو په ډول (طریقه) سره به په ځمکه کښی تیت پیت او خواره شی. او د الله تعالیٰ په مخ کښی به د خپلو چارو د جزاء دپاره په ډیر تلوار سره حاضریږی.

#### يَقُولُ الْكِفِرُونَ لِمَنَا يَوْمُ عَيْدُن

وائي به کافران دا ورځ ده ډيره سخته.

تفسیر: یعنی د هغی ورځی د ویرونکیو احوالو او شدائدو لامله (له وجی) او د خپلو جرائمو له تصوره به کفار داسی ووائی چه دا بده سخته ورځ ده! وبه لیده شی چه نن به څه راباندی تیریږی. وروسته دا راښیی چه قیامت او د آخرت عذاب پخپل وقت باندی راتلونکی دی. ډیرو دروغجنانو ته له هغه څخه پخوا په دنیا کښی هم یوه سخته ورځ په مخ راغلی ده.

## كُنَّبَتُ تَبْلَكُمُ تَوْمُرُنُومٍ فَكُنَّ بُواعَبُكُ نَا وَقَالُوا مَعْنُونٌ وَازْدُجِرَ ٠

دروغجن کړی دی پخوا له دوی څخه قوم د نوح نو دروغجن کړ دوی بنده ځمونږ او وی ویل چه (دغه نوح) لیونی دی او منع کړی شوی دی (له دعوت د خلقو نه).

تفسیر: کفارو به تهدیداً ویل ای نوحه که ته له خپلو هسی خبرو نه اوړی نو مونډ به دی تر ډبرو (ګټو) لاندی خښ کړو! ګواکی په داسی ویرولو سره ئی د هغوی خبرو ته غوډ نه نیو او د ده خبری په توی تللی. ځینی د ﴿وَالْدُحُورَ ﴾معنی داسی کوی چه لیونی یا بادسار یا رنځور دی او سد (هوش) او عقل تری ورک دی. (العیاذ بالله).

## فَدَعَارِبَّةَ آنِي مَغُلُوثِ فَالْتَصِرُ®

پس دعا سؤال وکړ (نوح) له ربه خپله (داسی چه) بیشکه زه مغلوب عاجز شوی یم نو بدل می واخله (له کفارو).

تفسیر: یعنی له سلهاؤ کلونو پوهولو سره هم کله چه څوک د دوی په خبرو باندی ونه پوهیدل نو دوی هغوی ته خیری وفرمایلی او وی ویل «آلویه څیښتنه (خاونده)! زه اوس د دوی له لار خوونی څخه عاجز شوی یم. پر دوی باندی ځما هدایت او لار خوونی هیڅ اغیزه (تاثیر) او اثر ونه کړ. اوس نو ته د خپل دین او پیغمبر بدل او کسات واخله! او پر ځمکه باندی هیڅ یو کافر ژوندی مه پریږده!».

# فَفَتَخُنَّا اَبُوَابَ السَّمَآءِ بِمَآءٍ مُّنُهُوبِ ۗ وَفَجَّرُنَا الْأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَعَى الْمَآءِ عَلَى الْمِرِقِّكُ قُدِرَةً

نو وپرانیستل مونږ ورونه د آسمان په اوبو ډیرو راتوئی شویو سره (له آسمانه) او وبهولی مونږ له ځمکی څخه (هم) چینی بیا سره ګډی شوی ټولی اوبه (د آسمان او د ځمکی) په هغه کار باندی چه ټاکلی مقرر شوی ؤ (چه اهلاک د قوم د نوح ؤ).

تفسیر: یعنی اوبه داسی سختی راوشوړیدی لکه چه د آسمان گرد (ټولو) ورخونه خلاص شوی وی او لائدی د ځمکی ټولی اوبه هم له یوی مخی د باندی راوخوتیللی او دومره زیاتی اوبه راووتی لکه چه د ځمکی مخ د لویو چینو یوه مجموعه شوه، بیا د لائدی او د باندی او دا دواړه اوبه سره گدی شوی د هغه کار دپاره حاضری شوی چه د الله تعالیٰ له خوا لا پخوا له هغه ټاکلی (مقرر) شوی ؤ، یعنی د نوح علیه السلام د قوم تباهی ـ هلاکت او ډوبیدل.

## وَحَمَلُنهُ عَلى ذَاتِ ٱلْوَاجِ وَدُرُو ﴿ عَيْرَى بِأَعْيُنِنَا

او سور کړی وو مونږ دغه (نوح) پر (بيړی چه) خاونده د تختو پلنو او ميخونو پريړو (غټو) وه چه تلله ګرځيده په ځای د ليدلو د سترګو ځمونړ.

تفسیر: یعنی د دی ویروونکی طوفان په وقت کښی د نوح علیه السلام بیری ځمونړ تر کتنی حفاظت او نگرانی لاندی وه . او په ډیره هوسائی (راحت) او آرامی سره د اوبو په سر گرځیده .

# جَرْآؤُلِنَ كَانَ كُفِرَ)®

(واقع شوی ؤ دا طوفان) لپاره د امداد د هغه چا چه کفران د احسان ئی کړی شوی ؤ (چه نوح دی).

تفسیر: یعنی کفارو د نوح علیه السلام بی قدری وکړه او د الله تعالیٰ د خبری له منلو محخه ئی مخ واړاوه. دا وه د هغه سزا او انتقام چه د لوی طوفان او سخت محپان په ډول (طریقه) ورورسیده.

## وَلَقَدُ تُرَكُنْهَا أَلِيَةً فَهَلُ مِنْ مُثَرَّكِهِ

او خامخا په تحقیق پریښودله مونږ دغه (بیړی) یو دلیل (د قدرت خپل) نو آیا شته څوک یادوونکی یند اخیستونکی. تفسیر: یعنی فکر کوونکی لره په دی واقعی کښی د قدرت ډیر دلائل او د عبرت زیاتی نښی دی یا ئی دا مطلب چه نن د کشتی وجود په دنیا کښی هغه قصه را په یادوی او د الله تعالیٰ د لوی قدرت لویه نښه ده ځینی وائی چه عیناً همغه د نوح علیه السلام کشتی تر ډیری مودی پوری پاتی او د (جودی) پر غره باندی پرته وه تر دی چه د دی امت د خلقو تر ستر کو هم تیره شوی وه . والله اعلم.

## قَلَيْفَ كَانَ عَلَابِي وَنُدُرِ®

پس څرنګه ؤ عذاب ځما (په دوی چه می هلاک کړل ټول په طوفان) او ویرول (ځما په ژبی د نوح).

تفسیر: یعنی ځما عذاب ئی ولید چه څومره ویروونکی دی او ځما ډارول څومره په ځای او رښتیا دی.

## وَلَقَتُ يَتَّرُنَا الْقُنُ الْ لِلدِّكْرِ فَهَلُ مِنْ مُّكَ كِرِ<sup>®</sup>

او خامخا په تحقیق آسان کړی دی مونږ قرآن دپاره د یادولو او پند اخیستلو نو آیا شته څوک یادوونکی پند اخیستونکی.

تفسیر: یعنی له قرآنه پند اخیستل ډیر آسان دی ځکه هغه مضامین چه د ترغیب ـ ترهیب ـ انداز ـ تبشیر او نورو په نسبت دی هغه ګرد (تول) بالکل صاف ـ سهل ـ ساده او آسان او مؤثر دی او دومره سهل او صاف دی چه هر سړی په لږ فکر او غور سره پری پوهیږی. تنبیه: د آیت مطلب دا نه دی چه قرآن یواځی یو سطحی او معمولی کتاب دی، او دقائق ـ حقائن او غوامض پکښی نشته ځکه چه د هغه علیم ـ خبیر د کلام په نسبت به هسی اتکل او کمان څوک وکړی شی؟ آیا داسی دی فرض کړ شی کله چه پاک الله له خپلو بندګانو سره خبری کوی نو معاذ الله له خپلو لایتناهی علومو څخه بالکل جلا (جدا) کیږی؟ او ساده خبری کوی؟ یقینا د ده په کلام کښی هسی ژور حقائق او دقائق شته چه د هغو لتول د نورو په خبرو کښی چتی (بیکاره) او عبث دی. نو ځکه په حدیث کښی راغلی دی «لاتنقضی عجائبه د کښی چتی (بیکاره) او عبث دی. نو ځکه په حدیث کښی راغلی دی «لاتنقضی عجائبه د کماء د دی باک کتاب د دقائقو او اسرارو په نسبت او د هغو د خبایاؤ په لتولو او د زرهاؤ احکامو دی پاک کتاب د دقائقو او اسرارو په نسبت او د هغو د خبایاؤ په لتولو او د زرهاؤ احکامو دی پاک کتاب د دقائقو او اسرارو په نسبت او د هغو د خبایاؤ په لتولو او د زرهاؤ احکامو استنباط په شاؤ خوا کښی خپل عمرونه صرف کړی دی خو سره له هغه هم د هغه پای (آخر) او

انتهاء ته نه دی رسیدلی.

# كَنَّبَتْ عَادُّ فَكَيْفَ كَانَ عَنَا إِنْ وَنُذُرِ النَّا أَرْسَلُنَا عَلَيْمِمُ رِيْعًا صَرُّعَرًا فِي يَوْمِ نَحْسِ مُسْتَمِرِيْ

دروغجن کړی ؤ عادیانو (هود) نو څرنګه ؤ عذاب ځما او ویرول ځما بیشکه مونږ لیږلی ؤ مونږ پر دوی باندی باد ډیر سخت په ورځی نحسی (د بدی) کښی چه تل وی بدی ئی (پر دوی باندی چه په کښی اهلاک شو).

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی بدی او نحوست پورته نه شو تر څو ګرد (ټول) سره تمام نه شول او دا د نحوست ورځ هغوی لره وه نه تل» هغه ورځی منحوسی ګڼلی کیږی ـ لکه چه په ناپوهانو کښی مشهوره ده . که هغه ورځ د عذاب د راښکته کیدلو په نسبت تل منحوسه وګڼله شی نو کومه ورځ به بختوره وګڼله شی. په قرآن کریم کښی تصریح ده چه هغه عذاب اووه شپی او اته ورځی پرله پسی وو . اوس نو وښیئ چه په دی تقدیر د اونی (هفتی) کومه ورځ به له نحوسته تشه وی؟

## تَثْرِعُ النَّاسُ كَأَنَّهُمْ آعُجَازُنَخْيِل مُّنْقَعِرِ®

چه را ایستل به (باد له پتو ژورو کندو د ځایونو خپلو نه) خلق گواکی دوی تنی د خرماؤ وی چه له بیخه را ایستلی شوی یه ځمکه یریوتلی وی.

تفسیر: د عاد قوم ډیر پیاوړی (بهادر) قوی او د لویو جثو او ونو (قد) خاوندان ؤ خو دوی د دی سخت باد او د لویی سیلئ له ورښه داسی سر په څټ راولویدل لکه چه د کجورو ونی چه له سته او بیخه وویستلی شی او هغه خوا وغورځولی شی.

# فَكَيْفَكَ كَانَ عَذَا بِيُ وَنُثُرُ وَ وَلَقَدُ يَسَّرُ نَالْقُرُ الْنَ لِلذِّكُرُ فَهَلُ مِنْ مُّتَكِرٍ شَّكَةً بَتُ ثَمُوُدُ بِالتَّنُونِ

نو څرنګه ؤ عذاب ځما او ويرول ځما (له بيخه ايستل مي) او خامخا په

قالفماخطبكم(٢٧) القمر(١٥)

تحقیق آسان کړی دی مونږ قرآن ذکر پند اخیستلو ته نو آیا شته څوک یادوونکی پند اخیستونکی دروغجن کړی ؤ ثمودیانو (انبیاء او نور) ویروونکی.

تفسیر: یعنی حضرت صالح علیه السلام ئی دروغجن کړ او حال دا دی چه د یوه نبی دروغجن کول عیناً د تولو پیغمبرانو دروغجن بلل دی ځکه چه د دین په اصولو کښی دوی ګرد (ټول) یو د بل مصدقان او مؤیدان دی.

## فَقَالُوْ ٓ الْبَشَرَامِ تَنَاوَاحِدُ اتَثَيِعُكَ إِنَّ آلِذًا لَّفِي ضَلْلٍ وَّسُعُرٍ ﴿

پس وویل دوی آیا یو بشر لره له مونږ څخه چه یو دی متابعت و کړو (مونږ چه ډیر یو) ده لره بیشکه مونږ په دغه وقت کښی خامخا به یو په ګمراهی او لیونتوب کښی (نو نه ئی کوو متابعت).

تفسیر: یعنی دغه خو کومه آسمانی پرښته نه دی بلکه مونږ غوندی یو سړی دی هغه هم یو بیکس او یواځی چه هیڅ یو قوت او ملګری ورسره نشته دی غواړی چه مونږ راښکته او د خپل ځان تابع وګرځوی او حال دا دی چه دا کار له سره هیڅ کیدونکی نه دی که مونږ د ده په خبرو باندی وغولیږو او د ده په لومه کښی بند شو نو دغه به ځمونږ سخته غلطی او ناپوهی حماقت څرګند کړی بلکه دا کار به له لیونتوب سره سم وی هغه مونږ ویروی چه که تاسی ځما دا خبری ونه منځ نو په اور کښی لویږئ او ځمونږ په نزد په اور کښی لویدل دا دی چه مونږ ده خبرو ته غوږ کیږدو او تابع ئی وګرځو.

## ءَٱلۡقِى الذِّكُوۡعَلَيۡهِ مِنُ بَيۡنِنَا بَلُ هُوَكُنَّ اجُ اَشِرُّ<sup>®</sup>

آیا غورځولی شوی دی ذکر وحی په ده باندی په منځ ځمونږ کښی (نه ده شوی وحی) بلکه دی ډیر دروغجن متکبر دی (چه پخپله ځان غټوی).

تفسیر: یعنی پیغمبری ته د نورو خلقو په منځ کښی یواځی هم دغه پاتی و؟ ګردی (ټولی) خبری ئی دروغ دی! خامخا ځان لوی راښیی! تکبر کوی او وائی چه زه د الله تعالیٰ له لوری استاځی او پیغمبر یم! او ګرد (ټول) قوم ته ښائی چه ځما خبری ته غوږ کیږدی او اطاعت می وکړی او حکم می ومنی! نو تردیداً فرمائی الله اکرم شانه واعظم برهانه داسی چه:

### سَيَعْكُمُونَ غَدَّامِّنِ الْكُذَّابُ الْرَشِونَ

ژر ده چه پوه به شی دوی صباح (په وقت د نزول د عذاب کښی يا په ورځ د قيامت کښی) چه څوک دی هغه ډير دروغجن متکبر.

تفسیر: یعنی ډیر ژر معلومیږی چه د دی دواړو په منځ کښی دروغجن او متکبر څوک دی؟

### إِنَّا مُرْسِلُوا النَّا تَةِ فِشَّةً لَّهُمُ

بیشکه مونږ لیږونکی یو د اوسی دپاره د فتنی ازمویښت د دوی.

تفسیر: یعنی د هغوی له غوښتنی سره سم مونږ له تیږی (ګټی) څخه اوښه را وویسته او ور ومو لیږله او د هغی په وسیله مو دا په عملی ډول (طریقه) هم ښکاروله چه له هغوی څخه کوم یو د الله تعالیٰ او د هغه د رسول خبری منی؟ او کوم یو د خپل نفس په غوښتنی کار کوی؟

# فَارُتَقِبُهُوْ وَاصْطِبِرُ۞وَنَبِتَهُ هُوُ اَنَّ الْمَاءَقِسُمَةً بَيْنَهُو ً فَارُتَقِبُهُو َ فَارُتَقِبُهُو

پس منتظر اوسه ته (ای صالح!) دوی ته او صبر و کړه (یعنی و ګوره! چه څه نتیجه راوځی؟) او خبر کړه دوی (په دی) چه بیشکه اوبه ویشلی شوی په منځ د دوی (او د اوښی) کښی هر وار د اوبو ته حاضر کړی شوی دی (خاوندان د اوبو یخپل وار).

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی هغه اوښه به په هر وار چه اوبو ته تله نور بودګان (څاروی) او حیوانات به له هغی څخه ویریدل او لری به تښتیدل نو د الله تعالیٰ له لوری وار او نوبت مقرر شو چه یوه ورځ به هغی اوښی اوبه څښلی او بله ورځ به نورو حیواناتو.

## فَنَادَوُاصَاحِبَهُو فَتَعَاظَى فَعَقَرَ ٨

نو راوباله دوی ملګری خپل (لپاره د وژلو د اوښی نو توره ئی واخیسته) پس پری ئی کړی پښی (د هغی اوښی او مړه ئی کړه).

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «یوه بدکاره شعّه وه چه حیوانات ئی ډیر ؤ هغی خپل یو آشنا وسراښاوه (ولمساوه) او هغه د دی اوښی پښی پری کړی او وی وژله نو نازل شو پری عذاب پس له دریو ورځو نه».

# فَكَيْفَ كَانَ عَدَالِي وَنُدُرِ النَّا اَرْسُلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَالْمِنْ الْمُكَنَا عَلَيْهِمْ صَيْحة والمُنْ اللهُ عَلَيْهِمْ مَنْ وَالْمُحْتَظِرِ اللهُ عَلَيْهِمْ مَنْ وَالْمُحْتَظِرِ اللهُ عَلَيْهِمْ مَنْ وَالْمُحْتَظِرِ اللهُ عَلَيْهِمْ مَنْ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهِمْ مَنْ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهِمْ مَنْ وَاللهُ عَلَيْهِمْ مَنْ وَاللهُ عَلَيْهِمْ مَنْ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهِمْ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهِمْ مَنْ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهِمْ مَنْ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

پس شرنگه ؤ عذاب محما او ویرول محما. بیشکه مونږ ولیږه مونږ پر هغو باندی غږ یو (د جبریل) نو شول دوی لکه و په مات شوی (ټوټی ټوټی خس خاشاک واښه شپول جوړوونکی).

تفسیر: یعنی پرښتی یوه سخته کریکه وکړه چه د هغی لامله (له وجی) د هغو ګردو (ټولو) زړونه وچاودل او ټول سره هک پک او ترهور (حیران) پاتی شول او هسی راوبریښیدل لکه چه د وښو یوه لویه کوټه د بودګانو (څاروو) تر پښو لاندی غوبل شوی وی او ګرد (ټول) سره ګوډ او مات او چیت او بوس بوس شوی وی.

## وَلَقَدُ يَتَمْرُنَا الْقُرُانَ لِلدِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُكْرِدِ اللَّهُ وَلِمَ اللَّهُ وَمِلْ اللَّذُونِ

او خامخا په تحقیق آسان کړی دی مونږ قرآن لپاره د ذکر یادولو پند اخیستلو نو آیا شته څوک یادوونکی پند اخیستونکی؟ دروغجن کړی ؤ قوم د لوط ویروونکی انبیاء لره.

تفسیر: یعنی دوی حضرت لوط علیه السلام ته دروغجن وویل او په داسی کار سره چه د یوه نبی تکذیب ئی و کړ یا دروغجن کړی قوم د لوط لوط یه ویرولو او یند ورکولو د ده سره دوی لره.

## ٳ؆ۧٲۯؙڛۘڶڬٵۼۘؽۿؚۄؙڂٳڝؠؙٵٳڷڒٙٵڶٷٛۅٟٝڹۼۜؽڹ۠ۿۄؙڛؘؚڿڔٟ۞ ڹۨۼؠؘڎٙڡٞڹؽؙۼٮؙ۫ڔڹؙ۠ٵػۮٳڬۼٛڗۣؽٙڡؽؙۺػۯ۞

بیشکه مونږ لیږلی ؤ مونږ پر دوی باندی باد کاڼی ویشتونکی مګر کورنی د لوط وموژغورل (وموساتل) دوی په پیشمنی کښی له جهته د مهربانی له نزده ځمونږ هم داسی (د آل لوط په شان) جزاء ورکوو مونږ هغه ته چه شکر وباسی حق منونکی وی.

تفسیر: یعنی لوط علیه السلام په پیشمنی کښی له خپلو کورنیو سره روغ رمټ ووتلو او هغوی ته هیڅ رېړ (تکلیف) او عذاب ونه رسید. او ځمونږ عادت هم داسی دی چه حق پیژندونکیو او شکر ویستونکیو بندګانو ته هسی جزا ورکوو.

## وَلَقَدُ اَنْذَرَهُمُ رَبُطْشَتَنَا فَتَمَارَوْا بِالنُّذُرِ®

او خامخا په تحقیق ویرولی ؤ (لوط) دوی لره له نیولو ځمونږ څخه نو شک وکړ دوی په ویرولو (د هغه کښی).

تفسیر: یعنی د هغو په خبرو کښی به یی چتی (بیکاره) ویناوی شبهی جګړی کولی او هغه به ئی دروغجن کاوه (په ویلو د ده کښی).

# وَلَقَدُرَاوَدُوْهُ عَنْ ضَيْفِهِ فَطَمَسْنَآ اَعَيْنَهُمُ فَنُوْقُوْا عَدَانِي وَنُدُرِ®

او خامخا په تحقیق غوښتی ؤ دوی له دغه (لوط څخه) میلمانه د هغه (بدکاری ته) نو محو ړندی کړی مونږ سترګی د دوی پس (وفرمایل الله دوی ته په ژبه د ملائکو چه) وڅکئ تاسی ثمر د عذاب ځما او د ویرولو ځما.

تفسیر: پر هغو پرښتو باندی چه د ښکلیو هلکانو په اشکالو راغلی وی دوی د انسانانو ګمان کړی او د خپلو بدو اخلاقو او بدو رشو په غوښتنه پر دوی باندی د لاس اچولو په فکر کښی شول نو مونږ هغوی ډانده کړل چه هر لوری ته ګرځیدل او له هر شی سره لګیدل او هیڅ شی به هغوی ته نه ښکاریده نو ورته ومو ویل چه ډومبی تاسی د دی عذاب خوند و څکئ!

## وَلَقَنُ صَبَّحَهُ مُكُرِّةً عَنَاكِ مُّستَقِرُّ فَنُدُوقُوا عَذَالِي وَنُدُرِه

او خامخا په تحقیق راغلی ؤ دوی ته په وقت د صباح کښی عذاب چه ثابت

قرار نیوونکی ؤ (په دوی باندی) نو (وفرمایل الله دوی ته په ژبه د ملائکو چه) وڅکئ تاسی ثمره د عذاب ځما او د ویرولو ځما.

تفسیر: یعنی له ړندولو څخه وروسته مو د هغوی کلی واړول او پر دوی باندی می له پاسه تیږی (ګتی) وورولی له هغه وړوکی عذاب څخه وروسته دا لوی عذاب ؤ چه پر دوی باندی له پاسه د صباؤن په وقت کښی راولوید.

# وَلَقَدُ يَسَّرُونَا الْعُرُانَ لِلدِّكْرِ فَهَلَ مِنَ مُّلَّكَ كَرِهُولَقَدُ عَلَى مِنَ مُّلَكَ كَرِهُولَقَدُ عَلَى اللَّذُرُهُ

او خامخا په تحقیق آسان کړی دی مونږ قرآن لپاره د ذکر یادولو پند اخیستلو نو آیا شته څوک یادوونکی پند اخیستونکی. او خامخا په تحقیق راغلی ؤ (فرعون او) قوم د فرعون ته ویروونکی.

تفسير: حضرت موسىٰ او هارون عليهما السلام او د هغوى ويروونكى نهه مشهورى معجزى.

## كَذُبُوا بِالْيِتِنَاكُمِ هَا فَأَخَنُ نَهُمُ آخُذَ عَزِيْزِمُّ قُتَدِرِ ٥

دروغجن کړل هغوی دلائل د قدرت ځمونږ ټول نو ونيول مونږ دوی په نيولو د ذات ډير غالب او قادر سره.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ نیول زبردست نیول دی چه د هغه قوت او قدرت له لاسه هیڅوک چیری نشی تښتیدلی ـ لکه چه د فرعونیانو گرد (ټول) لاؤ لښکر ئی سره له فرعون د قلزم په بحیره کښی هسی سره ډوب کړل چه یو تن هم د هغو له منځه خلاص نشو.

# ٱلْفَارُكُوْخَدُرُيِّنُ الْوِلَلِمِكُمُ الْمُلَكُوْ بَرَاءُةٌ فِي التَّرْبُوِ ﴿ اَمْ يَقُولُونَ خَنُ جَمِينَعُ أَنْتَصِرُ ﴿

آیا کفار ستاسی (ای عربو!) غوره دی له ړومبنیو (کفارو) د تاسی څخه یا

قالفماخطبكم(٢٧)

تاسی ته (حکم) د خلاصی دی په (ډومبنیو) کتابونو کښی. آیا وائی دوی (چه) مونږ یو ټولی مرستی (مدد) کوونکی یو له بل سره بدل اخیستونکی.

تفسیر: الله تعالیٰ د رومبنیو قومونو قصه اوروی او د هغی په منځ کښی موجوده ؤ خلقو ته خطاب کوی چه آیا له دی موجوده ؤ کافرانو څخه پخوانی کافران کم قوته یا بی شوکته ؤ؟ یا دوی له هغوی ځنی قوی او ښه دی ؟ کله چه مونږ هغو تیرو کافرانو ته د هغوی د کفر او طغیان په سزا کښی تباهی ورکړه نو آیا د دوی تباهی کومه سخته خبره ده؟ یا دوی ته د الله تعالیٰ له لوری کوم لیکلی امر ورکړی شوی دی چه هومره مو چه زړه غواړی شرارت او سرکشی وکړئ تاسی ته هیڅوک سزا نه درکوی یا ئی داسی ګڼلی او تاکلی (مقرر کړی) دی چه ځمونږ مجمع او ټولنه ډیره لویه ده مونږ به یو له بل سره مرستی (مدد) کوو او ګرد (ټول) به په دی وسیله له سزا څخه ځانونه ساتو او هیڅوک به نه پریږدو چه ځمونږ په مخ کښی بریالی

## سيُهْزَمُ الجَمْعُ وَيُولُونَ النُّرُسِ

ژر ده چه ماته به کړه شي جمع (د دوی) او وبه ګرځوی دوی شاوی خپلې (مسلمانانو ته له حنګه).

## بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِنُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهِي وَأَمَّرُ<sup>®</sup>

(دغه قتل او ماتی کافی نه ده دوی ته) بلکه قیامت دی وقت ځای د وعدی (د عذاب) د دوی او قیامت ډیر سخت دی (چه نه لری هیڅ علاج) او ډیر تریخ دی (له عذابه د دنیا نه).

تفسیر: یعنی دلته به څه ماتی ومومئ د دوی اصلی ماتی به په هغه وقت کښی وی چه قیامت په سر راودریږی او هغه به د سخت مصیبت وقت وی.

## ٳؾۜٵڵؠؙٛڿؙڔؚڡؚؽؙؽؘڹؙۣڞؘڵڸۊۜڛؙۼڔٟ۞ۘؽۅؙڡؙۘڬؽؙؽڂؠٛٷؽڔڣٳڵٮۜٵڔۼڵ ٷٛڿۅ۫ۿؚۺٝڎ۠ٷٷٛٳڡؙڛؘۜۺڠۘۯ۞

بیشکه گنهگاران په گمراهی کښی دی او په اور گرم (د دوزخ او لیونتوب) کښی دی. هغه ورځ چه راکش کړل به شی دوی په اور (د دوزخ) کښی په مخونو د دوی (وبه ویل شی دوی ته زجراً چه) وڅکئ تاسی (مزه) د مس کولو رسیدلو (د اور) د دوزخ.

تفسیر: یعنی په هغه وقت کښی د غفلت لامله (له وجی) هک بک او حیران پاتی کیږی او دا سودا یی هلته له ککری څخه راوځی چه په زیړو سترګو او مات اورمیږه د دوزخ په اور کښی راښکوولی شی او وبه ویل شی دوی ته زجراً د ملائکو په ژبه چه «واخلئ اوس لږ څه د دی ګرم اور مزه هم وڅکئ!».

## ٳ؆ٛػؙڷۺؙؙؿؙٞڂؘڶڤڹۿؙ بِقَدَرٍ<sup>®</sup>

بیشکه موند هر شی پیدا کړی مو دی په (پومبنی ازلی) اندازه سره.

تفسیر: هر راتلونکی شی لا له پخوا څخه د الله تعالیٰ په علم کښی شته او کتمت (هو بهو) هم هغسی لیکلی شوی دی او له هغه څخه هیڅ یو شی وړاندی وروسته کیدونکی نه دی. د دنیا عمر، د قیامت وقت او نور ټول شیان د الله تعالیٰ په ازلی علم کښی معین، مقرر او ټاکلی شوی دی چه هغه خامخا په همغه مقرر او مقدر وقت کښی واقع کیدونکی دی او له سره په هغه کښی تقدیم او تاخیر نشی کیدی.

## وَمَا اَمُونَا إِلَا وَاحِدَةٌ كَلَمْجٍ بِالْبَصَرِ @

او نه دی امر ځمونږ (یو شی لره چه اراده مو کړی ده د هغه د پیدا کولو) مګر (امر) یو ځل لکه رپول د سترګو.

تفسیر: یعنی د ستر کو په رېولو کښی د هر څیز اراده چه الله تعالیٰ وفرمائی هم هغسی کوی الله تعالیٰ ته د یوه شی په جوړولو یا د یوه څیز په ورانولو کښی هیڅ ځنډ (ایسارتیا) نه واقع کیږی او نه څه رېړ (تکلیف) او مشقت ورییښیږی.

## وَلَقَدُ اَهُلُكُنَا اَشْيَاعُكُوْ فَهَلُ مِنْ مُكَرِّرِ®

او خامخا په تحقیق هلاک کړی دی مونږ مشابه نظائر ستاسی (له سابقه ؤ اممو) نو آیا شته څوک یادوونکی یند اخیستونکی.

تفسیر: یعنی تاسی غوندی ډیر کافران مو تباه کړی دی نو په تاسی کښی دغسی کوم فکر کوونکی نه دی چه د هغو له احواله عبرت واخلی او په صدق سره ایمان راوړی.

## وَكُلُّ شَيٌّ فَعَلْوُهُ فِي الزُّبُرِ

او هر هغه شی چه کړی دی هغوی (لیکلی شوی دی) په (پاڼو د اعمالنامی د دوی او په) لوح محفوظ کښی.

تفسیر: یعنی هر یو نیک او بد عمل وروسته له کولو څخه د هغوی په اعمالنامو کښی لیکلی کیږی او د پوښتنی په وقت کښی دا ګرد (ټول) کاغذونه او دفترونه وروړاندی کیږی.

## و كُلُّ صَغِيُرٍ وَكَبِيرٍ مُّسُتَطَرُّ

او هر وړوکی او لوی (عمل که خیر وی که شر وی) لیکلی شوی دی (په لوح محفوظ کښی).

تفسیر: یعنی پخوا له دی څخه د هر وړوکیو او لویو شیانو تفصیل په لوح محفوظ کښی لیکلی شوی دی او ګرد (ټول) دفترونه ئی په منظم ډول سره مرتب دی تر دی چه ډیر یو وړوکی شی هم له قلمه نه دی لویدلی.

# ٳڹۜٵڵٛؠؙؾٞڡؚؽؘڹؽؙؙؚ۬ڂؚؾ۬۬ؾٷۜڣۿڔۣ۞ؚؽؙڡؘڠٙۘٙػڽڝۮ؈ۣٙۼٮؙۘۮ ڡؚڵؽڮؿؙٞڡؙؙؾؘڔڔٷۧ

بیشکه ویریدونکی به په جنتونو کښی وی او په ویالو کښی وی (چه څکی له

قالغماخطبكم(٢٧)

اوبو شرابو \_ شاتو \_ شودو د هغو) په مجلس (حق) رښتيا (د جنت) کښي په نزد د باچا لوی قدرت لرونکي (چه هيڅوک ئي نشي عاجزولي).

تفسیر: وروسته له مجرمینو څخه اوس د متقینو انجام بیان فرمائی چه دوی به د خپل صدق په سبب د الله تعالیٰ د استامحی له رښتیا وعدی سره سم په یوه غوره محای کښی وی چه هلته به ئی د مالک الملک والملکوت د قرب دولت په لاس وی.

اللهم انك مليك مقتدر ماتشاء من امر يكون فاسعدنا في الدين وكن لنا ولا تكن علينا وآتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار.

#### تمت سورة القمر بعون الله وتوفيقه

سورة الرحمٰن مدنية وهى ثمان وسبعون آية وثلث ركوعات رقمها (٥٥) تسلسلها حسب النزول (٩٧) نزلت بعد سورة الرعد.

د «الرحمٰن» سورت مدنی دی (۷۸) آیتونه (۳) رکوع لری په تلاوت کښی (۵۰) او په نزول کښی (۹۷) سورت دی وروسته د «الرعد» له سورته نازل شوی دی.

### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

## ٱلرَّحُلْنُ فَعَكُمِ الْقُرُّ الْنَّ

رحمٰن ښوولي دی قرآن (هغه چاته چه اراده ئي شوی ده د ښووني د قرآن).

تفسیر: یعنی دغه قرآن کریم د الله تعالیٰ به عطایاؤ کنبی لویه عطیه او د ده به نعمتونو کنبی له گردو (تولو) څخه لوی نعمت او رحمت دی. د انسان بساط ته او د هغه ظرف ته خیال وکړئ او د قرآن د علم دا بی څنډی (غاړی) لرونکی لوی بحر او سیند ته وګورئ او بیا محیر شئ چه انسان ته ئی سره له دومره ضعفه محومره عزت او لوئی د عظیم الشان قرآن په وربښلو سره ورکړی ده! او دی ضعیفالبیان انسان ته ئی له آسمانونو او غرونو محخه خورا (ډیر) لوی او دروند شی وربښلی دی او دی ئی د هغه حامل ګرځولی دی چه هغه د رحمٰن هم دا پاک کلام دی. که نه چیری بشر او چیری د الله تعالیٰ کلام؟

تنبیه: د «النجم» په سورت کښی ئی وفرمایل چه ﴿ عَلَمْهُ شَوِیدُالْقُوٰی ﴾ الآیة \_ او دلته ئی راڅرګنده کړه چه د قرآن اصلی ښوونکی الله تعالیٰ دی که څه هم د پرښتو په وسیلی سره ئی رابښی.

## خَلَقَ الْإِنْسَانَ فَعَلَمُهُ الْبَيَانَ ©

پیدا کړی ئی دی انسان بیا ئی ورښوولی دی بیان (خبری چه د زړه مقصدونه ئی یری ادا کیږی).

تفسیر: «ایجاد» یعنی د وجود عطاء فرمایل د الله تعالیٰ له لویو نعمتونو څخه دی. بلکه د گردو (تولو) نعمتونو بیخ دی او هغه په دوه ډوله (قسمه) دی ایجاد د ذات او ایجاد د صفت نو الله تعالیٰ اول سړی پیدا کړ او په هغه کښی یی د علم بیان صفت هم کیښود. یعنی قوت ئی وروباښه چه د خپل زړه خبره په ډیره صفائی ـ حسن او ښه والی سره اداء کړی شی او د نورو په خبرو او اترو باندی هم ښه وپوهیږی. انسان په دی صفت سره قرآن مجید هم لوستی شی او هم ئی لولولی شی د خیر او شر ـ د هدایت او ضلالت د ایمان او کفر ـ د دنیا او آخرت په خبرو باندی هم په ښه شان سره پوهیږی او هم نور پری پوهولی شی.

## الشهر والقريعسبان

لمر او سپوږمی (جاری او روان) دی په حساب سره (چه پخپل تګ کښی نه تیریږی له هغه نه).

تفسیر: یعنی د دواړو طلوع او غروب زیاتوالی او لړوالی یا په یو احوال باندی قائم پاتی کیدل ـ بیا د هغوی په وسیله د فصلونو او موسمونو بدلیدل او په سفلیاتو باندی راز راز (قسم قسم) تاثیرات غورځول دا ګرد (تول) تر یوه خاص حساب او ضابطی او مضبوط نظام لائدی دی مجال نشته چه د هغه له ټاکلی (مقرر کړی) دائری څخه بهر ووځی او د خپل مالک او خالق له ورکړیو شویو احکامو څخه مخ واړولی شی الله تعالیٰ هغه لوئی ګټی چه د دی دواړو په وسیله خپلو بندګانو ته تل وررسوی، دوی په هغو کښی هیڅ قصور او کوتاهی او لنډوالی نشی کولی او پرله پسی دوی د مخلوقاتو په خدمت کښی بوخت او لګیا دی.

## وَّالَّهُو وُ الشَّجُونِينَجُلُنِ وَ وَالشَّجُونِينَ وَالشَّجُونِينَ وَالشَّجُونِينَ وَالشَّجُونِينَ

قالغماخطبكم(٢٧)

او ستوری یا نباتات (چه ساق نه لری د ودریدو) او ونی (چه ساق لری د ودریدو) سجده کوی دوی دواړه (الله تعالیٰ ته دغسی سجده چه له شان د دوی سره مناسب دی او تول د الله تعالیٰ تسبیح وائی چه بل یری نه یوهیږی).

تفسیر: یعنی د علویاتو په شان سفلیات هم د خپل مالک مطیع او منقاد دی له وړوکی ترکودی (نباتات) څخه نیولی تر غځیدلیو پنگو جلغو (تاکو) لویو ونو او غنو ګرد (تول) د هغه د تکوینی امر په مقابل کښی سر په سجده دی که بندګان دوی پخپلو چارو کښی ولګوی نو له هغه څخه هم انکار نشی کولی.

# وَالسَّمَأَةُ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيُزَانَ الْاَتَظْعُوْ إِنِي الْمِيزَانِ ٥ وَالسَّمَأَةُ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيزَانَ ٥ وَالسَّمَةُ وَاللَّهِ مُؤَالُونُ وَالْمُعَنِّرُوا الْمِيزَانَ ٥ وَالْمَعْنُورُوا الْمِيزَانَ ٥

او آسمان پورته کړی دی (الله) هغه (پر ځمکه باندی) او ایښی ئی دی میزان تله (د عدل پر ځمکه باندی) به میزان تله (د عدل پر ځمکه لپاره د دی چه ونه کړئ تاسی تیری په میزان تله (د عدل) کښی (او کوئ معامله په راستی سره) او برابروئ وزن تول په انصاف سره او مهکموئ میزان تلل (او کمی مه کوئ په تول کښی).

تفسیر: وړاندی تر دی د هسی دوو دوو څیزونو بیان راغلی دی دلته هم د آسمان له پاسوالی سره د ځمکی د تیتوالی ذکر یی وفرمایه او ښائی په منځ کښی ئی د تلی او میزان ځکه ذکر کړی وی چه زیاتره د تللو په وقت کښی تله له ځمکی څخه هسکه او د آسمان په لوری اوچته وی دا په هغه تقدیر سره دی چه له میزان څخه هم دا هسی او متعارف میزان مراد وی ځکه چه په دی صورت کښی د زیاترو ورکړه راکړه او د معاملاتو سموالی او د حقوقو حفاظت له هغه سره تړلی دی نو د دی لامله (له وجی) ئی هدایت وفرمایه چه د میزان د ایښودلو مقصد هلته حاصلیږی چه نه د اخیستلو په وقت کښی زیات واخیست شی او نه د ورکولو په وقت کښی لړ ورکړ شی او نه د تلی په دواړو پلو او چابریو کښی هیڅ لړ والی او ډیروالی ولید شی او نه د مرابر وتللی تللو په وقت ډنډی ووهله شی بلکه په ډیر دیانت ـ امانت او نیاو (عدل) سره سم او برابر وتللی شی.

تنبیه: زیاترو اسلافو او پخوانیو مشرانو د میزان له وضع څخه په دی ځای کښی د نیاو (علل) تینګوالی د علل قیام مراد کړی دی یعنی الله تعالیٰ له آسمان څخه اخیستی تر ځمکی او نورو هغو شیانو چه د دوی په منځ کښی شته په هر شی کښی حقانیت او عدالت او مساوات قائم کړی دی او په اعلیٰ درجی سره د هغو شیانو په منځ کښی توازن او تناسب ساتی که په قالفماخطبكم(٢٧)

کائناتو کښی د حق او عدل ساتنه ملحوظه نه وی نو د نړی (دنیا) او نړی والانو (دنیادارو) او د ګردو (تولو) کائناتو دا تول انتظام او ساتنه او انضباط سره ګډوډ کیده . نو ځکه پر مونږ بندګانو باندی هم لاژم دی چه د عدالت او حقانیت په لاری سم او برابر لاړ شو او په هغی باندی مستقیم واوسو . د نیاو (عدل) او انصاف تلی ته هیڅ هسکوالی او تیتوالی ور نه کړو . او نه پر چا باندی تجاوز او زیادت وکړو او نه د چا حق وساتو . په حدیث کښی راغلی دی چه «ځمکه او اسمان په عدل باندی قائم دی».

# وَالْكَرُضُ وَضَعَهَا لِلْاَنَامِ ٥

او ځمکه غوړولي ټيټه کړې ده (الله) دپاره د خلقو.

تفسیر: یعنی خلق په هغی باندی په آرامی او هوسائی (راحت) سره تک وکړی. او راشه درشه ولری او خپل کاروبار دنده (وظیفه) قائمه وساتی.

## فِيهُا فَاكِهَةٌ وَالنَّخُلُ ذَاتُ الْكُلْمَامِر ﴿ وَالْحَبُ ذُوالْعَصُفِ وَالرَّبُعَانُ ﴾

په دی (ځمکی) کښی (ډول ډول ـ قسم قسم) میوی دی او خرماګانی دی خاوندانی د پوښو او (په دی ځمکه کښی دی ډول ډول ـ قسم قسم) دانی خاوندانی د وښو او (خاوندانی) د خوشبوئی ورقی د ښو وږمو.

تفسیر: یعنی میوی او دانی هم له ځمکی څخه راوځی او په غلو او دانو کښی دوه شیان وی. اول دانه چه هغه زیاتره د انسانانو خواړه دی. بل واښه چه هغه د بودګانو (حیوانانو) ازوغه (خوراکه) ده او ځینی نور شیان هم له ځمکی ځنی پیدا کیږی چه یا د خوړلو دپاره پکار راځی یا د خوشوئی دیاره او د ښو وږمو او د نورو چارو او کار فائده ورڅخه اخیسته کیږی.

## فِهَأَيِّ الْأَوْرَتِكُمُاتُكَدِّبْنِ®

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی).

قالغماخطبكم(٢٧)

تفسیر: یعنی ای پیریانو او انسانانو په پاس آیتونو کښی ستاسی د رب هغه عظیم الشان نعمتونه او د قدرت لوئی نښی چه بیان کړی شوی تاسی به د هغو له منځه د کومو کومو څیزونو په دروغ ګڼلو باندی څخردوالی او جرایت وکړئ ایا دا نعمتونه او نښی د نه منلو او د انکار وړ (لائق) دی بلکه نه دی. عالمان د یوه صحیح حدیث په بنای سره لیکی «کله چه کوم سړی دا آیت ولولی ﴿ پَاتَالْاَوْرَئِکْمَاتُکَلِیْنِ ﴾ یا کٔ واوری نو داسی جواب دی ورکړی «لابشئ من نعمک ربنا نکذب فلک الحمد» ای ځمونږ پالونکیه! مونږ د ستاسی هیڅ یو نعمت نه شو دروغ ګڼلی ګرد (ټول) حمد او ثناوی ستاینی (صفتونه) تاته دی!.

تنبیه: که څه هم د پیری (جن) ذکر په تصریح سره ډومبی نه دی راغلی لیکن د (انام) په لفظ کښی هغه شامل دی. او په ﴿ وَمَاخَلَتُنَالْمِنَوَلِانُ اِلْالْمِیْنُدُونِ ﴾ کښی د دواړو پیدایش عبادت ته ذکر شوی دی. او وروسته له دی څخه پرله پسی د انسان او د پیری د پیدا کولو کیفیت راسیی او له څو آیتونو څخه وروسته په ﴿ سَنَوْمُلَکْمُاتُونَاتُونِ ﴾ کښی د او نین مخاطب کړی دی. دا قرائن داسی دلات

# خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنُ صَلُصَالِ كَالْفَخَّارِ ﴿ وَخَلَقَ الْجَآقَ مِنَ مَا لِكَالْفَخَّارِ ﴿ وَخَلَقَ الْجَآقَ مِنَ مَا رَجِرِ مِّنَ تَنَارِ وَ

پیدا کړی دی (الله) انسان (آدم) له ختی کړنګیدونکی وچی څخه په شان د کودری او پیدا کړی دی (الله) (پلار د) پیریانو (ابلیس) له خالصی شغلی د اور څخه چه دود (لوګی) ئی نه درلود (لرلو).

تفسیر: یعنی د ګردو (ټولو) بنی آدمانو پلار مو له خاوری څخه او د پیریانو پلار مو د اور له خالصو لمبو څخه پیدا کړی دی.

## فَيِأَيِّ الْآءِ رَتِّكُمْ اَثُكَدِّ لِنِ®

پس په کوم يوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسي دروغ وايئ (او منکريږئ تری ای انسانانو او پيريانو بلکه نشئ کيدي).

تفسیر: د «آلاء» ترجمه عموماً به نعمت سره کړی شوی ده مګر ابن جریر رحمة الله علیه د ځینو

قالفماخطبكم(٢٧)

اسلافو له روایته د هغه معنی په «قدرت» سره کړی ده نو ځکه په هر یوه ځای کښی هر یوه معنی چه ښه سره لګیږی همغه معنی دی واخیسته شی دلته او له دی څخه په پخوانی آیت کښی د دی دواړو مطلبونو معنی بښی ځکه چه جن او انس لره ئی د وجود په خلعت سره سرلوړی (سرفرازی) بښل او د لایعقل جماد څخه عاقل ناطق جوړول د الله تعالیٰ لوی نعمت دی او د هغه د لامحدود قدرت نښی هم دی.

تنبیه: د ﴿ قِبَاتِی الْآهَرَیِّکُماتُکیّیْن ﴾ جمله په دی سورت کښی یو دیرش محلی تکرار شوی ده او په هر محلی کښی د یوه خاص نعمت په لوری اشاره شوی ده یا د عظمت او قدرت له شئونو څخه یو خاص شان ته توجه په عمل راغلی ده . داسی مکررات د عربو او د عجمو په خبرو کښی ډیر موندلی کیږی څه موده پخوا له دی څخه د «القاسم» په رساله کښی مولینا شبیر احمد العثمانی یو مضمون تر دی عنوان لاندی چه «په قرآن مجید کښی ولی تکرار شته» چاپ کړی ؤ په هغه کښی ئی څو نظائر د عربو د لویو شعراؤ وړاندی او د تکرار په فلسفی باندی ئی بحث کړی دی چه دلته د هغه د بسط ځای نشته.

## رَبُ الْمَثْرِقَيْنِ وَرَبُ الْمَعْرِبَيْنِ ٥٠

دی رب د دواړو مشرقونو لمر ختو د ژمی او ووړی دی او رب د دواړو مغربونو لمر پريوتو د ژمی او ووړی دی.

تفسیر: په اوړی او ژمی کښی له کومو کومو ځایونو څخه چه لمر راخیژی او په کومو کومو ځایونو کښی چه لمر پریوځی هم دغو ځایونو ته «مشرقین» او «مغربین» وایه شی چه د هم دی مشرقینو او مغربینو د تغییر او تبدیل څخه موسمونه او فصلونه پیدا کیږی. او راز راز (قسم قسم) انقلابات څرګندیږی د ځمکی هستیدونکیو ته له دی تغیراتو څخه په زرهاؤ ګټی فوائد او مصالح ور رسیږی. نو د دوی بدلیدل او یو د بل په ځای راتلل هم د الله تعالیٰ لوی نعمت دی او د الله تعالیٰ لوی نعمت دی او د الله تعالیٰ لوی نعمت دی او

تنبیه: د دی آیت په وړاندی او وروسته کښی د دوو شیانو ذکر شوی دی نو ځکه دلته د مشرقینو او مغربینو ذکر هم ډیر خوندور او لطیف ښکاری.

# ڣؘٵٙؾٵڵڒٙۅۯ؆ؙؙؙؙؙؙؙؚؠٵڰڵڐؚؠڹ۞ڡۘڗؘڿٵڷڹۘڂۘۯؽؙڹۣؽڵؾؘۊؽڹ۞ٚڹؽ۫ڹٛؗٛۿٵ ؠڗؘڗؘڂ۠ڒۜٳؠؽؙۼؽڹ۞ؖ

پس په کوم يوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسي دروغ وايئ (او منکريږئ تري

قالغماخطبكم(٢٧)

ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) بهولی ئی دی دوه بحرونه سیندونه چه یو ځای ښکاریږی په منځ د دواړو کښی یوه پرده (د قدرت) ده چه نه ګډیږی یو په بل باندی.

تفسیر: یعنی هسی نه دی چه خوړی او ترخی اوبه یو په بل باندی تیری وکړی او د مخامخ خوا په خاصیت کښی څه تزئید او تبدیل وارد کړی یا د دی دواړو له یو ځای کیدلو څخه دومره اوبه زیاتوب وکړی چه د طوفان او ډوبیدلو ویره پیدا شی. د دی آیت د مضمون په نسبت څه تقریر د «فرقان» د سورت په آخر کښی ځمونږ دغه مبارک تفسیر کښی پخوا له دی څخه تیر شوی دی هغه دی هلته وکوت شی!

# فَهَائِيّ الْآءِ رَبِّكُِمَا تُكَذِّبِنِ ۚ يَغُرُّجُ مِنْهُمَا اللَّوُّ لُوُ وَالْمَرْجَانُ ۚ فَهَا كِيّ الْآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبِنِ ﴿ وَلَهُ الْجَوَارِ الْمُنْشَاكُ فِي الْبَحْرِكَا لَالْمُعَلَامِ ۚ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی). راوځی له دی دواړو څخه لؤلؤ او مرجان پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی). او خاص دغه (الله) لره دی بیړی تلونکی نوی پیدا کړی شوی لوړی (اوچتی) په بحر سیند کښی لکه لوی لوړ (اوچت) غرونه.

تفسیو: یعنی کشتی او بیری که څه هم په ښکاره ستاسی جوړ کړی شیان دی مګر ستاسی جوړونکی الله تعالیٰ دی او همغه پاک الله تاسی ته هسی قوت \_ قدرت \_ ساز \_ او سامان دربښلی دی چه د هغه په وسیله یواځی جهازونه بلکه په زرهاؤ نور شیان جوړولی شع. نو ځکه الله تعالیٰ ستاسی او ستاسی د ګردو (تولو) مصنوعاتو او مملوکاتو څیښتن (خاوند) او خالق دی او دا ګرد (ټول) د هغه نعمتونه او د ده د قدرت دلائل او نښی دی.

تنبیه: دا جمله د ډومبنی جملی ﴿ يَخْرُمُومُهُاللَّؤُلُو ﴾ الآية - په مقابل کښی ده يعنی د سيند د تل (تحت) څخه هسی ښه شيان راوځی او د پاسه ئی داسی شيان رادرومی چه دا دواړه په خپلو ځايونو کښی د هغه لوی قدرت او نعمت ګڼل کيږی.

# فَبِأَيِّ الْكَرِّرَتِكِمُمَا ثُكَدِّبِنِ فَكُلُّ مَنْ عَكَيْهَا فَالْ الْحَوْرَيْفَى

# وَجُهُ رُبِّكِ ذُوالْجَلْلِ وَٱلْإِكْرَامِ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ ( او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی). ټول هغه څوک چه په دی (ځمکه) کښی دی فانی کیدونکی دی او باقی به پاتی شی ذات د رب ستا چه خاوند د جلال لوئی دی او (خاوند د) اکرام عزت ورکولو ـ عظمت ـ فضل ـ احسان دی.

تفسیو: د ځمکی او د آسمان گرد (تول) مخلوقات د حال په ژبی سره خپل حاجات او اپتیاوی (احتیاجونه) له هغه الله تعالیٰ څخه غواړی هیڅوک د یوی رپی (ثانیی) له مخی هم د الله تعالیٰ له مهربانی څخه بی پروا او مستغنی کیدی نشی او الله تعالیٰ هم سم له خپله حکمته او قدرته د هر چا اړتیاوی (احتیاجونه) او حاجات پورته کوی هر وقت د هغه کار جلا (جدا) دی او هره ورځ د ده شان او عظمت بل دی څوک وژنی ـ څوک ژوندی کوی ـ یو رنځوروی بل جوړوی له یوه څخه اخلی او بل ته ئی ورکوی یو ځای ودانوی او بله سیمه ورانوی لنډه ئی دا هر څه چه غواړی کوی ئی او د الله تعالیٰ په شئوناتو کښی داخل دی او هر شی چه کوی څوک یی مخه نشی نیولی.

سبحان من تحیر فی صنعه العقول . سبحان من بقدرته یعجز الفحول مر کوی ژوندی کوی دی څه ښی چاری د ده

شین کوی شین وچ کوی زه دی شم واری د ده

## فَإِلَيّ الْاَوْرَتُكُمِنَاتُكَدِّلِنِ عَينَكُهُ مَن فِي السَّمَوْتِ وَالْاَرْضُ كُلُّ يَوُمِ هُوَ فَي شَأْنِ هُ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د ستاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی). سؤال غوښتنه کوی له دغه (الله څخه د رزق د مغفرت او د نورو حوائجو) هر هغه څوک چه په آسمانونو او په ځمکه کښی دی هره ورځ هر وقت دی په یوه کار کښی دی (د احیاء او د افناء او د نورو). قالغماخطبكم(٢٧)

تفسیر: یعنی د دنیا دا کارونه او دندی وظیفی ژر دی چه پای (آخر) ته به ورسیږی وروسته له هغه ستاسی بل ژوندون او دوره شروع کیږی کله چه ستاسی د دی لویو جوپو او قافلو شمیر او لیک حساب او کتاب کیږی نو هلته به د گنهگارانو او مجرمانو پوره خبر واخیست شی او وفا لرونکی ته به سه صله او انعام ورکاوه کیږی.

# 

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) ژر ده چه فارغ وزگار به شو مونږ (او قصد به وکړو حساب د) تاسی ته ای دوو درنو قبیلو (د انسانانو او پیریانو) پس په کوم یوه نعمت د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه تری منکریدی نشئ چه دا د الله له جانبه نه دی) ای تولیه د پیریانو او د انسانانو که چیری قدرت لرئ تاسی چه بهر ووځئ (وتښتئ تاسو) له مخنډو (غاړو) د آسمانونو او (له مخنډو د) ځمکی مخخه پس ووځئ وتښتئ وبه نه وځئ وبه نه تښتئ تاسی مګر په قوت او زور سره (چه نه لی لرئ!).

تنبیه: په ﴿ سَنَوْعُ ﴾ کښی مقصود ویرول دی د خلقو د الله تعالیٰ له جانبه په حساب سره نه وزګاریدل دی له څه کار څخه په رښتیا سره ځکه چه نه مشغولوی الله تعالیٰ یو کار له بل کار څخه یعنی که څوک وغواړی چه د الله تعالیٰ له حکومت څخه وتښتی نو بی له قوت او غلبی څخه به څرنګه وتښتی آیا پرته (علاوه) له الله جل جلاله څخه بل څوک قوتمن او زورور شته؟ نو دی به چیری تښتی؟ بله باچائی او قلمرو کوم دی چه دی هلته لاړ شی برسیره پر دی د دنیا معمولی حکومتونو ته هیڅوک بی سنده او رهداری (پاسپورټ) نه پریږدی چه لاړ شی یا راشی نو الله تعالیٰ به څرنګه چاته اجازه ورکړی چه بی له سنده بل چیری لاړ شی.

## فَبِأَيِّ الزَّورَتِلُمُا تُكَدِّبِنِ ٥

پس په کوم يوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسي دروغ وايئ (او منکريږئ تري

#### ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی).

تفسیر: یعنی داسی په شکاره ډول (طریقه) به کرد (تول) وړاندی او وروسته او لاندی باندی درشیی او پر هر شی باندی تاسی خبروی چه هر یو له دوی څخه لوی نعمت دی نو آیا تاسی به د دی لویو نعمتونو هیڅ قدر نه کوئ؟ او د الله تعالیٰ هسی عظیم الشان قدرتونه به دروغ ګڼئ.

# يُرْسَلُ عَلَيْكُمْ الشُواظُامِّنُ ثَارِلةٌ وَنَكَاسٌ فَكَلا تَنْتَصِرُ نِ ٥٠

وبه لیږلی شی په تاسی باندی خالصی لمبی له اوره او په لوګی (سره ګډ، یا خالی له اوره) بیا به تاسی مدد نشئ کولی یو له بل سره په دفع د عذاب کښی.

تفسیر: یعنی کله چه په ګنهګارانو باندی د اور صافی لمبی او د لوګی سره ګډی لمبی پریښودی شی نو هیڅوک به د هغو مخه نشی نیولی او نه به ئی په دفع پوهیږی او نه به د هغی سزا کوم بدل او انتقام اخیستی شی.

## فَيِأَيِّ الْآءِ رَتِّكُمُا تُكَدِّبْنِ۞

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی).

تفسیر: یعنی مجرمانو ته سزا ورکول او د هغوی د سزا بیان کول هم وفادارانو لره نعمت دی چه خلق د هغی د اوریدلو لامله (له وجی) له هغه جرم څخه ځان وژغوری (وساتی) نو دا یوه مستقل انعام دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «په هر یوه آیت کښی مونږ ته یو نعمت راښوولی شوی دی چه ځینی ئی اوس نعمت دی او له ځینو څخه خبر ورکول هم نعمت دی تر څو له هغه څخه مونږ ځان وژغورو (وساتو) ».

## فَإِذَاانَ النَّكَةِ إِللهَمَاءُ فَكَانَتُ وَرُدَةً كَالِدِهَانِ اللهَ

بیا کله چه وچوی څیری شی آسمان نو وبه گرځی ګل سور رنګ لکه سری څرمنی (یا د زیتون تیل). تفسیر: یعنی د قیامت په ورځ کښی به آسمان وچوی او رنگ به ئی لکه سره څرمن غوندی بریښی یا به په شان د تیلو د زیتون ځلیدونکی پرقیدونکی وی نو دا به څه لوی هیبت وی.

# ڣؘٲؾؖٵڵڒٙ؋ۯؾؚؖڵؠٵٛػػڐؚڹڹ۞ڣؘؽۏۘؠؠۣڹٟڷڒؽؙؽٷڵۼڽؙڎؘڹٛڹؚ؋ٙ ٳۺؙٷٙٳڵٵؚٞڽؙؖٛ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) نو په دغه ورځ (د چاودیدلو څیریدلو د اسمان) کښی نه به پوښتیدل کیږی له ګناه د دوی نه (نه) له انسانانو او نه له پیریانو.

تفسیر: یعنی له کوم سری یا پیری څخه به د هغه د ګناه د معلومولو په نسبت څه پوښتنی نه کیږی. ځکه چه الله تعالیٰ ته هغه ټول څرګند دی. هو! د الزام او توبیخ او ویرولو په ډول (طریقه) به پوښتنی ورځنی کوی لکه چه د جزی ۱۴ (حجر) د سورت په (۱) رکوع ۱۲ آیت کښی داسی راغلی دی ﴿ فَرَرِّكَ لَنَمْ لَهُمُورُ آَمُورُیْنَ ﴾ یا دا مطلب چه له قبر څخه د وتلو په وقت کښی هسی پوښتنی نه کیږی او له هغه څخه وروسته پوښتنه له هغه څخه منافی نه ده.

# فَإِلَى الْآوَرَتِكُمُنَا ثُكَدِّينِ فَيُعْرَفُ الْمُجُرِمُونَ بِسِيمُهُمُ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) پیژندل کیږی ګنهګاران (کافران) په علائمو نښو د دوی سره.

تفسیر: یعنی د بنو (څیرو) له توروالی او د سترګو د شینتوب به مجرمان پخپله پیژندل کیږی. لکه چه مؤمنان مسلمانان به د اوداسه او لمانځه د نښو په لرلو سره له لری هر چاته ښکاری او د عباداتو انوار او آثار د هغوی سینګار زیاتوی.

## فَيُؤُخَذُ بِالنَّوَاصِيُ وَ الْأَثْدَامِ ٥

نو وبه نیولی شی (دغه منکران) په (ویښتو د) وچولی (تندی) سره او په

#### قدمونو سره (او وبه غورځولي شي په اور کښي).

تفسیر: یعنی ځینی به له پیکیو (موی پیشانی) څخه او ځینی به له پښو څخه نیسی، په دوزخ کښی به نی اچوی او په راښکودلو سره ئی د اور په لوری کش کوی. یا د هر مجرم پنډی او هډوکی ماتاوه شی او د هغوی وچولی (تندی) له پښو سره یو ځای کاوه شی او په ځنځیرونو او نورو سره ئی تړلی په دوزخ کښی غورځاوه شی.

# فَإِلَى اللَّهِ رَبِّكُمَا تَكُذِّينِ اللهِ عَهَامُ الَّتِي يُكَذِّبُ بِهَا الْمُحُرِمُونَ ٥٠

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) دا دوزخ دی هغه چه دروغ به ئی ویل په ده سره مجرمانو (کافرانو).

تفسیر: یعنی هلته به داسی ورته ویل کیږی چه دا هغه دوزخ دی چه په دنیا کښی ته د هغه له وجود څخه منکر وی.

## ؽڟۏٷڽؙؽؽؠؙٵۅؘٮؽڹؘۘڂڝؽۄؚٳڶۣ<sup>ۿ</sup>

گرځی به دوی په منځ د دوزخ او په منځ د اوبو ډیرو تودو ډیرو کرمو کښی.

تفسیر: یعنی کله به د اور او کله به د ډیرو تودو او ایشیللو اوبو عذاب مومی (اعافنا الله منها ومن سائر انواع العذاب) « ای لویه څیښتنه! (خاونده) له دی دوو ربړو (تکلیفونو) او له نورو ربړو (تکلیفونو) څخه مو تل وساتی!».

# فَبَأَيِّ الْأَوْرِيَكُمْ اتْكُدِّينِ فَوَلِمَنْ خَاكَ مَقَالُمَ رَبِّهِ جَكَانُنَ فَ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب خپل دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی). او هغه لره چه ویریږی (په وقت د کناه کښی) له ودریدلو څخه په مخ د رب خپل کښی (حساب ته) دوه حنتونه دی.

تفسير: يعنى هغه سرى چه په دنيا كښى له دى خبرى څخه ويريده چه زه به يوه ورځ د خپل

قالفماخطبكم(٢٧) الرحمٰن(٥٥)

پاک پروردگار په مخ کښی ودریډم او د یوی یوی ذری او ککی شمیر به ورکوم او له دی ویری څخه به ئی د الله تعالیٰ له نافرمانی څخه ځان ساته او د تقویٰ په سمه لاره باندی به ئی تګ کاوه نو ځکه هسی سریو ته دوه عالیشان جنتونه ورکول کیډی چه د هغو صفتونه لاندی راځی.

## فَهَائِي الْآورَيِّكُمَا ثَكَيِّبْنِ فَادَوَا تَا اَفَنَانِ فَ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریدئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی). (هسی جنتونه) چه خاوندان د هیرو ډیرو څانگو دی.

تفسیر: یعنی په جنت کښی د مختلفو اقسامو راز راز (قسم قسم) میوی به وی او د ونی څانگی به ډیری میوی او ښه سیوری لری.

# فَيِاَتِي الْكَوْرَتِكُمَا تُكُذِّبِ فَيْهِمَا عَيُنْنِ تَجَرِيٰنِ ٥

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریدئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی). په دی دواړو (جنتونو) کښی به دوه چینی وی چه بهیږی به (هر چیرته ئی چه غواړی دوی).

تفسیر: چه اوبه ئی نه لړی کیړی او نه وچیړی او تل بهیدونکی دی او هر چیری چه د دی جنتی زړه وغواړی هلته ځی د دغو چینو نومونه دا دی «تسنیم» او «سلسبیل».

# ۿؚٵؘؾٵؙڒۜٳ؞ڗڴؙؚؠٵٛػؙۮۨڹڽ<sup>ڡ</sup>ڣۣۿؚؠٵڝؙڲڷۣڬٳڮۿڐۯؘۏڂۑڟٛۿؚٵؘؚؾٵڵٳ؞ ڔؘؾؙؙؚؠٵؿػڐؚڹڹڞؙڰؽؚؠؽؘٷڶۥ۬ٛۺ۬ڹڟٳۧؠٟؠٛٵڝڽٳۺؾۺڗڽٟ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) په دی دواړو (جنتونو) کښی به له هری میوی (آشنا ناآشنا وچه لمده او نور) دوه دوه قسمه وی پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او تری منکریږئ ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) پر هسی فرشونو باندی چه استرونه د قالغماخطبكم (۲۷) الرحلن (٥٥)

#### هغو به له وریښمو کلکو څخه به وی

تفسیر: کله چه د هغه استر له کلکو وریښمو څخه وی نو له هغه ځنی دی اتکل او قیاس وکړ شی چه د هغه مخ به له څه نرم او پاسته وریښمین او ښه توکی څخه وی؟

## وجَنَا الْجُئْتَيْنِ دَانِ

او اڼول (شوکول) (د ميوی د دغو) دوو جنتونو به تر لاس لاندی وی.

تفسیر: چه د هغو انول (شوکول) دانه دانه کول به ډیر آسان وی په ولاړه ـ ناسته ـ ملاسته او په هر یوه حالت او ډول (طریقه) چه جنتیان وغواړی تولولی ئی شی او له هغو څخه په زړه پوری خوند اخیستی شی.

# فَإِنَّى الْأَوْرَكِلُمَا تُكَدِّبُنِ فِي فِي فَي فَصِرْتُ الطَّرُونُ لَوُرَيَّلِمِتْهُنَ فَمِانُ الطَّرُونُ لَوُرَيَّلِمِتْهُنَ إِنْ فَاكَانُ فَا الْعَالُونُ لَوَرَيَّلِمِتْهُنَ إِنْ فَالْكُومُ وَلَا جَانُ فَا

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریدئ ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) په دغو (جنتونو) کښی به بند کوونکی د ستر گو (حوری) وی چه نه وی مسه کړی دوی لره انسان پخوا له دغو (جنتیانو میړو (خاوندانو) خپلو) او نه پیری.

تفسیر: یعنی د هغو عصمت ته د هیچا گوته نه ده رسیدلی او نه دوی پرته (علاوه) له خپلو میرو (خاوندانو) مخخه د نورو په لوری خپلی سترگی غړوی.

# فَهَائِي الْآورَتِلُمَا تُكَذِّبِنِ عَلَاقَتُنَ الْيَافُونَ وَالْمُخَافَى فَهِ أَيِّ الْكَوْرَةِ وَالْمُخَافَى فَهِ أَيِّ الْكَوْرَةِ فَالْمُخَافِي فَهِ أَيْ الْكَوْرَةِ فِي الْمُخَافِينِ فَهِ الْمُؤْمِنِ فَالْمُؤْمِنِ فَالْمُومِ فَالْمُؤْمِنِ فَالْمُؤْمِ فَالْمُؤْمِنِ فَالْمُؤْمِ فَالْمُؤْمِ فَالْمُؤْمِ فَالْمُؤْمِ فَالْمُؤْمِ فَالْمُؤْمِ فَالْمُؤْمِلِقُومِ الْمُؤْمِلِمِلِمِ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریدئ ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) گواکی دغه (حوری) یاقوت لعل وی

(په صفائی) او مرجان وی (په سپین والی کښی). پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی).

تفسیر: یعنی هسی خوشرنگی او بیش بها او قیمتداری به وی.

## هَلْ جَزَآءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ ٥٠

نه ده جزاء بدل د احسان نیکی مگر احسان نیکی ده.

تفسیر: یعنی د ښو بندګانو بمل پرته (علاوه) له ښه ثوابه بل څه کیدی شی؟ دی جنتیانو په دنیا کښی د الله تعالیٰ پخپلو سترګو سره لینیا کښی د الله تعالیٰ پخپلو سترګو سره لیدو او الله تعالیٰ هم هغوی ته انتهائی بمل ورکړ. لکه چه د سجدی د سورت په دوهمه رکوع کښی راغلی دی ﴿ فَکَرَمَا لَوْمَا لَهُ اَلْمُ الله اعلم.

# فَبِأَيِّ الْأَوْرَتِبِكُمَا تُكَذِينِ ﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَانِ اللهِ اللهِ مَا جَنَانِ اللهِ الله

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریدئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) او بی له دغو (دوو جنتونو) دوه جنتونه نور هم دی.

تفسير: خائي وړاندني باغ مقربينو لره وي او دا دوه باغونه خو ډلو (اصحاب يمين) لره وي.

# هَِأَيِّ اللهِ رَبِّكُمَا تُكَدِّبِنِ هُمُدُمَا تُكَدِّبِنِ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریوئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) تک تور به وی (له ډیر شینوالی څخه).

تفسير: يو څيز چه ډير زيات شين شي توروالي ته اوړي.

# فَبِأَيِّ الْآءِ رَتِّكُمُا تُكَدِّبِنِ فَيْهِمَا عَيُنِ نَضَّا خَتُنِ ﴿ فَبِأَيِّ الْآءِ رَتِّكُمَا تُكَدِّبِنِ فَيْهِمَا فَاكِهَةٌ وَّغُلُ وَّرُمَّانُ ﴿ فَهِأَيِّ الْآءِ رَتِّكُمَا تُكَدِّبِنِ فَيْهِمَا فَاكِهَةٌ وَّغُلُ وَّرُمَّانُ ﴿

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) وی به په دغو (جنتونو) کښی دوه چینی جوش وهونکی پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) وی به په دغو (دوه جنتونو) کښی هر راز (قسم) میوی او خرما او انار.

تفسیر: خو د دنیا په نرګسو (انارو) او کجورو (خرماؤ) باندی دی قیاس ونه کړل شی ولی چه د هغو میوو کیفیت او څنګوالی بل رنګ دی او یواځی پاک الله ته معلوم دی.

# ۿؚٵٙؾٵڵڒۥؚۯؾڴؚؠٵٛڰۮؚٙڸڹۣ<sup>ۿ</sup>ۏؽۿؚؾۜڂؽڒڮڂڛٵؽ۠

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) وی به په دغو (ټولو جنتونو) کښی حوری پیمخی نیکی ښائسته.

تفسیر: یعنی په دغو څلور واړو جنتونو کښی به پیغلی وی ښی رشی پیمخی پیمخی شکلی (خوبصورت خوب سیرت).

# فَهَايِّ الْآهِ رَبِيْمَا ثُكَدِّبِنِ فُورُثَّ مَعُصُورِتُ فِي الْحِيَامِ فَ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) حوری به وی پتی کړی شوی په خیمو کښی.

تفسیر: له دی څخه راښکاری چه د ښځی لویه بزرګی او صفت ستر او پړده ده او ښځی اصلی ډول او سینګار په کور او په پرده کښی دی. او ښائی چه پخپلو کورونو کښی درنی لکه مرغلری ناستی وی.

# ڣؚٲؾٵڵٳ؞ۯؾؚؖؽؙؚٮٵڰڎؚڹڹ۞ڬۯؽڟؚؠؿؙۿؾٞٳڹؙڽۊؠؙٛڵۿڎؙۅٙڵڮڹۧڷڽٛ ڣؘٲؾٵ۠ڵٳ۫ۥۯؾڲؙؚؠٵڰڐؚؠڹؚۿؠٞؾڮٟؽؽٷڕۏؙۯٮٟڂٛڡؙؠٟۊؚٙۼؠؙڠٙڔؾٟ ڿڛؘٳڹڞٛٙڣؚؠٲؾٞٵڵٳ؞ڒؾؚڴؠٵڰػڎؚؠڹؚٛڡؾڶٳڬڞۏڔٮؾؚڮۮؚؽ ٵڣۘۼڵڸۘۘۏٳڷٳڴۯٳڡؚڞٞ

پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) چه نه به وی مسه کړی دوی لره سړی پخوا له دغو (جنتیانو میړو (خاوندانو) خپلو) او نه پیری. پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او منکریږئ تری ای انسانانو او پیریانو بلکه نشئ کیدی) تکیه کوونکی به وی دوی پر بالښتونو شین رنګو باندی او په فرشونو نفیسو عمده ؤ ښائسته ؤ باندی پس په کوم یوه نعمت د نعمتونو د رب د تاسی دروغ وایئ (او تری منکریږئ ای انسانانو او پیریانو بلکه تری منکریدی نشئ چه دا د الله له جانبه نه دی). برکت ناک دی نوم د رب ستا چه خاوند د لوئی سترتوب او د عزت ورکولو انعام دی.

تفسیو: یعنی هغه څوک چه په خپلو وفادارانو باندی دومره احسان او انعام فرمائی نو غور و کړئ چه په ګردو (تولو) نعمتونو کښی اصلی ښه والی د ده د پاک نامه له برکته په لاس راځی او د ده د نوم اخیستلو په وسیله دا نعمتونه حاصلیږی. بیا وپوهیږئ په هغه نامه کښی چه دومره برکت وی نو په مسمی کښی به ئی څومره برکات او حسنات وی.

ونسأل الله الكريم الوهاب ذا الجلال والأكرام ان يجعلنا من اهل الجنة الاولين آمين. تمت سورة الرحمٰن بفضل الله الملك المنان فله الحمد والمنة

قالغماخطبكم(٢٧) الواقعة(٥٦)

سورة الواقعة مكية الا آيتى (٨١) و (٨٢) فمدنيتان وهى ست وتسعون آية وثلث ركوعات رقمها (٥٦) تسلسلهاحسب النزول (٤٦) نزلت بعد سورة «طُهْ».

د «الواقعة» سورت مکی دی بی له (۸۱ ؤ ۸۲ آیتونو چه په مدینه کښی نازل شوی دی (۹۹) آیتونه او دری رکوع لری.

په تلاوت کښی (۵٦) او په نزول کښی (٤٦) سورت دی وروسته د (طُه) د سورت څخه نازل شوی دی.

### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ ٥

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

## إِذَا وَتَعَتِ الْوَاقِعَةُ كُلِيسَ لِوَقُعَتِمَا كَاذِبَةٌ ۞

کله چه واقعه شی واقع کیدونکی (قیامت) نشته پیښیدلو د هغی لره هیڅ نفس دروغ کوونکی (او انکار کوونکی لکه چه به ؤ تری منکر په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی کله چه قیامت شی نو دا به شکاره شی چه هغه یوه رشتیا خبره وه او هیڅوک ئی مخه نشی نیولی او نه ئی بیرته شرلی شی او هسی دعوی چه الله تعالیٰ مړی نه ژوندی کوی او نور ګرد (تول) دروغ ثابتیږی. هیڅوک د دروغو په تسلی او په غلطو ډاډینو (تسلو) د هغی ویروونکی ورځی له رېړو (تکلیفونو) او عذابونو څخه څه څیز نشی لږولی.

### خَافِضَةٌ رَّافِعَكُ ۗ

(قیامت) ښکته کوونکی دی (د کفارو په جحیم) پورته کوونکی دی (د ابرارو په نعیم).

تفسیر: یعنی یوه ډله به پورته بیوله کیږی او بله ډله به ښکته شرله کیږی او لوی متکبران چه په دنیا کښی دوی خپل ځانونه لوی ګڼل د اسفل السافلین په لوری راښکودل شی او د دوزخ په اور کښی به سوځی او ډیرو متواضعینو او له الله تعالیٰ ځنی ویریدونکیو ته به چه په دنیا کښی به وړوکی او حقیر ښکاریدل د ایمان او صالح عمل په وسیله د جنت لوړ (اوچت) ځایونه وربښل کیږی.

# ٳۮؘٵۯؙڿۜؾؚٵڵۯؘڞؙۯڰؚٵ<sup>ڞ</sup>ٚۊؙؠؙؾۜؾؚٵڷؚڿؚٮٵڷؠۺۜٵ۞ٚڡؙػٵڹؘڎؙ؞ؠۜڹٵؙٛٵٞۺؙڹۘڟ<sup>ڰ</sup>

کله چه وخوځولی شی ځمکه په لړځولو سختو سره او وریژول شی غرونه په ریژولو سختو سره (داسی چه ټوټی ټوټی شی) نو شی به دا غرونه یوه دوړه خوره کړی شوی.

تفسیر: یعنی په ځمکه کښی به سخته ریږدیدنه (زلزله) پیدا شی او ګرد (ټول) غرونه به ټوټی ټوټی شی او له بڅرکو څخه به ئی هسی دوړی او ګردونه پورته کیږی چه ټوله دنیا به په هغه کښی ډوبیږی.

### ٷؙٞؽؙؾؙ*ڎ*ٳؘۯؘۅؘٳڿٵؿڵؾؙڐ<sup>ٙ</sup>

او شی به تاسی صنفونه دری (دوه جنتیان او یو دوزخیان).

تفسیر: یعنی د قیامت له وقوع څخه وروسته ګرد (تول) خلق په دری برخو ویشل کیږی ـ دوزخیان ـ عام جنتیان او د مقربینو خواص چه د جنت په اعلیٰ درجاتو رسیږی وروسته د دی دری واړو ذکر په مجمل ډول (طریقه) سره راځی ـ او بیا د هغو احوال په تفصیل سره بیانیږی.

# فَأَصَعْبُ الْمَيْمَنَةِ لَهُ مَأَاصَعْبُ الْمَيْمَنَةِ ٥

یس یاران ملګری د ښی لاس څومره ښه دی یاران ملګری د ښی لاس.

تفسیو: یعنی هغه خلق چه د عظیم عرش په ښی خوا کښی وی او هغوی د میثاق اخیستلو په وقت کښی هم د آدم علیه السلام له ښی خوا څخه ایستلی شوی ؤ او د هغوی اعمالنامی هم د هغوی په ښی لاس کښی ورکولی کیږی او پرښتی ئی هم د دوی له ښی لاس څخه اخلی نو هغه ورځ د دوی ښه والی او برکت ډیر زیات او د دوی مرتبه به ډیره لوړه (اوچته) وی. ځمونږ پیغمبر صلی الله علیه وسلم د معراج په شپه کښی د هم دوی په نسبت داسی یوه ننداره کړی وه چه آدم علیه السلام به کله چه خپل ښی لاس ته کاته نو مسکیدل او تبسم به ئی کاوه او کله چه به ئی خپل کیڼ لاس ته کتل نو له ژړا پوری راوری کیده، نو دغه اصحاب الیمین خورا (ډیر) به ئی جنان دی او د داسی ښو درجو او نعمتونو خاوندان دی چه هر څوک پری تعجب کوی،

# وَآصَعِ الْمَشْتَعَةِ لِالْمَاكَتِي الْمَشْتَعَةِ فِي الْمَشْتَعِيدَ فَي الْمُشْتَعِدَةِ قَ

او ياران ملګری د کيڼ لاس څومره بد سپک دی ياران ملګری د کيڼ لاس.

تفسیر: یعنی دا خلق د آدم علیه السلام له کینی خوا شخه ایستلی شوی او د عرش عظیم په کینی خوا کښی ورکولی کیږی او پرښتی کینی خوا کښی ودرول شی او د دوی اعمالنامی هم په کین لاس کښی ورکولی کیږی او پرښتی ئی د هغوی له کین لاس شخه کش کوی نو دوی ډیر بدبخت او په ډیرو رېړو (تکلیفونو) او نحوستونو اخته دی. چه هر شوک یری تعجب کوی.

# وَالسِّبِقُونَ السِّبِعُونَ فَا وَلِإِكَ الْمُقَرَّرُونَ شَنِي جَنْتِ النَّعِيْرِ فَ

او ړومبی کیدونکی (حسناتو ته) هم دوی ړومبی کیدونکی دی (جنت ته) هم دوی نژدی کړی شوی دی (الله ته) په جنتونو د نعمتونو کښی به وی.

تفسیر: یعنی هغه خلق چه په دنیا کښی د علمیه ؤ او عملیه ؤ کمالاتو او د تقویٰ د مراتبو لامله (له وجی) وړاندی وی نو په آخرت کښی به هم د ښی لاس له ډلی څخه وړاندی تیریږی او لوړو (اوچتو) مرتبو ته خیژی نو دوی به د الله تعالیٰ په رحمتونو او تقرب او وجاهت په مراتبو کښی له ګردو (تولو) څخه په مخ کښی وی. او ابن کثیر رحمة الله علیه وائی چه دا خورا (ډیر) منلی سړی به پیغمبران رسولان ـ صدیقان ـ شهیدان وی چه الله تعالیٰ ته به مخامخ ودریږی.

## ثْلَةٌ مِّنَ الْأَوْلِينَ ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنَ الْاخِرِينَ ﴿

لویه ډله به وی له اولینو ډومبنیو څخه او لږ دی له آخرینو وروستنیو څخه.

تفسیو: حضرت شاه صاحب لیکی «پومبی ئی پومبنی امتونه یاد کړل او وروسته ئی دا (محمدی) امت یاد کړ یا به له وړاندی او وروسته څخه د هم دی محمدی صلی الله علیه وسلم امت مقدم او مؤخر کسان مراد وی یعنی اعلیٰ درجه سړی پخوا ډیر ؤ او وروسته به لږ کیږی ».

تنبیه: زیاترو مفسرینو د دی آیت په تفسیر کښی دا دواړه احتمالات بیان کړی دی خو حافظ ابن کثیر رحمة الله علیه دوهم احتمال ته ترجیح ورکړی ده او په روح المعانی کښی له طبرانی او نورو څخه د ابوبکره په سند حسن سره یو حدیث نقل کړی دی چه په هغه کښی نبی اکرم صلی نورو څخه د ابوبکره په سند حسن سره یو حدیث نقل کړی دی چه په هغه کښی نبی اکرم صلی

الله علیه وسلم د دی آیت په نسبت داسی فرمایلی دی «هما جمیعا من هذه الامة ـ دا گرد (تول) به له هم دی امت څخه وی» والله اعلم.

ابن کثیر رحمة الله علیه له دی آیت څخه یو دریم مطلب هم اخیستی چه موند ته هغه غوره ښکاری یعنی د هر امت په وړاندینیو پیړیو (طبقو) کښی د نبی د صحبت یا د قرب عهد له برکته اعلیٰ درجه مقربین هومره چه زیات وی په وروستنیو پیړیو کښی ئی دومره نه پاتی کیډی. په هم دی مضمون ځمونډ د پاک پیغمبر څخه هم یو حدیث داسی روایت شوی دی «خیر القرون قرنی ثم الذین یلونهم ثم الذین یلونهم» هو! که د ابوبکره حدیث صحیح وی لکه چه په روح المعانی کښی شته نو ښکاره ده چه همغه مطلب به تاکلی (مقرر کړی) شی.

## عَلَى مُرُومٍ وَمُوضُونَةٍ ﴿

ناست به وی (جنتیان) په تختونو اوبدلیو شویو جړاو کړیو شویو په زرو جواهرو باندی.

تفسیر: چه دغه جنتی تختونه په سپنسو (تارونو) د سرو زرو (طلاق) او جواهرو سره اوبدلی شوی وی.

# مُتَّكِ بِنُ عَلَيْهَا مُتَقْبِلِينَ اللهُ

چه تکیه وهونکی به وی (جنتیان) په هغو (تختونو) باندی مخامخ کیناستونکی یو بل ته.

تفسیر: یعنی د دوی کیناستل به په داسی یو ډول (طریقه) سره وی چه د هیڅ یوه شا به د بل په لوری نه وی او یو به د بل په لیدلو سره خوشالیډی.

# يَطُونُ عَلَيْهِمْ وِلْلَانٌ مُّخَلَّدُونَ<sup>©</sup>

ګرځي به په دوي باندي (دپاره د خدمت) هلکان تل پاتي کیدونکي (په هلکوالي سره).

تفسیر: یعنی د دوی د خدمت دپاره به هسی هلکان تاکلی (مقرر) شوی وی چه تل به هغوی به همغه یوه صحیح او اندازه عمر او منگ وی او کرځی به دغه هلکان پر دغو جنتیانو.

# بِأَكْوَابٍ وَابَارِيُقَ هُوَكَاشٍ مِّنَ مَّعِيْنٍ لِلَّايْصَتَ عُونَ عَنْهَا وَلَا يُنْزِفُونَ فَ

په ګلاسونو او په کوزو سره او په کاسو لوښيو سره له صافو پاکو شرابو بهيدونکيو څخه چه نه به سر خوږيږی له دغو (شرابو) او نه به بی هوشه کيږی چتی (بيکاره) وئيږی (تری).

تفسیر: یعنی ډیر ښه او پاک شراب چه د هغو قدرتی چینی به په جنت کښی بهیږی او د هغو له څښلو څخه به نه په او اپلتی څښلو څخه به نه نه نه نه نه نه نه نه نه ځښلو څخه به نه په هغو کښی به نشه نه وی او یواځی د خوښی ـ سرور ـ خوند ـ لذت او خوشالی څخه به ډک وی.

## ۅؘڡٚٳڮۿڎٟڔؚؠۜؠٵؽػۼؘؾڒٷڹ<sup>ڞ</sup>ٚۅڮ۫ۅۣڟؽڕڡۣؠٵؽۺٛڗٷۏؽؖ

او (کرځی به په دوی باندی هلکان په) میوو له هغه راز (قسم) چه ئی خوښوی (جنتیان) او غوښو د مرغانو سره له هغه ډوله (قسمه) چه زړونه ئی غواړی.

تفسيو: يعنى هر كله ئى چه هره ميوه زړه وغواړى او هر راز (قسم) غوښه ئى چه خوښه وى بى له زحمته او تكليفه هغه ورته رسيږى.

# وَحُونُوعِينٌ صَكَامَثَالِ اللَّوُلُو الْمَكَنُونِ<sup>شَ</sup>

او (ګرځی به په دغو جنتیانو باندی) حوری پیمخی غتی سترګی په شان د لؤلؤ مرغلرو ساتلیو شویو په پوښو (غلافونو) کښی.

تفسیر: یعنی لکه صافی او پاکی مرغلری غوندی چه د هیڅ کرد او دوړو اثر او اغیزه به په کښی نه وی.

## جَزَآءً بِمَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ ۗلاَيَسْمَعُوْنَ فِيهَا لَغُوَّاوَلاَ تَأْثِيْمًا ۗ الاِقْلَاسِللمَاسَلِمَا<sup>©</sup>

جزاء بدل ورکول دی په هغو چه ؤ دوی چه کول به ئی (له حسناتو په دنیا کښی) نه به اوری دوی په دغه (جنت کښی) چتی (بیکاره) خبری او نه د گناه خبری مگر اوری یوه خبره سلام سلام (یعنی تل به سلام اچوی جنتیان یو په بل باندی په جنت کښی).

تفسیر: یعنی چتی (بیکاره) خبری ـ لغویات او واهیات به هلته بیخی نه وی او نه به څوک دروغ وائی او نه به پر چا باندی تهمت او تور تړل شی یواځی له هری خوا څخه د سلامونو غږونه پورته کیږی چه جنتیان به یو بل ته سلامونه اچوی او پرښتی به هم دوی ته سلامونه اچوی او د الله تعالیٰ سلامونه به هم دوی ته وررسیږی چه هغه خورا (ډیر) د عزت او احترام صورت لری او په ډیر اعزاز او اکرام سره اجرا کیږی او د سلام په دی ډیر والی کښی دی خبری ته اشاره ده چه وروسته له هغه چه تاسی دی ځای ته ورسیږی. له هر راز (قسم) ربرو (تکلیفونو) او مصیبتونو څخه ساتلی او ګرد (تول) هلته له هر راز (قسم) پیښو څخه محفوظ ـ صحیح او سالم پاتی کیږئ او هیڅ قسم آزار ـ درد او مرګ به نه دررسیږی او له فناء څخه به د تل دپاره ساتلی یئ.

# وَاصْعُبُ الْيَهِيْنِ لَا مَا اَصْعُبُ الْيَمِيْنِ فَيْ فِي سِدُرِ عَنْفُودٍ فَ

او ملګری یاران د ښی لاس څومره ښه دی ملګری یاران د ښی لاس په بیرو بی اغزیو کښی به وی.

تفسیر: چه په راز راز (قسم قسم) خوندورو ګلانو کښی پتی وی.

# ۊۜڟڷؙٟڔؚؖڡۜڹڞؙٛۅٛۮٟ۞ۊۧڟؚڸۣؖڡۜؠۘۮؙۅٛۮۣۨ

او په کیلو له بیخه تر سره ډکو کړیو شویو کښی به وی او په سیوریو اوږدو کړیو شویو همیشه ؤ کښی به وی.

تفسیر: یعنی نه د لمر تکلیف وی او نه د گرمی او نه د یخنی له لاسه کوم زحمت وررسیږی. نه په تیاره وی تل به هسی وقت وی لکه چه د لمر ختو له وقت څخه لږ څه پخوا وی. او هسی یو برابر او ښه اوږد سیوری وی چه ډیر گړندی آس به په پنځه سوو پرله پسی کلونو تګ سره نشی تری وتلی.

## وّ مَآءٍ مَّسَكُوبٍ صَّوَّفَاكِهَ قِكِثِيرَ قِ صَلَّامَقُطُوعَةٍ وَلَامَمْنُوعَةٍ صَ

او په اوبو بهیدونکیو توئیدونکیو همیشه ؤ کښی به وی او په میوو ډیرو کښی به وی چه نه به قطع کولی کیږی په هیڅ وقت او نه به منع کولی کیږی په هیڅ عذر سره.

تفسیر: یعنی هر راز (قسم) میوی به وی چه پرته (علاوه) له جنتیانو څخه به هیچا گوتی نه وی وروړی او نه به چا پری کړی وی او نه د دنیا د موسمی میوو غوندی وی چه کله وی او کله نه وی او نه به په کښی څه ډیل او انقطاع پیښیږی بلکه تل ښه او تاندی او خوندوری میوی موجودی وی او بلاممانعت او تکلف به هر وقت ورتقدیمیږی.

### ٷٷٛۺ**ٞ؆ۘۏٷٛ**ڲڰٟڰ

او په فرشونو اوچتو کړيو شويو کښې به وي (په پالنګونو باندي).

تفسیر: یعنی خورا (ډیر) پریړ (غټ) او جګ (وچت) به وی او له ظاهری او باطنی حیثیته به هم خورا (ډیر) ښه اعلیٰ عمده او هسک (اوچت) وی.

# ٳ؆ٵؘؽؘؿٲڹ۠ۿؙؾٞٳڹ۫ۺٛٲٷڞٚۼۘۼڵڹۿؾٞٲڹڰٳٳ۞ڠۯٵ۪ٲڟٙٳؠؙٚۿٳٚڒڞۼۑٵؽۑؠؽڹۣ<sup>ڰ</sup>

بیشکه موند نوی پیدا کړی دی دغه حوری په یوه ښه پیدا کولو سره نو گرځولی مو دی دوی بکری پیغلی عاشقانی (پر جنتیانو خاوندانو خپلو) همزولی (په خپل مابین کښی) دپاره د ملګرو یارانو د ښی لاس.

تفسیر: یعنی حوری او د دنیا شعی چه به جنت کنی سره کدیدی نو هلته د دی دنیا د شعو پیدائش وده او شائست به د الله تعالی به قدرت هسی وی چه تل به پیمخی ـ پیغلی شائسته او به زرد پوری وی او د هغوی خبری اتری طرز ـ اداء انداز او طبیعی مینه د خپلو میرو (خاوندانو) شوق محان ته ورکش کوی. او تل به دوی د خپلو میرو (خاوندانو) سره همزولی هم منگی (هم عمر) او هم فکره وی.

### تُلَةً مِنَ الْأَوَّ لِلْيَنِ ﴿ وَثُلَّةٌ مِنَ الْاِخِرِيْنَ ٥٠ ثُلَّةٌ مِنَ الْاِخِرِيْنَ ٥٠

(اصحاب اليمين به) لويه ډله وی له اولينو ړومبنيو خلقو څخه او لويه ډله به وی له آخرينو وروستنيو خلقو نه.

تفسیر: یعنی اصحاب یمین په پخوانیو کښی هم ډیر ؤ او په وروستنیو کښی به هم ډیر وی.

# وَاصْلَابُ الشِّمَالِ فَمَا اَصْلَابُ الشَّمَالِ فَيْ مَمُوْمٍ وَّحِمِيْرٍ فَوَوَظِلِّ مِنْ مَعُوْمٍ وَحَمِيْرٍ فَوَظِلِّ مِنْ يَعْنُومِ فَلَا بَارِدٍ وَلَاكِرِيْوِ

او ملګری یاران د کیڼ لاس څومره بد دی ملګری یاران د کیڼ لاس په اور تاوده کښی به وی او په سوځوونکیو اوبو کښی به وی او په سیوری کښی به وی د لوګی ډیر تور چه نه به بیخی سړی وی او نه به د عزت راحت وی.

تفسیر: یعنی د دوزخ د اور تک تور لوگی به پورته کیپی او دوی به د هغه لوگی تر هغه سیوری لاندی ودرول کیپی چه هلته به دوی ته هیڅ یو جسمانی او روحانی آرام او هوسائی (راحت) نه رسیپی، نه به یخنی وررسیپی او نه به هغه د پت او عزت سیوری وی، ډیر ذلیل او خوار به د هغه سیوری تر سوځوونکی بړاس (بخار) لاندی په ربړو (تکلیفونو) اخته وی، دا د هغوی د دنیوی خوشالی بلل دی چه هغوی د هغه په غرور او ضد سره د الله تعالیٰ او د هغه د رسول مخالفت کاوه.

# ٳ؆ٛٛٛٛٛٛٛٛٛٛٛٛػؙٵڹٛڎٳڡؘۜڵۮڵڮڡؙڗؙۏؽڹؘ۞ؖۏڮٲڹؙڎٳؽڝؚٷٛڹؘٷڸٳڿڹۺٳڵۼڟؚؽؗ؆ؖ

(دا عذابونه په سبب د دی ؤ چه) بیشکه دوی ؤ پخوا له دی څخه په دنیا کښی ودان کړی شوی په نعمتونو کښی خوشال او ؤ دوی چه دوام اصرار ضد به ئی کاوه پر گناه لویه (کفر) باندی.

تفسیر: هغه لویه کناه \_ کفر او شرک او د انبیاؤ تکنیب یا هسی دروغ قسمونه دی چه وائی

ئى «له مرينى څخه وروسته هيڅ كله بيا ژوندون نشته» لكه چه د جزي، ۱٤ (نحل) د سورت په پنځمه ركوع ۳۸ آيت كښى داسى يو آيت لولو ﴿ وَٱلْسَمُوْ اَلِللَّهِ جَمُدُ اَلَيْهُ اَلْهُ مَنْ يَكُونُ ﴾ پنځمه ركوع ۳۸ آيت كښى داسى يو آيت لولو ﴿ وَٱلْسَمُوْ اِللَّهِ جَمُدُ اَلَيْهُ اَلْهُ مَنْ يَكُونُ ﴾

# ٷڮڬ۫ٷٳؿڠٛٷڷؙۅؙؽ؋ٲؠؚؽٙڵۄؿؗٮٚٲۅػؙڬٵؿۘڗٲڋٵۊؚۧۼڟٲڡٵ؞ٛٳػٵڷٮڹٷڎٛٷٚٛ ٲۅۘٲڹۧٷؘٵڶڒۊٙڵٷؽ۞

او ؤ دوی چه ویل به ئی آیا کله چه مړه شو مونږ او شو خاوری او هډوکی آیا بیشکه مونږ به بیا خامخا راپورته کړی شو او پلرونه ځمونږ ړومبنی هم (به بیا ژوندی راپورته کیږی؟ بلکه نه کیږو!).

تفسیر: هغه مړی هم ژوندی کیږی چه له مونږ څخه پخوا مړه شوی دی یعنی دا خبره د چا په فکر او پوه کښی راتلی شی.

# قُلْ إِنَّ الْأَوِّلِيْنَ وَالْإِخِرِيْنَ ٥ لَلْجُنُوْعُوْنَ لِمَ إِلَى مِيْقَاتِ يَحِمُ مِّعُلُوْمٍ

ووایه ته (ای محمده! دوی ته) بیشکه چه ړومبنی (خلق) او وروستنی (خلق) به خامخا ګرد به ټول کړل شی وقت د ورځی معلومی ته (چه قیامت دی).

تفسیر: یعنی د قیامت ورځ چه د هغی وقت یواځی الله تعالیٰ ته ښکاره دی او د ده په علم کښی مقرر او مقدر دی.

# ؿ۫ڗٳؿؙڬؙۄؙٵؿؙۿٵڶڞۜٵٝؿؙۏڹٲؠؙػڐؚۨؠٛٷڹ۞ڵٳڮڵؙۏڹڡؚڽۺؘڿڔٟ ڝؚۨڹؙۮؘۊٝؗۅؙۄٟۿۏٚؠٵڮٷڹڡؚڹۿٵٲڹڟۏڹ۞ٞ

بیا به بیشکه تاسی ای گمراهانو دروغ ویونکیو خامخا خوړونکی به یئ (په دوزخ کښی) له ونی د زقوم څخه پس ډک کوونکی به یئ له هغی (ونی) څخه ګیډو خپلو لره.

تفسير: يعني کله چه د لوړي له لاسه ترهور (مضطرب) شي نو دا ونه دوي ته د خوړلو دپاره

ورکوله کیږی او دوی به له هغی څخه خپلی ګیډی ډکوی.

# فَشْرِ بُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيْوِ فَشْرِ بُونَ شُرْبَ الْهِيْمِ ٥

پس څښونکی به یئ تاسی په هغه (زقوم خوړلی شوی) باندی له اوبو سوځوونکیو څخه پس څښونکی به یئ (په شان) د څښلو د اوښانو ډیرو تږو.

تفسیر: یعنی هسی چه اوښ په ډیره سخته ګرمی کښی د ډیری تندی له لاسه وروسته له دی چه څو ورځی ئی اوبه نه وی څښلی او بیا اوبو ته ورورسیږی نو اوبه په ډیره وارخطائی سره داسی څښی چه یو څاڅکی هم نه تری پاتی کیږی. دوزخیان به هم هم داسی هغه سوځوونکی اوبه څښی چه د هغوی خولی به تاکی او کولمی به ئی توتی توتی لویږی. (العیاذ بالله).

### ٨ڬٵڹؙۯؙڶۿؙۄؙڮۅؙؚؗڡۘٳڶڐؚؽڹ

دا (خوړل او څښل چه ذکر شول) ميلمستيا د دوی ده په ورځ د جزاء انصاف کښي.

تفسیر: یعنی د انصاف اقتضاء هم داسی ده چه د هغو منکرانو میلمستیا هم دا راز (قسم) وکړه شی.

#### غَنْ خَلَقْنَاكُوْ فَلَوْلِا تُصَدِّقُونَ ⊕

مونږ پیدا کړی یئ تاسی (له نشتوالی څخه) نو ولی تاسی باور یقین نه کوئ په ژوندون پس له مرګه.

تفسیر: یعنی دا خبره ولی نه منئ چه پخوا هم پیدا کوونکی الله تعالیٰ دی او بیا هم پیدا کوونکی همغه الله تعالیٰ دی.

#### اَفْرَوِيْنُومُا تُمْنُونَ ﴿ وَانْتُوتَ عَنْكُونَ الْمَانُدُونَ الْمَالِقُونَ ﴿ الْمُولَ الْمُعْنَ الْمُعْلِقُونَ ﴿

آیا وینئ تاسی (چه خبر راکړئ له) هغه اوبو څخه چه څخوی ئی تاسی (آیا یر رحمونو د ښځو خپلو کښی) آیا ییدا کوئ تاسی له دغه (منی نه بشر)

قالفماخطبكم(٢٧) الواقعة(٥٦)

که يو مونږ پيدا کوونکي (د ټولو مواليدو بلکه ته ئي خالق ای الله).

تفسیر: یعنی د میندو په رحم کښی له نطفی څخه سړی څوک جوړوی هلته ستاسی هیڅ ظاهری تصرف نه چلیږی او د هیچا یو ښکاره لاس نه وررسی او نه څه تصرف پکښی کولی شئ. بیا نو پرته (علاوه) له مونږ څخه بل څوک دی چه له هغه یوه څاڅکی اوبو څخه هسی ښکلی شکل جوړوی؟ او بیا په هغی کښی سا او روح اچوی (فتبارک الله احسن الخالقین والحمد لله رب العالمین).

#### غَنُ قَدَّرْنَابِينَكُمُ الْمُوت

مونږ مقدر کړی مو دی په منځ ستاسي کښي (ای مخلوقاتو) مرګ .

تفسیو: یعنی ژوند بښل ـ وژل او نوری ګردی (ټولی) چاری ځمونږ په قدرت او قبضه کښی دی کله چه د وجود او د عدم واک او اختیار ځمونږ په لاس کښی دی نو وروسته له مړینی ژوندی کول هم مونږ ته کوم ګران کار نه دی.

# وَمَا غَنُ بِمَسُبُوْ قِائِنَ ﴿ عَلَى اَنُ ثُبَدِّلَ اَمْتَالَكُوُ وَنُنْشِئَكُوُ فَيُ مَالِاتَعُلَكُونَ ۞

او نه یو مونږ عاجز چه څوک تیری راباندی وکړی له دی نه چه پیدا کړو بدل ستاسی (نور خلق) پشان ستاسی او مونږ راپورته پیدا کړو تاسی په هغو (صورتونو سره) چه تاسی به علم نه پری لرئ.

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمهٔ الله علیه لیکی «یعنی تاسی به بلی نړی (جهان) ته بیایو او ستاسی په ځای به نور خلق ودروو.

#### وَلَقَدُ عَلِمُتُو النَّشَأَةَ الْأُوْلِي فَلَوْلِاتِنَ كَرُّوُنَ<sup>®</sup>

او خامخا په تحقیق پوهیدلی یئ تاسی په پیدا کیدلو ډومبنیو باندی نو ولی نه یادوئ پند نه اخلئ (د دغه الله تعالیٰ په قدرت او یقین نه کوئ په بیا

ييدا كولو باندى).

تفسیر: یعنی همغه رومبنی پیدائش په یاد کرئ او د هغه له مخی او اتکله دا دوهم پیدائش هم قیاس کرئ!.

# ٱفرَء نَيْدُونَا عَزْنُونَ ﴿ اَنْتُمْ تَزُرَعُونَهُ آمُرْ عَنْ الزِّرِعُونَ ۞

آیا پس وینځ (چه خبر راکړی ماته) هغه چه کرئ ئی تاسی. آیا تاسی زرغونوئ هغه (کرلی شوی) که مونږ یو زرغونوونکی (پخوونکی د هغه بلکه ته ئی ای الله).

تفسیر: یعنی په ښکاره ډول (طریقه) سره خو تاسی تخم شیندئ ولی دننه په ځمکه کښی د هغه پالل او د هغه زرغونول او له هغه څخه یو تک شین کښت (فصل) جوړول او بیا هغه ګټور (فائده مند) ګرځول د چا کار دی؟ د دی په نسبت خو تاسی ظاهری او سطحی دعوی هم نشئ کولی چه هغه ځمونږ تیار کړی شوی شی دی.

# لَوْنَشَاءُ لَجَعَلُنٰهُ حُطَامًا فَظَلَتُو تَفَكَّهُوْنَ ﴿ إِنَّا لَهُغُرَمُونَ ﴿ لَكُ فَكُنَّ مَحُرُو مُونَ ﴿ لَكُ فَكُنَّ مَحُرُو مُونَ ﴿

که اراده وفرمایو مونږ نو خامخا وبه ګرځوو مونږ هغه (کښت (فصل) لره چه کرلی دی تاسی بی دانه بی حاصله) وچ واښه ذره ذره نو وبه ګرځئ تاسی تعجب کوونکی او ویونکی د دی خبری بیشکه مونږ خامخا تاوان کړی یو (په زراعت خپل کښی) بلکه مونږ محروم بی برخی کړی شوی یو (له رزق نه).

تفسیر: یعنی د کښت (فصل) له پیدا کولو څخه وروسته د هغه محفوظ او باقی پاتی کیدل هم ځمونږ کار دی که مونږ وغواړو نو کوم یو آفت ورولیږو چه په هغه سره ګرد (تول) کښت (فصل) خاوری ایری شی او بیا به تاسی خپل سر پخپلو لاسونو نیولی ژاړئ او پخپلو منځونو کښی به سره ناست راز راز (قسم قسم) خبری به جوړوئ! او وایئ به چه خانه! تاته خو سږکال ډیر لوی تاوان او جنجال در رسیدلی دی که رښتیا پوښتنه کوئ نو زه بالکل خوار او فقیر او تش لاس پاتی شوی یم.

# ٱفَرَءَيْتُوالْمَآءَالَّانِى تَشُرَبُوْنَ ۞َءَاَنْتُوْاَنُوْ لَتُهُوُهُ مِنَ الْمُزُنِ آمَرُغَنُ الْمُنُولِوُنَ®

آیا پس وینئ (چه خبر راکرئ) تاسی اوبه هغه چه څښئ ئی تاسی (او ژوند پری تړلی دی) آیا تاسو نازلی کړی دی هغه لطیفی خوږی (اوبه) له سپینو وریځو څخه که مونږ نازلوونکی راښکته کوونکی یو (د هغو اوبو؟ بلکه ته ئی ای الله!).

تفسیر: یعنی باران هم ځمونډ په حکم سره وریډی او د ځمکی په خزانو کښی هغه اوبه هم مونډ تولوو آیا تاسی څه زور او قوت لرئ چه اوبه جوړی کړئ؟ یا ئی په زور او زاری له وریڅو څخه ووروئ؟

#### لُوْنَثَا اءُجَعَلُنٰهُ أَجَاجًا فَلُوْلِا تَشُكُرُونَ ©

که اراده فرمایو موند نو وبه گرځوو دا (اوبه) تروی ترخی نو ولی شکر نه وباسئ (تاسی په دغو نعماؤ).

تفسیر: یعنی که موند اراده وفرمایو نو خودی اوبه ترخی کوو چه هیڅوک ئی ونشی څښلی او نه کښت (فصل) ته په کار ورشی بیا هم تاسی ځما احسان نه منځ چه موند تاسی ته خودی اوبه اوروو او د خودو اوبو لوئی خزانی تاسی ته ساتو او له هغو څخه تاسی ته راز راز (قسم قسم) کټی رسوو.

په ځینو روایتونو کښی راغلی دی چه نبی کریم صلی الله علیه وسلم کله چه اوبه به ئی څښلی نو ویل به ئی

(الحمد لله الذى سقانا عنبا فراتا برحمته ولم يجعله ملحا اجاجا بذنوبنا. ابن كثير).

# ٱفَرَءَيْتَوُّ التَّارَ الَّيِّيُ تُوُرُوُنَ۞ءَ ٱنۡتُوُ اَنْشَاۤ تُتُوسَّجَرَتَهَاۤ اَمۡرۡخَنُ الۡنَنْشِوُونَ<sup>©</sup>

قالفماخطبكم(٢٧) الواقعة(٥٦)

آیا پس وینځ (چه خبر راکړئ) تاسی د اور هغه نه چه بلوئ ئی تاسی (له هر راز (قسم) محروقاتو نه) آیا تاسی پیدا کړی ده ونه د دی (اور) او که مونږ پیدا کوونکی یو (د هغی ونی او د ټولو محروقاتو؟ بلکه ته ئی ای الله!).

تفسیر: په عربو کښی داسی څو تکی شنی ونی دی چه د هغو د دوو لرګیو له سولولو څخه اور پیدا کیږی لکه چه په هندوستان کښی د باڼس د ونی له سولولو څخه اور پیدا کیږی پخوا له دی نه د (یٰسین) د سورت په آخر کښی د دی په نسبت څه بیان لیکلی شوی دی یعنی په دی ونو کښی اور چا ایښی دی؟ تاسی که ما؟ (بلکه تا ایښی دی ای الله!).

#### المخن جعلنهاتذكرة

مونږ گرځولي مو دي دغه (دنيوي اور) تذکره يادول (د دوزخ).

تفسیر: یعنی دی اور ته وګورئ او د دوزخ اور یاد کړئ دا هم د هغه اور یوه برخه او ادنیٰ نمونه ده او فکر وهونکی لره دا خبره ور په یادیږی هغه الله چه له تکی شنی ونی څخه تک سور اور راوباسی هغه په یقین سره کولی شی او قادر دی چه مړی هم ژوندی کړی!.

### وَّمَتَاعًا لِلْمُقُويِنَ ﴿

او (گرځولی دی مونږ دا اور نفعمن او) په کار راتللو ته دپاره د مسافرانو محتاجانو بی وځلو.

تفسیر: یعنی د بیدیا او میدان اوسیدونکیو او پردیسیانو (مسافرانو) ته اور ډیر په کاریږی په تیره بیا د ژمی او سرو په وقت کښی او پرته (علاوه) له دی څخه د نورو هم ډیر په ښه ورځی او د مدنیت ډیر امور یری مربوط دی.

تنبیه: د ځینو روایاتو په بناء پوهانو (علماؤ) دا ښه مستحب ګڼلی دی چه د دی آیتونو د هری استفهامی جملی له لوستلو څخه وروسته ښائی چه هسی وویل شی «بل انت یاربی»

# فَسَيِّهُ بِأَسُورَتِكَ الْعَظِيُولِيُّ

نو وکړه نسبت د پاکې نامه د رب خپل ته چه له ګردو (ټولو) ځنې ډير لوی دی (او تل شاکر اوسه په دغو نعماؤ ئې).

تفسیر: یعنی هغه ذات چه داسی مختلف شیان او د کار وړ (لائق) څیزونه ئی پیدا کړی دی او خاص پخپل فضل او احسان ئی مونږ منتفع ګرځولی یو د هغه شکر اداء کول په کار دی او د کافرانو او منکرانو د هغو چتی (بیکاره) او اپلتو خبرو په مقابل کښی چه هغه الله تعالیٰ ته ئی نسبت کوی د هغه د مبارک نامه پاکی بیانول په کار دی د تعجب ځای دی چه دا خلق سره د داسی باهره ؤ آیاتونو او نښو د لیدلو بیا هم د هغه الله تعالیٰ په قدرت او وحدانیت باندی هسی چه ښائی نه پوهیږی.

### فَلاَ أُقُسِمُ بِمَوْ تِعِ النُّجُوْمِ فَ

نو قسم خورم زه په ځايونو د پريوتلو د ستوريو باندي.

تفسیر: او دوهمه معنی ئی دا ده چه قسم خورم د آیتونو په راښکته کیدلو د پیغمبرانو په زړونو باندی (موضح) یا د قرآنی آیتونو په راښکته کیدلو باندی له آسمانه پر ځمکی باندی چه لږ لږ او ورو ورو رانازلیږی.

# ۅؘٳؾٛ؋ڵۊۜ؊ٷڵٷؾۼؙڵؠۯؙؽۼڟؚؽٷۨ؋ٳٮٛٚ؋ڵڠۯؙٳؽٛڮڔؽڋٛڞؚٚۏؽڮۺؚ ؆ؙڴڎؙڔۣ<sup>ڞ</sup>ڒؽؾۺؙ؋ٙٳڒٳٲؠؙڟۿۯؙۯ؈ؖ

او بیشکه (قسم) خامخا قسم دی که پوهیږئ تاسی عظیم ډیر لوی چه بیشکه دا (کتاب لوستی شوی په تا باندی) خامخا قرآن کریم عزت والا دی (چه لیکلی شوی دی) په کتاب پټ ساتلی شوی (لوح محفوظ) کښی چه نه ئی مسه کوی ده لره او نه دی ئی مسه کوی مګر هغه چه پاک کړی شوی وی (یعنی پاکان).

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی پرښتی په دی پاک کتاب باندی لاس لگوی. هغه کتاب هم دا لیکلی شوی کتاب دی د پرښتو په لاسونو سره یا په لوح محفوظ کښی» ځینی د «لایمسه» ضمیر قرآن ته اړوی یعنی دی پاک قرآن ته لاس نه وروړی مګر خو پاک سړی یعنی هغه کسان چه زړونه ئی صاف او اخلاق ئی پاک وی د هم داسی سړیو فکرونه او عقلونه د دی لوی کتاب په علومو او حقائقو ـ معارفو او آیاتونو باندی هم په ښه ډول (طریقه) سره رسیږی. یا نه مسه کوی دا قرآن مګر خو پاک خلق. یعنی بی اودسه هغه ته لاس نه وروړی لکه

چه د نبوی له احادیثو څخه هم دا خبره ثابته شوی ده نو په دی تقدیر سره د (لایمسه) نفی به د نهی دپاره وی.

#### تَنُونِيُكُ مِّنُ رَبِّ الْعُلَمِينَ ٥

(هغه قرآن چه ټوټه ټوټه) نازل کړی شوی دی له (طرفه د پالونکی) رب د عالمیانو.

تفسیر: یعنی دا کومی کوډی (جادو) او توکی نه دی او نه د کاهنانو چتی (بیکاره) او ایلتی خبری دی او نه د شاعرانو توهمات او مبالغات او هسکی استعاری دی بلکه یو لوی \_ مقدس \_ معزز \_ یاک او آسمانی کتاب دی چه د رب العلمین له لوری د تول عالم او ګردو (تولو) نړی والانو (اهل جهان) د لار ښووني دياره راښکته شوی دی. هغه الله تعالیٰ ځمونږ پاک الله دی چه د لمر \_ سپوږمی او ستوریو ډیر کلک محکم \_ عجیب \_ غریب او ښکلی ترتیب او نظام ئی قائم کړی دی او هغه ګرد (ټول) سماوی اجرام د يوه مرتب قانون ـ او منظم اصول سره د خپلو ورځنيو ختلو او پريوتلو او نورو تأثيراتو او اغيزو سره د خپل عظمت ـ قدرت ـ قوت ـ وحدانیت تصرف او د عظیم الشان اقتدار مظاهری او یه زړه یوری ننداری راښیی لکه چه ابراهیم عليه السلام هغه خپل دليل ښوولي ؤ او د حال په ژبي سره شهادت ورکوي چه ځمونږ ملوني او واک (اختیار) د هغه اعلیٰ اولیٰ ـ برتر ـ بهتر ذات د غیبی سلطی د قدرت یه لاس کښی دی، همغه یو «وحه لاشویک له» د ځمکې ـ آسمان ـ وریځ ـ اور ـ هوا او ګردو (ټولو) کائناتو او ذراتو مالک ـ خالق او ستر تولواک (شهنشاه) دی. آیا د هسی رنو او سکاره و آسمانی نسو له لیدلو څخه وروسته د دی مضامینو په صداقت کښی کومه شبهه یاتی کیږی چه د دی سورت په اوله رکوع کښي د هغو بيان وشو. او آيا کوم يو عاقل په دې عظيم الشان فلکي نظام باندې چه سترګی وغړوی دومره نشی یوهیدلی چه یو بل باطنی شمسی نظام هم شته چه هغه هم دا قرآن کریم او د هغه یاک لوړ (اوچت) آیتونه او نور ګرد (ټول) آسمانی کتابونه او آسمانی یانی دی چه دا گردی (ټولی) د همغه الله تعالیٰ خالق الکل قائمی کړی نښی دی هغه ذات چه پخپل کامل قدرت او رحمت سره ئی دا ظاهری نظام قائم کړی دی همغه یاک الله دی چه د روحانی ستوری له یریوتو څخه وروسته یی د محمدی صلی الله علیه وسلم قرآن د لمر یه یلوشو نړی (دنیا) او نړی والان (دنیادار) د کفر او شرک له توری تیاری څخه راوویستل چه د الله تعالیٰ یه فضل سره تر اوسه یوری دغه لمر خپلی ښکلی شوی پلوشی (انوار) او په زړه یوری وړانګی (اشعه) پر نړی (جهان) باندی نولی او هیڅوک د دی خبری مجال نه لری چه هغه بدل کړی یا ئی غائب کړی. د هغه انوار او اشعی پر همغو زړونو باندی په ښه شان سره منعکسی کیږی چه ښه وینځلی او ښه یاک او صاف کړی شوی وی.

# اَفَهِهَانَا الْحَدِيثِ اَنْتُمُ ثُدُهِنُونَ فَ وَجَعَمُلُونَ رِزْقَكُوْ اَثَكُو آَكُونَ فَ وَالْمَعْ الْمُعْد

آیا په دی خبری (د قرآن) باندی تاسی سپک کوونکی یئ (دروغ ئی ګڼئ!) او ګرځوئ تاسی روزی برخه خپله (له قرآنه دا خبره) چه تاسی دروغ کوونکی یئ (دغه قرآن لره).

تفسیر: یعنی آیا دا هسی دولت دی چه له هغه ځنی په ګټه (فائده) اخیستلو کښی تاسی سستی او کاهلی وکړئ او خپله برخه هم دومره وګڼځ چه د الله تعالیٰ هغه راښوولی حقائق دروغ ثابتوئ ؟ لکه چه د وریا (باران) د لیدلو په وقت کښی وائی چه هغه ستوری هغه برج ته راغلی دی نو ځکه ورښت وشو ګواکی دوی د الله په قدرت قائل نه دی او په هسی وینا سره دوی د رحمت د دی باران قدر هم نه کوی چه د پاک قرآن په شکل رانازل شوی دی او دا ویل چه د الله تعالیٰ له خوا نه دی لیږلی شوی سخته بدبختی ـ حرمان او بدنصیبی ده آیا د یوه نعمت شکر ګزاری هم داسی کیدی شی چه هغه دروغ وبللی شی؟

# فَكُوْلَاإِذَا بَكَغَتِ الْحُلْقُوْمَ ﴿ وَانْتُوْمِيْنَا فِي الْحُلُوْنَ ﴿ وَمَنْ الْمُورِيَّ الْحُلُولُ الْمُ اَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَالْكِنَ لَا تُبْصِرُ وَنَ ﴿ فَلَوْلَا إِنْ كُنْتُوعَالُولُ الْمُنْتُوعَالُولُ الْ مَدِيْنِيْنَ ﴾ تَرُجِعُوْنَهَا إِنْ كُنْتُوصْدِ قِيْنَ ﴿

نو ولی په هغه وقت کښی چه ورسیږی (روح د سړی) ستونی ته او (حال دا وی چه) تاسی په دغه وقت حاضر اوریدونکی نظر کوونکی یئ هغه ته او مونږ ډیر نژدی یو هغه ته (په علم او قدرت) له تاسی څخه مګر نه وینئ او نه پوهیږئ تاسی پس ولی که یئ تاسی چه جزاء نه درکوله کیږی او نه ژوندی کیږئ نو بیرته راو ګرځوئ تاسی دا (روح) که چیری یئ تاسی رښتینی (په دی ګمان خیل کښی چه جزاء نشته).

تفسیر: یعنی په داسی بی فکری او بی خوفی سره د پاک الله تعالیٰ خبری دروغجنی کوئ گواکی تاسی د چا په حکم او واک کښی نه یئ یا هیڅ نه مرئ او له الله تعالیٰ سره نه مخامخ کیږئ شه څه وقت چه ستاسی د کوم عزیز او محبوب سا په ختلو کښی وی او سا ئی په ستونی کښی بنده شی او د ځنکدن رېړونه (تکلیفونه) پری تیریږی که تاسی له هغه سره نژدی کینئ او د ده

هغه بی و حملی او بیچار کی پریشانی او سر کردانی و کورئ له بلی خوا الله تعالیٰ یا د هغه پرښتی له تاسی څخه هغه ته ډیری نژدی دی چه تاسی ئی نه وینئ که ستاسی واک او اختیار د بل چا په لاس کښی نه دی نو په هغه وقت کښی تاسی د خپل هغه محبوب او مین سا او روح ولی نه شئ ساتلی؟ او د څه لپاره هغه مین او محبوب مو له تاسی څخه په داسی حال کښی چه ستاسی زړونه خوړیږی او او ښکی مو بهیږی بیلتون کوی او تاسی په خپل فراق او بیلتون ژړوی او ولی د ستاسی له لاسه پوره نه ده چه هغه د څه مودی له مخی نور هم وساتئ؟ یا ئی له هغه تکالیفو او ربړو (تکلیفونو) څخه و ژغوری (وساتی)؟ لنډه ئی دا که تاسی پخپلو دغو ویناؤ کښی رښتینی یځ نو له دی تیرو چارو څخه یوه راوښیئ.

# فَأَمَّكَ إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ فَ مَرُوْحٌ وَّ رَيْحَانٌ لَهُ وَجَنَّتُ نَعِيُو ﴿ وَأَمَّا اللهُ وَكَانَ مِنَ اصْلِهِ الْمَيْنِ ﴿ وَالْمَالُولِكَ مِنْ أَصْلِ الْمَيْنِ ﴿ وَالْمَالَ اللهِ وَاللَّهِ مِنْ أَصْلِ الْمَيْنِ ﴾ إِنْ كَانَ مِنْ أَصْلِ الْمَيْنِ ﴿

نو که چیری وی (دغه مړی) له مقربینو څخه (الله ته). نو (شته ده لره) راحت هوسائی (آرام) او ښه رزق او جنت ډک له نعمتونو څخه. او که چیری وی (دا مړی) له یارانو ملګریو د ښی لاس. نو سلامتیا ده تا لره له یارانو ملګریو د ښی لاس څخه.

تفسیر: یعنی تاسی د یوی شیبی (دقیقی) دپاره هم هغه نه شئ ساتلی او هغه خپل ځای ته هرومرو (خامخا) رسیدونکی دی که هغه مړی له مقربینو څخه وی نو په اعلیٰ درجه روحانی او جسمانی ـ د هوسائی (آرام) راحت عیش او چرچو سامانونو ته رسیږی او په ښی لاس (اصحاب یمین) کښی شاملیږی او هیڅ یوه ویره او رېړونه (تکلیفونه) ورته نه پاتی کیږی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی د هغوی له لوری ډاډه (خاطر جمع) اوسه!» یا دا مطلب چه د (اصحاب یمین) له طرفه هغوی ته سلامونه رسیږی یا هغه ته ویل کیږی تا لره په راتلونکی وخت کښی سلامتی او هوسائی (آرام) ده . او ته په اصحاب یمین کښی شامل او ګه ئی . په ځینو احادیثو کښی راغلی دی چه د ځنکدن په وقت کښی د خوښی داسی زیری هغه ته ورکاوه شی.

د مؤمن سړی لويه نښه درته وايم

ځنکدن کښي تل مسکيږي ښکاري خوښ

او هم داسي مجرمينو او بدانو ته هم په هم دي وقت کښي د هغوي د بدحالي ويري اورولي کيږي.

# وَآتَآ إِنُكَانَ مِنَ الْمُكَدِّبِيُنَ الصَّالِيِّنَ فَنُزُلُّ مِنْ حَبِيْدٍ ﴿ وَتَصَلِينَ مُحَدِيدٍ

او که چیری وی (دغه مړی) له دروغ ویونکیو ګمراهانو څخه نو میلمستیا ده (ده ته) له سوځوونکیو اوبو څخه او ننه ایستل دی په اور (د دوزخ) کښی.

تفسیر: یعنی د هغه پای (آخر) او انجام هسی وی چه پخوا له مړ کیدلو څخه هغه ته د هغه راتلونکی حال احوال اوراوه کیږی.

#### إِنَّ هٰذَالَهُوَحَقُّ الْيَقِيْنِ ﴿

بیشکه دا خبره (چه ذکر شوه پشان د دی دری صنفو کښی) خامخا هم دا حقه یقینی ده.

تفسیر: یعنی ستاسی له تکذیب څخه هیڅ شی کیدونکی نه دی. هر هغه شیان چه د مؤمنانو او مجرمانو په نسبت خبر ورکړی شوی دی هغه ګرد (ټول) صحیح او یقینی دی او هم هغسی کیدونکی دی نو هیچا ته نه ښائی چه په هسی ښکاره خبرو کښی داسی شبهی او تردد پیدا کړی او خپل ځان وغلوی. بلکه د لویی ورځی او د قیامت دپاره ځان تیار او چمتو کړئ.

#### مُسَيِّهُ بِالسُورَيِّكِ الْعَظِيُورَةِ

پس وکړه نسبت د پاکی نامه د رب خپل ته چه له ګردو (ټولو) څخه ډیر لوی دی.

تفسیر: یعنی په تسبیح او تحمید کښی مشغول اوسئ! چه دا د هغه ځای دپاره لویه تیاری ده. او په هم دی ښه چاره کښی بوخت (مشغول) اوسئ! او د مکنبینو د زړه خوړونکیو خبرو څخه زیات مه خپه کیږئ! بلکه هیڅ غوږ ورته مه ږدئ ځکه چه په تسبیح او تحمید کښی د هغو باطلو او چتی (بیکاره) خیالاتو تکنیب او تردید په طبیعی ډول (طریقه) سره هم کیږی. دلته د «الواقعة» د سورت په خاتمی کښی مو زړه غواړی چه هغه مبارک حدیث نقل کړو چه په هغه سره

حضرت امام بخاری رحمة الله علیه خپل کتاب ختم فرمایلی دی

«عن ابى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم كلمتان خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان حبيبتان الى الرحمٰن» ـ

#### «سبحان الله وبحمله سبحان الله العظيم»

#### تمت سورة الواقعة ولله الحمد والمنة

سورة الحديد مدنية وهي تسع وعشرون آية و اربع ركوعات رقمها (٧٥) تسلسلها حسب النزول (٩٤) نزلت بعد سورة الزلزال،

د «الحدید» سورت مدنی دی \_ (۲۹) آیتونه او (۱) رکوع لری. په تلاوت کښی (۵۷) او په نزول کښی (۹۱) سورت دی د «الزلزال» له سورت څخه وروسته نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دى.

#### سَبْعَرِيلُهِ مَانِي التَّمَاوٰتِ وَالْرَضْ

نسبت د پاکی کوی الله ته هغه چه په آسمانونو او په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکو).

تفسير: يعنى د حال يا د قال په ژبه يا په دواړو سره د الله تعالىٰ حمد ـ ثناء او تسبيح وائي.

# ۅؘۿؙۅؘٳڷؙۼؚڔ۬ؽؙڒ۠ٳؙؙٛؖؗؖٷڸؽٷۭڷؘؘؘؗؗ؋ؙٛڡؙڷڬٛٵڷؽٙۘڟۏؾؚٶٙٳڵۯۯۻٛؽۼؠٙۅؘؽۑؚؠؽؙؖؖ ۅؘۿۅؘۼڶڮؙڷۺؙٞؿ۫ٞۊؘڮؽٷٛ؈

او هم دغه (الله) ښه غالب قوی ښه حکمت والا دی. خاص دغه (الله) لره ده باچائی د آسمانونو او (باچائی) د ځمکی (هم دغه الله) ژوندی کول کوی

قالغماخطبكم (٢٧)

او مړه کول کوی او هم دغه (الله) په هر شی باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر دی (چه ځینی ئی هم دغه ژوندی کول او مړه کول دی).

تفسیر: یعنی په آسمان او ځمکه یا په دواړه کښی یا هر چیری د الله تعالیٰ احکام چلیږی او هر چیری او هر کله واک او اختیار لری. د ایجاد او اعدام او د کردو (ټولو) چارو ملونی او قبضه د ده په لاس کښی ده هیڅ یو قوت او طاقت د هغه د تکوینی قدرت او تصرف مخه نشی نیولی.

#### مُوَالْاَقُلُ وَالْاِخِرُ

هم دغه (الله) اول دی (له هر شی څخه چه ابتداء نه لری) او آخر دی (له هر شی ځنی چه انتهاء نه لری).

**تفسیر:** کله چه هیڅوک نه ؤ الله جل جلاله موجود ؤ او کله چه هیڅوک نه وی الله جل جلاله به موجود وی چه نه ابتدا<sub>ء</sub> لری نه انتها<sub>ء</sub>.

#### وَالْطَاهِمُ وَالْبَاطِئُ وَهُوبِكُلِ شَيْ عَلِيهُ وَ وَالطَّاهِمُ وَالْبَاطِئُ وَهُوبِكُلِّ شَيْ عَلِيهُ وَ

او ظاهر دی (په دلیلونو سره) او باطن دی (پټ دی له لیدلو د سترګو نه په دنیا کښی) او هم دغه (الله) دی په هر شی باندی ښه عالم ښه پوهیدونکی.

تفسیر: د هر شی وجود او ظهور د هغه الله تعالیٰ له وجود څخه دی. نو گحکه د الله تعالیٰ وجود که ظاهر او باهر نه وی؟ نو د بل چا به وی؟ له عرشه نیولی تر فرش پوری او له ذری څخه اخیستی تر لمر او نورو لویو کرو پوری هر یو شی د هغه په وجود او شته والی باندی روښان دلیلونه دی او بیلی بیلی شاهدی لولی. خو سره له دی د هغه ذات او اصلی حقائقو او صفاتو ته هغسی چه ښائی عقل ـ پوه او ادراک نه ور رسیږی. او د ده د هیڅ یوه صفت احاطه کول هم امکان نه لری. او نه پخپل قیاس او ادراک سره څوک د هغه د څنګوالی (کیفیت) بیان کړی شی. نو څکه ویلی شو چه له هغه څخه زیات پت او باطن بل څوک نشته. په هر حال سره هغه الله تعالیٰ د باندی هم دی او دننه هم دی ظاهر هم شته او په باطن کښی هم دی. او په هر راز (قسم) احوالو باندی که پټ دی یا ښکاره ښه خبردار او خورا (ډیر) پوه دی ظاهر د غالب په معنی هسی چه د هغه له پاسه هیڅ یو قوت نشته. باطن داسی چه له هغه څخی پرته (علاوه) هسی کوم ځای موقع به نه وی چه څوک به هلته تری پټ شی یا ئی له علمه او پوه څخه کوم شی لری

او پټ وی. د نبوی صلی الله علیه وسلم په حدیث کښې راغلی دی

#### «وانت الظاهر فليس فوقك شئ! وانت الباطن فليس دونك شئ»

### هُوَالَّذِي عَٰكَ التَّمُوٰتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَةَ اَيَّامِ ثُغَّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرُشِ شَ

او دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه په مقدار د شپږو ورځو کښی (له ورځو د دنیا نه) بیا ئی استواء وکړه په عرش باندی (لکه چه له شانه د الوهیت د ده سره مناسبه وه)

تفسیر: دغه بیان پخوا له دی نه د «الاعراف» په سورت کښی د اتمی پاری په آخر کښی تیر شوی دی.

#### يعُلُوُمُا يِكِوْفِي الْأَرْضِ وَمَا يَغُرُّجُ مِنْهَا

معلوم دی (الله ته) هغه څه چه ننوځی په ځمکه کښی (لکه مړی او باران) او هر هغه څه چې راووځې له دغه زمکې نه .

تفسیر: لکه کښت (فصل) او ترکودی (نباتات) چه له ځمکی څخه راوځی. د دی بیان د (سبا) په سورت کښی پخوا له دی تیر شوی دی.

# ومَايَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَايَعُونُ مُعِيفًا \*

او (معلوم دی الله ته) هر هغه چه نازلیږی له آسمانه (لکه رحمت او عذاب) او هر هغه چه پورته خیژی په دغه (آسمان) کښی لکه نیک او بد عملونه.

تفسیر: یعنی له آسمانه پرښتی ـ حکمونه ـ د قضاء او قدر فیصلی ـ وریا (باران) او نور رابکته کیږی او د بندگانو اعمال او د الله اکرم شانه واعظم برهانه برښتی او نور پورته کیږی.

# وَهُوَمَعَكُوْ أَيْنَ مَاكُنْتُوْ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ بَصِيْرُ ©

او دغه (الله) له تاسی سره دی (په علم او قدرت سره) هر چیری چه یئ تاسی او الله پر هر هغه څه چه کوئ ئی تاسی ښه لیدونکی دی (نو جزاء به پری درکړی).

تفسیو: یعنی هیخ کله له تاسی څخه غائب نه دی. بلکه هر چیری او په هر حال کښی چه تاسی یئ هغه کرد (ټول) دی ښه پیژنی. او ټولی ښکاره او پټی خبری ښه اوری او ستاسی اعمال او نور کرد (ټول) شیان ښه وینی.

# لَهُ مُلْكُ التَّمَوٰتِ وَالْاَرْضِ وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُوْرُ®

خاص هغه (الله) لره ده باچائی سلطنت د آسمانونو او د ځمکی او خاص الله لره ګرځول کیږی ټول کارونه.

تفسیر: یعنی منکران د الله تعالیٰ له باچائی او قلمرو څخه د باندی وتلی نشی ـ په ګردو (ټولو) آسمانونو او ځمکه کښی یواځی د هغه وحده لا شریک له حکومت دی او په پای (آخر) کښی د ګردو (ټولو) کارونو فیصله د ده له لوری کیږی.

#### يُولِجُ النَّكَ فِي النَّهَ ار وَيُولِجُ النَّهَ أَرَفِي الَّذِيلِّ

ننه باسی (الله) شپه په ورځی کښی او ننه باسی (الله) ورځ په شپی کښی.

تفسیر : یعنی الله تعالیٰ کله ورځ لنډوی او شپه اوږدوی (په قوس او جدی کښی) او کله په عکس د دی شپی لنډوی او ورځی اوږدوی (په جوزا او سرطان کښی).

#### وَهُوَ عَلِيُهُ البَّالِثُ الوَّلُهُ وُرِنَ

او دغه (الله) ښه عالم دي په پټو خبرو نياتو عقائدو د سينو زړونو باندي هم.

تفسیر: یعنی په زړونو کښی هغه نیات او ارادی یا هغه خطری او وسوسی چه پیدا کیږی په هغو گردو (تولو) باندی هغه ښه پوهیږی او هیڅ شی د ده له پوه څخه د باندی نه دی.

#### امِنْوُا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفِقُو امِمَّا جَعَلَكُمْ مُّسْتَخُلَفِينَ فِيهِ

ایمان راوړئ تاسی (او په ایمان همیشه اوسئ) په الله او په رسول د دغه (الله) باندی او لګوئ (په لاره د الله کښی) له هغو (اموالو) څخه چه ګرځولی یئ تاسو (الله) خلیفګان (د پخوانیو) په هغو (اموالو) کښی.

تفسیر: یعنی هغه مال او شته چه ستاسی په لاسونو کښی شته د هغو ګردو (ټولو) مالک او شیستن (خاوند) پاک پروردګار دی او تاسی یواځی د یوه امانتدار او خزاندار په شان یئ نو ځکه په هر ځای او هر چا باندی چه هغه الله تعالیٰ تاسی ته د هغه د صرفولو او لګولو په نسبت امر وکړی په هم هغه ځای کښی ئی تاسی د هغه د نائب او خلیفه په ډول (طریقه) خرڅ او صرف کړئ او دا خبره مو هم په یاد وی چه پخوا له دی څخه دا مال د نورو په لاسو کښی ؤ خو اوس د هغوی په ځای تاسی یی او ښکاره ده چه تاسی به هم ځئ. ستاسی په ځای به هم بل سړی کیناستونکی وی کله چه دا خبره ښکاره شوه چه دا مال نه د پخوانیو په لاسو کښی پاتی شو او نه ستاسی په لاسو کښی پاتی کیدونکی دی نو له هسی فانی او زائل څیز سره دومره علاقه مینه او تعلق لرل چندان ښه کار نه دی او ښائی چه په ضروری او مناسبو ځایونو کښی په ښه ډول (طریقه) سره صرف او ولګول شی او نه ښائی چه په خیر خیرات کښی بی زړه توب وکاوه شی.

#### فَالَّذِينَ امَنُوامِنُكُو وَأَنْفَقُو اللَّهُ وَأَجُرُّكِمِيرُ ٥

پس هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی له تاسی او لګولی ئی دی (اموال خپل په لاره د الله کښی) هغوی لره دی اجر ثواب ډیر لوی (په جنت کښی نو تاسو ته هم رسوی نفع ایمان او خرڅول د اموالو د تاسی).

تفسیر: نو ځکه ضروری ده په هغو کسانو کښی چه دا خصلت او صفت موجود نه وی ښائی چه هغه پیدا کړی او په هغو کښی چه شته ښائی چه په هغه باندی مستقیم پاتی وی او د ایمان په مقتضاء باندی تګ او عمل وکړی.

# وَمَالَكُوْلَا تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالرَّسُولُ يَدُعُونُمُ لِتُوْمِنُوْ ابِرَتِبِكُوْ وَقَدُ اَخَذَمِيْتَا قَكُوُ إِنْ كُنْتُورْ شُؤْمِنِيْنَ ۞

او خه مانع عذر دى تاسى لره (بلكه هيخ مانع نشته) چه ايمان نه راوړئ په الله او رسول د دغه (الله) حال دا چه (رسول الله) رابولي تاسى چه ايمان راوړئ په رب خپل باندى او په تحقيق اخيستى ده (الله) وعده كلكه د تاسى كه چيرى يئ تاسى ايمان راوړونكى (نو ايمان ولى نه راوړئ؟).

تفسیر: یعنی په الله تعالیٰ باندی له ایمان راوپلو مخخه یا د یقین او معرفت په لاری باندی له تللو مخنی کوم شیان ستاسی مخه نیسی؟ او په داسی چارو او معاملو کښی لتی سستی او تقاعد ولی وکړ شی. الله تعالیٰ او د هغه پاک رسول تاسی د کوم پردی (اجنبی) او غیر معقول مخیز په خوا نه رابولی بلکه تاسی ته ستاسی د حقیقی رب او پالونکی په لوری بلنه کوی چه د هغه اعتقاد د ستاسی په اصلی فطرت کښی په ودیعت ایښود شوی دی او تاسی د هغه د ربوبیت اقرار پخوا له دی مخخه چه دی دنیا ته راشئ کړی دی؟ لکه چه تر نن پوری د هغه اقرار اثر او اغیزه څه نه مخه د بنی آدمانو په زړونو کښی موندله کیږی، بیا په دلائلو ـ براهینو او د رسولانو په ارسال او د آسمانی کتابونو په لیږلو سره د هغه ازلی عهد او پیمان تجدید او بیا په یادولو پرله پسی شوی دی او پخوانیو انبیاؤ له خپلو امتیانو ځنی داسی وعده او پیمان هم اخیستی ؤ چه د خاتم دی او پخوانیو انبیاؤ له خپلو امتیانو ځنی داسی وعده او پیمان هم اخیستی ؤ چه د خاتم الانبیاء محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم اتباع دی هرومرو (خامخا) وکړی! او له تاسی څخه ډیر سړی هسی هم دی چه پخپله د نبی کریم صلی الله علیه وسلم په مبارک لاس باندی د سمعی طاعت ـ انفاق فی سبیل الله او نورو ایمانی امورو باندی د تینگوالی او پابندی کلک عهد او تړون طاعت ـ انفاق فی سبیل الله او نورو ایمانی امورو باندی د تینگوالی او پابندی کلک عهد او تړون هم کړی دی نو وروسته له دی مبادیو څخه اوس څنګه کیدی شی هغه څوک چه د منلو اراده لری هغه ئی ونه منی او چا چه منلی دی له هغه څخه غاړه وغړوی او تری انحراف وکړی.

# هُوَالَّذِي يُنَزِّلُ عَلَى عَبُدِ ﴾ النِّتِ بِيِّنْتِ لِيُخْرِجَكُمُ مِّنَ الظَّلْمُنْتِ إِلَى النُّوُرِ وَإِنَّ اللهَ بِكُمُ لَرَّءُ وَفُ رَّحِيْثُوْ

دغه (الله) هغه ذات دی چه نازلوی پر بنده خپل باندی دلائل (د قدرت خپل) شکاره (لپاره د دی) چه وباسی تاسی له تیارو (د کفر) څخه رڼا (رنړا) (د ایمان) ته او بیشکه الله په تاسی باندی خامخا ښه مهربان ډیر رحم والا دی.

تفسیر: یعنی قرآن ئی رانازل کړ او د صداقت لاری ئی دروښودی چه د هغو په وسیله تاسی د کفر او جهل له تیارو څخه ووځئ او د ایمان او علم او عمل رڼا (رنړا) ته راشئ! او دا د پاک الله لوی شفقت او مهربانی ده که سختی ئی کولی نو تاسی به ئی یه هم دی تیارو کښی یری ښودئ تر څو په کښی مړه شئ ـ يا به ئی د ايمان او يقين له راوړلو څخه وروسته ستاسی خطاوی او ګناهونه نه بښل.

## وَمَا لَكُوْ ٱلَّاتُنْفِقُوا فِي سِيلِ اللهِ وَبِللهِ مِيْرَاثُ السَّمَوْتِ وَ الْكَرْضِ

او څه مانع عذر دی تاسی لره چه نه نفقه کوئ نه لګوئ (مال خپل) په لاره د الله کښی او خاص الله لره دی میراث د آسمانونو او د ځمکی.

تفسیو: یعنی (مجازی) مالکان فنا کیږی ـ او ملک هغه حقیقی مالک ته چه الله تعالیٰ دی پاتی کیږی که نه هسی خو د تل دپاره هغه د ده مال ؤ ـ نو بیا د ده په مال کښی سم د ده له امر سره خرڅ کول او لګول ولی در نه ښکاری که په خپله خوښی او واک (اختیار) سره ئی نه ورکوئ نو بی واک هم هغه ته رسیدونکی دی نو د بندګی اقتضاء او غوښتنه هم دا ده چه په خوښی سره هغه وروړاندی کړئ! او د هغه په لاره کښی ئی خرڅ کړئ! ـ او د فقر ـ فاقی ـ افلاس او تنګی څخه ونه ویریږئ! ځکه چه د ځمکی او د آسمانونو د خزانو او د شتو مالک او څیښتن (خاوند) پاک پروردګار دی. نو آیا په دی لاری کښی به پخپلی خوښی سره خرڅ کوونکی او لګونکی وړی یاتی کیږی !. «ولا تخش من ذی العرش اقلالا)،

## لاكيئتوى مِنْكُوْمَنَ انْفَقَ مِنْ قَبُلِ الْفَيْرِ

نه دی برابر له تاسی څخه هغه چه لګولی ئی دی (مال خپل په لاره د الله کښی) پخوا له فتحی (د حدیبیی یا د مکی) څخه.

تفسیر: ځینو له فتحی څخه د حدیبیی صلحه روغه مراد کړی ده او له ځینو روایتونو څخه د هغه تائید هم کیږی.

#### وَقَاتَكُ الْوَلَيِّكَ اَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِيْنَ اَنْفَقُوْا مِنْ بَعُدُ وَقَاتَكُوْاً وَكُلَّا وَعَدَادِلُهُ الْحُسْنِيِّ

او بیا ئی جنگ کړی دی (له اعداء الله سره لپاره د اعلاء د کلمة الله) دا

(لګوونکی د مالونو خپلو په لاره د الله کښی او جنګیدونکی پخوا له فتحی د حدیبیی یا د مکی نه) ډیر لوی دی له جهته د درجی مرتبی له هغو کسانو چه لګوی مال خپل په لاره د الله کښی وروسته (له فتح د مکی نه) او جنګیږی (لپاره د اعلاء د کلمة الله) او له دواړو طائفو سره وعده کړی ده الله د نیکی (جنت).

تفسیر: یعنی که هسی د الله تعالیٰ په لاره کښی هر مهال (وقت) هر شی خرخ کړل شی او جهاد وکړ شی هغه ښه دی. او الله تعالیٰ به د هغه ډیر اجر په دنیا او آخرت کښی ورکوی لیکن هغه مقدور لرونکی چه له خپلو شتو څخه ئی پخوا د حدیبیی له روغی یا د مکی له بری فتحی څخه خرڅ کړی دی او د جهاد شرف ئی ګتلی دی هغوی ډیری لوئی درجی موندلی دی او وروستنی مسلمانان د هغوی په درجو پوری نه شی رسیدلی ځکه چه په هغه وقت کښی د حق منونکی او په هغه باندی سر قربانونکی سړی ډیر لږ ؤ. او ګرده (ټوله) دنیا له کافرانو او باطلو خوښوونکیو څخه ډکه وه. په هغه وخت کښی اسلام جانی او مالی قربانی ته ډیره اړتیا او احتیاج درلود (لرلو). او مجاهدینو ته په ښکاره ډول (طریقه) د اسبابو ـ اموالو ـ غنائمو ـ وسلو ـ خوړو او نورو ضروریاتو هیلی (امیدونه) او توقعات ډیر لږ ؤ. په داسی حالاتو کښی ایمان راوړل او د الله او د هغه د رسول په لاره کښی د خپلو ځانونو او مالونو او شتو قربانول د ایمان راوړل او د الله او د هغه د رسول په لاره کښی د خپلو ځانونو او مالونو او شتو قربانول د غرونو څخه هم تینګه کلکه وی. فرضی الله عنهم و رضوا عنه ورزقنا الله اتباعهم وحبهم غرونو څخه هم تینګه کلکه وی. فرضی الله عنهم و رضوا عنه ورزقنا الله اتباعهم وحبهم آمین!

# وَاللَّهُ بِمَاتَعُمَلُونَ خَبِيْرٌ ٥

او الله په هغو کارونو باندی چه کوئ ئی تاسی ښه خبردار دی (نو جزاء به پری درکړی).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ له هر شی څخه خبر دی او پوهیږی چه د چا عمل څه درجه لری ؟ او د هغه د اخلاص وزن او تول څومره دی؟ نو له خپلی پوه سره سم له هر یوه سره به بیله بیله معامله کوی.

### مَنْ ذَا الَّذِي يُقُرِي صُ اللهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضْعِفَهُ لَهُ وَلَهُ آجُؤُكُو بِمُوس

څوک دی ذات هغه چه قرض ورکوی الله لره په قرض ورکولو نیکو سره نو بیا به (الله) دوچنده کړی (هغه قرض) ده لره او خاص ده ته اجر ثواب دی نیک (د عزت).

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «له پور (قرض) څخه دا مطلب دی چه په دی وقت کښی په جهاد باندی تاسی خپل مالون او شته ولګوئ بیا هم دا تاسی د ډیرو شتو خاوندان کیږئ او په آخرت کښی لوئی مرتبی او مرادونه مومئ! د دوه ګونی معنی هم هم دا ده. که نه د نوکر او بادار په منځ کښی هسی ګټی وتی (سود) نشته. که چا ته څه شی ورکوی مختیار دی او که نه ئی ورکوی هم هم دی مختیار او واکدار دی.»

# يَوْمُرَتَرَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنٰتِ يَسُعَى نُوْرُهُمُ بَيْنَ اَيُدِيْهِمُ وَبِاَيْمَانِهُمُ

(یاده کړه ای محمده!) هغه ورځ (د قیامت) چه وینی ته مؤمنان سړی او مؤمنانی ښځی چه ځغلی به رڼا (رنړا) د دوی مخکښی له دوی څخه او له ښی خوا د دوی څخه.

تفسیر: د حشر په میدان کښی کله چه د (صراط) په پل تیریږی پس ډیره سخته توره تیاره وی نو په دی وخت کښی له هر چا سره د هغه د ایمان او ښه عمل رڼا (رنړا) وی. ښائی چه د ایمان رڼا (رنړا) چه ځای ئی زړه دی وړاندی وی او د ښو عملونو به په ښی خوا کښی وی ځکه چه ښی چاری ګردی (ټولی) په ښی خوا کښی سره ټولیږی د هر چا ایمان او عمل په هره درجه اندازه او میچ چه وی په هغه میچ درجه او اندازه سره به د هغه رڼا (رنړا) او روښانتیا هم وی. او ښائی چه د محمدی صلی الله علیه وسلم د امت رڼا (رنړا) به د نورو امتونو له رڼا (رنړا) څخه ډیره رڼه او ښه او ډیره سپینه او پلوشی غوړوونکی وی. په ځینو روایتونو کښی د مسلمانانو د کینی خوا د رڼا (رنړا) اغیزی او آثار هر لوری ته رسیږی. والله اعلم.

### ؠؙؿؙڒڮؙٷٳڶؽۅؙڡۘڔؘڂڹ۠ؾٛۜۼٙڔؽڡؚڽٛؾؘڠؚؗڗؠٵڶٳٚڒٙٮ۬ۿۯڂؚڸڔؠڹۏڣۿٵڎ۬ڸڮ ۿۅٲڶڣۜڎۯؙٳڷۼڟؽٷؖ

(او وبه ویل شی دوی ته چه) زیری د تاسی نن ورځ دی (ننوتل په) جنت چه بهیږی له لاندی (د ماڼیو او ونو) د هغو (څلور قسمه) ویالی تل به وی دوی په هغو کښی دغه دی هم دغه بری موندل ډیر لوی.

تفسیو: ځکه چه جنت د الله تعالیٰ د خوښی ځای دی. هغه کسان چه جنت ته رسیږی ګواکی د هغو ګردو (ټولو) مرادونه وررسیدلی دی.

# يَوْمَ يَقُولُ الْمُنْفِقُونَ وَالْمُنْفِقْتُ لِلَّذِينَ الْمَنُواانَظُرُونَانَقُتَبِسُ مِنْ نُورُكُورُ قِيْلَ ارْجِعُوا وَرَاءَكُو فَالْتَمِسُوانُورًا فَضُرِبَ بَيْنَهُمُ بِسُورٍلَهُ بَاجُ بَاطِئْهُ فِيْهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ الْعَنَائِكُ

(یاده کړه ای محمده! هغه) ورځ چه وائی به منافقان سړی او منافقانی ښځی هغو کسانو ته چه ایمان ئی راوړی دی (داسی چه) وګورځ مونږ ته (انتظار وکړئ) چه رڼا (رنړا) واخلو له رڼا (رنړا) ستاسی نو وبه ویل شی دوی ته (تمسخراً) چه وګرځځ شاؤ خپلو ته پس ولتوځ رڼا (رنړا) پس وبه واهه شی په منځ د دغو (منافقانو او مؤمنانو) کښی یو دیوال چه هغه لره به دروازه وی دننه طرف د هغی (دروازی کښی به چه د جنت په جانب دی) رحمت وی (مؤمنانو لره) او د باندی طرف ته د هغه (چه جانب د منافقانو دی) له طرفه د هغه څخه به عذاب وی.

تفسیر: یعنی د مؤمنانو او منافقانو په منځ کښی به یو لوی دیوال ودرول کیږی چه په هغه کښی به یو ور وی له دی وره به مؤمنان د جنت په لوری درومی او د منافقانو له سترګو څخه به پتیږی ـ د وره په منځ کښی د جنت وږمی او ښی ننداری له لری بریښی او له وره د باندی به د الله د عذاب نښی او د هغه ویروونکی اغیزی (اثر) او منظری وی.

#### يُنَادُوْنَهُمُ الْمُ نِكُنَّ مَّعَكُمُّ

غږ به وکړی (منافقان) دغو (مؤمنانو) ته آیا نه وو مونږ له تاسی سره (ملګری په دنیا کښی).

تفسیر: خبره داسی ده چه رسمی کافران به د (صراط) یه یل باندی نه تیریږی بلکه ړومبی به یه دوزخ کښې د هغه له وره څخه په تيل وهلو سره غورځولي شي. هو! هغه کسان چه د کوم پیغمبر امت او تابعدار وی اعم له دی چه ښه وی یا خراب ـ هغه به د (صراط) له یله تیریږی وروسته له دی څخه چه د الله تعالیٰ امر ورته وشی په هغه یل باندی به وخیژی په یوه سخته تیاره کښي به ګرد (ټول) خلق ډوبيږي په دي توره تياره کښي به له ايمان لرونکيو سره يوه رڼا (رنړا) وی چه دوه مخیز (منافقان) به هم غواړی چه د هغی رڼا (رنړا) په شاؤ خوا کښی لاړ شي خو څرنګه چه مؤمنان ډير ګړندي او تيز لکه الوتکي، موټر، بائسکل ـ آس او نور ځغلي نو ځکه هغه رڼا (رنړا) له هغوی لری تښتی ـ نو دلته به دا منافقان په شورماشور او نارو سورو باندی خولی برانیځی چغی به وهی او وائی لږ خو ودریږئ چه مونږ هم ستاسی په ړنا کښی درسره لاړ شو مونږ په دا توره تياره کښي لکه ړانده هسي تيريږو مونږ مه پريږدئ چه له تاسي څخه وروسته ياتي شو لږ څه ډيل وکړي او انتظار وکړئ چه مونږ هم ستاسي له دې رڼا (رنړا) څخه لږ څه ګټور شو \_ آخر مونږ په دنيا کښي له تاسي سره يو ځای اوسيدو \_ او په ښکاره ډول (طريقه) مونږ هم په مسلمانانو کښي شميرل کيدو ـ نو د دې مصيبت په وقت کښي مونږ ولی په دی توره تیاره کښی پریږدئ؟ او له مونږ ځنی هسی ګړندی تښتیع؟ آیا دا د ملګریتوب وړ (لائق) او له انډيوالي سره ښائي؟ دوی به داسي جواب اوری چه بيرته وګرځئ! ـ او خپلو ځانونو ته هلته رڼا (رنړا) ولتوئ! که ئې ومومئ له هغه ځايه ئې واخلئى! د دې خبرې له اوريدلو څخه دوی بیرته ګرځی په دی منځ کښې به په هسې یوه توره تیاره کښې سره لویږی چه په هیڅ یو شی باندی به د دی نظر ونه لګیږی ـ او هغه دیوال د دوی او د هغی رڼا (رنړا) په منځ کښی راځي. مطلب ئي دا چه دا رڼا (رنړا) په دنيا کښي په ښو عملونو سره په لاس راتله هغه ګته (فائده) او رڼا (رنړا) له تاسي څخه هلته پاتې شوی ده بیرته دنیا ته وګرځې چه دا هلته له تاسی څخه یاتی ده یا به هغه ځای مراد وی چه د (صراط) په پل له ختلو څخه پخوا هلته رڼا (رنړا) او نور هر چاته تقسيم کيده.

# قَالُوْا بَلَى وَلَكِنَّكُمْ فَتَنْتُمُ أَنْفُسَكُمْ وَتَرَبَّضَتُمْ وَارْتَبُتُمُ وَغَرَّتُكُمُ اللهِ وَغَرَّكُمُ وَالْتَبَتُ وَوَرُّ

نو وبه وائی (مؤمنان منافقانو ته چه) هو! وئ (تاسی له موند سره) مگر تاسی په فتنه کښی اچولی ؤ تاسو ځانونه خپل او انتظار کاوه تاسی (په آفتونو او حوادثو مؤمنانو ته) او شک به مو کاوه تاسی (په اسلام کښی) او غولولی وئ تیر ایستلی وئ تاسی آرزوگانو خپلو تر هغه پوری چه راغی امر

حكم د الله (چه مرګ ستاسى دى) او غولولى يئ تاسى په (كرم د) الله باندى غلوونكى (چه شيطان دى).

تفسیر: یعنی بیشکه په ښکاره ډول (طریقه) په دنیا کښی تاسی له مونږ سره وئ او په ژبی سره مو د اسلام دعوی کوله خو باطنی حالت مو داسی ؤ چه په لذاتو او شهواتو کښی پریوتلی وئ او د نفاق لاره مو غوره کړی وه او خپل ځانونه مو غولولی او په هلاکت کښی مو اچولی ؤ او بیا مو توبه هم ونه کړه \_ بلکه تل به مو لاری ته کتل او انتظار به مو ایستو چه کله پر اسلام او مسلمانانو باندی کومه تکه لویږی او د دین په نسبت به په شکوکو او شبهاتو کښی لویدلی وئ تاسی په هم دی فریب او غلونه کښی داسی گڼل چه وروسته له دی څخه به ستاسی ځنی هیڅ پوښتنه نه کیږی \_ او تاسی به دا د خپل نفاق کښت (فصل) هیڅ نه ریبئ بلکه داسی هیلی او امیدونه مو په زړونو کښی ؤ چه په څو ورځو کښی به اسلام او مسلمانان له منځه ورک کیږی او امیدونه مو په زړونو کښی و او اتری به له زړونو څخه هیریږی او په پای (آخر) کښی به مونږ بری مومو پاتی شوه د آخرت خبره خو هلته به هم څه نه څه پلمی (تدبیرونه) جوړوو او خپل ځانونه به د هغو له ربړو (تکلیفونو) ځنی خلاصوو \_ تاسی په داسی خیالونو کښی مست او بیخبره پراته وئ چه د الله تعالیٰ حکم او امر راورسید مرکی راغی او تاسی ئی راګیر کړئ ګواکی هغه لوی غلوونکی (شیطان) تاسی له لاری څخه وویستئ چه اوس هیڅ یوه د ژغورنی (نجات) او د خلاصی لاره در پاتی نه ده .

# فَالْيُوْمُرَلَائِؤُخَذُمِنْكُوْونُكَةُ وَلَامِنَ الَّذِينَ كَفَرُوْا مَأُولَكُوُ التَّارُ هِيَ مَوْلِلْكُوْ وَبِئِسَ الْمُصِيرُ ۞

پس نن ورځ وا به نه خیستله شی له تاسی څخه (ای منافقانو) فدیه معاوضه او نه له هغو کسانو څخه چه کافران شوی ؤ ځای د ورتلو ستاسی (او د دوی د ټولو) اور (د دوزخ) دی همغه (اور لائق او) ملګری ستاسی دی او بد ځای د ورتلو دی (دغه دوزخ).

تفسیر: یعنی بالفرض که تاسی منافقان او ښکاره کافران څه معاوضه او فدیه ورکړئ او وغواړئ چه په هغه چل سره مو ځانونه وژغوری (وساتی) نو د داسی چاری د منظوری هیڅ یو صورت نشته پس تاسی ګرد (تول) په همغه کور کښی پاتی کیدونکی یئ او هم دا د دوزخ اور ستاسی د هستوګنی ځای دی او هم دا مو ملګری دی د بل چا د رفاقت او ملګرتوب توقع او هیله (ارزو) او امید مه لرئ.

# ٱلَوۡ يَانِ لِلَّذِينَ الْمُنُوَّا اَنَ تَغْشَعَ قُلُونَهُ وَ لِذِكْرِ اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ

آیا نه دی راغلی وقت هغو کسانو لره چه ایمان ئی راوړی دی (د دی) چه وویریږی زړونه د دوی (له جهته د) هغه خیر چه نازل شوی دی له حق څخه (چه قرآن دی).

تفسیر: یعنی هغه مهال (وقت) رارسیللی دی چه د مؤمنانو په زړونو کښی د الله تعالیٰ او د قرآن یاد او مینه او محبت لا ښه ځای ونیسی او د اسلام د حقانی دین په مقابل کښی غاړه کیږدی ـ او ښه پاسته شی او له الله تعالیٰ څخه لا وویریږی.

# وَلَايَكُوْنُوا كَالَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتْبَ مِنْ قَبُلُ فَطَالَ عَلَيْمِمُ الْمَدُ فَطَالَ عَلَيْمِمُ الْمَدُ فَعَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَيْدُرُ مِنْ فَهُو فِيقُونَ اللهِ

او نه دی کیږی (په سختوالی د زړه کښی) په شان د هغو کسانو چه ورکړی شوی ؤ هغوی ته کتاب پخوا له دی څخه نو اوږده شوه په دوی باندی زمانه نو سخت شول زړونه د دوی او ډیر له دوی څخه فاسقان نافرمانان دی.

تفسیر: یعنی ایمان همغه دی چه زړؤنه پری نرم شی. د نصیحت او د الله تعالیٰ یاد په هغو باندی ډیره اغیزه او اثر واچوی او ژر ئی قبول کړی. پخوا به اهل الکتابو ښه پندونه د خپلو پیغمبرانو له صحبته اخیستل له څو مودی راهیسی پر هغوی باندی د غفلت خوب غلبه کړی ده او هر شی له دوی څخه هیر او زړونه ئی سخت او په اکثرو د دوی کښی ډیره سرکشی او یاغیتوب پیش شوی دی نو اوس د مسلمانانو وار راغلی دی چه هغوی د خپل مبارک پیغمبر له صحبت څخه ښی گتی وکړی. او په نرم زړه کامل انقیاد او د ذکر الله په پوره خشوع او زیات خضوع سره د الله تعالیٰ او د ده د رسول اوامر او احکام ومنی او په ښو صفاتو سره متصف شی ـ او هغه لوی مقام ته وخیژی چه هلته تر اوسه پوری بل کوم امت نه دی ختلی.

# ٳڠڵڹٷٙٲڹؖٳٮڵه يُحِي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا فَتُدبيَّتَالَكُوْ ٱلْابِتِ لَعَلَّكُوْ تَعْقِلُونَ<sup>®</sup>

پوه شئ تاسی بیشکه چه الله ژوندی کوی زرغونوی ځمکه وروسته له موت وچوالی د هغی (په باران سره) په تحقیق ښکاره بیان کړی دی مونږ تاسی ته دلائل (د قدرت، وحدت او عظمت خپل) دپاره د دی چه تاسی عقل پکښی وچلوئ (او کار تری واخلئ په دنیوی او اخروی امورو خپلو کښی).

تفسیر: یعنی د عربو خلق جاهل او گمراه او داسی ؤ لکه مره ځمکه اوس الله جل جلاله هغوی ته ایمان وروباښه او د علم په روح سره ئی ژوندی او په دوی کښی ئی گرد (ټول) کمالات پیدا کړل لنډه ئی دا چه د کوم مړی څخه مړ انسان لره نه ښائی چه مایوس بیهیلی او ناامید شی ځکه چه که په رښتیا سره توبه وکاړی نو بیا الله تعالیٰ د هغه په کالبد کښی د ژوندون روح ننباسی.

# إِنَّ الْمُصَّدِّقِينَ وَالْمُصَّدِّقِٰتِ وَأَقْرَضُوا اللهَ قَرْضًا صَنَا أَيْضَعَفُ لَهُمُ وَلَهُمُ الْجُرُكِيدُمُ

بیشکه خیرات ورکوونکی سړی او خیرات ورکوونکی ښځی او هغه څوک چه قرضونه ئی کړی دی له الله سره قرض نیک دوچند به کړ شی دوی ته (ثواب د قرض د هغوی) او وی به دوی ته اجر ثواب ډیر لوی (چه جنت دی).

تفسیر: یعنی هغه څوک چه د الله جل جلاله په لاره کښی په خالص نیت سره د هغه د خوښی په خاطر خرخ وکړی او خپل مال ولگوی او پرته (علاوه) له الله جل جلاله څخه د کومی بللی یا د شکریی غوښتونکی نشی ګواکی هغه پاک الله ته پور (قرض) ورکوی نو ډاډه اوسئ چه د هغه ورکړه به نه ضائع کیږی بلکه څو چنده به بیرته ورګرځی.

ۘۅٵڵٙۮؚؽؽٵڡؙڹ۠ٵۑؚٳۘڷڵۼۅؘۯڛٛڸ؋ٵٛۅڵڵ۪۪ڬۿؙؠؙٵڵڝؚۜڐؚؽڠؙۅؙؽؖؖۅؘٵۺ۠ۿۘۘؽٳٙٲ ۼٮ۬۫ۮڒؾؚٚؠؙٞڬۿؙۅٛٳۘۘٛۘۼۯۿؙۅؙۏؙۯؙۮٷٷۛٵڷۮؚؽؽػڡؘۜۯٛۉٳٷػڎٛٛڹۉٳۑٵڸؾؚڹٵۧ ٵؙۅڵڵ۪ۣڬٳؘڞؙڮٵۥٛۼؚؽٷؖ او هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی په الله او په (ټولو) رسولاتو د دغه (الله) دغه کسان هم دوی دی ډیر رښتینی او شاهدان دی (په ورځ د قیامت کښی پر دروغ ویونکیو باندی) په نزد د رب خپل وی به دغو (صدیقانو مؤمنانو) ته اجر د دوی او رڼا (رنړا) د دوی (چه پری تیریږی به په پل صراط باندی) او هغه کسان چه کافران شوی دی او نسبت د دروغو ئی کړی دی آیاتونو ځمونږ ته هغوی دی یاران ملګری د دوزخ (چه اصلاً د هم دوی لپاره جوړ شوی دی).

تفسیر: محقق مترجم رحمة الله علیه په ښکاره سره د (الشهداء) عطف په (الصدیقون) باندی منلی دی یعنی هغه خلق چه په پاک الله او د ده په رسول پوره یقین لری او د دی یقین اثر د دوی له اعمالو او احوالو څخه هم ښکاری نو دوی رښتینی او پاخه ایمانداران دی او د الله تعالیٰ په مخ کښی هم دا حضرات د شاهدانو په ډول (طریقه) د نورو حال او احوال هم راښکاروی لکه چه د «البقرة» د سورت په اوولسمه رکوع ۱۶۳ آیت ځمونږ د دغه مقدس تفسیر کښی داسی یو آیت راغلی دی ﴿ وَرِّدَالِکَ جَمَلَنَاوُ اللَّهُ اللَّاالِ وَرَبُونُ اللَّهُ اللَّاالِ وَبُونُ اللَّهُ اللَّاالِ وَبُونُ اللَّهُ اللَّالِ وَبُونُ اللَّهُ اللَّالِ وَبُونُ اللَّهُ اللَّالِ وَبُونُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَ

# ٳۼۘۘڬٷٙٳٲۼٞٵڷۘۼؽۅؗٷؙٵڷڎؙؽٵڵڡؚۘڰ۪ٷڮۿٷٷڔؽؾ؋۠ٷؾؘۼٵٷٛڹؘؽؽ۬ڴۯٷ؆ػٵڞ۠ۯ ڣٵڵٳٮٛٷٳڸۅٳڵۯۅٙڵٳڎٟػؽؿڸۼؽڞ۪ٲۼٛڹٵڷڴڟڒڹۜڹٵؿؙٷڎؙڗۘؽۼڿ ڣۘڗؖڔڸۿؙڡؙڞۼٞڗ۠ٳؿ۬ۊؘٮڲ۠ۏڽؙڂڟٲ؆ٝٷڣٵڵٳٷۊۘۼڎؘٳڰ۪ۺٙڔؽڎؙٷؘڡۼڣۯٷ۠ ۺۜٵٮڵڮۅؘڔۻ۫ۅٳڽ۠ٷڡؘٵڶڂؽڸٷٵ۫ٵڷؿؙؽٵۧٳڵٳڡؘؾٵٷٵڷۼ۠ۯڎڕ۞

پوه شئ تاسی (ای تشی دنیا خوښونکیو) چه بیشکه دغه ژوندون لږ خسیس خوشی بی فائدی لوبی او بیکاره عبث مشغولتیا او زینت ښائست او فخر لوئی کول دی په منځ ستاسی کښی یو په بل باندی او زیادت (او ډیر والی) دی په اموالو او (ډیر والی دی) په اولاد کښی (ستاسی یو په بل باندی دا ژوندون لږ خسیس په فنا کیدلو کښی) په مثل (د نباتاتو) د باران دی (چه

قالفماخطبكم(٢٧)

پر تیزی ځمکی باندی اوری) ښه ښکاری ناشکرانو کرونکو لره زرغونه د دغه (باران) بیا وچه شی (دا ګیا) نو پس وبه وینی (ای کتونکیه) هغه (زرغونه) زیر شوی (پس له شینوالی د هغه) بیا شی هغه (وچ واښه) مات تار په تار او په آخرت کښی عذاب شدید سخت دی (دپاره د هغه چا چه منګلی ئی ولګولی په تشو دنیوی امورو او آخرت ته ئی شا کړه) او مغفرت بښنه ده لویه له (جانبه) د الله او رضوان رضاء خوښی ده (هغه چاته چه مشغول شی په اخروی امورو او دنیا ته شا کړی) او نه دی (دغه) ژوندون لږ خسیس مګر اخروی متاع اسباب د غرور د غولیدلو (چه نه پاتی کیږی).

تفسیر: هر سړی د خپل عمر په اول کښې بازی او لوبي کوی ـ بیا په جوړښت ډول او فیشن او سینکار یسی کرځی بیا د خپل یت او د اعتبار په زیادت یسی لویږی بیا نی د مړینی ورځ نزدی کیږی د مال او اولاد یه فکر کښی ډوب تللی وی چه وروسته له ما ځنی به ځما د کور ـ کهول \_ آل اولاد حال او ژوندون څرنګه وی مګر دا ګرد (ټول) ساز او سامان \_ فکرونه او جاجونه فانی او زائل دی لکه چه د کښتو (فصلونو) رونق او بهار د څو ورځو له مخې وی بيا زیر شی او وچیږی او انسانان او بودګان (حیوانان) ئی ګوډ او ماتوی او ذره ذره کوی ئی ـ او د هغه د سینگار او رونق نوم او نښه نه یاتی کیږی د دنیا د ژوندون حال او احوال او د هغه ساز او سامان هم چه په رښتيا سره د ټکي يوه پنګه او د غلولو او د تيرايستلو يوه وسيله ده هم داسی وګنځ چه سړی د هغه په عارضی باغ او بهار باندی غولیږی او تیروځی او خپل انجام پری خرابوی ځکه چه وروسته له مرګه هیڅ یو له دی شیانو ځنی نه پهکاریږی او هلته یواځی هغه ایمان او سی چاری او صالحه اعمال په کاریږی او په درد ئی خوری چه سړی په دنیا کښي کړی وی. او که کور ئی ورانیږی یه آخرت کښی هغه لره د الله تعالیٰ خوښی او رضامندی لاس ته نه ورځی هغه کسان چه د ایمان له دولت څخه بی برخی وی او د کفر عصیان او د ګناهونو له یبتی سره آخرت ته حاضریږی هغه ته به سخت عذاب وررسیږی او هغو مړیو ته چه سره د لرلو د ایمان ئی یخیلو ایمانی چارو کښی څه لنډوالی او کوتاهی کړی وی د هغوی له قصور سره برابره سزا ورکوله کیږی او بیا ئی پاک الله بښی ـ د دنیا خلاصه هغه وه او د آخرت مجموعه دا ده.

> سَابِقُوْ اللَّ مَغُفِمَ قِصِّ رَبِّكُوْ وَجَنَّةٍ حَرْضُهَا كَعَرُضِ السَّكَآءِ وَالْرَصْ الْعِدَّ اللَّذِينَ الْمَنُوْ الِاللهِ وَرُسُلِهِ ذَالِكَ فَضُلُ اللهِ يُؤْتِيهُ مَنْ يَشَآءُ وَاللهُ ذُوالْفَضْلِ الْعَظِيْرِ "

تلوار وکړئ وځغلئ تاسی (ای مؤمنانو) طرف د مغفرت او بښنی ته چه له (جانبه) د رب ستاسی دی (او وکړئ ښه عملونه) او (تلوار وکړئ وځغلئ تاسی ای مؤمنانو هغه) جنت ته چه پلنوالی ئی (داسی) دی لکه پلنوالی د آسمان او د ځمکی (چه دواړه سره یو ځای کړل شی داسی جنت چه) تیار کړی شوی دی دپاره د هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی په الله او (ایمان ئی راوړی دی په الله او (ایمان ئی راوړی دی) په رسولانو د دغه (الله) دغه (موعود جنت مغفرت رضاء لقاء) فضل د الله دی چه عطاء کوی ئی هغه چاته چه اراده وفرمائی (د عطا ئی چه مؤمنان دی او الله محیښتن (خاوند) د فضل عظیم دی (چه په دنیا کښی مؤمنانو ته توفیق د ایمان او په عقبا کښی جنت او رضوان ورکوی).

تفسیر: یعنی له موت او مړینی څخه پخوا د هغو شیانو په راغونډولو پسی ولویږئ چه د هغو په وسیله ستاسی ګناهونه وبښل شی ـ او جنت مو په برخی شی. په داسی ښو چارو کښی لتی کول او سستی ښه کار نه دی او وړاندی والی وکړی وځغلئ تاسی ای مؤمنانو هغه جنت ته چه پلنوالی ئی داسی دی لکه پلنوالی د آسمان او د ځمکی یعنی که ځمکه او آسمان دواړه سره یو ځای کړل شی نو له هغو څخه به د جنت عرض او سور جوړیږی. الله تعالیٰ ښه پوهیږی چه د هغه طول اوږدوالی به څومره وی. تیار کړی شوی دی دغه جنت دپاره د هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی په الله او ایمان ئی راوړی دی په رسولانو د الله دغه فضل د الله دی چه عطاء کوی ئی هغه چاته چه اراده ئی وفرمائی. یعنی ایمان او ښه عمل خو بیشکه د جنت د حصول وسیله ده لیکن په حقیقت سره به د جنت موندل د الله تعالیٰ په فضل او کرم پوری اړه (تعلق) لری که د هغه فضل او کرم نه وی نو له سزا څخه ځان بچ کول سخت دی او جنت ته رسیدل خو جلا (جدا) خیره ده .

# مَّااصَابَعِنُ مُّصِيْبَةٍ فِي الْاَرْضِ وَلافِنَّ اَنْفُسِكُو اللَّافِيَ كِتَٰبٍ مِّنْ مَّلِ اَنْ تَبُرَاهَا "

نه رسیږی هیڅ مصیبت آفت غم په ځمکه او نه ستاسی په ځانونو کښی مګر هغه خو لیکلی شوی دی په کتاب (لوح محفوظ) کښی پخوا له هغی څخه چه پیدا کړی وی مونږ هغه (په دنیا کښی).

تفسیر: په دنیا او نړی کښی هغه عمومی آفتونه لکه قحط او سوکړه \_ زلزله وبا او نور چه راځی \_ او هغه غمونه او آفتونه لکه رنځ \_ درد \_ ناروغی او نور چه په ځینو سړیو کښی لیدل قالفماخطبكم(٢٧) الحديد(٧٥)

کیږی دا گرد (تول) د الله تعالیٰ په علم قدیم کښی شته او فیصله ئی صادره شوی ده او په لوح محفوظ کښی لیکلی شوی دی چه سم له هغه سره دا گردی (تولی) پیښی واقع کیږی او د یوی ذری په اندازه او میچ هم په هغه کښی څه شی نه لږ او نه ډیریږی.

### ٳؾۜۮ۬ڸڮۘعؘڶٙٵڶڷۅؽڛؽؖٷٚ

بیشکه دا (اندازه پخوا له پیدا کولو) پر الله ډیره آسانه ده.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د هر شی علم په ذاتی ډول (طریقه) سره لری او په زحمت او تکلیف ئی نه زده کوی نو بیا هغه ته د علم محیط سره سم د ګردو (ټولو) واقعاتو او حوادثو لیکل پخوا له وقوع څخه په هغه کتاب (لوح محفوظ) کښی آیا کوم مشکل کار دی؟ بلکه ډیر ورته سهل او آسان دی. او خبر کړئ تاسی الله اکرم شانه واعظم برهانه په دی سره.

# لِكَيْلَا تَالْسُواعَلَى مَافَاتَكُوْ وَلَاتَفُرْ كُوا بِمَا الْمُكُورُ

لپاره د دی چه خفه نشئ تاسو پر هغه څه چه فوت شوی له لاسه وتلی دی د تاسو او خوشحاله نشئ تاسی په هغه څه چه تاسی ته ئی درکړی وی (په خوشحالتیا د کبر او هوا سره).

تفسیر: په دی حقیقت مو ځکه تاسی ته خبر درکړ چه تاسی ښه وپوهیږئ هغه فائدی چه تاسی لره مقدری دی هغه به ضرور در رسیدونکی وی او هغه چه مقدری نه دی هیڅ کله په لاس نه درځی هر هغه شی چه د الله تعالی په قدیمی علم کښی مقرر او تاکلی شوی دی هم هغسی کیدونکی دی نو ځکه که کومه ګټه (فائده) د چا لاس ته ونه رسیږی ښائی چه پری خفه او مضطرب او پریشان نشی او هغه شی ئی چه په برخه ورسیږی په هغه باندی ځان تریخ او تریو او مضطرب نه کړی بلکه د مصیبت او ناکامی په وقت کښی صبر او تسلیم ـ او د هوسائی (آرام) او کامیابی په وخت کښی دی شکر او حمد ووائی.

تنبیه: په ﴿ اِغْلَوْالْمَالْفَیْوَالْمُوْلُونُونُ ﴾ الآیة - کښی ئی راښوولی ؤ چه د دنیا د عیش او طرب په سامان کښی سری ته نه ښائی چه له آخرت څخه غافل شی په دی آیت کښی ئی تنبیه وفرمایله چه د دنیا په تکالیفو او مصائبو کښی ښائی چه سړی ځیر شی چه د اعتدال له میچه ورتیر نشی. قالفماخطبكم(٢٧) الحديد(٧٥)

# وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُوْرِ ﴿ لِلَّهِ إِلَّذِينَ يَجُنَلُوْنَ وَيَاثُمُوْوَنَ التَّاسَ بِالْبُحُولِ

او الله نه خوښوی هر متکبر (په نعمت باندې) او فخر کوونکی (په نورو باندی). هغه کسان چه (هم دوی پخپله) بخل کوی او (هم) امر کوی خلقو ته په بخل سره (نو دوی لره سخت عذاب ورکوی).

تفسیر: د زیاترو متکبرو مالدارانو حالت داسی دی چه لوئی کوی خو د لګولو په وقت کښی به یو پول او پیسه هم د دوی له جیبه څخه نه راوځی په کوم یوه ښه کار کښی به دی پخپله د ورکولو توفیق نه لری مګر پخپلو ویلو او کولو سره نورو ته دا ورښیی چه په موقع کښی خرڅ کول د هغو متوکلانو او همتناکو کار دی چه له پیسو شتو سره دومره زیاته مینه او محبت نه کوی او پوهیږی چه سختی او نرمی او نور ګرد (ټول) هغه علی الاطلاق مالک له لوری دی.

#### وَمَنُ يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللهَ هُوَالْغَنِيُّ الْحَمِيُدُ®

او هر هغه چه مخ ئى وگرځاوه (له احكام الله نه) نو بيشكه الله همغه غنى بى يروا يه صفتونو سره ښه ستايلي شوى دى.

تفسیر: یعنی ستاسی له خرخ کولو او نه کولو څخه هغه ته هیڅ یوه ګټه (فائده) نه وررسیږی هغه خو یو بینیاز او بیپروا ذات دی. ګردی (ټولی) ښیګنی (فائدی) او صفات علی وجه الکمال د ده په ذات کښی سره ټول شوی دی. ستاسی په هیڅ یو فعل کښی د هغه هیڅ یوه له ښه والی څخه هیڅ یو زیادت نه کیږی هره هغه ګټه (فائده) او نفع او نقصان چه دی له تاسی څخه دی که څه شی لګوئ او خرڅوئ نو ګټه (فائده) به ئی اخلئ که نه په نقصان او ګار کښی به پاتی کیږئ.

# لَقَدُ اَرْسُكُنَا رُسُكَنَا بِالْبَيِّنْتِ وَانْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتٰبَ وَالْمِيْزَانَ لِيَقُوْمَ النَّاسُ بِالْقِسُطِ

خامخا په تحقیق لیږلی ؤ مونږ پیغمبران خپل سره له ښکارهؤ دلائلو او نازل کړی ؤ مونږ له هغوی سره کتاب او میزان تله (قواعد د عدل) لپاره د دی

چه ودریږی خلق په انصاف باندی.

تفسیو: سائی چه له دی کتاب او میزان او تلی څخه د تللو تله مراد وی چه خلق په هغی سره خپل حقوق ادا کوی او راکړه ورکړه کوی او د هغی په وسیلی سره عدل او انصاف کیږی یعنی کتاب الله ځکه نازل شوی دی چه خلق په عقائدو ـ اخلاقو ـ اقوالو کښی د عدل او انصاف (نیاو) په سمه لاره لاړ شی او د افراط او تفریط څخه بالکل ځانونه وژغوری (وساتی). او تله ئی ځکه ټاکلی (مقرر کړی) وه چه په پلورلو او پیرودلو (بیع شری) او نورو معاملاتو کښی د انصاف د تلی پلی چابړی (پله ترازو) هیڅ لوری ته ښکته او پورته نه وی. او ممکن دی چه له تلی څخه شریعت مراد وی چه د ګردو (ټولو) قلبیه ؤ او قالبیه ؤ اعمالو حسن او قبح مونږ ته په ډه دول (طریقه) سره راښیی والله اعلم.

#### وَأَنْزَلْنَاالُعُدِيْدَ

او را لیږلی ده مونږ اوسپنه.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ «اوسپنه» پخپل قدرت پیدا کړه او په ځمکه کښی ئی د هغه درنګونه (معادن) کیښودل.

#### فِيْهُ بَاسٌ شَدِيثٌ وَّمَنَافِعُ لِلتَّاسِ

چه په دی کښی سخت جنګ ډير قوت دی او (په کښی ډيری) منافع ګټی دی لپاره د خلقو.

تفسیر: یعنی چه له دغی اوسپنی څخه د جګړی او جنګ وسلی (اسلحی) او نور شیان جوړیږی او د خلقو زیات کارونه په هغی باندی چلیږی او ګرد (تول) مدنی او عصری امر پری مربوط دی.

#### وَلِيَعُكُمُ اللهُ مَنُ يَّنُصُرُةً وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ

او بل لپاره د دی چه عالم شی الله (په علم ظاهری سره) په هغه چا باندی چه مرسته (مدد) کوی له ده سره او له رسولانو د ده سره په غیبو (بی له لیدلو).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه د آسمانی کتاب په لار ښوونه په سمه لاره رانشی او د انصاف او

نیاو تله په دنیا کښی سمه ونه دروی که ضرورت پیښ شی نو هغوی ته جزاء او گوشمالی ورکوله کیږی او په ظالمانو معاندینو ـ مخالفینو او نورو کږو تلونکیو باندی به د الله تعالیٰ او د ده د رسول د احکامو وقار او اقتدار قائمیږی. په هغه وقت کښی د توری له موتی څخه نیول او په یوه خالص اسلامی جهاد کښی د داخلیدلو وار راځی چه په هغه کښی به له هم دی اوسپنی څخه کار اخیست کیږی. په دی وقت کښی به دا خبره راښکاره کیږی چه کوم یو بنده وفادار دی؟ چه بی له لیدلو د الله تعالیٰ د هغه مینه او محبت او د آخرت په راتللو ـ او د اجر او ثواب او په گناه او عقاب باندی په غیاب سره ایمان ـ یقین او عقیده لری؟ او د هغه د دین ـ او د هغه د رسول او د کتاب متابعت او اعانت کوی؟.

#### إِنَّ اللَّهُ قُوىٌّ عَزِيُزُ۞

بیشکه الله ډیر قوی دی (په نصرت د احباؤ) ښه غالب دی (په ذلت د اعداؤ).

تفسیر: د جهاد تعلیم او ترغیب د دی دپاره نه دی ورکړی شوی چه الله تعالیٰ ستاسی مرستی (مدد) \_ معاونت او امداد ته څه اړتیا او احتیاج لری ځکه چه هغه لوی او بینیاز او بیپروا پروردگار ته دا بی وځلی او کمزوری مخلوق څه مرسته (مدد) او کومک رسولی شی؟ او هغه به دوی ته څه اړتوب (احتیاج) ولری؟ هو! دومره ده چه الله تعالیٰ له داسی امر څخه ستاسی د وفاداری امتحان او ازموینه کوی. تر څو هغو بندگانو ته چه دوی په ازموینه (امتحان) کښی بریالی (کامیاب) شی لوړ (اوچت) او اعلیٰ مقامات ورکړی.

# وَلَقَكُ ٱرْسَلْنَا نُوْحًا وَ إِبْرُهِيْءَ وَجَعَلْنَا فِي دُرِّيَّتِهِمَا النُّبُوَّةَ وَالكِّبَاب

او خامخا په تحقیق لیږلی ؤ مونږ نوح او ابراهیم او ګرځولی ؤ مونږ په اولاده د دغه (نوح او ابراهیم کښی) نبوت پیغمبری (او نازل کړی ؤ مونږ په اولادو د دوی کښی) کتاب.

تفسیر: یعنی د پیغمبری او کتاب دپاره مونږ د دی دواړو له اولادی څخه سړی غوره کړل تر څو وروسته له دوی څخه دا لوی دولت د هغوی د ذریت او خیلخانی او ځوځات څخه بهر لاړ نشی.

#### فَمِنْهُمْ مُّهُتَابٍ وَكِثِارُ مِنْهُمُ فَسِقُونَ ٠

نو ځینې له دوی لار موندونکې دی او ډیر له دوی څخه فاسقان نافرمانان

#### وتونکی دی (له لاری حقی نه).

تفسیر: یعنی هغو خلقو لره مو چه لیږلی ؤ یا داسی ئی وبولی چه د دی دواړو له اولادی ځنی بعضی په لاره ؤ او زیاتره کسان نافرمانان ثابت شول.

# تُعُوَّقَقُيْنَاعَلَى الثَّارِهِمْ بِرُسُلِنَا

بیا وروسته ولیږل مونږ پر آثار قدمونو د هغوی باندی نور رسولان خپل.

تفسیو: یعنی وروستنیو رسولانو د هغو پخوانیو پیغمبرانو په پل باندی تګ کاوه ـ ځکه چه په اصولی حیثیت کښی د ګردو (ټولو) رسولانو تعلیم او ښوونه سره یوه وه.

#### وَقَقَّيْنُنَا بِعِيْسَى ابْنِ مَرْيَهَ وَالْتَيْنَاهُ الْإِنْجِيْلَ أَ

او وروسته راووست مونږ عیسیٰ ځوی د مریمی او ورکړ مونږ ده ته انجیل.

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ په آخر کښی د بنی اسرآئیلو د انبیاؤ خاتم یعنی حضرت عیسیٰ علیه وعلیٰ نبینا الصلوٰة والسلام ته انجیل ورکړ او استاځی وټاکه او هغوی ته ئی واستاوه.

### وَجَعَلْنَافِ قُلُوبِ الَّذِينَ التَّبَعُولُا رَأْفَةً وَّرَحْمَةً \*

او گرځولی ؤ مونږ په زړونو د هغو کسانو کښی چه متابعت ئی کړی ؤ د دغه (عیسی) رأفت نرمی او رحمت مهربانی.

تفسیر: یعنی د حضرت مسیح عیسیٰ علیه السلام ملگری چه په واقعی ډول (طریقه) د هغوی په طریقی باندی تلل د هغوی په نړونو کښی پاک الله نرمی ایښی وه ـ دوی د الله تعالیٰ له مخلوقاتو سره د محبت او شفقت په ډول (طریقه) سلوک کاوه او پخپلو منځونو کښی به هم تل په مهربانی اوسیدل او ښه ژوندون ئی سره درلود (لرلو).

# وَرَهُبَانِيَّةَ إِبُتَكَ عُوْهَا مَاكَتَبُنُهَا عَلَيْهِمُ اِلْاابْتِغَآ ءُرِضُوانِ اللهِ فَمَارَعُوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ۚ

او (پیدا کړی ؤ دوی له ځانه) رهبانیت (ترک د دنیا) چه نوی ئی له ځانه جوړ کړی ؤ دوی هغه (رهبانیت) نه ؤ مقرر کړی مونږ دغه (رهبانیت) په دوی باندی مګر (دوی غوره کړی ؤ رهبانیت) دپاره د خوښی د الله پس ونه کړ دوی رعایت د دی لکه چه حق د رعایت ئی ؤ.

تفسیر: یعنی په وروستنیو زمانو کښی د حضرت مسیح عیسیٰ علیه السلام تابعین د بی دینو باچاهانو له لاسه په تنګ شول او د دنیا له مخمصو څخه وویریدل او د رهبانیت یو بدعت ئی وویست چه د هغه حکم د الله تعالیٰ له لوری نه دی شوی مگر د رهبانانو نیت هسی ؤ چه د پاک الله خوښی حاصله کړو خو بیا ئی هغه په پوره ډول (طریقه) سره پای (آخر) ته ونشو رسولی. حضرت شاه صاحب لیکی «دا د فقیری او تارک الدنیا کیدلو رسم پرنګیانو (نصاریٰ) ایستلی دی دوی به په ځنګلو کښی یوه تکیه جوړوله ـ او هلته به کیناستل نه به ئی ښځه لرله ـ او نه به د اولاد په فکر کښی لویدل ـ شپه او ورځ به ئی عبادت کاوه له خلقو سره به ئی خبری اتری نه درلودی (لرلی) او له هغوی ځنی به لری تښتیدل ـ او حال دا دی چه الله تعالیٰ خپلو بندګانو ته ځانونو باندی د دنیا ترک نوم کیښود بیا نو په پته او پردی کښی د دنیا غوښتنه ډیره لویه گناه ده » د اسلامی حق شریعت له فطری اعتدال څخه پرته (علاوه) (متجاوز) د داسی رهبانیت منع فرمایلی ده هو! په ځینو احادیثو کښی راغلی دی چه «د دی محمدی امت رهبانیت غزا کناه ده » د اسلامی خان لری ساتی او د الله تعالیٰ په لاره کښی خپله ککره په لاس نیولی او تعلقاتو څخه بالکل ځان لری ساتی او د الله تعالیٰ په لاره کښی خپله ککره په لاس نیولی او تعلقاتو څخه بالکل ځان لری ساتی او د الله تعالیٰ په لاره کښی خپله ککره په لاس نیولی راوځی او پخپله توده وینه کښی لامبو وهی.

غازی یه غزا خیل ځان جاروی

خپلو ته پکښي فقير او خان جاروي

مال وشته \_ كور كهول سره ټول

یه دی ښه لاره کښی افغان جاروی

تنبیه: «بدعت» هغه کار ته وایه شی چه د هغه اصل په پاک قرآن او احادیثو او په هغو پیریو (قرنو) کښی چه مشهود لها بالخیر دی نه وی او هغه د دین او د ثواب کار وګاڼه شی.

## فَالْتَيْنَا الَّذِينَ الْمُنْوَامِنُهُمُ أَجْرَهُمْ وَكِيثِيرُمِّ الْهُمُ فَلِيقُونَ ١

پس ورکړ مونږ هغو کسانو ته چه ايمان ئي راوړی ؤ (په محمد) له هغو څخه اجر ثواب د دوی او ډير له دوی څخه فاسقان نافرمانان دی.

تفسیر: یعنی په دوی کښی اکثر نافرمانان دی نو ځکه سره له دی چه پر حضرت خاتم الاثبیا. صلی الله تعالیٰ علیه وعلیٰ آله وصحبه وسلم پخپلو زړونو کښی یقین او باور لری خو بیا هم پر دوی ایمان نه راوړی.

# يَالَيُّهُا الَّذِيْنَ الْمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَالْمِنُوْ الْبِوَسُوْلِهِ يُؤْتِكُمُ كِفُلَيْنِ مِنْ تَحْمَتِهِ وَيَجْعَلُ لَكُوُنُورًا تَمُشُونَ بِهِ وَيَغُفِرُ لِكُوْ وَاللهُ غَفُورٌ ذَّحِيْةٌ ۖ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو پر پخوانیو انبیاؤ) وویریږئ تاسی (له عذابه) د الله او ایمان راوړئ په رسول د دغه (الله چه محمد دی) چه درکړی تاسی ته دری حصی برخی له رحمته خپله او چه وګرځوی تاسی لره یوه رڼا (رنړا) چه تلل به کوئ په هغی سره (پر صراط) او وبښی تاسی ته (ګناهونه ستاسی) او الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: یعنی ای کتابیانو د دغه محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم تابع اوسی ا تر خو دا نعمتونه ومومئ او ستاسی تیری خطاوی وبنهلی شی ـ او د بنه عمل او هر کار دوچنده ثواب در ورسیږی او سره له خپلی رنا (رنړا) هر چیری وگرځئ یعنی ستاسی بنه (وجود) د ایمان او د تقویٰ په وسیله روڼ او نورانی شی او په آخرت کښی هم دا رنا (رنړا) ستاسی په مخ او ښی څنګ کښی له تاسی سره هر چیری لاړه شی.

تنبیه: د دی خوار په خیال کښی به دا خطاب هغه اهل الکتابو ته وی چی زمونو پاک پیغمبر باندی ایمان راوړی وی نو په دی تقدیر سره له ( وآمنوا برسوله) څخه به په ایمان باندی ثابت او مستقیم پاتی کیدل مراد وی. نورو اهل کتابو ته د دوه چنده ثواب موندلو څه بیان د (القصص) په سورت کښی تیر شوی دی هلته دی وکتل شی.

# لِّثَكَلَايَعُلَوَا هُلُ الْكِتْبِ اللَّايَقُدِرُونَ عَلَى شَّىُ مِّنْ فَضُلِ اللهِ وَاَنَّ الْفَضُلَ بِيَدِ اللهِ يُؤْتِيُهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيرِ ﴿

لپاره د دی چه وپوهیږی اهل د کتاب (په دی) چه قادران نه دی دغه (منکران) په هیڅ شی له فضل د الله نه او (بل عالمان شی دغه منکران په دی) چه بیشکه فضل لوئی په ید (بلا کیف) د الله کښی ده ورکوی ئی هرهغه چاته چه اراده وفرمائی (د ورکولو ئی) او الله خاوند د فضل ډیر لوی دی.

تفسیر: یعنی اهل الکتابو د پخوانیو پیغمبرانو خبری او قصی اوریدلی او خپل افسوسونه او ارمانونه ئی داسی شکارول چه کاشکی موند هم د هغو په پیریو کښی اوسیدی تر څو مو هغه درجی او مرتبی موندلی وی. اوس موند ته د هغو برکاتو او فیوضاتو موندل گران دی نو دلته داسی وایه شی چه هغه پیغمبران هم د الله تعالیٰ له لوری لیږلی شوی ؤ او هغه دوچنده ثواب ورکول هم د پاک الله له درباره مرحمت کیږی او حال دا دی چه اوس همغه الله تعالیٰ شته او د هغه د فضل او کمال بحار او سیندونه تر څنډو ډک خاړخوړی بهیږی.

تنبیه: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه د دی آیت تفسیر داسی فرمایلی دی خو له زیاترو د اسلافو څخه داسی منقول دی دلته ﴿ لِتَلْاَیْعَلَمُ ﴾ د (لکی یعلم) په معنی ده یعنی تر څو وپوهیږی اهل کتاب هغه چه تر اوسه ئی ایمان نه دی راوړی چه د هغوی له وسه پوره نه ده چه د الله تعالیٰ فضل ځان ته په زور وګتی بلکه دا فضل او لورینه (مهربانی) د الله تعالیٰ په واک (اختیار) کښی ده په هر چا چه اراده وفرمائی ورکوی ئی لکه له اهل الکتابو څخه هغه چه په خاتم الانبیاء باندی ئی ایمان راوړی دی په هغوی باندی ئی خپل دا فضل کړی دی او هغوی ته دوچنده ثواب ورکوی او د هغوی تیری خطاوی بښی او رڼا (رنړا) هغوی ته مرحمت کیږی او هغه کسانو چه ایمان ئی نه دی راوړی هغوی له داسی انعاماتو څخه بی برخی او محروم دی.

«تمت سورة الحديد بفضل الله المجيد فلله الحمد والمنة»

سورة المجادلة مدنية و هى اثنتان و عشرون آية و ثلث ركوعات رقمها (٥٨) تسلسلهاحسب النزول (١٠٥) نزلت بعد سورة المنافقون د «المجادلة» سورة مدنى دى (٢٢) آيته (٣) ركوع لرى په تلاوت كښى (٨٥) او په نزول كښى (١٠٥) سورت دى وروسته د «المنافقون» له سورة څخه نازل شوى دى

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمُون

(شروع) په نامه د الله چه خورا (ډير) مهربان ډير رحم والا دی

#### قَدُسَمِعَ اللهُ قُولَ الَّذِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَّ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

په تحقیق اوریدله الله خبره د هغی (ښځی) چه سؤال او جواب ئی کاوه له تا سره په شان د خاوند خپل کښی او شکایت ئی کاؤ طرف د الله ته.

تفسیر: یخوا له اسلام څخه که کوم سری خپلی ښځی ته ویل چه ته می مور ئی نو دا خبره داسی ګڼله کیده چه هغه د ژوندون تر آخرت پوری په هغه باندی حرامه شوه . او بیا به هیڅ یو داسی صورت هغه ته نه ؤ چه هغه ښځه ئې بيا ښځه شي. ځمونږ د رسول اکرم صلى الله عليه وسلم په زمانه کښي يو مسلمان چه نوم ئي اوس بن الصامت رضي الله تعالیٰ عنه ؤ خپلې ښځي ته چه خوله بنت تعلبه رضى الله تعالىٰ عنها نوميده هم داسى وويل. هغه شعُّه د رسول الله صلى الله عليه وسلم په مخ کښي ودريده او دا قصه ئي ورته وکړه. حضرت صلي الله عليه وسلم وفرمايل چه د دي معاملی یه نسبت لا د الله تعالیٰ له لوری ماته کوم خاص حکم نه دی رارسیدلی. خو زه خیال کوم چه ته په هغه باندې حرامه شوي ئې ـ او وروسته له دې څخه تاسې سره ګډ نه شي اوسيدلي. هغی ښځی په نارو او چغو باندی پیل (شروع) وکړ ـ او داسې به ئې ویل چه «ځما ودان کور وران او واړه ماشومان مي خوار او پريشان شول.» کله به ئي له رسول الله صلى الله عليه وسلم سره داسي جګړي کولي چه «يا رسول الله د هغه مقصد د دې الفاظو له ويلو ځنې د طلاق اراده نه وه» کله به یی د الله تعالیٰ به دربار کښی ژړا او انګولا کوله او داسی به ئی ویل «آ اله العالمينه! زه د خپل يواځيتوب او د دی مصيبت شکايت ستا دربار ته کومه! ته مي په عرض او فریاد ورسه! که نه دا ځما ماشومان که له ما سره باتی شی له لوږی څخه مری او که ئی هغه ته ورکړم نو ځما د نه ياللو او نه ساتلو څخه له کاره وځي او ضايع کيږي ای الله تعالیٰ ته پخپله د آخرالزمان نبی په خوله ځما د ژغورنی (بچ کوونی) یوه لاره راوښیه! او ځما دا مشکل او غوته را ویرانیځه!» نو یه دی وقت کښی دا آیات نازل او د «ظهار» احکام ورانعام شول. تنبیه: ځمونږ د حنفیانو به نزد «ظهار» دا دی چه د خپلی ښځی کومه (عضو) د ابدیه محرماتو

مور ـ خور ـ او نورو كومى عضو سره تشبيه وركړى چه د هغه كل ده ته حرام او ناروا وى لكه چه داسى ووائى چه «انتِ عليّ كظهرامي ـ ته دى پر ما باندى داسى ئى لكه ځما د مور شا». د «ظهار» د احكامو تفصيلات دى په فقهيه ؤ كتابونو كښى وكتل شى.

#### وَاللَّهُ يَسْمُعُ مَّا وُرَكُما إِنَّ اللَّهُ سَمِيعُ بُصِيدُ ٥

او الله اوریده سؤال او جواب ستاسی بیشکه چه الله ښه اوریدونکی دی (د تولو اقوالو).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ هر نحیز وینی او اوری ئی. هغه خبری اتری چه ستاسی او د هغی ښځی په منځی په کښی وغی ښځی په منځ کښی وشوی نو هغه به ئی ولی نه وی اوریدلی. محققه ده چه پاک الله د هغی مصیبتناکی په شکایت چه فریاد ئی کاوه ورسیده او د همیشه دپاره ئی د داسی حوادثو د ژغورنی (بچ کیدنی) لیاره په لاندی ډول (طریقه) سره څرګنده (ښکاره) کړه!

## ٱلذِيْنَ يُظْفِرُوْنَ مِنْكُوْمِنْ نِّسَأَيْهِمُ قَالُمَنَ أُمَّاقِهِمُ إِنْ أَنَّاهُمُمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ

هغه کسان چه ظهار کوی (مور وائی) له تاسی څخه ښځو خپلو ته نه کیږی دغه ښځی (په بللو د دوی سره) میندی د دوی نه دی میندی د دوی مگر هغه ښځی دی چه ځیږولی ئی وی دوی او بیشکه دوی خامخا وائی یوه خرابه (نا اشنا خبره) له خبری او دروغ وائی،

تفسیر: یعنی ماندینه (منکوحه) کله چه دی ئی نه دی ځیږولی نو څرنګه د ده مور کیدی شی؟ او څنګه به په محض یوه تشبیه سره د تل دپاره په ده باندی لکه حقیقی مور غوندی حرامیږی؟ هو! که کوم سړی د خپلی بی تمیزی لامله (له وجی) داسی یوه دروغ او چتی (بیکاره) او نامعقوله خبره وکړی نو د هغی بدله دا ده چه کفاره د ورکړی بیا که هغی ته ورنژدی شی یا ورنژدی نشی یا

#### رُ إِنَّ اللهَ لَعَفُوْغُفُوْرُ®

#### او بیشکه الله خامخا ښه عفو کوونکی ښه مغفرت کوونکی دی.

تفسیر: یعنی هغه حرکتونه چه د جاهلیت په زمانه کښی شوی دی هغه ګرد (ټول) معاف دی اوس وروسته له هدایته هسی مه کوی.! که په غلطه له تاسی څخه داسی ګناه کیږی نو ژر تر ژره توبه وباسی، او پخوا له دی څخه چه خپلی ماندینی (ښځی) ته ورنژدی شئ د «ظهار» کفارت ادا کړئ!

#### وَالَّذِينَ يُظْهِرُونَ مِنْ تِسَآ إِهِمُ ثُنَّةً يَعُودُونَ لِمَاقَالُوُا فَتَحْرِيرُ رَقِبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَالَسَا

او هغه کسان چه (مور وائی) ظهار کوی له ښځو خپلو نه بیا راګرځی دوی (ماتولو د) هغی خبری ته (چه ویلی ئی وی) نو لاژم دی دوی ته ازادول د مریی پخوا د هغه چه یو بل سره مسه کړی (په وطی سره)،

تفسیر: یعنی د دغه لفظ «انتِ علی کظهرامی» له ویلو څخه د میړه (خاوند) او ماندینی (بنځی) مسه کول او یو پر بل باندی لاس اچول او صحبت کول حرامیږی کله چه یو مریی ازاد کړی یا د دوو میاشتو د روژی نیولو ځنی فارغ شی نو بیا یو بل ته سره نژدی کیدی شی. تنبیه: ځمونږ د حنفیانو په مذهب پخوا له کفاری ورکولو څخه جماع او د هغه دواعی دواړه ممنوع دی په ځینو احادیثو کښی راغلی دی «امره ان لایقربها حتی یُکفّر»

#### ذْلِكُوْ تُوْعَظُونَ بِهِ ۗ

دغه (حکم په کفارت سره) پند درکاوه شي تاسي ته په دغه (حکم) سره،

تفسیر: د کفاری مشروعیت ستاسی د تنبیه او پند دپاره دی چه بیا داسی غلطی ونه کړئ! او نور هم له هسی غلطیو ځنی ځانونو وساتئ!

#### ۅٙٳٮڷ؋ؙؠؚؠٵؘٮۧۼؠؙڵۏؙؽڂؚؚؽڒ*ؖ*

او الله په هغه څه چه کوئ تاسي ښه پوهيدونکي دي (نو جزاء به پري

#### درکړی).

تفسیر: یعنی سم د تاسی له احوال سره احکام درلیږی او په دی باندی پوهیږی چه تر کومی اندازی پوری تاسی په هغو باندی عمل کوئ.

#### فَكَنُ لَوْ يَجِدُ فَصِيَامُ شَهُرَيْنِ مُتَتَالِعَيْنِ مِنْ قَبْلِ آنَ يَتَكَالَمَا أَ فَكَنُ لَوْ يَشْتَطِعُ فَاطْعَامُ سِتِّيْنَ مِسْكِينًا \*

پس هغه چا چه ونه موند (مریی) نو (پری لاژم) روژه نیول دی د دوو میاشتو پرله پسی (چه پکښی بی له عذره فصل واقع نشی) پخوا له هغه چه یو بل سره مسه کړی (په وطی سره)، پس هغه توان نه لری (د روژی نیولو) نو (پری لاژم) طعام (خواړه) ورکول دی شپیتو مسکینانو ته،

تفسیر: یعنی که د غلام ازادولو توان نه لری نو پرله پسی دوه میاشتی داسی روژی دی ونیسی چه پکښی بی له عذره هیڅ یو ډیل او پریکړه واقع نشی که په روژه نیولو باندی ئی هم توان نه رسیږی نو شپیتو تنو اکربانو او فقیرانو ته دی طعام او خواړه ورکړی د دی مسئلی نور تفصیلات دی په فقهیه ؤ کتابونو کښی وکتل شی.

#### ذلك لِتُومِّنُو الباللهِ وَسَّوْلِهُ ۗ

دغه (تخفیف په کفاره کښی) دپاره د دی دی چه ایمان راوړئ تاسی په الله او په رسول د دغه (الله).

تفسیو: یعنی د جاهلیت د زمانی خبری پریږدی! او د الله تعالیٰ په حکمونو باندی تګ وکړی او هسی چاری وکړی، چه مؤمن لره ښائی او د مومن له شان څخه وی.

وَتِلُكَ حُدُوْدُ اللَّهِ وَلِلَّكُفِرِينَ عَلَاكُ الِيُوْقِ اِتَّالَانِينَ يُحَاَّدُوْنَ الله وَرَسُولَهُ كُبِتُوْ اكْمَاكِبْتَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَقَدُ اَنْزَلْنَا

### الْيَّةِ الْمِيْنَةِ وَلِلْكِفِرِيْنَ عَذَابٌ مُّهِمِينٌ فَ

دا (مذکوره احکام) حدونه (مقرر شوی) د الله دی (معین کړی شوی) او کافرانو ته عذاب ډیر دردناک دی بیشکه هغه کسان چه مخالفت کوی له الله نه او له رسول د دغه (الله) څخه خوار هلاک به کړل شی دوی لکه چه خوار هلاک کړی شوی ؤ هغه (کسان) چه پخوا له دوی څخه ؤ او په تحقیق نازل کړی دی مونږ دلائل (د قدرت خپل او صدق د رسول) روښان او کافرانو منکرانو ته عذاب سپکونکی رسوا کوونکی دی (په دنیا یا په عقبا کښی).

تفسیر: یعنی مسلمانانو ته نه ښائی چه د الله تعالیٰ له ټاکلیو (مقررو) حدودو څخه تجاوز وکړی. پاتی شول کافران چه د الله د حدودو څه پروا نه کوی او پخپل فکر او غوښتنه سره حدود ټاکی (مقرروی) نو تاسی هغوی پریږدئ چه هغوی لره درد رسوونکی عذاب دی داسی خلق به پخوانیو زمانو کښی هم ذلیل او خوار ؤ او اوس هم خواریږی د الله تعالیٰ د قدرت د دلائلو له لیدلو او د رڼو او ښکاره ؤ نښو له اوریدلو څخه وروسته بیا پخپلو انکارو باندی کلک پاتی کیدل او د الله تعالیٰ د احکامو عزت او احترام نه کول د خپل ځان د ذلت او سپکتیا او بی احترامی او خواری په عذاب کښی ځان اخته کولو سره مرادف دی.

#### يَوْمَرَيَنِكَتْهُمُ اللَّهُ جَمِيْعًا فَيُنَبِّئُهُمْ بِمَا عَمِلُواْ

(یاد کړه ای محمده) هغه ورځ چه ژوندی به پورته کړی الله دوی ټول له قبورو پس خبر به کړی (الله) دوی په هغو کارونو باندی چه کړی ئی وی.

تفسیر: یعنی هر هغه کارونه چه دوی کړی وی د هغو له نتیجی سره به مخامخ کیږی. د دوی به هیڅ عمل غائب کیدونکی نه وی.

#### آحُسهُ اللهُ وَنَسُونُهُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْعٌ شَهِيْكٌ \$

شمیرلی ساتلی دی هغه (اعمال) الله او هیر کړی دی هغوی (هغه اعمال) او الله پر هر شی باندی ښه شاهد ښه خبردار دی ( نو ور به کړی دوی ته جزاء موافقه).

تفسیر: یعنی هغوی ته د هغوی د ګرد (ټول) عمر کارونه او اعمال هیڅ په یاد هم نه دی پاتی

شوی یا هغوی ته یی هیڅ توجه نه ده شوی لیکن د الله تعالیٰ په نزد هغه ګرد (تول) یو په یو محفوظ او ساتلی شوی دی ـ دی به هغه ګرد (تول) دفترونه په هغه ورځ کښی پرانیځی. او د هر سړی په مخ کښی به ئی ږدی.

# اَلَهُ تَرَانَ الله يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَا فِي وَمَا فِي الْرَفِيِّ مَا يَكُونُ مِنْ لَهُ وَرَابِعُهُمُ وَلَاخَمْسَةٍ اللَّهُ وَسَادِسُهُمْ وَلَا اَدْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَدُنَى مَا كَانُواْ فَوَسَادِسُهُمْ وَلَا اَدْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَنْ اللهُ وَمَعَهُمُ آيَنَ مَا كَانُواْ

آیا نه وینی ته نه ئی خبر چه بیشکه الله ته سه معلوم دی هر هغه څه چه په آسمانونو کښی دی او هر هغه څه چه په ځمکه کښی دی (بلکه خبر ئی) نه به وی پتی خبری (یو د بله په غوږونو کښی) د دری تنو مګر خو دغه (الله) به څلورم د هغوی وی (علماً) او نه به وی پنځه تنه (راز ویونکی) مګر خو دغه (الله) به شپږم د هغوی وی (په اعتبار د علم سره) او نه به وی لږ له دی (عدد) نه او نه به وی ډیر (له دی عدد نه) مګر خو وی به دغه (الله) له هغو سره (په اعتبار د علم سره).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ علم یواځی د دوی په اعمالو باندی منحصر نه دی بلکه د هغه په علم کښی د آسمان او ځمکی هر وړوکی او لوی شی شته هیڅ یو مجلس \_ مشوره \_ جرګه \_ مرکه \_ پته خبره ګنګوسه او پس پسی به نه وی چه الله تعالیٰ به په هغوی باندی نه خبریږی. د ده محیط علم په هر شی او هر ځای باندی رسیږی. هر چیری چه دری سړی سره کینی او خبری اتری سره وکړی دوی دی داسی نه ګنی چه دلته بل څلورم څوک نشته \_ او پنځه ګونی مرکه دی خیال ونه کړی چه له مونږ سره کوم شپږم اوریدونکی نشته تاسو ښه وپوهیږی، چه دری وی که څلور یا پنځه یا له دی څخه لږ یا ډیر \_ هر چیری چه وی \_ او په هر حالت کښی چه وی الله تعالیٰ په خپل محیط علم له هغوی سره شته او هیڅ کله له هغوی څخه جلا (جدا) نه دی.

تنبیه: که په مشوره کښی سره دوه تنه وی نو د جګړی او اختلاف په صورت کښی ترجیح مشکله ده ځکه په عمومی معاملو کښی ضرور یو طاق عدد په جرګو او مرکو کښی وی او له یوه څخه وروسته ړومبنی طاق شمیر دری بیا پنځه وی. ښائی چه دا دوه شمیر د دوی لامله (له وجی) غوره کړی شوی وی نو وړاندی ئی له ﴿ وَلَاَئَالُونُ وَلَاللَّالُونُ ﴾ سره د هغه تعمیم وفرمایه پاتی شوه دا خبره چه د فاروقی د خلافت مرکه ولی د شپږو تنو مشرانو لرونکی وه حال دا دی چه د شپږو شمیر طاق نه دی ښائ چه د هغه سبب دا وی چه یه هغه وقت کښی هم دا

قدسمعالله(۲۸) المجادلة(۸۵)

شپږ سره مشران هر يو د خلافت او تولواکی (باچاهی) وړ (لائق) ؤ چه هيڅ يو له دوی څخه د خوشی کولو وړ (لائق) نه ؤ او هم د راتلونکيو خليفګانو انتخاب د هم دوی له منځه کيده او ښکاره ده د هر مشر نوم چه په رياست سره واخيست شی نو پرته (علاوه) له هغه څخه پنځه رأی ورکوونکی پاتی کيږی . بيا حضرت عمر بن خطاب رضی الله تعالیٰ عنه د احتياط له مخی د مساوات په صورت کښی ترجيح دياره د عبدالله بن عمر رای ته کتل والله اعلم.

#### تُوَّيْنَتِّئُهُمْ عِاعِلُوْا يَوْمَ الْقِيمَةِ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَّىًّ عِلِيُوْ الْهُ تَرَالَى الَّذِيْنَ نَهُوُاعَنِ النَّعْوَى ثُوِّيعُوْدُونَ لِمَا نَهُوْاعَنُهُ وَيَتَنْجُوْنَ بِالْإِثْوِرَ وَالْعُدُوانِ وَمَعْصِيبَ الرَّسُولِ ْ

بیا به خبر کړی (الله) دوی په هغو (دنیوی اعمالو) چه کړی ئی دی په ورځی د قیامت کښی بیشکه الله په هر څیز باندی ښه پوهیدونکی ښه خبردار دی ۔ آیا نه وینی ته نه ئی خبر هغه کسان چه منع کړی شوی ؤ له پټو خبرو څخه بیا بیرته ور وګرځیدل دوی هغه شی ته چه منع کړی شوی ؤ دوی له هغه څخه او پټی خبری کوی دوی په ګناه سره او په تجاوز دښمنی ظلم سره او په معصیت نافرمانی د رسول (د االله) سره .

تفسیر: محمون د پیغمبر حضرت محمد صلی الله علیه وسلم په مرکه کښی دوه مخو او منافقانو به پخپلو منځونو کښی پتی خبری سره کولی د مرکی په سریو باندی به ئی مسخری کولی او عیبونه به ئی غرګندول (ښکارول) ـ یو د بل په غوږو کښی به ئی پس پسی کولی او د سترګو او د سر په اشارو سره به ئی له خپلو ملګرو سره خبری کولی چه له دی حرکاتو څخه صادقو او مخلصو مسلمانانو ته تکلیف پیښیده او د رسول الله صلی الله علیه وسلم د خبری له اوریدلو څخه وروسته به ئی ویل چه «دا مشکل کار ځمونږ له لاسه کیدونکی نه دی» اګر که پخوا له دی څخه د (النساء) په سورت کښی له هسی سرګوشی او پتی خبری څخه هم هغوی ته ممانعت شوی ؤ خو دغو مؤذی او بی حیاء منافقانو سره له هغه د خپلو دی بدو عملونو څخه لاس وانخیست دا دی اوس بیا د هغه په نسبت داسی ممانعت وشو.

#### وَإِذَاجَاءُولِكَحَيُّولِكُ بِمَالَمُ يُعَيِّكَ بِهِ اللَّهُ وَيَقُولُونَ فِي ٱنْفُسِهِمْ

### ڵٷڵٳؽؙػڐؚڹؙٮٚٵٮؾ؋ۑؠٵڡۜڠؙٷڵڂۺؠؙؙٛۿؙۼۿۜؠٛٞۦٛڝۛڶۅؙڹۿٲ۫ڣؚۺٙٵڷؠڝؚؽؙۯ۞

او کله چه راشی دوی تاته (ای محمده!) نو پیشکشی درکوی سلام اچوی تاته په هغه شی سره الله (په غله شی سره چه پیشکشی نه ده مقرره کړی تاته په هغه شی سره الله (په ځای د السلام علیک السام علیک وائی) او وائی دوی په نفسو زړونو خپلو کښی ولی نه په عذابوی مونږ الله په هغه (غلط) څه چه وایو ئی (نو فرمائی الله) بس دی دوی ته (په تعذیب کښی) دوزخ چه ورننوځی پکښی نو بد ځای د ورتللو دی (دا دوزخ).

تفسیر: یعنی پاک الله له نورو پیغمبرانو سره تاسی ته داسی دعاوی وفرمایلی (سلام علی المرسلین) او (سلام علی عباده الذین اصطفیٰ) او د مؤمنانو په ژبه ئی داسی ویل «السلام علیک ایهاالنبی و رحمة الله و برکاته» مگر ځینی یهودان به کله چه د هغوی حضور ته راتلل نو د السلام علیک په عوض به ئی په ژولی ژبی سره ویل السام علیک چه د هغه معنی داسی ده چه تا باندی دی مرکی راشی! گواکی د هغه د سلامتیا د دعاء په عوض کښی چه الله تعالیٰ هغوی ته ورکړی ؤ دوی سیراوی کولی ببا به ئی پخپلو منځونو کښی سره ویل که دی په رښتیا سره پیغمبر دی نو د داسی وینا له ویلو سره سم د لاسه ولی پر مونږ باندی عذاب نه رانازلیږی؟ نو د دوی د دی سؤال په جواب کښی فرمائی ش خَبْهُمْ بَهُمْ بَهُ یعنی تلوار مه کوئی داسی کافی پوره عذاب به درورسیږی چه د هغه په مقابل به د بل عذاب ضرورت نه پاتی کیږی.

تنبیه: په احادیثو کښی راغلی دی چه یهودانو به د السلام علیک په ځای باندی السام وویل ممکن دی چه ځینو منافقانو به هم داسی ویل ـ ځکه چه زیاتره منافقان یهودیان ؤ. د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم داسی عادت ؤ کله به چه کوم یهودی داسی ورته ویل دوی به په لنډ ډول (طریقه) سره داسی جواب وایه (وعلیک) یو ځلی چه عائشی صدیقی رضی الله عنها د کوم یهودی له خولی څخه السام علیک واورید نو په جواب کښی ئی داسی ورته وویل علیک السام واللعنة نو رسول الله صلی الله علیه وسلم د خپل اخلاق له کماله له دی خبری څخه خوښ نه شو.

### ۗ يَائِيُّهُا الَّذِينَ الْمَنْوَآلِذَا تَنَاجَيُثُو فَلاَتَتَنَاجَوُ الْإِلْاِثْمِوَ الْعُدُوانِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ وَتَنَاجَوْ الْإِلْبِرِ وَالتَّقُوٰى

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) کله چه پتی

قدسمعالله(۲۸) المجادلة(۸۵)

خبری کوئی تاسی یو له بله سره (په غوږونو کښی) پس مه کوئی پټی خبری پخپلو منځونو کښی پله سره او په معصیت نافرمانی د رسول (الله) سره او پټی خبری مصلحت کوئ پخپلو منځونو کښی په احسان نیکی او پرهیزګاری سره.

تفسیر: یعنی صادقو مسلمانانو لره ښائ چه د منافقینو له داسی عاداتو (اخلاقو) څخه ځانونه وژغوری (وساتی) او د مسلمانانو پس پسی او ګنګوسی او مشوره نه ښائ چه د ظلم او عدوان او د الله تعالیٰ او رسول الله صلی الله علیه وسلم د نافرمانی دپاره وی بلکه د نیکی ـ د تقویٰ او د معقولی او ښی خبری د اشاعت دپاره وی لکه چه (النساء) د سورت په (۱۷) رکوع ۱۱۴ آیت ځمونږ د دغه مقدس تفسیر کښی مو داسی یو آیت ولوست

﴿ لَاخَبُرَ فِي كَيْنِيرِينَ نَجُولُهُمُ إِلَّامَنُ آمَرِيصِكَ اللَّهِ مَعْرُوفٍ آوُاصُلَامِ بَيْنَ التَّاسِ

#### وَاتَّقُوااللهَ الَّذِي َ الْيُهِ عُثَمَرُونَ<sup>®</sup>

او ویریږئ له (عذابه د) الله هغه (الله) چه خاص ده ته به تاسی جمع کړی شخ په قیامت کښی جزاء ته.

تفسیر: یعنی تاسی ټول د الله تعالیٰ په مخ کښی ودریږی. او تر ذری پوری حساب ورکوئ له الله تعالیٰ څخه د هیچا پته او ښکاره خبره پته نه ده نو ځکه د هغه د ویری او د پرهیزګاری خبری وکړی.

### إِنَّمَاالنَّبُوٰى مِنَ الشَّيُظِنِ لِيَحُزُنَ الَّذِيْنَ الْمُنُوْا وَلَيْسَ بِضَارِّهِمُ شَيُّا اللَّهُوْ مِنُوْنَ اللهِ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ الْمُؤْمِنُوْنَ <sup>©</sup> شَيُّا اللَّهِ مِنْوُنَ اللهِ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ الْمُؤْمِنُوْنَ <sup>©</sup>

بیشکه چه پتی خبری (په ګناه) (کارونو) د شیطان دی لپاره د دی چه خفه کړی هغه کسان چه ایمان ئ راوړی دی او نه دی (شیطان یا پته خبره) ضرر رسوونکی دغو (مومنانو) ته د هیڅ شی مګر په اذن حکم اراده د الله او ښائ چه خاص پر الله پس توکل دی وکړی مومنان (او الله ته وسپاری ټول امور خپل او هیڅ پروا دی نه کوی د پټ راز ویلو د نورو څخه)

قدسمعالله(۲۸) المجادلة(۸۵)

تفسیو: یعنی د منافقانو دا سرگوشی او پس پسی د دی لامله (له وجی) وی چه لږ څه مسلمانان خپه او په سودا کښی ولویږی وویریږی او پخپلو زړونو کښی ووائ چه آیا دا خلق څه غوټه کوی؟ او څه سره وائ؟ او په څه تړون کښی سره بوخت (مشغول) دی؟ دا کار شیطان په هغوی باندی کاوه مسلمانان دی په یاد ولری چه د شیطان له لاسه هیڅ شی کیدونکی نه دی او هیڅ یو څیز د هغه په واک (قبضه) کښی نشته گټه (فائده) او نقصان د الله تعالیٰ په اختیار کښی دی که د هغه حکم او اراده نه وی که هرڅومره مشوری او منصوبی او تړون وکړی تاته هیڅ نقصان نه شی رسولی نو ځکه په ځای د دی چه تاسی خفه او پریشان شی. ښائ چه الله تعالیٰ ته هیله (طمعه) او امید او اسره وکړئ.

تنبیه: په احادیثو کښی له دی خبری څخه ممانعت شوی دی چه په مجلس کښی یو سړی پریږدی دوه نور پخپلو منځونو کښی سره پس پسی او پتی خبری وکړی ځکه چه هغه دریم سړی به خفه کیږی ـ دا مسئله ښائ چه تر دی آیت لاندی راشی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «که دوه سره په مجلس کښی پټ غږیږی نو نورو لیدونکیو ته سودا پیښیږی او هر یو پخپل زړه کښی وائ چه له ما ځنی کومه خرابه خبره شوی ده چه دوی ئ په پته سره وائ او د هغی په شاؤ خوا کښی یتی خبری سره کوی.

#### يَائِيُّا الَّذِيْنَ المَّنُوَّا لِذَا قِيْلَ لَكُوْرَقَسَّتُحُوَّا فِي الْمَجْلِسِ فَافْسَحُوَّا يَفْسَحِ اللَّهُ لَكُوْ

آی هغو کسانو چه ایمان ئ راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) کله چه وویل شی تاسی ته ځای ارت کړئ چه ارتیا وکړی الله تاسی لره (په جنت کښی).

تفسیر: یعنی ای مؤمنانو په مجالسو کښی داسی سره کینځ چه د کښیناستلو ځای نورو ته پاتی شی او ټول موقع ومومی او د نورو ځای تنګ نه شی کله چه تاسو ځایونه ارت کړئ خلقو ته نو پاک الله تعالیٰ به هم تاسی له تنګی څخه وباسی او د خپل رحمت ابواب او ورونه به در پرانیځی.

#### وَإِذَا قِيْلَ انْشُرُوْ افَانْشُرُوْ ا

او کله چه وویل شی (تاسی ته) چه پورته شئ ! (کوم ښه کار ته لکه لمونځ او نور) نو پورته شئ! قىسمعالله(٢٨) المجادلة(٨٥)

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «دا د مجلس ادب دی که کوم سری راشی او د هغه د کیناستلو ځای نه وی نو نورو ته ښائی چه لډ لډ سره وخوځیږی تر څو د مجلس حلقه لویه او ځای ارت شی یا له خپلو ځایونو څخه ودریږی او لډ څه ارته بله حلقه او پینډه سره جوړه کړی که بالکل د تللو په نسبت دوی ته وویل شی نو لاړ دی شی په داسی حرکت کښی غرور او بخل کول ونه کړئ ځکه چه په ښو رشو (خویونو) په سړی باندی الله تعالیٰ مهربان او له بدو رشو (خویونو) چه په ښو رشو (خویونو) په سړی باندی الله تعالیٰ مهربان او له بدو رشو

تنبیه: د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په مجلس کښی هر سری خپل نژدیوالی له پیغمبر سره غوښتو چه د هغه لامله (له وجی) ډیر ځلی په مجلس کښی تنګی پیښیده تر دی چه کله کله به لویو اصحابو ته هم د رسول الله صلی الله علیه وسلم سره نژدی ځای نه پیدا کیده . نو ځکه دا احکام صادر شول تر څو هر یوه ته د هغه له درجی او غوښتنی سره سم درجه په درجه پرله پسی د استفادی موقع په لاس ورشی او د مجلس ضبط او ربط او نظم او نسق قائم شی . اوس هم د داسی بی انتظامی پیښوونکیو شیانو په لری کیللو کښی د مرکو او د جرګو د ریئس او ستر احکام او هدایت منل یو ضروری کار دی . او ښائ چه نور یی د زړه له کومی څخه ومنی . اسلام مونږ ته ابتری بی نظمی ـ پریشانی نه راښیی بلکه د اسلام په مفهوم کښی انتهائی نظم ـ نسق ـ انضباط او ارتباط پروت دی او په هر څیز او هر کار کښی مونږ ته داسی ګټور (فائده مند) شیان راښیی چه په هغو کښی په زرهاؤ صوری او ممنوی ښیګټی (فائدی) شته . کله چه په عامو او معمولی جرګو او مرکو کښی داسی حکم دی نو د جګړی په ډګر(میدان) او د جهاد په میدان کښی له دی څخه لوړ (اوچت) او غوړ حکمونه راکړی شوی دی چه د هغو ساتنه او رعایت پر کښی له دی څخه لوړ (اوچت) او غوړ حکمونه راکړی شوی دی چه د هغو ساتنه او رعایت پر مسلمان باندی ضروری دی .

#### يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ المَنْوُ المِنْكُوزُ وَالَّذِينَ أُوْتُوا الْعِلْوَدَرَاجِيًّ

پورته کوی الله هغه کسان چه ایمان راوړی دی له تاسی څخه (په طاعت فرمان برداری د ده) او خاص پورته کوی) هغه کسان چه ورکړی شوی دی دوی ته علم پوه په درجو مرتبو کښی.

تفسیر: یعنی صادق ایمان او صحیح علم سری ته ادب او تهذیب ورښیی او متواضع کوی یی. علم او د ایمان خاوندان چه هومره کمالاتو ته ورسیږی او لوړو (اوچتو) مرتبو ته وخیژی او پرمخ تگ وکړی هومره ځان ښکته ـ مات ـ متواضع او ناڅیزه ګنی. نو ځکه الله تعالیٰ د هسی سریو درجی لا پسی وچتوی او دوی لا د پت او د عزت خاوندان کوی (من تواضع رفعه الله) دا د متکبرانو ـ بی دینانو جاهلاتو ـ ناپوهانو کار دی چه په لږ خبره باندی جگړی نښلولی او سره ځانونو سره او شنه کوی یا په دومره یوه خبره باندی چه ولی زه له دی ځایه

پاخیدم؟ او ولی هلته کیناستم؟ یا پاخولی او کینولی شوی یم؟ یا ولی له مجلسه د باندی ووتم یا ویستلی شوم؟ د افسوس محای دی چه نن ډیر ناپوهه مشران او په نامه سره مشهور ملایان د دی خیالی اعزازاتو په سلسله او لړ کښی په یو پای (آخر) ته نه رسیدونکیو جگړو کښی سره نښتی دی او هر یو پخپلو سنگرو او مورچلو کښی کلک ناست دی او در گرده (توله) پر موهومو شیانو باندی سره جنګیږی ﴿ اِنَّالِلْهُ وَلِنَّالِلَهُ وَلَيْحُونَ ﴾

#### وَاللَّهُ بِمَا تَعُلُونَ خِينُرُ<sup>®</sup>

او الله په هغو (کارونو) چه کوئ تاسو ښه خبردار دی (نو جزاء به پری درکړی).

تفسیو: یعنی هر یوه ته د هغه له کار \_ لیاقت او درجی سره سمه مرتبه بنبی \_ او هغه الله اکرم شانه واعظم برهانه ته نبه معلوم دی چه کوم یو په رښتیا سره ایماندار او د علم خاوند دی.

#### ۗ يَا يُهُا الَّذِينَ الْمَنْوَ الِذَانَاجَيْتُو الرَّسُولَ فَعَدِّمُوابَيْنَ يَدَى جَوْلِكُوْصَدَقَةً وَلِكَ خَيْرُكُكُو وَاطْفَرُ فَإِنْ لَا يَجِدُوا فَإِنَّ اللهَ غَفُورُرُتَّحِيُوْ

ای هغو کسانو چه ایمان ئ راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) کله چه (اراده کوئ د پتو خبرو) له رسول سره نو وړاندی کړئ په مخکښی د راز خپل څه صدقه خیرات (فقر اؤ لره) دغه تقدیم د صدقی پخوا له پتو خبرو نه خیر بهتر ډیر غوره تاسی لره او ډیر پاکیزه دی نو که بیا نه مومئ (تاسی هغه شی چه صدقه ئ کړی،) پس بیشکه الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیاتو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره).

تفسیر: منافقانو به بی فائدی خبری د رسول الله صلی الله علیه وسلم په غوږ کښی ویلی او په دی چل به ئ خپله لوئ او نژدیوالی نورو ته ورښود او ځینو مسلمانانو به هم غیر مهمی خبری د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په غوږ کښی په ورو سره ویلی او د هغوی وخت به یی خرابولو او نورو ته به ئی موقعه نه ورکؤله چه د پیغمبر صلی الله علیه وسلم له فیضه مستفید شی یا که کوم وقت رسول الله مبارک غوښتل چه ګوښی (بیل) کینی او لږ څه خلوت شی نو

قدسمعالله(٢٨) المجادلة(٨٥)

هلته به هم خلق ورننوتل او هغه ځای به ئ هم تنګؤو او دوی به ئ پخپل فکر نه پری ښودل او د هغوی په چار چاپیر کښی به ډیر سړی غونډیلل خو رسول الله صلی الله علیه وسلم د مروت او اخلاقو له سببه هیچاته هیڅ نه ویل نو ځکه داسی حکم را نازل شو «هر څوک چه غواړی له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره پتی خبری او څه مصلحت وکړی ښائ چه پخوا له هغه فقیرانو او مسکینانو ته څه خیرات ورکړی!» د دی حکم په منلو کښی څو ګتی دی ـ د غریبانو او فقیرانو سره امداد او معاونت کیږی او د خیرات ورکوونکی د نفس تطهیر او تزکیه په عمل راځی ـ او د منافق او مخلص مسلمان معرفی او پیژندګلو په ښه شان سره کیږی او د پتو خبرو د کوونکیو لړ توب په عمل راځی که له چا سره به د خیرات ورکولو څه شی نه ؤ نو هغه له دی و کونکیو لړ توب په عمل راځی که له چا سره به د خیرات ورکولو څه شی نه ؤ نو هغه له دی عمد عاف ؤ کله چه دا حکم رانازل شو نو منافقانو د بخل او کنسکی لامله (له وجی) هغه عادت پری ښود ـ او مسلمانان هم وپوهیدل چه ډیر پتی خبری کول د الله تعالیٰ نه خوښیږی او د عادت پری ښود ـ او مسلمانان هم وپوهیدل چه ډیر پتی خبری کول د الله تعالیٰ نه خوښیږی او د دی دی دپاره ئ داسی حکم رانازل کړی دی په پای (آخر) کښی دا حکم په راتلونکی آیت سره منسوخ وفرمایه.

#### ءَاشَّفَقَتُوْانَ ثُقَدِّمُوابَيُنَ يَدَى نَجُولِكُمُ صَدَةَتٍّ فَاذَّ كَوْتَفْعُلُوْا وَتَابَ اللهُ عَلَيْكُوْ فَأَقِيمُوْ الصَّلُوةَ وَ التُواالَّكُوٰةَ وَاَطِيعُوااللهَ وَرَسُوْلَهُ وَاللهُ خَبِيْرٌ يَهَا تَعْمَلُوْنَ شَ

آیا ویریپئ تاسی (له فقر) چه وړاندی کړی په مخکښی د پټی خبری ستاسی صدقات خیراتونه پس په هغه وقت کښی چه ونه کړ تاسی دغه (خیرات) او رجوع په رحمت سره وکړه الله پر تاسی باندی نو قائم کړئ سم ودروئ (سره له ټولو حقوقو) لمونځ او ورکړئ تاسی زکوة او حکم ومنئ تاسی د الله او (حکم ومنئ تاسی) د رسول د دغه (الله) او الله ښه خبردار دی په هغو اعمالو باندی (هم) چه کوئ تاسی (نو جزاء ئ به درکړی).

تفسیر: یعنی د صدقی د ورکولو له حکم څخه کوم مقصد چه ؤ هغه حاصل شو اوس مو دا مؤقت حکم له تاسی څخه پورته کړ. ښائ چه تاسی د هغو حکم په تعمیل کښی په صدق او د زړه له کومی څخه زیار (کوشش) وکړئ چه هیڅ منسوخ کیدونکی نه دی او هغه لمونځ روژه او نور حسنات دی چه له دوی څخه د تاسی د نفس پوره تطهیر او تزکیه کیږی

تنبیه: له ﴿ فَإِذْ اَرْتُعُمُوا ﴾ څخه ښکاری چه پر دی حکم باندی په عام ډول (طریقه) سره د عمل کولو وار نه دی راغلی. په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چه حضرت علی کرم الله وجهه فرمایلی

دی چه په دی حکم باندی د محمدی امت له منځه یواځی ما عمل کړی دی.

#### ٱلَوْتَوَ إِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوُ اقَوْمًا غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمُ أَ

آیا نه گوری ته (ای محمده!) هغو (منافقانو) ته چه دوستی کوی له (هغه) قومه (د یهودانو) سره چه غضب کړی دی الله پر هغوی باندی،

تفسیر: دا خلق منافقان او هغه قوم او تبر یهودان دی (چه دغه منافقین له هغو یهودانو سره دوستی او همدردی کوی)

#### مَاهُمُ مِتِّنكُةُ وَلَا مِنْكُمْ ۚ

نه دی دغه (منافقان) له تاسی (مؤمنانو) څخه او نه له هغو (یهودانو) څخه.

تفسیر: یعنی منافق نه په پوره ډول (طریقه) په تاسی مسلمانانو کښی شامل دی ځکه چه په پته کافر دی او نه په پوره ډول (طریقه) په هغو یهودانو کښی ګډ او شامل دی څکه چه په ښکاره سره ځان مسلمان بولی ﴿ مُّنَبْنَهِيُّنَبَيُّنَ ذَلِكَ ّلَالْهَؤُلَاّهَ وَلاَ إِلْهَؤُلاَهُ ﴾

#### وَيَعُلِفُونَ عَلَى الْكَذِبِ وَهُمْ يَعُلَمُونَ الْ

او قسمونه خوری (منافقان په دعوی د اسلام) په دروغو باندی حال دا چه دوی پوهیږی (پخپلو دروغو)

تفسیر: قسمونه خوری منافقان په دعوی د اسلام او احترام د سیدالاتام صلی الله علیه وسلم حال دا چه دوی پوهیدی چه دروغ وائی او دروغ هم له بی خبری او غفلت څخه نه بلکه په قصد سره پر دروغو خبرو باندی قسمونه خوری. مسلمانانو ته وائی (آنهُ لِمَنْكُمُ هغوی له تاسی څخه دی او تاسی غوندی په رښتیا سره مسلمانان دی او حال دا دی چه هغوی له اسلام سره له لری نه هم څه نسبت نه لری .

#### أَعْدَاللهُ لُكُمْ عَنَابًا شَيِيدًا

تیار کړی دی الله دوی ته عذاب ډیر سخت

تفسیر: چه د هغوی په نسبت د دی پاک قرآن د (النساء) د سورت په (۲۱) رکوع ۱٤٥ آیت کښی داسی ویلی شوی دی ﴿ اِنَّ الْمُنْفِقِيْنَ فِيالدَّرُكُوالْرَسُولِ اِنْمَالدُّرُ اِلْمُنْسَلِ اِنْمَالدُّالْ

#### إِنَّهُمُّ سَأَءُمَا كَانُوْا يَعُمُلُوْنَ@

بیشکه دوی لره بد دی هغه شی چه ؤ دوی چه کول به ئ (له گناهونو).

تفسیر: یعنی که څه هم اوس هغوی ته د دوی بد کارونه په نظر ورنشی خو هغوی د نفاق په کارونو کښی هسی سره بوخت (مشغول) دی چه ځان ته ډیر خراب تخم کری او خپل ځانونه پخپلو لاسو سره په بلا اخته کوی.

#### ٳڠٛؾؘۘۮؙۏٙٳٲؽؙؠٵٛ؆ؙٛؠؙؙۻٛڐٞڡؘڝۘڷؙۉٳۼڽؙڛؚٙؽؚڸؚٳٮڵۼؚڡؘڶۿڎؙؚ۫؏ڬٵۘڰؚ ۺؚ۠ۿ۪ؽؙڽٛٛ۞ڶؽۛٮؙؙؿؙڣؽؘۼڹٛٛؗٛٛؠؙٲڡؙۅٵڵۿڂ۫ۅؘڵڒٙٲۉڶڒۮۿؙۅ۫ۺٙٳٮڵۼۺؽٵٞ ٵۉڵڸٟڬٲڞؙڂڹۘٳڶٮۜٵڕ؞ۿؙۮؚڣؽۿٵڂڶؚۮۏڹٛ<sup>؈</sup>

 $\sum_{k=1}^{\infty} x_k = x_k$  ساتی سر او مال خپل) پس منع ستانه کړل دوی (په دغو قسمونو سره مؤمنان له لاری د الله (له جهاد) څخه (له دوی سره) پس دوی لره دی عذاب سپکوونکی. له سره به دفع نه کړی له دوی څخه (په قیامت کښی) مالونه د دوی او نه اولاد د دوی له (عذابه د) الله څخه هیڅ څیز دغه کسان یاران ملګری د دوزخ دی دوی به په دی دوزخ کښی تل اوسیدونکی وی.

تفسیر: یعنی د دروغو په قسمونو سره خپل ځانونه او مالونه د مسلمانانو له لاسو څخه ساتی او خپل ځان مسلمان ورښکاروی او د دوستی او خپلوی په ډول (طریقه) نور سړی هم د اسلام له لاری څخه وباسی، نو په یاد ئی ولرئ، چه داسی خلقو ته په دی ډول (طریقه) سره هیڅ یو پت او عزت نه پاتی کیږی او د ذلت او سپکتیا په سختو ربړو (تکلیفونو) او عذابونو ککړ کیږی کله چه د سزا وقت راورسیږی نو دوی د الله تعالیٰ له لاسه خپل ځانونه نشی ژغورلی (بچ کولی) او دوی ته د دوی هغه مالونه او اولادونه څه مرسته (امداد) او مدد رسولی نشی چه دوی د هغو د حفاظت لپاره په دروغو سره قسمونه پری خوړل.

## يُومَرِيبُعَثُهُ وُاللهُ جَمِيعًا فَيَحَلِفُونَ لَهُ كَمَا يَعَلِفُونَ لَكُمُ مَا يَعَلِفُونَ لَكُوْ

(یاده کړه ای محمده!) هغه ورځ چه ژوندی پورته کړی (دوی) الله ټول نو قسمونه به خوری دوی هغه (الله) ته لکه چه قسمونه خوری دوی تاسی ته (په دنیا کښی ای مسلمانانو) او ګمان به کوی (دوی) چه بیشکه دوی په پوی دی (نفعمن او پر کومه ښه لاره درومی)

تفسیر: یعنی د دی ځای هغه روږد شوی عادت به هلته هم له دوی سره وی لکه چه دلته ستاسی په مخ کښی په دروغو سره ځانونه ساتی او داسی ګڼی چه مونږ ډیر هوښیار یو ـ او ډیر ښه چالونه چلوو د الله تعالیٰ په مخ کښی به هم د دروغو قسمونو په یادولو سره ځان تیاروی او وائی ای پروردګاره مونږ خو داسی نه وو او داسی وو ښائی دوی داسی ګڼی چه هلته به هم په داسی اقوالو او ویناؤ سره نجات مومو!.

#### الر إنَّهُمُ هُمُ الْكَذِبُونَ@

واورئ! خبردار شئ! چه بیشکه دوی هم دوی دی دروغجنان (چه له الله سره هم دروغ وائی)

تفسیر: بیشکه چه اصل او ډبل دروغ هغه دی چه د الله تعالیٰ په مخ کښی ئ هم وائی او د خپلو هغو دروغ ویلو څخه هیڅ نه شرمیږی.

#### اِسْتَحْوَدَ عَلَيْهِمُ الشَّيْظِنُ فَأَنسُلْهُمْ ذِكْرَ اللهِ

غالب شوی دی پر دوی باندی شیطان نو هیر کړی دی شیطان له دوی نه ذکر ـ یاد د الله.

تفسیو: پر هر چا باندی چه شیطان داسی پوره لاس ولری نو د هغه زړه او دماغ داسی مسخ او بدلیږی چه هیڅ یو شی ئی په یاد نه پاتی کیږی او په دی باندی هیڅ نه پوهیږی چه آیا پاک الله هم شته؟ که نه؟ دا کمبخت د الله تعالیٰ له عظمت لوئ ـ جلال او کبریا څخه ځان نه خبروی

قدسمعالله(۲۸) المجادلة(۸۵)

او داسی خیال کوی چه په قیامت کښی به هم د دروغو په مرسته (مدد) خپل ځان ژغوری (بچ کوی) ـ او په دی باندی نه دی خبر چه دی پخپل دی وضعیت سره د خپلی بی حیائی ـ حماقت او ناپوهی اعلان کوی او دغه ممسوخ په دغومره یوه خبره هم نه پوهیږی چه د ده دغه دروغ د الله تعالیٰ په دربار کښی هیڅ نه چلیږی .

#### اُولِيِكَ حِزْبُ الشَّيُظِيِّ اَلْإِلَّ حِزْبَ الشَّيْظِي هُوالْخِيرُونَ<sup>®</sup>

(دغه هیروونکی کسان) لښکر د شیطان دی واورئ! خبردار شئ! بیشکه لښکر تابعان د شیطان هم دوی دی زیانکاران (چه ئ ورکړل د لاسه باقی نعمتونه او ځانونه ئی وغورځول په ابدی زحمت کښی)

تفسیر: د شیطانی لښکرو انجام ضرور خراب دی نه په دنیا کښی د دوی مکر فریب منصوبی د وروستنی بری مخ لیدلی شی او نه په آخرت کښی له سخت عذاب څخه خپل ځانونه ژغورلی (بچ کولی) شی.

### إِنَّ الَّذِيْنَ يُعَادُّوُنَ اللهَ وَرَسُولُهُ أُولِيِّكَ فِي الْأَذَلِيْنَ ۞ كَتَبَ اللهُ لَرَغُلِبَنَ آنَا وَرُسُلِيُّ إِنَّ اللهَ قُويُّ عَزِيُنُ

بیشکه هغه کسان چه مخالفت کوی له الله او له رسول د دغه (الله) محخه دغه (د مخالفانو ټولی) په (جملی د) ذلیلانو مغلوبانو کښی دی لیکلی دی الله (په لوح محفوظ کښی) چه خامخا به غلبه بری وکړم هرومرو (خامخا) زه او رسولان ځما بیشکه الله ډیر قوی دی ښه غالب دی.

تفسیر: یعنی له الله تعالیٰ او د ده له رسول الله صلی الله علیه وسلم سره مقابله کوونکی چه د حق او صداقت په خلاف جنگیږی سخت ناکام ـ او سپک او ذلیل دی پاک الله په لوح محفوظ کښی لیکلی دی چه په پای (آخر) کښی یواځی حق او حقانیت لره بری او غلبه ده او د ده پیغمبران هرومرو (خامخا) مظفر او منصور کیږی دغه تقریر پخوا له دی په څو څو نورو څایونو کښی هم تیر شوی دی.

#### لَاتَعِدُ قُومًا ثُنُومِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْلِخِرِيُوۤ آدُّونَ مَنْ حَادَّاللهَ

#### ۅؘڒڛؙۅؙڷ؋ۅؘڷٷػاٮٷٛٳٳڵٵؘٷۿؙؙۿٳۉٲڹٮۜٵۧٷۿؙۿٳۉٳڂٛۅٳڹۿۿٳؘۉۼۺؽڒ؆ۧۿؙ ٵٛۅڵڵ۪ٟڮػٮۜٙڹؿٷؙڰؙڎؠؚۼؚۿٳڷؚٳؽؠٵڽ

او نه به مومی ته (ای محمده او نه ښائیږی چه بیامومی) یو قوم چه ایمان ئی راوړی وی په الله او په ورځی آخری (د قیامت) چه دوستی به کوی دوی له هغه چا سره چه مخالفت کوی له الله او له رسول د دغه (الله) نه اګر که وی (دغه مخالفین) پلرونه د دوی او ځامن د دوی یا وروڼه د دوی یا (نور قبیله) خپلوان د دوی دغه (قوم چه له اعداء الله سره دوستی نه کوی) لیکلی دی (الله) یه زړونو د دوی کښی ایمان.

تفسیر: یعنی ایمان د هغوی په زړونو کښی داسی ټینګ ثبت شو لکه هغه لیکه چه پر ډبره باندی لیکلی شوی وی.

#### وَٱبَّيَكُهُمُ بِرُوْجٍ مِّنَهُ

او قوی کړی ئی دی دوی په غیبی فیض مدد له نزده خپل څخه، (او قوی کړی قوت ورکړی دی الله تعالیٰ دوی لره په روح رحمت نصرت خپل سره یا په نور رڼا (رنړا) د زړه یا په قرآن عظیمالشان سره)

تفسیر: یعنی غیبی رنا (رنړا) ئی ورته عطا<sub>ء</sub> وفرمایله چه له هغی څخه زړه ته یو راز (قسم) ځان ته معنوی ژوندون وررسیږی یا د (**روح القدس جبریل)** په وسیله سره ئی مرسته (مدد) وفرمایله.

#### وَيُذِخِلُهُمُ جَنَّتٍ تَجُوِي مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُخِلِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوْ اعَنْهُ

او داخل به کړی دوی (الله) په جنتونو کښی چه بهیږی له لاندی د (ونو او ماڼیو د هغو (څلور قسمه) ویالی تل به وی دوی په هغو (جناتو) کښی، راضی شو الله له دوی څخه (په طاعت سره) او راضی شول دوی له الله څخه (په قدسمعالله(۲۸) المجادلة(۸۵)

موندلو د جنت). (او خوشال شو الله تعالیٰ له دوی نه په سبب د طاعت سره په دنیا کښی او خوشاله شول دوی له الله تعالیٰ څخه په موندلو د لقاء او رضاء او عطاء د جنت په آخرت کښی)

تفسير: يعنى دا خلق د پاک الله دپاره له گردو (تولو) اعداء الله محخه خپه او ناراض شوى دى نو الله تعالىٰ له هغوى محخه خوښ دى له هر چا محخه چه الله تعالىٰ خوښ وى نو دى نور محه غواړى.

اى رب العالمينه! وكرمحوه موند له دغو څخه!

#### ٲۅڵٙڸٟڮؘڿۯ۫ڹٳٮڵۼٲڵڒٙٳؾۜڿۯ۫ڹٳٮڵۼۿؙؙؙؙؗٷڷؙؙٛڡؙؙڶؚٷؙؽ<sup>ؘ</sup>ٛ

دغه (خلق) دی حزب ـ لښکر د الله، واورئ ! خبردار شئ ! چه بيشکه لښکر د الله چه دی هم دوی دی په مراد رسيدونکي برياليان (کامياب) .

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی هغه څوک چه د الله تعالیٰ له مخالفینو سره دوستی نه لری اګر که ئی پلار وی یا نور خپلوان هم وی هغه هم رښتونی مسلمانان دی او هغو ته هم دا درجه وررسیږی» د کرامو صحابه ؤ هسی شان ؤ چه د الله تعالیٰ او د ده د رسول الله صلی الله علیه وسلم په معاملو کښی به ئی د هیڅ څیز او هیچا پروا نه کوله په هم دی سلسلی کښی د احد په غزا کښی حضرت ابو عبیده رضی الله تعالیٰ عنه خپل پلار وواژه د بدر په غزا کښی ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه د خپل غزا کښی ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه د خپل ځوی د مقابلی دپاره محان تیار کړ مصعب بن عمیر رضی الله تعالیٰ عنه د خپل نیاې عاص بن هشام ـ علی بن ابی طالب رضی الله تعالیٰ عنه حمزه ـ عبیده بن الحارث د خپلو خپلوانو مخی ته چه عتبه ـ شیبه او ولید بن عتبه ؤ ووتل او هغوی ئی ووژل ـ او رئیس المنافقین خپلوانو مخی ته چه عتبه ـ شیبه او ولید بن عتبه ؤ ووتل او هغوی ئی ووژل ـ او رئیس المنافقین صلی الله علیه وسلم که ستاسی امر وی نو زه د خپل پلار سر اوس پری کوم او ستاسی په حضور کښی یی لکه وسلم که ستاسی امر وی نو زه د خپل پلار سر اوس پری کوم او ستاسی په حضور کښی یی لکه وسلم که ستاسی امر وی نو زه د خپل پلار سر اوس پری کوم او ستاسی په حضور کښی یی لکه و پندوس غورځوم خو د رسول الله صلی الله علیه وسلم دا خبره خوښه نه شوه. فرضی الله علیه و پندوس غورځوم خو د رسول الله صلی الله علیه وسلم دا خبره خوښه نه شوه. فرضی الله عنه هم و رضوا عنه و رؤقنا حبهم و اماتنا علیه آمین.

تمت سورة المجادلة فلله الحمد والمنة.

سورة الحشر مدنية وهي اربع وعشرون آية و ثلث ركوعات رقمها (٥٩) تسلسلها حسب النزول (١٠١) نزلت بعد سورة «البينة»

د «الحشر» سورت مدنی دی ، (۲٤) آیته او دری رکوع لری \_ په تلاوت کښی (۹ه) او په نزول کښی (۱۰۱) سورت دی وروسته د «البینة» له سورته نازل شوی دی

#### بِنُ مِن الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمُن الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### سَبَّحَ بِلَّهِ مَا فِي السَّمُونِ وَمَا فِي الْرَفِينَ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ ٥

نسبت د پاکی کوی الله ته هر هغه چه په آسمانونو کښی او هر هغه چه په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی) او هم دغه (الله) ښه غالب دی ښه حکمت والا دی.

تفسیر: لکه چه د هغه د زبردستی غلبی او د حکمت له اثارو څخه یوه پیښه او واقعه وروسته له دی نه بیانیږی.

### هُوَالَّذِئِ اَكْتُورَةِ الَّذِينَ كَفَمُ وُامِنَ اَهُلِ الْكِتْبِ مِنْ دِيَارِهِمُّ لِأَوْلِ الْكِتْبِ مِنْ دِيَارِهِمُّ لِلاَقِلِ الْمُتُورِ

دغه (الله) هغه ذات دی چه ایستلی دی هغه کسان چه کافران شوی ؤ له اهل د کتابونو څخه له کورونو خپلو څخه په اول د ایستلو د دوی (له مدینی نه شام ته د حضرت عمر په خلافت کښی دی).

تفسیو: له مدینی منوری څخه د مشرق په لوری د څو کروهو په فاصله (واتڼ) کښی د یهودانو د قوم او تبر یو کلی ؤ چه بنی نضیر باله کیده، دا تبر د ډیرو سړیو او شتو ـ مالونو خاوند ؤ. او پخپلو کلکو او مضبوطو کلاؤ (قلعو) باندی ئی زیات اطمینان او ډیره ډاډینه (سکون) لرله، څمونږ پیغمبر حضرت محمد صلی الله علیه وسلم کله چه هجرت وفرمایه او په مدینی منوری کښی

قدسمعالله(۲۸) الحشر(۹۹)

ئی هستوګنه غوره کړه . نو ړومبي دوی له مسلمانانو سره د روغي تړون وکړ . او داسي يي غوټه کړه چه مونږ به ستاسي په مقابله کښي د نورو مرستي (مدد) نه کوو یعني د عدم تعرض معاهده ئی وتړله بیا دوی د خیانت (درغلی) له مخی د مکی معظمی له کافرانو سره په پټه مکاتبی ـ لیکنی خبری ۔ اتری کولی تر څو چه د دوی یو لوی مشر کعب بن اشرف له څلویښتو سورو سره مکی معظمی ته ځان ورساوه او له بیت الله سره مخامخ د مسلمانانو په مخالفت له قریشو سره ئی معاهده او تړون وکړو څه موده وروسته د الله او رسول صلی الله علیه وسلم له امر سره سم دغه (کعب) د خپلی دغی درغلی او خیانت لامله (له وجی) د محمد بن مسلمه رضی الله تعالیٰ عنه له لاسه وواژه شو بیا هم د بنی نضیر له لوری د غداری او بد عهدی سلسله جاری وه. د مکر فریب او دغابازی له مخی دوی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم سره له څو تنو اصحابانو وبلل چه یخپلو کورونو کښي ئي په مکر فریب او درغلي سره ناڅایه په شهادت ورسوي یو ځلي ئي د یوي لوړی په څنګ کښې پر رسول الله صلی الله علیه وسلم له پاسه یو د ژرندی پل(آسیا سنګ) ور ورغړاوه چه که ځمونږ په پيغمبر صلي الله عليه وسلم باندې لګيدلي وي نو په شهادت به رسيدلي و مګر په دی ګردو (ټولو) مواقعو کښې د الله تعالیٰ په فضل او مرحمت سره اسلام او مسلمانـانـو د دوی له شرورو څخه نجات وموند. بالاخر رسول اکرم صلی الله علیه وسلم له مسلمانانو سره یوه جرګه وکړه او په هغې کښې ئې دا سره غوټه کړه چه له بنې نضير سره دې غزا وشي. کله چه مسلمانانو یه ډیر سرعت ګړندیتوب او تلوار سره په هغوی باندی حمله یرغل ور ووړ او د دوی ګردی (ټولي) کلاوی او کلي یې کلا بند او محاصره کړل. نو ځکه دوی سخت مرعوب شول او وویریدل \_ او د ویری او ډار لامله (له وجی) له خپلو کلاؤ څخه د باندی په ډګر (میدان) جګړی ته راونه وتل او عمومي جنګ ته وار ونه رسید او بیا یې د روغي غوښتنه وکړه . تر دی چه رسول اكرم صلى الله عليه وسلم يه دوى باندى داسى مرحمت او مهرباني وفرمايله چه دوى دى له مديني منوري څخه د باندې ووځي د دوې سرونه او وينې به ساتلي وي. دوې دې د خپلو منقوله ؤ اموالو څخه هومره شیان چه وړی یی شی یو دی سی خو د دوی غیر منقوله مالونه به د مسلمانانو یه لاسو کښی وی د الله تعالیٰ یه حکم هغه کلاوی او ځمکی او نور د مسلمانانو په لاس او قبضه کښي ولويدل خو د غنائمو په ډول (طريقه) ونه ويشلي شوى بلکه يواځي ځمونږ د پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم یہ واک (قبضه) کښی پاتی شوی حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم د دی ځمکې زیاتره برخه پر مهاجرینو باندی وویشله او د هغو مصارفو بار او بیتې ئې د انصارو له اوږو څخه سپک کړ چه انصارو به ير مهاجرينو کول او په دی ډول (طريقه) سره دواړو ته له هغه ځنی ګټې ورسیدی. او هم رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د خپلې کورنې خرڅ او د نبوت د مقام کلنی مصارف له هم دی جائداده اخیسته. که له داسی مصارفاتو څخه څه شی بیرته ياتي كيده هغه به ئي د الله تعالىٰ په لاره كښي صرفول .

په دی سورت کښی د هم دی قصی په لوری اشاره شوی دی چه الله تعالیٰ همغه غالب قوی حکمت والا ذات دی چه دپاره د ذلیل کولو ئی وویستل هغه کسان چه کافران شوی ؤ له اهل کتاب

څخه چه یهودان د بنی نضیر ؤ له کورونو خپلو نه چه په ځمکه د مدینی منوری کښی ؤ په اول د جمع کیدلو د لښکرو سره یعنی یواځی په همغه یو یرغل (حمله) سره وډار شول او په همغی ډومبنی جگړی کښی ئی خپل کور او کلی او کلکی کلاوی ویجاړی پریښودلی او له مدینی څخه وتښتیدل او هیڅ یوه میړانه (بهادری) او ثابت قدمی ئی له ځانه ورښکاره نه کړه تنبیه: له «اول الحشر» څخه ځنی مفسرین داسی مراد اخلی چه د یهودانو دغو تبرو ته د وطن پریښودل اول ځلی ور د مخه شول چه پخوا له دی څخه دوی له داسی پیښی سره مخامخ شوی نه ؤ یا په (اول الحشر) کښی به د دی په لوری اشاره وی چه د یهودانو اول حشر خو هم دا دی چه مدینه منوره ئی پریښوده او په ډیر شمیر د خیبر او نورو ځایونو په لوری لاړل او دوهم حشر به ئی هغه وی چه د حضرت عمر د خلافت په عهد کښی ورپیښ شو یعنی د نورو یهودانو او به نصرانیانو سره دوی هم له خیبره وویستل شول او د شام په لوری واستول شول چه هلته به هم د هغوی وروستنی حشر کیږی نو ځکه شام ته ارض المحشر هم وائی.

# مَاظَنَنْتُوْ اَنْ يَخْرُجُوْ اوَظَنُّوْ اَلَّهُمْ ثَانِعَتُهُمُ حُصُوَّهُمْ مِّنَ اللهِ فَاتَلْهُمُ اللهُ مِن اللهِ فَاتَلَهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَوْيِهِمُ الرُّعْبَ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَوْيِهِمُ الرُّعْبَ

کمان نه کاوه تاسی (ای مؤمنانو) چه وبه ځی دوی (له مدینی نه) او کمان نه کاوه دوی چه بیشکه دوی لره منع کوونکی ساتونکی دی کلاوی د دوی له (عذابه د) الله پس راغی پر دوی (عذاب د) الله له هغه ځایه چه کمان نه کاوه دوی او واچوله (الله) په زړونو د دوی کښی ویره.

تفسیو: یعنی د هغوی د ساز او سامان تینگو کلاؤ ـ او د توریالی توب او میرانی (بهادرئ) په نسبت به ستاسی خیال داسی نه ؤ چه تاسی دومره زر به هغوی پره کوئ او دوی خپلی وسلی له لاسو غورځوی او نه د هغوی داسی خیال ؤ چه دا وړوکی او بی وسلی او بی سامان د مسلمانانو تولی دوی هسی مغلوب او منکوب کړی. هغوی د غفلت په دی خوب کښی تللی ؤ چه دا مسلمانان چه د هغوی په سر باندی د پاک الله لاس دی ځمونږ تر تینگو کلاؤ پوری، چیری رسیدی شی او ښائی چه مونږ به د خپلو ښو وسلو ـ او کلکو مورچلو او میرانی په سیوری کښی د الله له عذابه ساتلی یو مگر خو هغوی ولیدل چه هیڅ یو قوت او طاقت د الله تعالیٰ د حکم مخه نشی نیولی. پر دوی باندی د پاک الله حکم له هغی خوا راورسید چه له هغی خوا نه د هغوی خیال او گمان هم نه ؤ یعنی د هغوی په زړونو کښی الله تعالیٰ ویره واچوله او د بی وسلو هغوی خیال او گمان هم نه ؤ یعنی د هغوی په زړونو کښی الله تعالیٰ ویره واچوله او د بی وسلو او بی شتو مسلمانانو ډار ئی پر هغوی باندی کیښود یو خو هغوی د خپل مشر کعب بن اشرف له ناڅاپی وژلو څخه ډیر مرعوب او ترهور ؤ اوس نو د مسلمانانو له دی ناڅاپی حملی او یرغل

ځني ئي خپل حواس بالكل له لاسه وويستل.

#### يُغُرِيُونَ بُنُوتَهُمُ بِأَيْدِبُهُمُ وَأَيْدِى الْمُؤْمِنِيْنَ

چه ورانول به ئ کورونه خپل په لاسو خپلو سره (چه پری ولی مسلمانان یا چه پکښی هستوګنه ونه کړی څوک) او په لاسو د مؤمنانو سره (چه وران کړی ځای د جنګ)

تفسیر: یعنی د حرص \_ غیظ \_ غضب او قهر په جوش کښی به ئی د خپلو ودانیو ځنځیرونه \_ ورونه \_ دړی او نور شلول \_ ماتول \_ ورانول او نړول به ئی تر څو له هغو شیانو څخه چه دوی ئی له خپلو ځانونو سره نشی وړی مسلمانان ګټور نشی. په دی کار کښی مسلمانانو هم له هغوی سره ښی مرستی (مدد) کولو یعنی له یوه لوری هغوی په نړولو سره مشغول او بوخت ؤ او له بل لوری مسلمانانو هم د هغوی هغه ودانی ورانولی چه دوی هلته مورچل نیولی ؤ که په غور سره وکتل شی هغه ورانی او تباهی چه د مسلمانانو له لاسه رسیدلی وه هغه هم د هم دی بدبختانو د بد عهدیو او شرارتونو په نتیجه کښی وه.

#### نَاعْتَدِرُوْايَا أُولِي الْرَبْصَارِ®

پس عبرت واخلئ تاسی ای خاوندانو د سترګو (عقلونو په احوالو د دوی)

تفسیر: یعنی خاوند د بصیرت ته په دی واقعی کښی لوی عبرت دی. الله تعالیٰ دا وروښوول چه د ظلم \_ کفر، شرک \_ او بدعهدی انجام څرنګه کیږی؟ او یواځی په ظاهری اسبابو باندی ډاډه کیدل او د الله تعالیٰ له قدرت او قوت څخه غافل اوسیدل د پوهانو کار نه دی.

#### وَلَوۡلَاۤاَنُكَتَبَ اللّٰهُ عَلَيۡهِ۔ وُ الۡجُلَآءُ لَعَدَّبَهُمُ فِي اللّٰهُ ثَيۡاۤ وَلَهُمۡ فِي الْلاِخْرَةِ عَذَابُ النَّارِ۞

او که نه وی لیکلی (مقرر کړی) الله په دوی باندی وتل (فرار کول) له وطنه نو خامخا په عذاب کړی به ؤ (الله) دوی لره په دنیا کښی (په وژلو او بندی کولو سره) او دوی لره دی په آخرت کښی عذاب د اور.

تفسیو: یعنی د هغوی په برخه له وطنه جلا (جدا) کیدل لیکلی و که دائ په قسمت کښی نه وی لیکلی نو بله کومه دنیوی سزا به هغوی ته ورکوله کیده او د بنی قریظه په شان به وژل کیدل لنده ئ دا چه له سزا څخه به دوی خپل ځانونو نشو بچ کولی دا د الله تعالیٰ حکمت دی چه د وژلو په ځای د هغوی په جلا وطنی سره اکتفا وشوه مگر خو دا تخفیف یواځی د هغوی په دنیوی سزا کښی شوی دی ځکه چه د آخرت ابدی سزا په هیڅ ډول (طریقه) سره له کافرانو ځنی نه کمیږی «موضح القرآن» لیکی «کله چه دغه قوم او تبر له شامه تښتیدلی دلته راغلی ؤ د دوی مشرانو په همغه وقت کښی دوی ته ویلی ؤ چه یوه ورځ به ستاسی کورونه هلته ورانیږی او بیا به بیرته شام ته راتلونکی یئ! لکه چه د نبوی صلی الله علیه وسلم په زمانه کښی د دوی کورونه هلته وران شول ځینی بیرته شام ته لاړل او ځینی په خیبر کښی پاتی شول ـ خو د حضرت عمر الفاروق رضی الله تعالیٰ عنه په خلافت کښی د تولو کورونه وران او بیا په شام کښی حضرت عمر الفاروق رضی الله تعالیٰ عنه په خلافت کښی د تولو کورونه وران او بیا په شام کښی سره ودان شول».

### ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ شَأَقُو اللهَ وَرَسُولَهُ وَمَنُ يُّشَاقِ اللهَ فَإِنَّ اللهَ فَإِنَّ اللهَ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ اللهَ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ اللهَ فَإِنَّ اللهَ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ اللهِ فَالِنَّ

دغه (تعذیب د دوی) په سبب د دی ؤ چه بیشکه ؤ دوی چه مخالفت به ئ کاوه له الله او له رسول د دغه (الله) سره او هر هغه چه مخالفت کوی له الله څخه نو بیشکه الله شدید سخت دی عذاب (د ده په دنیوی قتل نفی او اسارت او آخروی عقوبت)

تفسیو : یعنی داسی مخالفانو ته هم داسی سختی سزاگانی ورکولی کیږی

#### مَا قَطَعْتُو مِنَ لِينَاةٍ أَوْتَرَكْتُمُو هَا قَإِمَةً عَلَى أَصُولِهَا فِمِا ذُنِ اللهِ

هغه چه پری کوئ تاسی له تنو د ونو د (کم اصلو) خرماؤ څخه یا ئ پریږدئ هغه ولاړی په بیخونو خپلو باندی نو دغه (ټول) په اذن حکم د الله سره دی .

تفسیو: کله چه دا قوم کلابند شو نو رسول الله مبارک صلی الله علیه وسلم اجازه وفرمایله چه د هغوی ځینی کم اصلی ونی دی پری کړی شی ! او هغه باغونه دی ویجاړ شی چه دوی د هغو تر شا پر مسلمانانو ګزارونه کوی تر څو چه د هغو د درد لامله (له وجی) په بهر وتلو باندی مجبور قدسمعالله(۲۸) الحشر(۹۵)

او په ډګر (میدان) کښی وجنګیږی او د ډګر(میدان) د جګړی په وخت کښی له ونو څخه غازیانو ته څه ربړ(زحمت) او تکلیف ورپیښ نشی . د دی امر په سبب ځینی ونی ووهلی شوی او ځینی ئ پاتی شوی تر څو له بری څخه وروسته د مسلمانانو په ښه ورشی . کافرانو په داسی طعنه ورکولو باندی شروع وکړه چه دوی خلقو ته پندونه ورکوی چه له فساده ځانونه وژغوری (وساتی) مګر دوی پخپله فساد کوی . ایا د ونو پری کول او سوځول فساد نه دی ؟ نو ځکه دا آیت نازل شو چه دا ګردی (تولی) چاری د الله تعالیٰ اجل واعلیٰ شانه په اذن او حکم سره سمی شوی دی او د الله تعالیٰ د حکم تعمیل ته هیڅ کله هیڅوک فساد نشی ویلی ځکه چه هغه په ژورو حکمتونو او مصلحتونو باندی مشتمل وی لکه چه د دی حکم ځینی حکمتونه او مصالح پاس ولیکل شول.

#### وَلِيُخْزِيَ الْفٰسِقِيْنَ<sup>©</sup>

او (بل لپاره د دی دی) چه رسوا کړی (الله) فاسقانو نافرمانانو (يهوديانو) لره

تفسیر: یعنی چه مسلمانانو ته عزت ورکړی او کافران خوار او سپک کړی لکه هغه ونی چه پاتی وی په هغوی به د دی وی په هغو کښی د مسلمانانو ګټی او د کافرانو غیظ او خفګان ؤ ځکه چه هغوی به د دی پاتی ونو له کتلو څخه ویل چه دا ونی به د مسلمانانو شی ـ او هغوی به له دی ځینی ګټی اخلی او هغه ونی چه پری شوی یا سوځولی شوی وی په هغو کښی د مسلمانانو بری ؤ چه د غلبی د اثارو ظهور ـ او د کفارو هسی غیظ او غضب منظور ؤ چه مسلمانان ځمونړ په شیانو کښی څرنګه تصرفات کوی . نو ځکه دواړه امور جائز او په حکمت باندی مشتمل دی

#### ۅۜڡؘۜٚٳٵڬٵٙٵٮڵڎؙۘؗٛۜۼڵ؈ؙٷڸ؋ڡؚڹ۫ۿؗؠؙڣۜؠۜٵۘۏۛڿؘڡؙؙؾؙڗ۫ۼۘؽؽ؋ؚڡؚ؈ؘ۬ۼۘؠؙۣڸ ٷڵڔػٳٮ۪ٷڵڮؚؾؘٵٮڶڎؽؙٮڔڵڟۯڛؙڶڎؙۼڸڡؘڽؙؾۧؿٵٛٷٛٷٳٮڵڎؙ ۼڵٷؙؚڷۺٞؿؙؙؙٞڠؘڔؽڔؖٛ۞

او هغه مال چه راگرځولی دی الله په رسول خپل باندی له مالونو د دوی پس نه ؤ ځغلولی تاسی پر دوی هیڅ اس او نه هیڅ اوښ لیکن الله مسلطوی بری ورکوی رسولانو خپلو ته پر هغه چا باندی چه اراده وفرمائ او الله پر هر څیز باندی ښه قادر دی (چه ځینی ئ غلبه د احباؤ الله ده پر اعداؤ الله باندی).

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «په غنیمت او فی کښی هم دا فرق او توپیر (تفاوت) شته هغه مال چه د جگړی او د جنګ په ډګر (میدان) کښی په لاس راځی هغه غنیمت دی چه د هغه پنځمه برخه د الله تعالیٰ نذر دی . چه د هغه تفصیل د لسمی پاری په شروع کښی تیر شوی دی . او نوری څلور برخی ئ پر لښکرو باندی ویشلی کیږی او هغه شیان چه بی له جنګه په لاس راځی هغه د ټولو مسلمانانو په خزانو کښی ایښودل کیږی . او د هغوی په عامو مصالحو او ضروری کارونو کښی لګول کیږی.

تنبیه: که له لد څه جنګ او جګړی څخه وروسته کفار مرعوب شی او صلحی او روغی ته مسارعت وکړی او مسلمانان ومنی په دی صورت کښې هغه مالونه چه له هسې روغې څخه په لاس راشي د هغه حکم هم یه (فی) کښی داخل دی د نبوی صلی الله علیه وسلم یه مبارک عهد کښی د فی یه مالونو کښی یواځی حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وسلم خپل تصرفات او اختیارات جاری كول . ښائ چه دا اختيارات د تملك او تصرف وى او يواځى حضرت نبوى صلى الله عليه وسلم لره مخصوص وی لکه چه له دی آیتونو څخه او د (علیٰ رسوله) له لفظ ځنی متبادر دی او احتمال لری چه محض حاکمانه وی به هر حال الله تعالیٰ د دی مالونو به نسبت دوی ته به راتلونکیو آیتونو کښی هدایت فرمائ چه وجوباً یا ندباً په هغو او دغو مصارفو کښی ولګول شی . له حضرت څخه وروسته داسي مالونه د امام په واک (اختيار) او تصرف کښې وي . خو د ده دا تصرف به مالکانه نه وی او یواځی حاکمانه به وی او هغه د ده په مشوره او فکر او ښوونه د مسلمانانو یه عمومی ضروریاتو او مصالحو کښی صرف او لګول کیږی د غنیمت د مالونو حکم بیل دی او هغه وروسته د خمس له ایستلو څخه د ګردو (ټولو) لښکرو برخه کیږی لکه چه د الله تعالیٰ له دی ارشاد څخه څرګند (ښکاره) دی ﴿ وَاعْلَمُوْٓالَتُمَا غَنِيْتُوْ ﴾ الآية ـ که لښکر پخپلی خوښی سره پری ښود شي هغه بیله خبره ده البته حنفي شیخ ابویکر رازی په (احکام القرآن) کښي داسي لیکي چه دا د منقوله و اموالو حکم دی په غیر منقوله ؤ اموالو کښي امام لره اختیار او مصلحت دی که ئ وغواړی په لښکرو دی تقسیم کړی او که ئ وغواړی په عمومي مصالحو کښي دی صرف کړی لکه چه د عراق په سواد کښي حضرت عمر رضي الله تعالیٰ عنه د محینو جلیل القدرو اصحابو په مشوره په هم دی خبری باندی عمل وکړ . سم له دی مسلک سره رازی شیخ ابوبکر ﴿ وَاعْلَمُوْ النَّمَا غَنِهُ تُو ﴾ پر منقوله ؤ اموالو او د دی د (حشر) د سوری آیتونه ئ پر غیر منقُوله ؤ اموالو باندی حمل کړی دی په دی ډول (طریقه) چه د دی ړومبنی

﴿ وَاَلْفَا اللهُ عَلَى سَوْلِهِ مِنْهُمْ ﴾ حکم په «فی» باندی او د دی ورستنی آیت ﴿ مَالْفَا اللهُ عَلَى سَوْلِه مِنَ اَمْلِ الفَّرٰی ﴾ حکم په غنیمت باندی محمول دی . او د لغت له مخی د غنیمت تعبیر د (فی) په لفظ باندی کیدی شی . والله تعالیٰ اعلم بالصواب.

#### مَا أَفَاءُ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ آهِلِ الْقُرْى فَللهِ وَلِلرَّسُولِ

هغه شی چه راگرځولی دی الله پر رسول خپل باندی له (مالونو د) اهل د قریو کلیو (بی له جنګه) نو (هغه) دی الله لره او رسول (د الله) لره.

تفسیو: په ړومنیو آیتونو کښی یواځی د بنی نضیرو د مالونو د لګولو ذکر ؤ اوس د فی د مالونو په نسبت عمومی ضابطه راښیی . یعنی په فی باندی د رسول الله صلی الله علیه وسلم او وروسته له دوی څخه د امام قبضه او تصرف وی چه پر دغو خلقو ئ وویشی . د الله تعالیٰ ذکر دلته تبرکاً شوی دی ځکه چه دی د ګردو (ټولو) شیانو مالک دی . هو ! د کعبی شریفی او د مساجدو صرفیات چه د الله تعالیٰ په نامه یادیږی ممکن دی چه پکښی درج وی .

#### وَلِنِي الْقُرُالِي

او (دغه اموال دی) خپلوانو د رسول (الله) لره.

تفسیر: یعنی د حضرت خپلوانو څرنگه چه د نبوی په زمان کښی له دی مالونو څخه هغوی ته ورکول کیدل او په هغوی کښی د فقر او مسکنت قید هم نه ؤ . لکه چه حضرت نبوی صلی الله علیه وسلم خپل تره حضرت عباس رضی الله تعالیٰ عنه ته چه یو بدای (غنی) مشر ؤ برخه ورکړه اوس هم وروسته له دوی څخه ځمونږ حنفیانو په مذهب کښی د پیغبر هغو خپلوانو ته چه اړ (مجبور) او محتاج وی پر نورو اړو (مجبورو) او محتاجانو باندی ترجیح ورکوله کیږی او ښائ چه امام هغوی ته پخوا له نورو څخه په مخ کښی برخه ورکړی .

### وَالْيَتْهَىٰ وَالْسَلِيْنِ وَابْنِ السَّبِيْلِ ٰكَى لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْكِفِيْنَا وَمِنْكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْوَغِنْيَا وَمِنْكُوْ

او (دغه اموال دی) یتیمانو لره او مسکینانو لره او مسافرانو لره (مقرر کړی دی الله دا قسمت) لپاره د دی چه ونه کرځی (دغه اموال) دولت په منځ د غنیانو کښی له تاسی څخه (چه له خپله حقه زیات واخلی او فقراؤ ته لږ ورکړی).

تفسیر: یعنی دا مصارف ځکه راښوولی شوی دی چه مسلمانان تل د پلار مړیو ـ اړو (مجبورو) ـ

قدسمعالله(۲۸) الحشر(۹۵)

بیکسانو او عامو مسلمانانو په پالنه او پوښتنه کښی متوجه اوسی ! او تل د اسلامی عمومی ضروریاتو او مصالحو ته خیال ولری ځکه چه داسی مالونه د بډایانو او دولتمندانو راکړه ورکړه او نورو ګټو دپاره نه دی . او نه ښائ چه هغه د هغوی د مخصوص جایداد په منزله وګرځی او یواځی بډایان پری مزی وکړی او خوندونه تری واخلی ـ او غریبان او اکربان له لوړی څخه ومری یا عمومی مصالح خراب او ویجاړ پراته وی .

### وَكَالْتُكُو الرَّسُولُ فَخُنُ وَهُ ۚ وَمَا نَهْمُ كُو عَنْهُ فَانْتَهُو الْوَاتَّقُوا اللَّهُ وَالْتَقُوا اللَّهُ اللَّهُ الْحِقَافِ

او هغه څه چه درکړی تاسی ته رسول (د الله) نو وائ خلی وئ نیسئ قبول ئ کړئ! او هغه څه چه منع کوی (رسول الله) تاسې له هغه څخه نو بیرته شئ تری (مه ئ غواړئ) او وویریږئ له (عذاب د) الله په ځان ساتلو له معاصیو بیشکه الله سخت دی عذاب (د ده).

تفسیر: یعنی مال او جائداد او نور چه سم د پیغبر صلی الله علیه وسلم له امر سره تقسیمیدی هغه د تقسیم او اخلی او هغه ته چه ور نه کړ شی هغه دی لاس واخلی هم داسی د ګردو (ټولو) احکامو او نواهیو منل او پابندی په کار ده.

ځکه چه د رسول الله صلى الله عليه وسلم نافرمانى د الله تعالىٰ نافرمانى ده . او وويريږئ که چيرى د رسول الله د نافرمانى لامله (له وجى) الله تعالىٰ له تاسى څخه خفه نشى او سخت عذاب په تاسى مسلط ونه فرمائ .

#### لِلْفُقُوَا ﴿ الْمُهْجِرِينَ اللَّذِينَ اخْدِجُوا مِنْ دِيَارِهِمُ وَامْوَالِهِمُ يَبْتَغُونَ فَضُلَامِّنَ اللهِ وَرِضُوانًا وَّيَنَصُرُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ \* اُولَإِكَ هُمُ الصّْدِقُونَ ۞

(دغه اموال دی) دپاره د فقیرانو هجرت کوونکیو (هغه مهاجران) چه ایستلی شوی دی دوی له کورونو کلیو خپلو څخه او له اموالو خپلو څخه په دی حال

قدسمعالله(۲۸) الحشر(۹۹)

کښی چه طلبوی دوی فضل بښنه مهربانی له الله او رضاء (د ده) او مرسته (مدد) کوی له الله او له رسول د دغه (الله) سره (په نفسونو او مالونو خپلو سره) دغه (مهاجران) هم دوی دی صادقان رښتینی (په ایمان او جهاد کښی).

تفسیر: یعنی هسی خو په دی مال پوری د کردو (ټولو) مسلمانانو حوائج او ضروریات تعلق او ایه لری مگر په خصوصی ډول (طریقه) سره د ځان قربانونکو او ایثار خوښوونکیو رښتینو مسلمانانو حق مقدم او وړاندی دی چه هغوی یواځی د الله تعالیٰ په خوښی او د رسول الله صلی الله علیه وسلم په محبت او اطاعت له خپلو کورونو او مالونو او شتو څخه لاس وینځلی دی او بالکل په تش لاس له خپل هواده (وطنه) راوتلی دی تر څو د الله تعالیٰ او د هغه د رسول الله په کارونو کښی په زړه پوری پخپل سر او ازاد کار وکړی شی او هغه ته په ښه ډول (طریقه) مرسته (مدد) ورسوی.

#### وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوالنَّا ارْوَالْإِنْمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ

او هغو (انصارو لره دی دغه اموال) چه ځائ نیولی دی په (دی) کور (مدینه) کښی او (خالص کړی ئ دی خپل) ایمان پخوا له دغو (مهاجرانو) څخه .

تفسیر: له دی کور څخه مدینه طیبه مراده ده او دا خلق د مدینی منوری انصار دی چه د مهاجرینو له راتګه وړاندی ئ په مدینی منوری کښی هستوګنه لرله او د ایمان او عرفان په لارو کښی زیات مضبوط او مستقیم شوی ؤ .

#### يُحِبُّوُنَ مَنْ هَاجَرَالَيْهِمَ

خوښوی محبت کوی دوی له هغه چا سره چه هجرت ئ کړی دی دوی ته.

تفسیر: یعنی په مینه او محبت سره د مهاجرینو خدمت کوی تر دی چه پخپلو مالونو او شتو کښی ئ هغوی ته برابره برخه ورکړی ده او د هغوی په شریک ګرځولو کښی ئ خپل ځانونه تیار کړی دی .

#### وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمُ حَاجَةً مِّتَّا أُوْتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى

#### آنفشيهم وَلَوُكَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ۖ

او نه مومی دوی په زړونو سینو خپلو کښی څه تنګی (حسد) له هغه شی څخه چه ورکړی شوی وی (مهاجرانو لره) او غوره کوی (مهاجران) مقدموی ئ پر خپلو ځانونو او اګر که وی پر دوی باندی تنګی (فاقه او حاجت هغه څه ته چه دوی ځ ایثاروی).

تفسیو: یعنی مهاجرینو ته هغه فضل او شرف چه الله تعالیٰ عطاء فرمایلی دی یا د فی په مالونو او نورو کښی هغه برخه چه رسول الله صلی الله علیه وسلم هغو ته عطاء فرمائ د هغوی له لیدلو څخه د انصارو زړونه نه خفه کیږی او په هغوی باندی کینه او حسد نه کوی بلکه پری خوښیږی او په هر غیز کښی هغوی پخپلو ځانونو باندی وړاندی ګڼی پخپله دغه انصاریان مصاعب او متاعب ـ سختیاوی او ربړونه (تکلیفونه) وچتوی او په لوږه ئی تیروی مگر هغوی ته هرومرو (خامخا) څه نه څه وررسوی داسی بی مثله او بی ساری ایثار په دنیا کښی تراوسه پوری هیڅ یو قوم د بل قوم دپاره نه دی کړی .

#### وَمَنُ يُوْقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَاوْلِيكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ٥

او هر هغه چه وساتلی شی له بخل د نفس د ده نه (او له حرص نه په مال باندی) نو هم دغه کسان دی هم دوی مراد موندونکی په مراد رسیدلی (په ثناء صفت د دنیا او په ثواب د عقبا سره).

تفسیر: یعنی ډیر بریالی او کامیاب دی هغه قوم چه د الله تعالیٰ په توفیق او لاس نیوی د هغوی په زړونو باندی طمع حرص او بخل هیڅ اغیزه (اثر) نشی اچولی ځکه چه طماع او بخیلان کله خپلو نورو وروڼو ته څه ایثار او ګټه رسولی شی ؟ او د نورو په خوښی او هوسائی (آرام) باندی کله خوښیږی ؟.

#### ۅؘٳۘڷڶؚڔؽؙؽؘڿٵٚٷٛڡۣؽؘٵؠڠؙ<u>ڔ</u>ۿۄ۫

او (اموال) هغو (کسانو لره دی) چه راغلی دی راځی وروسته له دغو (مهاجرو او انصارو) نه . قدسمعالله(۲۸) الحشر(۹۵)

تفسیر: یعنی هغه کسان چه له مهاجرینو او انصارو څخه وروسته د وجود په عالم کښی راځی یا وروسته له دوی څخه د اسلام په حلقه کښی داخلیږی یا له وړاندنیو مهاجرینو ځنی وروسته ئ هجرت کړی مدینی منوری ته راغلی دی والظاهر هو الاول

#### ؽڠؙٷڵٷؽۯؾۜڹٵٛۼٛڣۯڵٮۜٵۅڸڮٟٷٳڹٮٵڷۜۮؚؽؽڛؘۺڠؙٷٵڽٵڷٳؽؠٵؽۅٙڵٳ ۼٛٷڵ؋ۣڽؙڠڵۏؠۣڹٵۼڴڒڸڴۮؚؽؽٵڡٮٛٷؙٳۯؾڹٵۧٳٮۜڮۮٷؙڡٛ۠ڗڃؽۄ۠۞

وائ دوی چه ای ربه ځمونږ مغفرت وکړه مونږ ته او هغو (دینی) وروڼو ځمونږ ته چه ډومبی داخل شوی دی (له مونږ څخه) په ایمان کښی او مه ګرځوه په زړونو ځمونږ کښی بغض کینه د هغو کسانو سره چه ایمان ئ راوړی دی بیشکه ته (یا الله) ښه مهربانی کوونکی خورا (ډیر) رحم والا ئ .

تفسیر: یعنی دغه اخلاف او وروستنی کسان هغو اسلافو او سابقینو و پاندنیو ته د بښنی دعاء کوی او د خپل هیڅ یو مسلمان ورور په نسبت ـ بغض او کینه په خپل زړه کښی نه لری ـ حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «دا آیت د ګردو (ټولو) مسلمانانو دپاره دی چه و پاندنیو حق ومنی او د هغوی په پله باندی لاړ شی او د هغوی په نسبت هیڅ یوه کینه ـ حسد او بغض ونه لری. امام مالک رحمة الله علیه له هم دی ځایه فرمائ هغه سری چه د صحابه ؤ په نسبت بغض او کینه ولری او د هغوی بدګوئ وکړی هغه لره د (فی) په مال کښی هیڅ یوه برخه نشته.

#### ٱلُوْتُرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوْا يَقُوْلُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوُا مِنُ آهِلِ الْكِتٰبِ لَمِنَ انْخُرِجُتُّوْلَنَخُوْجَنَّ مَعَكُوْ وَلَا نُطِيعُ فِنْكُوْ اَحَدًا الْبَدَّالُوْرَانُ قُوْتِلْتُوْلَنَنْصُرَّتُكُوْ

آیا نه گوری ته هغو کسانو ته چه منافقان دغابازان شوی دی وائ هغوی هغو وروڼو خپلو (یهودانو) ته چه کافران شوی دی له اهل د کتابونو قسم دی که خامخا وویستل شئ تاسی (له مدینی څخه) نو خامخا وبه وځو مونږ هرومرو (خامخا) له تاسی سره او نه به منو مونږ (خبره په ضرر د تاسی کښی) د هیچا هیڅکله او که چیری جنګ شروع کړ شی له تاسی سره نو خامخا مدد به وکړو مونږ هرومرو (خامخا) له تاسی سره،

تفسیر: عبدالله بن ابی او نورو منافقانو د بنی نضیر یهودانو ته پیغام او پته خبره ورلیږلی وه چه تاسی مه ویریږی او خپل ځانونو یواځی مه ګڼځ که مسلمانان غواړی چه تاسی له مدینی څخه وباسی نو مونږ به له تاسی سره دریږو که د جنګ او جګړی وار ورسید نو مونږ به له تاسی سره مرسته (مدد) کوو . دا ځمونږ قطعی او ناګرځیدونکی ټینګه فیصله او پریکړه ده او پرته (علاوه) له دی څخه مونږ ستاسی په جنګ او جګړه کښی د هیچا خبره نه اورو او نه د هیچا پروا کوو.

#### وَاللَّهُ يَشْهُدُ إِنَّهُ مُ لِكَلْذِ بُوْنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه

او الله شاهدی گواهی ورکوی چه بیشکه دوی خامخا دروغجنان دی (په هم دغو خبرو کښی).

تفسیر: یعنی دغه منافقان یهودانو ته دغه خبری له زړه څخه نه وائی یواځی د مسلمانانو په مخالفت خلق ورپورته کوی او هسی خبری کوی چه هغه د مسلمانانو په ګټه (فائده) نه وی او هغه خبری چه په ژبه وائ په هغو باندی هیڅ عمل نه کوی.

#### لِينَ أُخْرِجُوا لَا يَغُرْجُونَ مَعَهُمُ ۚ وَلَيِنَ قُوْتِلُو اللَّهِ يُصُرُّونَهُمْ ۗ

قسم دی که وویستل شی دغه (یهودان) (له کورونو خپلو نه) نه وځی دغه (منافقان له هغو یهودانو) سره (له کورونو خپلو نه) او که جنګ وکړ شی له هغو (یهودانو) سره نو مرسته مدد نه کوی دغه (منافقان) هغوی سره .

تفسیر: لکه چه په مدینی منوری کښی جگړه ونښته او د بنی نضیر یهودان محصور شول په هغه نازک حال کښی هیڅ یو منافق د دوی مرستی (امداد) او مدد ته ونه رسید په پای (آخر) کښی کله چه هغوی وویستل شول دغه منافقان په دی وقت کښی هم په ډیره خوشالی سره پخپلو کورونو کښی ناست ؤ .

#### وَلِينَ نُصَرُوهُمُ لِيُؤلِّنَ الْكِدُبُارَ " ثُمَّ لَا يُنْصَرُ وُنَ "

او که (اراده د) مدد مرستی (امداد) وکړی دغه (منافقان) دغو (يهودانو) لره خامخا وبه کرځوی دغه (منافقان) په تیښته سره شاوی خپلی بیا به مدد مرسته (امداد) ونه مومی ونه کړ شی (منافقانو یهودانو سره وروسته له ماتی).

تفسیر: یعنی لکه په فرض محال سره منافق د هغو یهودانو مرستی (مدد) ته راغلی وی نو نتیجه به ئ شه کیده ؟ پرته (علاوه) له دی شخه چه د مسلمانانو له مقابلی شخه بیرته وتشتی بله نتیجه نه لری او بیا به د دوی مرسته (مدد) شرنگه کیده نو د دوی د مرستی (مدد) دپاره به هم شوک نه رسیده.

### لَا نُتُوْ اللهِ قَلْكُ رَهْبَةً فِي صُدُورِهِوُمِّنَ اللهِ قَالِكَ بِأَنَّهُمُ

خامخا تاسو (ای مؤمنانو څخه) ډیر سخت یئ له جهته د ویری په سینو زړونو د دغو (منافقانو) کښی له (ویری د) الله دغه ویره (د منافقانو له مؤمنانو څخه) په سبب د دی ده بیشکه چه دوی (داسی) قوم دی چه نه پوهیږی (نه پیژنی الله) .

تفسیر: یعنی که د الله تعالی په عظمت باندی دغه منافقان پوهیدی او د هغوی په زړونو کښی د الله تعالیٰ خوف او ویره وی نو کفر او نفاق به ئ ولی غوره کاوه ؟ هو ! د مسلمانانو د شجاعت او میړانی (بهادرئ) څخه ویریږی ځکه د مسلمانانو په مقابل کښی نه شی ودریدلی . او نه د جنګ په ډګر(میدان) کښی له ځانه څه ثبات او توره او میړانه (بهادری) ورښوولی شی .

#### لَا يُقَارِتُلُونَكُمُ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرِّي تَعْكَمْنَةٍ أَوْمِنْ قَرَاء جُدُرٍ

جنگ به ونه کړی دغه (يهودان) له تاسی سره (ای مؤمنانو) ټول په ګډه سره مګر په قريو کليو ټينګ کړيو شويو کښی يا وروسته له ديوالونو سنګرونو څخه .

تفسیر: یعنی شرنگه چه د دی خلقو په زړونو کښی د مسلمانانو ویری او خوف ځای نیولی دی نو ځکه د جنګ په ډګر(میدان) کښی سنګرونه نیولی او ځکه د جنګ په ډګر(میدان) کښی سنګرونه نیولی او جګړی کولی شی یا که د دیوالونو او ونو او نورو شیانو تر شاؤ ئ ځانونه پټ کړی

قدسمعالله(۲۸) الحشر(۹۹)

#### بُأُسُهُمُ بَيْنَهُو شَرِينًا

#### جنګ د دوی په منځ د دوی کښی ډير سخت دی .

تفسیو: یعنی په جګړو کښی چه دوی ئ پخپلو منځونو کښی کوی ډیر تیز او ګړندی او سخت ښکاری لکه چه پخوا له اسلامه د اوس او خزرج د جنګونو تجربه ځمونږ په مخ کښی پرته ده مګر د مسلمانانو په مقابله کښی د هغوی وینه وچه ـ توره پڅه ـ ژبه (چاړئ) او میړانه (بهادری) ورکه شی .

### تَعْسَبُهُهُ جَمِيعًا وَّقُلُو بُهُمُ شَتَّى ذٰلِكَ بِأَنَّهُ مُ قَوْمٌ لَّا يَعْقِلُونَ ١٠٠

گمان به کوی ته په دوی چه سره یو دی او (حال دا چه) زړونه د دوی سره جلا جلا (جدا جدا) دی (په خیالاتو کښی)، دا (پریشانی د زړونو د دوی) په سبب د دی دی چه بیشکه دوی داسی یو قوم دی چه نه پوهیږی (نه چلوی عقل په خیر خپل) .

تفسیر: یعنی د مسلمانانو په مقابله کښی د هغو په ظاهری اتفاق او اتحاد مه غولیږئ د هغوی زړونه هیڅ کله سره غونډ نه دی او بالکل جلا (جدا) دی هر یو د خپل غرض او غوښتنی مین ـ او د هر یوه فکر او خیال بیل دی . او د یوه خیال او چرت د بل د چرت او خیال سره مل نه دی . نو ځکه د دوی په منځ کښی حقیقی اتحاد او یو جهتی هیچری نه پیدا کیږی ؟ که دوی پوه ولری نو پوهیدل به چه دا نمائشی اتحاد او د ښودنی یووالی هیڅ نه پکاریږی اتحاد

قدسمعالله(۲۸) الحشر(۹۵)

هغه ته وایه شی چه د مؤمنینو او قانتینو په منځ کښی لیدل کیږی چه هغوی له ګردو (تولو) اغراضو او خواهشونو څخه ځانونه ژغوری (محفوظوی) او تولو یو ځای د الله تعالیٰ په رسی باندی منګولی لګولی دی . او د هغو ګردو (تولو) ژوندون او مرګ یواځی واحد او احد او صمد الله تعالیٰ لره دی .

## كَمَثَلِ اللَّذِينَ مِنْ قَبُلِهِ مُ قَوِيْبًا ذَاقُوا وَبَالَ آمُوهِمُ وَ وَيَبَاذَاقُوا وَبَالَ آمُوهِمُ

مثال د دوی (په نه ایمان راوړو کښی) لکه مثل قصه د هغو کسانو دی چه ؤ پخوا له دوی نه په نژدی زمانه کښی چه (اهل د بدر دی) چه وڅکله هغوی وبال سزا د بدو چارو خپلو (په دنیا کښی په قتل او بند سره) او شته هغوی ته عذاب دردناک (په عقبا کښی).

تفسیو: یعنی اوس په نژدی زمانی کښی د بنی قینقاع یهودانو د خپلی درغلی خیانت او غداری خوند څکلی دی ۔ کله چه هغوی بد عهدی وکړه نو مسلمانانو له هغوی سره یوه مختصره جگړه ونښلوله او وروسته د یوه وړوکی جنگ څخه ئ هغوی د باندی وشړل . او له هغه مخنی په مخ کښی په قریبه ماضی کښی مکیانو هم د بدر په ورځ کښی خپله سزا وموندله همغسی د بنی نضیرو انجام هم وګورئ چه په دنیا کښی د مسلمانانو له لوری پخپل هیداد (انجام) او سزا ورسیدل او دوی ته تاکلی (مقرر) شوی دی هم وررسیږی .

# كَمَثَلِ الشَّيُطِنِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ الْفُنَّ فَلَتَاكَفَرَ قَالَ إِنِّ بَرِئَّ ثَلَّ اللَّهُ عَلَى الْفُكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّارِخَ الدَّالِ اللَّهِ عَلَى النَّارِخَ الدَّيْنِ فَيُهَا وَذَلِكَ جَزَّوُ الطَّلِمِينَ الْعَالِمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ النَّارِخَ الدَّالِ اللَّهُ اللَّهُ النَّارِخَ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ النَّارِخَ اللَّهُ الللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْلُولُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّ

(مثال د منافقانو په مخالفت د وعدى كښى) لكه مثل (قصه) د شيطان داسى ده كله چه وائ انسان ته چه كافر شه نو كله چه (انسان) كافر شي وائ (شيطان) زه بيزاره جلا (جدا) يم له تا څخه بيشكه زه ويريږم له الله چه رب

قدسمعالله(۲۸) الحشر(۹۹)

(پالونکی) د ټولو عالمیانو دی پس دی عاقبت انجام د دواړو (ګمراه کوونکی او ګمراه شوی) داسی چه بیشکه هغوی دواړه به وی په اور (د دوزخ) کښی تل به اوسیږی دوی (دواړه) په هغه (اور د دوزخ) کښی او هم دا (خلود د اور د دوزخ جزاء د ظالمانو (کافرانو) ده .

تفسیر: یعنی شیطان په اول کښی انسان ته کفر او معصیت تشویق او تحضیض ورکوی کله چه سری د ده د اغواء په لومه او دام کښی ونښلی نو وائ چه زه له تا څخه جلا (جدا) او د تا له کاره بیخی بیزار یم زه خو له الله تعالیٰ ویریږم «دا وینا به هم د ریا او مکاری له مخی وی» نتیجه به داسی وی چه دی به هم د دوزخ خس او بوتی او دړی کیږی او د هغه د دوزخ د لویدلو سبب به هم گرځی . حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «شیطان به په آخرت کښی دا خبره وائ . او د بدر په ورځ کښی ئ هم د یوه کافر په شکل او بڼه نور خلق په جگړه کښی اچولی ؤ کله چه سترگی ئ پر پرښتو باندی ولگیدی نو ژر وتښتید. لکه چه د هغه بیان د (الانفال) په سورت کښی پخوا له دی څخه ځمونږ د دغه پښتو تفسیر کښی تیر شوی دی هم دا مثال د منافقینو هم دی» هغه بنی نضیر ته د خپل حمایت او رفاقت یقین ورکړی ؤ او په دی چل سره ئ د مخالفت ډګر(میدان) ته را وویستل . کله چه هغوی په مصیبت سره اخته شول دی جلا (جدا) شو ـ او لری تری کیناست . ولی ایا هغه په دی ډول (طریقه) د الله تعالیٰ له دی جلا صیدی شی ؟ هیڅ کله نه خلاصیږی او د دواړو د هستوګنی ځای دوزخ دی.

### يَا يَهُا الَّذِينَ الْمُنُوااتَّقُوااللهَ وَلْتَنظُرُ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتُ لِغَدٍ

ای هغو کسانو چه ایمان ئ راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو! تل ځان وساتئ له معاصیو) وویریږی له (عذابه د) الله او ښائ چه ودی ګوری هر نفس هغه شی ته چه ړومبی ئ لیږلی دی دپاره د صبا (قیامت).

تفسیر: یعنی ای مؤمنانو له الله تعالیٰ څخه وویریږئ! او خپلو ځانونو ته د طاعاتو او عباداتو سرمایه ذخیره برابره کړئ او فکر وکړئ چه صبا به څه څه شیان در د مخه کیدونکی وی؟ او د قیامت لویی ورځی دپاره مو څه ذخیره او ځیرمه کړی دی؟ او څه شی مو د مخه ورلیږلی دی چه وروسته له مرګه هغه هلته در پکار شی؟

#### وَاتَّعُوااللهُ إِنَّ اللهَ خَسِيرٌ بِمَا تَعُمَلُونَ @

او وویریږئ له الله (په ځان ساتلو له معاصیو) بیشکه چه الله ښه خبردار دی په

#### هغو عملونو چه کوئ تاسو (نو جزا به پری درکړی) .

تفسیر: یعنی ستاسی هیڅ یو کار له الله تعالیٰ څخه پټ نه دی . نو ځکه له هغه الله تعالیٰ محخه وویریږئ ! او د تقویٰ او پرهیزګاری لاری غوره کړئ ! او له ګناهونو او معاصیو ځنی خپل ځانونه وژغوری (وساتی) !

### وَلَا تَكُوْنُوا كَالَّذِيْنَ نَسُوااللهَ فَانْسُلُهُمُ اَنَقْسَهُ مُواْولِيكَ هُمُوالْفْسِقُونَ @

او مه کیږئ تاسی (ای مومنانو) په شان د هغو کسانو چه هیر کړی دی هغوی الله بیا هیر کړ الله په دوی حق د نفسونو د دوی دغه خلق هم دوی دی فاسقان نافرمانان (بهر وتونکی له فرمانه د الله نه) .

تفسیر: یعنی هغه کسان چه د الله تعالی حقوق ئ هیر کړی دی او د هغه له یاده غافل شوی دی او د ده د اوامرو او نواهیو هیڅ پروا نه کوی نو الله تعالیٰ هیر کړی دی په دوی باندی حق د نفسونو د دوی چه له راتلونکیو افتونو ځنی د ژغورنی (بچ کوونی) هیڅ یو فکر او اندیښنه د دوی سره نشته . او په معاصیو او نافرمانیو کښی ډوب تللی دی او په دائمی خساری او ابدی هلاکت کښی لویدلی دی او داسی کار نه کوی چه د دوی په حق کښی په واقع سره مفید او نافع وی.

## لايستوى آصل النَّارِ وَأَصْلَ الْبُنَّةِ آصْلُ الْبُنَّةِ مُمُوالْفَأَيْرُونَ ٠٠

نه دی سره برابر (په نزد د الله) یاران ملګری د اور (چه هیر کړی ئ دی الله) او یاران ملګری د جنت هم دی دی دی دی د دی د دی د دی د جنت دی دی دی مراد موندونکی په مراد رسیدلی (په لقاء د الله او نعماؤ د جنت) .

تفسیر: یعنی ښائ چه هر سړی خپل ځان د جنت د داخلیدلو وړ(لائق) وګرځوی چه لاره ئ پرته (علاوه) د قرآن کریم د هدایاتو او احکامو په مخامخ کښی له غاړی ایښودلو بل شی نه دی .

# لَوُ ٱنْزَلْنَاهِ لَذَا الْقُرُانَ عَلَى جَبَلِ لَرَ ٱيْتَهُ خَاشِعًا ثُمُتَصَدِّعًا جِبَلِ لَرَ ٱيْتَهُ خَاشِعًا ثُمُتَصَدِّعًا جِبَالِ اللهِ عُنْسَدِ اللهِ اللهِ اللهِ عُنْسَدِ اللهِ اللهِ اللهِ عُنْسَدِ اللهِ اللهِ عُنْسَدِ عُنْسَدِ اللهِ عُنْسَدِ اللهِ عَنْسَدِ عَلَيْسَدِ عَلَيْسَدِ عَنْسَدِ اللهِ عَنْسَدِ اللهِ عَنْسَدِ عَلَيْسَدِ عَلَيْسَدِ عَلَيْسَدِ عَلَيْسَدِ عَلَيْسَدِ عَلَيْسَدِ عَلَيْسَدِ عَلَيْسَالِ عَلْمَ عَلَيْسَدِ عَلَيْسَالِ عَلَيْسَالِ اللهِ عَنْسَدِ عَلْسَالِهِ عَلَيْسَالِ عَلْمَ اللهِ عَنْسَلَّةُ عَلَيْسُ اللهِ عَلْمُ عَلَيْسَالِهُ عَلَيْسَالِهُ عَلَيْسَالِ عَلَيْسَالِ اللهُ عَنْسَالِهُ عَلْمَ عَلَيْسَالِهُ عَلَيْسَالِهُ عَلَيْسِ عَلَيْسَالِهِ عَلَيْسَالِهِ عَلَيْسَالِهُ عَلَيْسَالِهِ عَلَيْسَالِهِ عَلَيْسَالِ عَلَيْسَالِهِ عَنْسُولِ عَلَيْسَالِهِ عَلَيْسَالِهِ عَلَيْسَالِهِ عَلَيْسَالِهِ عَلَيْسَالِهِ عَلَيْسَالِهِ عَلَيْسَالِهِ عَلَيْسَالِهِ عَلَيْسَالِهُ عَلَيْسَالِ

که نازل کړی وی مونږ (احکام د دغه) قرآن په یوه غره باندی (په مثل د انسان او فهم مو ورته ورکړی وی لکه چه انسان ته مو ورکړی دی) نو خامخا لیدلی به ؤ تا هغه (غر) ویریدونکی فرمان منونکی ټوتی ټوټی کیدونکی له ویری (د عذابه) د الله ،

تفسیر: یعنی د افسوس او د حسرت گای به وی چه قرآن مجید د انسانانو پر زړونو باندی هیڅ یو اثر او اغیزه ونه کړی حال دا چه د قرآن شریف اثر او اغیزه دومره زبردسته او قوی ده چه که هغه پر غرونو غوندی یو کلک شی باندی هم راښکته شوی وی او په هغه کښی د پوهیدلو داسی یوه ماده چه په انسانانو کښی شته وی نو هغه به متکلم د عظمت په مقابل کښی ویریده او چاودیده او له ډاره به ئ توتی توتی کیده . ځما د الله بښلی پلار په یوه اوږده منظومه کښی دا دری شعرونه راغلی دی .

محفل بدعت ځنی نغمی چه اوریدونکی دی

غوږ ئ كوڼ په سترګه ړوند زړګى ئ لرځيدونكى دى

راشه واوره دا روا سازونه اوازونه تل

لمر دی پر روښان او گرد (ټول) ستوری غورځیدونکی دی

محوک چه شی بی ویری ډیر افسوس دی پر حالت د ده

غر ته گوره ﴿ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا ﴾ كيدونكى دى

# وَيَثْلُكَ الْكَمْثَالُ نَضْرِ بُهَا لِلنَّاسِ لَعَكَمْ مُويَتَفَكُّرُونَ @

او دا مثالونه بیانوو اورو مونږ هغه خلقو ته (لپاره د دی) چه دوی فکر غور وکړی پکښی (فائده تری اخلی) .

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی د کافرانو زړونه ډیر سخت دی سره له دی چه د الله تعالیٰ کلام اوری خو بیا هم ایمان نه پری راوړی که غر د دی پاک کلام په مفهوم باندی ویوهیږی نو هغه به هم له ډیری ویری وشلیږی » .

تنبیه: دا خو د کلام د عظمت ذکر و اوس په دغه راتلونکی آیت کښی د متکلم د عظمت او رفعت بیان دی .

#### هُوَاللهُ اكَّذِيُ لِاَ إِلَّهُ اِلْاَهُوَ عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ۚ هُوَالرَّحْلُنُ الرَّحِيْمُ ﴿هُوَاللهُ اكْذِي لَاَ اللهَ الاَهُوَّ اَلْمَلِكُ الْقَدُّوُسُ السَّلَوُ الْمُؤْمِنُ

دغه الله هغه ذات دی چه نشته بل هیڅ معبود برحق مگر خو هم دی (دی یواځی) عالم دی په غیبو باندی او (عالم دی) په ښکاره ؤ باندی هم هغه (الله) دی خورا (ډیر) مهربان ډیر رحم والا دغه الله (هغه ذات دی) چه نشته بل هیڅ معبود برحق مگر خو هم دی دی (یواځی) بادشاه دی ښه پاک دی (له ټولو قبائحو څخه) سالم دی (له گردو (ټولو) عیوبو) څخه امان ورکوونکی دی .

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ اجل واعلیٰ شانه واعظم برهانه له گردو (تولو) نقائصو او کمزوریو شخه پاک منزه دی او له تولو عیوبو او افاتو شخه سالم دی هیش یوه خرابی او نقصان نه د هغه دربار ته رسیدلی دی او نه به وررسیږی . د «مؤمن» ترجمه ئ په امان ورکوونکی سره کړی ده او د شمینو نورو مفسرینو په نزد د «مصدق» په معنی هم راغلی دی یعنی پخپل قول او فعل سره د خپلو پیغبرانو د اقوالو او ویناؤ تصدیق کوونکی دی . یا د مؤمنانو په ایمان باندی د تصدیق د مهر ثبت کوونکی دی .

## الْمُهُيْمِنُ الْعَزِيْزُ الْجَبّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبُحٰنَ اللهِ عَمّانَيْمُرِكُونَ اللهِ عَمّانَيْمُرِكُونَ

شاهد حافظ دی (په اعمالو د بندګانو) ښه زبردست دی د ویری خاوند دی د لوئ څیښتن (خاوند) دی ، پاک دی ذات د الله له هغو شیانو چه (مشرکان ئ) ورسره شریکوی .

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په ذات او صفاتو او افعالو کښی هیڅوک ورسره مل او شریک نه دی .

#### هُوَاللهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ

دغه الله (هغه ذات دی) چه پیدا کوونکی دی راویستونکی دی (له عدم نه وجود ته) صورت ورکوونکی دی . قدسمعالله(۲۸) الحشر(۹۹)

ځمونږ دغه مبارک تفسیر بیا ولولئ ؟ المصور \_ صورت جوړوونکی لکه چه په نطفه باندی ئ د انسان تصویر جوړ کړی دی.

#### لة الأسماء المستلي

هم دغه (الله) لره دى نومونه نيك عمده مخصوص.

تفسير: يعنى هغه نومونه چه په اعلىٰ درجه په ښه والى او كمالاتو او صفاتو باندى دلالت كوى .

#### يُسَيِّحُ لَهُ مَا فِي الشَّمَاوِتِ وَالْأَرْضِ

په پاکی سره یادوی هغه (الله) لره هر هغه څه چه په آسمانونو کښی دی او (هر هغه څه چه په) ځمکه کښی دی .

تفسيو: يعنى د قال يا د حال په ژبه سره چه په هغه باندى مونږ او تاسى نه پوهيږو .

#### وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْرُ الْحَكِيُونَ

#### او هم دغه (الله) ښه غالب دی ښه حکمت والا دی

تفسیر: د الهیه د گردو (ټولو) کمالاتو او صفاتو مرجع د دوو صفتونو په لوری دی چه «عزیز» د قدرت په کمال او (حکیم) د علم په کمال باندی دلالت کوی . او هر څومره کمالات چه دی په علم او قدرت پوری ئ په یو نه یو ډول (طریقه) سره تړلی دی . په روایتونو کښی د (حشر) د سورت له دی دری آیتونو په مُوَاهُهُ اَلَّائِی لَاَ اِلهُ اِلاَمْرَ په څخه نیولی د سورت تر آخره پوری ډیر فضیلتونه راغلی دی . نو هر مسلمان ته ښائ چه سهار او ماښام ئ په لوستلو باندی تینگوالی او مؤاظبت وکړی !.

#### تمت سورة «الحشر» بمنه وكرمه فلله الحمد والمنة

قدسمعالله(۲۸) الممتحنة (۲۰)

سورة الممتحنة مدنية وهى ثلث عشرة آية و فيها ركوعان رقمها (٦٠) تسلسلهاحسب النزول (٩١) نزلت بعد سورة الاحزاب د «الممتحنة» سورت مدنى دى (١٣) آيتونه او دوه ركوع لرى په تلاوت كښى (٦٠) او په نزول كښى (٩١) سورت دى وروسته د «الاحزاب» له سورت څخه نازل شوى دى

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

ځمونږ پیغمبر صلی الله علیه وسلم په حدیبیی کښی له مکیانو سره روغه وفرمایله چه د هغی ذکر ځمونږ د دغه پښتو تفسير د (الفتح) په سورت کښي پخوا له دی نه شوی دی تر دوو کلونو یوری دا روغه قائمه وه بیا د کافرانو له لوری هغه ماته شوه نو دلته رسول الله صلی الله علیه وسلم د حربي له اصولو سره سم په پته خوله افواج ټولول او د مکي معظمي د برې فتح دياره ئ ترتیبات نیول د خبرو اترو او لیکونو په لیږلو باندې ئ ممانعت او بندشونه کیښوول چه تر څو د مکی معظمی کافران د دوی له دی تیاری څخه خبر نشی او هغوی هم د جګړی دیاره ځانونه تیار نه کړی او په دی ډول (طریقه) سره په حرم شریف کښی د جګړی مخه ونیوه شی یوه مسلمان چه حاطب رضی الله تعالیٰ عنه بن ابی بلتعه نومیده او د بدر له مهاجرینو څخه و مکیانو ته ئ يو ليک وروليږه چه «د محمد صلى الله عليه وسلم لښکر ير تاسى باندى لکه د شپى تياره یا د لوی سیلاو د اوبو پشان درتلونکی دی » دا خبره رسول الله صلی الله علیه وسلم ته د وحی په وسیله ورښکاره شوه دوی حضرت علی کرم الله وجهه او څو نورو اصحابو ته امر ورکړ چه یوه ښځه د مکی شريفي په لوري رهي (روانه) ده تاسي وريسي ورشئ تاسي به له هغي سره په فلاني محای کښی مخامخ کیږی له هغی سره یو لیک دی هغه ورځنی واخلئ! او له محان سره ئ راوړئ دا اصحاب یه تلوار رهی (روان) شول او هغه ښځه ئ یوره یه همغه ځای کښی وموندله . هغی شځی ډير «ليت او لعل» او وړاندی او وروسته وکړ خو سره له هغه هم همغه ليک (خط) ئ وروسپاره چه د هغه له لوستلو څخه دا خبره ښکاره شوه چه د حاطب رضی الله تعالیٰ عنه بن ابی بلتعه له لوری د مکی معظمی د کافرانو په نامه لیکلی شوی دی او هغوی ته ئ د مسلمانانو د تعرض اطلاع ورلیږلی ده . ځمونږ پیغمبر حاطب رضی الله تعالیٰ عنه راوباله او تری وئ یوښتل چه دا څرنګه يو حرکت دی ؟ دی وويل يا رسول الله نه زه کافر يم او نه مي له اسلامه مخ اړولي دی . رښتيا خبره خو دا ده چه ځما کور او کهول په مکه معظمه کښي دی او هلته د هغوی ساتونکی او یالونکی هیڅوک نشته نو می وغوښتل چه یر کافرانو باندی خپل یو احسان واړوم تر څو هغوی د هغه په معاوضه کښې ځما له اهل او عيال سره څه غرض ونه لري بلکه له هغوی سره

څه ښيکتي (ښه) هم وکړي . زه پوهيږم چه له دې څخه ماته ډيره ګټه (فائده) رارسيږي خو اسلام او مسلمانانو ته له هغه ځني هيڅ يو ضرر نه رسيږي هغه د فتح او نصرت وعدي چه تاسي ته د الله تعالىٰ له لوري شوى دې هغه په يقيني ډول (طريقه) سره پاى (آخر) ته رسيدونكي دې او د هغو مخه هيڅوك نشي نيولي لكه چه د ده د هغه خط په منځ كښي هم دا مضمون ليكلي شوى و. قسم په الله كه رسول الله صلى الله عليه وسلم يواځي هم پر تاسي باندې حمله وكړي نو الله تعالىٰ به ورته مدد وركوى او هغه وعدي چه له هغه سره شوى دى خامخا پوره كيدونكي دى. بلاشبهه د حاطب رضي الله تعالىٰ عنه څخه دا غته خطائ شوى ده خو رحمة للعالمين وفرمايل «لا تقولوا له الا خيراً مه وايئ ورته هيڅ شي پرته (علاوه) له خيره او وي فرمايل «چه حاطب د بدر د اصحابو څخه دى او تاسي ته نه دې معلوم چه الله تعالىٰ د بدر د اصحابو ګرد (ټول) ګناهونه بښلى دى ». د دى سورت زياتره برخه هم دى قصى لره نيوونكى ده لكه چه الله اجل واعلىٰ شانه واعظم برهانه داسي فرمائ چه

# ڽَايَّهُاالَّن يُنَامَنُوْ الاَتَكِنْ وُاعَدُوِّى وَعَدُوَّكُوْ اَوْلِيَا ءَ تُلْقُوْنَ الْيَهُاالَّن يُنَامُ تُلْقُوْنَ الْيَهُمُ وَالْمِاجَاءَكُوْمِينَ الْحَقِّ

ای هغو کسانو چه ایمان ئ راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو)! مه نیسئ تاسی دښمنان ځما او دښمنان خپل دوستان په دغه حال کښی چه غورځوئ لیږئ تاسی خبرونه هغوی ته په سبب د دوستی سره (په منځ ستاسی او د دوی کښی) حال دا چه په تحقیق کافران شوی دی هغوی په هغه شی چه راغلی دی تاسی ته له حق (دین او قرآن) څخه .

تفسیر: یعنی د مکی کافران هم د الله جل جلاله دسمنان دی او هم ستاسی نو له هغوی سره دوستی مه کوئ!. او هغوی تد دوستانه پیغامونه لیدل مسلمانانو لره ښه نه دی. او په تحقیق کافران شوی دی هغوی په هغه مجه چه راغلی دی تاسی ته له حق دین محخه نو د دی لامله (له وجی) د الله تعالیٰ دښمنان شول .

# يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيّاكُوْ إَنْ تُؤْمِنُوْ إِبَاللَّهِ رَسَّكُمْ

چه وباسی دوی رسول (د الله) او هم تاسی (له خپل وطن مکی څخه ځکه) چه ایمان راوړی دی تاسی په الله چه رب ستاسی دی (پس مه نیسځ دوی په دوستی سره) . قدسمعالله(۲۸) الممتحنة (۲۰)

تفسیر: یعنی پیغمبر ته او تاسی ته ئ څنګه سخت ربړونه (تکلیفونه) او زحمتونه درورسول او تاسی ئ د خپل هیواد او وطن په پریښوولو باندی اړ (مجبور) کړئ یواځی په هم دی خبره سره چه تاسی ولی د یوه الله تعالیٰ چه ستاسی او د ګردو (ټولو) مخلوقاتو پروردګار دی عبادت کوی ؟ نو له دی څخه به لویه دښمنی او عداوت څه وی ؟ د تعجب ځای دی چه تاسی له داسی سریو سره دوستی کوئ ؟ .

### إن كُنْتُوخِرُجْتُوجِهَادًا فِي سِينِلِي وَابْتِغَاءَمُ ضَاتِي

که چیری یئ تاسی چه راوتلی ئ تاسی (له اوطانو خپلو) دپاره د جهاد جنگ په لاره ځما (پس مه نیسئ دوی په دوستی سره)

تفسیر: یعنی که ستاسی له کوره وتل ځما د خوښی لپاره او ځما په لاره کښی د جهاد دپاره وی او خاص ځما د رضاء دپاره تاسی نور د خپلو ځانونو دښمنان کوئ نو بیا په هغی دښمنی کښی د دوستی ارتباط د څه دپاره دی ؟ ایا د هغو کسانو په ناراضی چه تاسی د الله تعالیٰ رضاء ګټلی وه اوس غواړئ چه هغوی له خپلو ځانونو ځنی رضاء او خوښ او الله تعالیٰ ناراض کړئ! (العیاذ بالله)

# تُبِرُّوْنَ إِلَيْهِمُ بِالْمُودَّةِ ﴿ وَإِنَا اعْلَمُ بِمَا اَخْفَيْتُمُ وَمَا اعْلَنْتُو

چه په پته (خبری) لیږئ تاسی هغوی ته په (سبب د) دوستی سره او زه ښه عالم یم په هغه څه چه پتوئ تاسی (له مراسلاتو) او په هغه څه چه ښکاروئ تاسی (له معاذیرو) .

تفسیر: یعنی که یو سری وغواړی چه یو کار له ګردو (ټولو) خلقو او نړی والو (اهل جهان) څخه په پټه اجرا کړی نو ایا هغه له الله تعالیٰ څخه هم پټولی شی ؟ وګورئ چه حاطب رضی الله تعالیٰ عنه څومره زیار (محنت) وکړ او کوښښ ئ وکړ چه د خپل لیک (خط) اطلاع هیچا ته ورنه کړی خو الله تعالیٰ له هغه څخه خپل رسول خبردار کړ او دغه پټه خبره پخوا له وقته ورڅرګنده (ښکاره) شوه !.

#### وَمَنْ يَقْعُلُهُ مِنْكُوْ فَقَدُ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ ٠

قدسمعالله(۲۸) الممتحنة(۲۰)

او هر څوک چه وکړی دغه (کار) له تاسی څخه نو په تحقیق ورکه کړی ئ ده سمه صافه لاره .

تفسیر: یعنی که سره له مسلمانی داسی کار وکړی او داسی ئ وګنی چه دی به د هغه په پتو ساتلو کښی بری ومومی نو سخته غلطی او زیات تیرواته کوی.

#### إِنْ يَتَثَقَفُونُكُونِكُونُوالكُوْ آعُدَاءً وَيَبْسُطُوۤ الكَيْكُوْ اَيْدِيَهُمُ وَالْسِنَقَهُمُ بِالسُّوۡءِ وَوَدُوۡ الۡوَتَكُفُرُوۡنَ ۖ

که چیری ظفر بری ومومی (کفار) په تاسی باندی (نو) شی به دوی تاسی لره دښمنان او اوږده به کړی تاسی لاسونه خپل (په وهلو او وژلو د تاسی) او (اوږدی به کړی) ژبی خپلی په بدی (ویلو د تاسی) سره او خوښوی به دوی (دغه) چه کافران شځ تاسی (لکه چه دوی دی) .

تفسیر: یعنی له دی کافرانو مخخه په موجوده حالت کښی څه هیله (امید) او اسره مه لرئ! که 
څه هم تاسی زیاته پیرزوینه او رواداری پر هغوی باندی و کړئ او د دوستی اظهار و کړی هغوی
هیڅ کله د مسلمانانو خیر غوښتونکی نشی کیدی او سره له دی انتهای رواداریو که د هغوی
لاسونه پر تاسی باندی بر شی نو له هیڅ راز (قسم) خرابی او دښمنی څخنی خپل ځانونه نه منع
کوی. په ژبو او لاسو سره هر ډول (طریقه) ضررونه او ایذاوی تاسی ته دررسوی ، او داسی غواړی
هم هغسی چه هغوی له صداقته منکران دی تاسی هم منکران کړی نو ایا داسی شریران او بد
باطنان د دی خبری وړ (لائق) دی چه هغوی ته هسی پیغامونه ورولیږل شی ؟ .

#### لَنَ تَنْفَعَكُمُ الرَّحَامُكُو وَلَا اَوْلَادُ كُمُو ۚ يَوْمُ الْقِيمَةِ ۚ يَفْصِلُ بَيْنَكُو ۗ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمُلُونَ بَصِيْرُ

له سره به نفع در ونه رسوی تاسی ته (که کافران شئ) خپلوی (د خپلوانو) ستاسی او نه اولاد ستاسی په ورځی د قیامت کښی فیصله به وکړی (الله) په منځ ستاسی کښی او الله په هغو عملونو چه کوئ تاسی ښه لیدونکی دی (نو

قدسمعالله(۲۸) الممتحنة (۲۰)

#### جزا به ئ دركړى) .

تفسیر: حاطب رضی الله تعالیٰ عنه هغه خط د خپل اهل او عیال دپاره لیکلی ؤ نو په دی باندی داسی تنبیه فرمائ چه اولاد او خپلوان د قیامت په ورځ کښی هیڅ نه په کاریږی الله تعالیٰ د هر یوه سړی اعمال تر ذری ذری پوری هم ګوری او سم له هغه سره فیصله او پریکړه کوی د الله تعالیٰ دا فیصله هیڅ یو ځوی ـ لمسی ـ کړوسی خپل ـ خپلوان او عزیز نشی ماتولی نو بیا دا کومه عقلمندی ده چه یو مسلمان د خپل اهل او عیال دپاره الله تعالیٰ له خپل ځان څخه نارضا یو کړی په یاد ئ ولرئ چه له هر شی څخه د الله تعالیٰ رضامندی او خوښی وړاندی ده که دی له مونږ څخه راضی وی نو د هغه په فضل او کرم سره ګرد (ټول) کارونه ښه کیږی او که الله تعالیٰ نارضا او خفه شی نو هیڅ شی نه په کاریږی .

## قَدُكَانَتُلَكُمُ الْسُوقَةُ حَسَنَةٌ فَى الْبُراهِيُهُو وَالَّذِينَ مَعَهُ الْوُقَالُوُّا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَا فُامِنَكُمُ وَمِمَّا تَعَبُّدُ وَنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ كُفَرُنَا بِكُوْوَ بَدِابِينَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبُعَضَاءُ اَبَدًا حَتَّى تُومِّينُوُا بِاللهِ وَحْدَةً

په تحقیق شته تاسی لره (ای مؤمنانو) طریقه ښه (چه اقتداء پسی کولی شئ)
په (قول او فعل) د ابراهیم کښی او په (قول ـ فعل د) هغه چا کښی چه ده
سره ؤ (له مؤمنانو) کله چه وویل (دغه ابرهیم او اتباعو ئ مشرکانو د) قوم
د دوی ته چه بیشکه مونږ جلا (جدا) بیزاره یو له تاسی څخه او (بیزاره یو)
له هغه څیزه چه عبادت ئ کوئ تاسی بی له الله منکران شوی یو مونږ (په
باطل دین) ستاسی باندی او ښکاره شوی دی په منځ ځمونږ او ستاسی کښی
عداوت دښمنی او بغض حسد ابدی همیشه تر هغه پوری چه ایمان راوړی په الله
باندی یواځی (چه واحد لا شریک دی).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه سره له اسلامه د ابراهیم علیه وعلیٰ نبینا الصلوٰة السلام سره ملکری شوی دی هر یوه په خپلو وقت کښی په خپلو فعلونو او قولونو سره له هغو کفارو ځنی د بیزاری او بیلتون اعلان کړی دی او ابراهیم علیه السلام سره له نورو مؤمنانو اتباعو خپلو وویل هغو مشرکانو د قوم خپل ته چه په تحقیق سره مونډ بیزاره یو له تاسی څخه او بیزاره یو له هغه شی

قدسمعالله(۲۸) الممتحنة(۲۰)

څخه چه عبادت ئ كوئ تاسى بى له الله چه بتان دى او كافر شوى يو مونړ په دين يا په معبود ستاسو باندى يعنى تاسى اى كفارو څرنگه چه له الله تعالىٰ څخه منكران يى او د الله تعالىٰ د احكامو پروا نه كوئ نو مونړ هم ستاسى له طريقى څخه منكران يو او د يوى ذرى په ميچ هم ستاسى فكر او پروا نه كوو او ښكاره شوى دى په منځ ځمونړ او ستاسى كښى عداوت دښمنى او بغض كينه هميشه تل تر هغه پورى چه ايمان راوړئ تاسى په الله تعالىٰ باندى يواځى يعنى دا د بخض كينه همته پاى (آخر) ته رسيږى چه تاسى شرك او كفر پريږدئ او د همغه يوه مالك الملك والملكوت اكرم شانه واعظم برهانه هسى بندگان او چوبړان شئ لكه چه مونړ ئ هم بندگان او تابعان يو.

# إِلَّا قُوْلَ إِبْرُهِيْمَ لِلَبِيْهِ لَاَسْتَغُفِرَ فَى لَكَ وَمَا أَمُلِكُ لَكَ مِنَ اللهِ مِنْ شَعُمُ اللهِ مِنْ شَعْمً اللهِ مِنْ شَعْمً اللهِ مِنْ شَعْمً اللهِ مِنْ شَعْمً اللهِ مِنْ شَعْمُ اللهِ مِنْ شَعْمً اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِلْمِلْ اللّهِ اللّهِ اللّه

مگر خو (اقتداء مه کوئ د) یوی خبری د ابراهیم (چه ویلی ئ ؤ پخوا له امتناعه) پلار خپل ته (داسی) چه خامخا زه بښنه غواړم هرومرو (خامخا) د تا دپاره او مالک نه یم زه تا لره له عذابه د الله د هیڅ څیز ،

تفسیر: یعنی یوائحی دعا کولی شم د کومی گتی او نقصان مالک نه یم . الله تعالیٰ هر خه چه وکړی کولی که شی او د هغه مخه هیڅوک نشی نیولی . حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی حضرت ابراهیم علیه السلام هجرت وکړ او بیا که خپل تبر ته مخ ونه گرځاؤ نو ایا تاسی به هم همغسی کوی ؟ یو خو ابرهیم علیه السلام کله چه دا خبره ورمعلومه نه وه خپل پلار ته که دعا وکړه او هر کله چه دا خبره ورمعلومه شوه چه مشرکان له غفران څخه محروم دی نو چپ شو. اوس چه هغه خبره تاسی ته ښکاره شوه نو ځکه د کافرانو بښنه مه غواړی . تنبیه: د ابراهیم علیه السلام د استغفار قصه دی د خپل پلار دپاره د (برایة) په سورت کښی د دی آیت هو وکان التینه کاره او ویل ابراهیم علیه السلام او اتباع که داسی چه:

#### رَتَّبَاعَلَيْكَ تُوكُّلْنَاوَ إِلَيْكَ أَنَبُنَا وَ إِلَيْكَ الْمُصِيُّرُ ﴿

ای ربه ځمونږ (خاص) په تا باندی توکل کړی دی مونږ او (خاص تاته رجوع کړی ده مونږ او (خاص) تاته بیرته ګرځیدل د ګردو (ټولو) دی په آخرت کښی دپاره د جزاء .)

تفسیر: یعنی کرد (تول) مو پری ښوول او تاته مو هیله (امید) وکړه او د خپل له قوم او له تبر څخه مو پریکړه وکړه او له تا سره مو خپل علاقه ونښلوله او تاته مو رجوع وکړه او په دی باندی ښه پوهیږو چه د ګردو (تولو) ورتګ ستا په لوری دی .

## رَتَبَالَاتَجُعُلُنَافِثُنَةً لِلَّذِيْنَ كَفَرُوا وَاغْفِمُ لَنَارَتَبَنَا أَثَكَ اَنْتَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيدُونَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيدُونَ

(وویل ابراهیم او اتباعو د ده) ای ربه ځمونږ مه ګرځوه ته مونږه فتنه ځای د ازمویلو هغو کسانو لره چه کافران شوی دی او بښنه وکړه مونږ لره ای ربه ځمونږ بیشکه هم ته ئ ښه غالب قوی (په انفاذ د احکامو) ښه حکمت والا (چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی).

تفسیر: یعنی موند د کافرانو دپاره فتنه او د ازمویښت محل د مشق تخته مه گرځوه! او موند پخپل فضل او کرم سره په دغسی حالت کښی وساته چه د هغو له لیدلو څخه کافران خوښ نشی او پر اسلام او مسلمانانو باندی د تمسخر او استهزا غږونه وکړی او ځمونډ په مقابل کښی په خپل حقانیت باندی استدلال وکړی . بیشکه هم ته ئ ښه غالب قوی په انفاذ د احکامو ښه حکمت والا چه هر کار په تدبیر او مصلحت سره کوی یعنی ځمونډ تقصیرات او کوتاهی وبښه او را معاف ئ کړه . ستا د زبردست قوت او حکمت څخه هم دا هیله (امید) او توقع ده چه خپل وفا لرونکی بندگان د دښمنانو په مقابل کښی مقهور او مغلوب مه کړی اوس دپاره د ازیاد د حرص په اقتداء د ابراهیم علیه السلام کښی الله اکرم شانه واعظم برهانه داسی ارشاد فرمائ:

## ڵڡؘۜۮؙػڵؽؘڵڬؙڎۣ۫ڣۣۼۣڡٝٳٛڷڛۘۊۘۊٞ۠ڝۜٮؘڬڐٞڵؚؠؽؙػٲؽ؉ۣڿٛٵؚٳڵڵ؋ۘۘۘۅٛٳڵؽۅؙڡؚ ٵڵٳۼۣڒۅؘڡۜڹٛؾۜۊڰؘ؋ؘٳڽٙٳڵڶۿۿۅٲڵۼڹؿؙٵؿؠؽۮؙ۞ۧ

خامخا په تحقیق ده تاسی لره (ای مؤمنانو) په دغو (خبرو د ابراهیم او اتباعو د ده) کښی طریقه حسنه ښه (چه اقتداء پسی کوی او دا اقتداء ده) هغه چا لره چه وی چه امید لری (د ثواب) د الله او ویریږی د (جزاء د) ورځی آخری (د قیامت)، او هر هغه څوک چه مخ وګرځوی (له احکام الله)

#### نو بیشکه الله همغه دی غنی بی پروا ښه ستایلی شوی (په محامدو)

تفسیر: یعنی تاسی مسلمانانو ته یا په بل لفظ هغو خلقو ته چه د الله د لیدلو او د آخرت د قائمیدلو هیله (امید) لرئ د ابرهیم علیه السلام او د ده د ملگرو حسنه اسوه او نیکی طریقه غوره کول په کار دی . که څه هم توله دنیا تاسی ته متعصب او جاهل ووائ تاسی خپل مخونه د هغی لاری څخه مه اړوئ! چه د دنیا هغه لوی موحد هغه پخپل تګ او طرز عمل سره قائم کړی دی . د مستقبل وقت ابدی کامیابی او بری د هم دی لاری په تللو سره په لاس درتلی شی . که چپ (مخالف) له دی نه لاړ شئ او د الله تعالیٰ له دښمنانو سره خپله دوستی تینگه کړئ نو تاسی په پخپله نقصان او زیان مومئ. ځکه چه الله تعالیٰ د هیچا د دوستی او دښمنی پروا نه لری . هغه پخپل ذات سره د ګردو (تولو) کمالاتو او هر راز (قسم) ښیکنو (فائدو) مالک او څیښتن (خاوند) دی او هیڅ ضرر ورته نه رسیږی .

# عَسَى اللهُ أَن يَّجُعُلَ بَيْنَكُو وَبَيْنَ الَّذِيْنَ عَادَئِيْمٌ مِّنْهُوُمَّوَدَّةً ﴿ وَاللهُ عَلَوْلِهُمُ اللهِ عَفُورُزَّ عِيْنُو

ښائيږی چه الله پيدا کړی په منځ ستاسی کښې او په منځ د هغو کافرانو چه دښمنی لری تاسی له هغوی سره دوستی او الله (په هر شی چه اراده وفرمائ) ښه قادر دی (چه ځينی ئ دغه دښمنی په دوستی سره بدلول دی) او الله ښه مغفرت کوونکی دی ډير رحم والا دی

تفسیو: یعنی د الله تعالیٰ د قدرت او رحمت څخه بعید نه دی چه د نن ورځی ډیر کلک کافر صبا ښه پوخ مسلمان وگرځوی . او په دا ډول (طریقه) ستاسی او د هغوی په منځ کښی د دوستی تعلقات قائم شی . لکه چه د مکی معظمی په فتحه کښی هم داسی وشوه نژدی گرد (ټول) مکیان مسلمانان شول او هغه کسان چه پرون به ئ یو د بل په مخ توری وښکلی نن یو پر بل باندی ځان قربانوی . په دی آیت کښی مسلمانانو ته اطمینان او تسلی ورکړی شوی ده چه د مکیانو په مقابل کښی د مسلمانانو دا د خپلوی شلول او ترک موالات او جهاد د خو ورځو له مخی موقتی دی . بیا به هغه ته څه اړه (حاجت) او ضرورت نه پاتی کیږی . ښائ چه په موجوده حالت کښی تاسی په همغه ترک د موالاتو باندی تینګ اوسئ ! او له چا ځنی چه په دی لاره کښی څه بی اعتدالی شوی وی الله تعالیٰ د ده د هغی خطا بښونکی دی ځکه چه همغه لوی بښونکی دی څکه چه همغه لوی بښونکی دی .

### ڵڒؽؘؠٛٚٚؠڬؙۉٳٮڵڎؙۼڹٳڷڹؽؽؘڮڎٟؽؙڡۜٵؾؚڵٛٷڴڎؚڣٳڵڐؚؠؽۅۘڮڵۄ۫ۼؙۘڔٛڿۘٷڴۄ۫ ڝۜٞۮ؞ۣؽٳڔڴڎٳڽؙؾۘڹۯٛڎۿؙۮۘٷؿؙۺٮڟۊٙٳڵؽڣۣڎٝٳؾۜٳٮڵۿؽۼؚؾؙ ٵڷؙؿؙۺٮؚڟؚؽؙڹٛ

نه منع کوی تاسی (ای مومنانو) الله له (دوستی د) هغو کسانو چه نه دی کړی جنګ له تاسو سره په (کار د) دین کښی او نه ئ ایستلی تاسی له کورونو خپلو څخه (له دی نه) چه نیکی کوئ تاسی له دوی سره او چه عدل او انصاف کوئ تاسی له دوست لری انصاف عدل کوونکی .

تفسیو: یعنی په مکه معظمه کښی داسی خلق هم شته چه دوی پخپله مسلمانان شوی نه ؤ خو له مسلمانانو سره ی څه ضد او مخالفت هم نه کاوه او نه به ی د هغوی په ایستلو کښی د جگړی کول او نه به ی ربرونه (تکلیفونه) ورپیښول او نه به ی د هغوی په ایستلو کښی د ظالمانو مرستی (مدد) کولی . له داسی کافرانو سره له ښیکتی (نیکی) او ښه سلوک کولو څخه اسلام هیڅ ممانعت نه کوی کله چه هغوی ستاسی سره عدل او انصاف ـ نرمی او رواداری کوی نو د انصاف تقاضا هم دا ده چه تاسی هم له هغوی سره ښه تینګ او مناسب سلوک وکړئ ! او دنیا ته ی وروښیی چه د اسلامی اخلاقو معیار څومره هسک (اوچت) دی ؟ دا د اسلام تعلیم نه دی که د کافرانو یو قوم له مسلمانانو سره جنګ کوی نو د ګردو (تولو) کفارو سره بلا تمییز جنګ ونښلوو او له ټولو سره د توری په څوکی خبری وکړو که مونږ داسی وکړو نو د حکمت او انصاف له اصول څخه مو پرته (علاوه) او خلاف کار کړی دی . دا ضروری خبره ده چه د ښځو او نارینه ؤ او وړوکیو سپین بریو ځلمیو او معاندو او مسالمو په منځ کښی فرق او توپیر (تفاوت) سره وکړو او د هغو حالاتو په اعتبار مراعات وکړو چه د هغو لږ څه تفصیل د (ال

ٳؙۼٛٳؽؘؠٚٮڬۉؙٳڵڵٷۼڹٵێٙۮؚؽؘؽٷٵؾڵٷۘػٷؙڧٵڵڐؚؠ؈ؙؚٵؘڂٛۯڿٛٷ۬ڴۏۺؖ ۮؚؽٳڔڴۏٷؘڟٵۿۯۉٵۼڵٙٳڂٛڒڿڴۏٳؘڽؙؾؘۘۅڰٷۿٷ۠ڡۜؽؘؾؾۘۅڰۿۄ۫ ڣٵٛۅؙڵٙؠٟڮۿؙۄؙٳڵڟڸؽٷڹ۞ بیشکه هم دا خبره ده چه منع کوی تاسی الله له (دوستی د) هغو کسانو څخه چه جنګ ئ کړی دی له تاسی سره په (کار د) دین کښی او چه ایستلی ئ یئ تاسی له کورونو د تاسی څخه او کومک مرستی (مدد) ئ کړی دی له دښمنانو ستاسی سره په ایستلو ستاسی کښی له دی څخه چه دوستی کوئ تاسی له هغوی سره او هر هغه چه دوستی کوی له هغوی سره دغه (خلق) هم دوی دی ظالمان ګنهګاران .

تفسیر: یعنی له هسی ظالمانو سره دوستانه تعلقات قائمول بیشکه سخت ظلم او گناه ده . (ربط) تر دی ځای پوری د کفارو د دوو فریقو تولیو (معاند \_ مسالم) سره د معاملی ذکر ؤ وروسته له دی نه دا راښیی چه له هغو ښځو سره څه معامله وکړو چه له (دار الحرب) څخه (دار الاسلام) ته راشی ؟ یا په (دار الحرب) کښی هستوګنه ولری ؟ خبره دا ده چه د حدیبیی په روغه کښی مکی والو داسی تاکلی (مقرر کړی) ؤ چه ځمونږ هغه سړی چه د مسلمانانو په لوری راشی ښائ چه هغه بیرته ولیږلی شی لکه ځمونږ پیغمبر دا خبره منلی هم ؤه او د هغه په اثر څو سری چه مدینی منوری ته راغلی ؤ بیرته مکی معظمی ته ولیږل شول . وروسته له هغه څخه څو شځی هم راغلی . که دا ښځی هم بیرته لیږلی کیدی نو د کافر نارینه په کور کښی د مسلمانی شځی هم راغلی . که دا ښځی هم بیرته لیږلی او د هغو ناسته ملاسته سره حرامه وه نو په دی باندی دا وروستی آیتونه رانازل شول . معلومیږی چه وروسته له دی نه د ښځو په بیرته لیږلو

### ؽٙٳؿؙۿٵ۩ۜۮؚڽؽؘٵڡؙڹٛۊٙٳۮٙٳۼٲٷؙۮٳڷٮؙۏؙڡۣڹڰۿۼۣڔؾؚڡؘٵڡؙۼۘٷڡؙؽؙ ٲڵڮؙٲۘٵڰٷڽٳؽؠٵڹۣۿؾٛ

ای هغو کسانو چه ایمان ئ راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) کله چه راشی تاسی ته مؤمنانی (ښځی) هجرت کوونکی وطن پریښووونکی نو وائ ازمویئ تاسی هغوی الله ته ښه معلوم دی ایمان د دوی .

تفسیر: یعنی د زړونو احوال الله تعالیٰ ته ښه معلوم دی خو په ښکاره ډول (طریقه) سره تاسو د هغو ښځو تفتیش او تحقیق په ښه ډول (طریقه) سره وکړئ ! چه ایا په رښتیا سره مسلمانانی دی ؟ ایا په رښتیا د مسلمانی لامله (له وجی) دوی هجرت کړی دی او خپل وطن ئ پری ایښی دلته راغلی دی ؟ ایا کومی دنیوی یا نفسانی غوښتنی د دوی هجرت او راتګ سبب نه دی شوی ؟ په ځینو راویتونو کښی راغلی دی چه حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه به د دوی امتحان

اخیستلو او ازموینه ئ کوله او د حضرت نبوی له لوری به ئ د هغوی بیعت اخیست کله کله به پخپله رسول اکرم صلی الله تعالیٰ علیه وسلم هم د دوی بیعت مانه چه وروسته په ﴿ يَالِيَهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّاللَّهِ الللَّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ

## فَإِنَ عِلْمُثُمُّوْهُنَّ مُؤْمِنْتِ فَلَاتَتُحِعُوْهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ لَاهُنَّ حِلُّ لَهُذُولَاهُمْ يَعِلُّوْنَ لَهُنَّ وَالتُّوْهُمُومَّا اَنْفَقُوْ اوَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُو اَنْ تَنْكِحُوهُنَّ إِذَا اتَيْتُنُوهُنَّ اجْوُرَهُنَّ

نو که وپیژنئ تاسی دوی (په قسم سره) مومنانی نو بیرته مه لیږئ هغوی طرف د کفارو ته نه دی دغه (مؤمنانی ښځی) حلالی هغو (کفارو سړیو) لره او نه دی هغه (کافران) حلال دی (ښځو مؤمنانو) لره او ورکړئ تاسی (هغو کافرانو) ته (چه میړونه (خاوندان) د هغو ښځو دی) هغه څه چه لګولی ئ دی (له مهره) او نشته هیڅ ګناه پر تاسی باندی چه نکاح وتړئ تاسی له دی ښځو سره په شرط د دی کله چه ورکړئ تاسی هغو (ښځو) ته مهرونه د دوی

تفسیر: داسی حکم وشو که له زوجینو څخه یو مسلمان او بل مشرک وی نو د دارینو په اختلاف سره د نکاح تعلقات قائم نه پاتی کیږی که د کوم کافر ښځه مسلمانه شوی وی او دار الاسلام ته راشی هر هغه مسلمان چه د دی نکاح تړی د ده په غاړه ده چه هومره مهر چه هغه کافر په دی ښځی ورکړی دی هومره بیرته ورکړی . او اوس د دی ښځی مهر هر څه چه تاکلی (مقرر) شوی وی هغه جلا (جدا) دی ښځی ته وروسپاری نو وروسته له دی څخه د هغی ښځی سره نکاح تړلی شی

# وَلَاثُسُكُوابِعِصَمِ الْكُوَافِرِوَ سُعُلُوا مَا اَنْفَقَتُمْ وَلَيْسَعُلُوا مَا اَنْفَقَتُمْ وَلَيْسَعُلُوا مَا اَنْفَقُوا ذَالِكُو عُكُوا لِللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلِيهُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلِيهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

او منګولی مه نښلوئ په عصمتونو د ښځو کافرانو (او مه ئ ساتئ په نکاح خپله کښی) او وغواړی تاسی هغه څه چه خرڅ کړی دی تاسی (پر دغو کافرانو) او ودی غواړی (دغه کفار هم) هغه څه چی خرڅ کړی وی هغوی

قدسمعالله(۲۸) الممتحنة (۲۰)

(له مهرونو پر دغو مهاجرانو) دا (مذکوره احکام) حکم د الله دی حکم کوی (الله په دغه سره) ستاسی کښی او الله ښه علم والا دی ښه حکمت والا دی.

تفسیر: د ړومبی حکم په مقابل کښی وروستنی حکم داسی شو د هغه مسلمان سړی ښځه چه لا کافره پاتی وی دغه مسلمان دی هغه ښځه پریږدی ! بیا هر کافر چه له هغی سره نکاح وتړی د دی مسلمان لګولی شوی مهر به بیرته وررسوی په هم دی ډول (طریقه) هر یو له دواړو فریقینو څخه دی یو له بل محنی خپل حق وغواړی کله چه دا حکم راښکته شو نو مسلمانان دی خبری ته تیار شول چه هم ئ ورکړی او هم به ئ واخلی خو کافرانو ورکول ونه منل نو محکه دا راتلونکی آیت رانازل شو .

## 

او که چیری فوت شی له تاسو نه (ای مؤمنانو) یو شی له ښځو ستاسی په طرف د کفارو پس غزا مو وکړه (او غنیمت مو واخیست تاسی په غزا کښی) پس ورکړئ تاسی هغو کسانو ته چه تللی وی ښځی د هغوی (کفارو ته) په مثل د هغه (مهر) چه ورکړی دی دوی (هغو ښځو لره) او ویریږئ تاسی له الله هغه چه تاسو پر هغو باندی ایمان راوړونکی یی ، (شیخ الهند رحمة الله علیه د دی آیت ترجمه داسی کړی ده که لاړی شی له لاسو ستاسی څه ښځی د کافرانو په طرف بیا ستاسو لاس بر شی یا وار مو راشی الخ).

تفسیو: یعنی که د کوم مسلمان ښځه مرتده او دارالحرب ته لاړه شی او کافر د هغه خرخ بیرته نه ورکوی نو که د کوم کافر ښځه د مسلمانانو کره راشی د هغه هر څومره خرڅ چه کیږی ښائ د هغه کافر په ځای دی مسلمان ته ورکړی چه ښځه ئ د کافر کره تللی ده او حق ئ سوځیدلی دی . هو ! دومره ده که دغه مسلمان د حق له ورکولو څخه څه شی بیرته پاتی شی هغه به همغه کافر ته وررسوی ! ځینو عالمانو لیکلی دی که کوم مسلمان د کافر خرڅ نشی ورته رسولی نو هغه دی د مسلمانانو په بیت المال کښی ور تحویل کړی . الله اکبر ! دا څومره د عدل ـ انصاف تعلیم دی ! خو په دی باندی عمل کوونکی به همغه څوک وی چه د هغه په زړه کښی د الله تعالیٰ ویره وی او په هغه باندی پوره او کامل ایمان ولری ! .

تنبیه: د ﴿فَقَاقَبُتُمْ ﴾ ترجمه محقق مترجم په دوه ډول (طریقه) سره فرمایلی دی «بیا ستاسی لاس بر شی» او «ستاسی وار راشی» مونږ د دوهمی ترجمی په لحاظ سره د دی مطلب تقریر دلته قدسمعالله(۲۸) الممتحنة (۲۰)

ولیکه . له ډومبنی ترجمی سره سم ځینی مفسرینو ویلی دی چه له دی څخه د غنیمت د مال حاصلیدل مراد دی یعنی د غنیمت له مال څخه د دی مسلمان خرڅ شوی مال ورته ورسپارلی شی والله تعالیٰ اعلم .

### ۗ يَايَّهُا النَّبِيُّ إِذَا جَآءَكَ الْمُؤْمِنْتُ يُبَايِعُنَكَ عَلَى آنُ لَا يُشْرِكُنَ بِاللهِ شَيْئًا وَّلايَبْرِقُنَ وَلاَ يَزُنِيْنَ وَلاَ يَقْتُلُنَ آوُلادَهُنَّ

ای نبی (ای محما پیغمبره!) کله چه راشی تاته مؤمنانی شمحی چه بیعت کوی له تا سره پر دی شرط چه نه به شریکوی دوی له الله سره هیڅ شی او نه به کوی غلا دوی او نه به وژنی دوی اولاد خپل

تفسیر: یعنی ای محمده بیعت واخله له شعو څخه په خبره چه نه به شریکوی دوی له الله تعالیٰ سره هیڅ څیز او غلا به نه کوی او زناء به نه کوی او نه به وژنی اولاد خپل لکه چه د جاهلیت په زمانه کښی رواج و د معمولی ننګ او عار لامله (له وجی) به ئ جونی ژوندی په هدیرو (مقبرو) کښی خښولی او په ځینو وقتو کښی به ئ د لوږی له ویری هم خپل اولاد واژه

#### وَلَا يَالْتِينَ بِبُهُمَانِ نَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيفِنَ وَأَرْجُلِهِنَّ

او نه به راتله کړی په دروغو سره چه جوړوی ئ دوی په منځ د لاسو او پښو خپله ځانه) خپلو کښي (يعني له خپله ځانه)

تفسیر: او بیعت واخله ای ځما پیغمبره له ښځو څخه په دی خبره چه نه به راځی په دروغو سره چه جوړوی هغه دروغ په منځ د لاسونو او پښو خپلو یعنی چه حرامزاده اولاد رانه وړی او په بل چا باندی په دروغو سره دعوی کوی . یا په دروغو سره شاهدی ورکوی. یا په کومه معامله کښی له خپل ځانه خبره جوړه کړی په دروغو سره او قسمونه خوری بله معنی ئ دا ده چه د خپل ځیږولی اولاد نسبت په دروغو سره بل چاته کوی یا د بل چا اولاد پتوی او داسی وائی چه دا می له خپل میړه (خاوند) دی . یعنی په مکر او فریب دروغ درغلی او ناروا سره خپل اولاد بل ته یا د بل اولاد ځان ته کوی په حدیث شریف کښی راغلی دی «هغه څوک چه یو اولاد بل ته ورکوی جنت په هغه باندی حرام دی» .

قدسمعالله(۲۸) الممتحنة(۲۰)

### وَلَايَصِينَكَ فِي مَعْرُونٍ فَبَايِعُهُنَّ

او نه به کوی نافرمانی له تا څخه په معروف ښو چارو کښی نو ته بیعت وکړه له دوی سره

تفسیو: پخوا ئ فرمایلی ؤ هغه مسلمانی شغی دی چه په هجرت کولو سره راځی وپوښتلی شی . دلته دا راښیی چه د هغوی پوښتل دا دی که دا ګرد (ټول) حکمونه چه په دی آیت کښی دی هغوی ومنی نو د هغوی ایمان ثابت وګڼه ! دی آیت ته د بیعت آیت وایه شی . ځمونډ د پیغمبر په مخ کښی به چه شغو بیعت کاؤ نو هم دا اقرار به ئ له دوی ځنی په ژبه سره اخیست لیکن د بیعت په وقت کښی د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم لاس د هیڅ یوی شځی لاس ته نه دی رسیللی .

## وَاسْتَغُفِرُ لَهُنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رُحِيلُوْ اللَّهِ عَفُورٌ رُحِيلُوْ اللَّهِ الله

او مغفرت بښنه وغواړه دپاره د دغو (ښځو) له الله بيشکه چه الله ښه مغفرت کوونکی (د خطياتو) ډير رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیر: یعنی په دی چارو کښی هغه لنډون (کوتاهی) چه پخوا له دی څخه شوی دی یا د دی احکامو په ځای راوړلو کښی وروسته له دی نه کوم تقصیر ورپیښ شی نو ځکه تاسی د هغوی په حق کښی د مغفرت او بښنی غوښتنه وفرمائ تر څو الله تعالیٰ ستاسی په برکت د دوی تقصیرات وروبښی .

#### يَاكِتُهَا اللَّذِينَ المُنُو الرَّتَتَوَلُّوا قُومًا غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمُ

ای هغو کسانو چه ایمان ئ راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) مه کوئ دوستی له هغه قوم (د یهودو) سره چه په قهر شوی دی الله پر دوی باندی

تفسیو: هغه خبره چه د دی سورت په شروع کښی ؤه د دی سورت په ختم کښی ئ هم د هغه یاد وفرمایه یعنی د مؤمن په شان کښی نه دی چه الله یعنی د مؤمن په شان کښی نه دی چه الله یعنی ورڅخه خفه شوی وی په هر چا باندی چه پاک الله په قهر وی ښائ چه د الله تعالیٰ دوستان هم له هغه سره خفه وی

#### قَدُي بِسُوا مِنَ اللَّخِرَةِ كَمَايكِسَ الْكُفَّارُمِنَ آصُعٰبِ الْقُبُورِشَ

په تحقیق ناامیده شوی دی دغه (یهودان) له (ثواب د) آخرته لکه چه ناامیده شوی دی کافران (له خیره د آخرت) له تولګیو ملګرو د هدیرو (مقبرو) څخه

تفسیر: یعنی منکران داسی توقع نه لری چه له هدیری (مقبری) څخه به څوک پاڅیږی او بیا به په بل ژوندون کښی یو له بل سره و گوری دا کافران هم هم هغسی ناامیده دی

تنبیه: د ځینو مفسرینو په نزد ﴿ مِنْ اَتَحْیِ الْقَبُرُرِ ﴾ د کفارو بیان دی یعنی هغسی چه هغه کافران چه هدیرو (مقبرو) ته رسیدلی دی او د هغه ځای له حال او احوال څخه خبر شوی دی او د الله د مهربانی او خوښی ځنی بالکل بیهیلی او ناامیده شوی دی هم دا راز (قسم) دا کافران هم د آخرت له لوری بالکل بیاسری او ناامیده دی

#### تمت سورة الممتحنة بفضل الله تعالىٰ ومنه وكرمه

سورة الصف مدنية وهى اربع عشرة آية وفيها ركوعان رقمها (٦١) تسلسلهاحسب النزول (١٠٩) نزلت بعد سورة التغابن

د «الصف» سورت مدنی دی (۱٤) آیتونه دوه رکوع لری په تلاوت کښی (٦١) او په نزول کښی (١٠٩)

سورت دی وروسته د «التغابن» له سورت نازل شوی دی

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

سَبَّحَ بِللهِ مَافِى الشَّمُوٰتِ وَمَافِى الْرَرْضِ وَهُو الْعَزِيْزُ الْحِيدُوْ يَايَتُهَا الَّذِينَ المَنْوُ الِمَ تَعُولُوْنَ مَالَا تَفْعُلُونَ ۞ لَكُونَ كَاكُونَ كَاكُورَ مَقَتًا عِنْدَا للهِ آنَ تَقُولُوْ المَالَا تَقْعُلُونَ ۞ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًا كَانَهُمُ وَبُنْيَانُ مَّرُصُوصٌ ۞ نسبت د پاکی کوی الله لره هر هغه غیزونه چه په آسمانونو کښی دی او (هر هغه غینه غیزونه چه) په ځمکه کښی دی (سره له آسمانونو او ځمکی) او همغه (الله) ښه غالب قوی دی ښه حکمت والا دی ای هغو کسانو چه ایمان ئ راوړی (یعنی ای مؤمنانو) ولی وایئ تاسی هغه (خبره) چه نه ئ کوئ لویه ده له جهته د غضبه په نزد د الله (دا خبره) چه وایئ تاسی هغه څه چه نه ئ کوئ بیشکه الله (مدد ورکوی) خوښوی هغه کسان چه جنګ کوی په لاره (د دین) د دغه (الله) کښی صف تړونکی ګواکی دوه بناګانی په قلعی سره تینګی کړی شوی (ښی محکمی)

تفسير: هر بنده ته سائ چه له لوئ ځانمنمي(تكبر) او باټ (لاف) وهلو او له ناحقو دعوى ځني وویریږی ځکه چه وروسته به یه جنجال او رېړو (تکلیفونو) کښي اخته شي . له خولي څخه د یوی خبری ایستل ډیر اسانه دی مګر د هغی سر ته رسوونه ډیر سخت کار دی . الله تعالیٰ له هغه سری څخه ډیر خفه او ناراض کیږی چه یه ژبه سره یو شی وائ خو کول ئ هسی نه وی . یه روایاتو کښي راغلي دی چه په یو ځای کښي څه مسلمانان ګرد (ټول) سره ټول شوی ؤ نو وئ ویل که مونږ ته دا خبره راښکاره شی چه الله تعالیٰ د کوم کار له کولو څخه ډیر خوښیږی مونږ تول به همغه غوره کوو . په دې خبري باندې دا آيتونه رانازل شول چه خبردار وګورئ! په احتیاط سره داسی خبری کوئ ! دا ده ! در وائی خلئ د الله تعالیٰ په دربار کښی هغه سړی گران دی او زیات محبت ورسره کوی چه د الله تعالیٰ یه لاره کښی د هغه د دښمنانو یه مقابل کښي لکه د اوسپني ديوال غوندې ټينګ ودريوئ او د جهاد په ډګر(ميدان) کښي خپل معنوي صفونه داسي وتري چه ګواکي داسي يو مضبوط ديوال دي چه له سريو څخه ريژيدلي شوي وي . او په هغه کښې له هیڅ لوري کوم کنډاو او رخنه نه وي لویدلي نو اوس په دې معیار سره هر سری خپل ځان ته وګورئ نو هلته به دا خبره ورښکاره شی چه په تاسی کښی ډير سړی داسی دی چه یه دی معیار سره اکمل ـ کامل ـ جوړ او مناسب ښکاری . مګر ځینې به داسې څرګندیږی (ښکاریږی) چه په ځینو مواقعو کښی په ژبه او تشو ویناؤ سره ډیر وئیږی مګر د هغوی عمل هغه ورتکذیبوی او دروغ ئ ورښکاروی . لکه چه د احد په غزا کښی هغه (بنیان مرصوص) ولی تینگ پاتی نه شو؟ هو ! کله چه د قتال حکم نازل شو . محینو خلقو داسی هم وويل ﴿ رَتَبْنَالِهُكُنْبُتَ عَلَيْنَاالْقِتَالَ لَوَلَا أَخْرَتُنَّا ﴾ الآية - (النسآء) به هر حال سره نه ښائ چه به ژبه سره ُ ویناوی وکړئ ! لاف او باټ ووهئ ! او ناحقي دعوی وکړئ ! مګر د کولو او عمل په وقت کښي هيڅ ونه کړي شئ بلکه بهتر خو دا ده چه تاسي په ژبه سره هيڅ ونه وايي مګر د کولو په ډګر(میدان) کښې خپله قرباني الله تعالیٰ ته وروړاندې کړئ چه د برې لویه برخه مو درورسیږی . د موسیٰ علیه السلام قوم ته نه ګورئ چه یه ژبه سره د تعالی ـ تفاخر او تمائز

قدسمعالله(۲۸) الصف(۲۱)

ډيرى خبرى اترى كولى خو د عمل په ډګر(ميدان) كښى هيڅ شول . هر كله چه د كار كومه موضع ورپيښيدله نو سم د لاسه به نه خوځيدل او د پر مخ تګ د تللو قوت به ئ نه درلود (لرلو) او ډير خفه كوونكى خبرى به ئ كولى له هسى چارو ځنى كومه نتيجه چه راووته د هغى بيان وروسته له دى نه فرمائ.

# وَادُّ قَالَ مُولِى لِقَوْمِ لِقَوْمِ لِعَوْمِ لِمَ تُؤَدُّوْنَنِي وَقَدُّ تَعَلَّمُوْنَ آلِيْ وَالْمُوْنَ آلِيْ وَسُوْلُ اللهِ اِلَيْكُوْ

او (یاد کړه ای محمده! هغه وقت) کله چه وویل موسیٰ علیه السلام قوم خپل ته داسی چه ای قومه محما ولی اذیت ضرر رسوئ تاسی ماته (په بد ویلو سره) حال دا چه په تحقیق پوهیږئ تاسی په دی چه بیشکه زه رسول د الله یم تاسی ته

تفسیر: یعنی د ښکاره دلیلونو او څرګندو (ښکارو) معجزاتو په لیدلو سره تاسی پخپلو زړونو کښی باور کوئ چه زه د الله تعالیٰ رښتین رسول او پیغمبر یم بیا خو می په ډیرو ناکاره او زړه خفه کوونکیو حرکتونو سره ولی رېړوئ (تکلیفوی) ؟ دا معامله خو یو معمولی ناصح او خیر غوښتونکی سړی سره هم نه ښائیږی د افسوس ځای دی چه تاسی هسی معامله د الله تعالیٰ له رسول سره کوئ ایا ځما زړه ته له داسی خرابو حرکاتو څخه درد نه رسیږی ؟ چه کله یو بی ساه خوسکئ جوړوئ او بیا هغه خپل او د موسیٰ علیه السلام خدای ګڼئ کله چه له (عمالقی) سره د جهاد کولو امر پر تاسی باندی کیږی نو وایئ مونږ به هیڅ جنګ ته نه ځو ته دی د خپل رب سره څه هغوی سره جگړه وکړئ مونږ دلته درته ناست یو، او د دی په شان نوری اپلتی او چتی (بیکاره) خبری اکوبی الله السلام له دی خبری ځنی په تنګ شو او وئ ویل

### فَكَتَّازَاغُوَّااَزَاغَ اللهُ قُلُوبَهُمُّ وَاللهُ لَايَمْدِي الْقَوْمُ الْفْسِقِينَ<sup>©</sup>

نو هر كله چه وگرځيدل دوى (له احكام الله نه) نو وگرځول الله زړونه د دوى (له هدايت او يقين نه) او الله نه ښيى سمه صافه لاره فاسقانو نافرمانانو ته (په علم د دغه الله كښي).

تفسیر: قاعده ده چه ډیرو بدیو کولو څخه زړه تک تور او سختیږی تر دی چه د ښو کارونو

قدسمعالله(۲۸) الصف(۲۱)

دپاره په هغه کښی هیڅ یو ځای نه پاتی کیږی هم دا حال د هغوی شو چه په هره خبره کښی به ئ د الله تعالیٰ له رسولائو سره عناد او ضد او اختلاف کاوه او در ګرده (ټوله) به ئ په کړو چالونو سره تګ کاوه تر څو چه مردود شول او الله تعالیٰ د هغوی زړونه هسی کاږه کړل چه د سمی خبری د منلو صلاحیت هیڅ په کښی پاتی نه شو له داسی ضد کوونکیو نافرمانانو سره د الله تعالیٰ هم داسی عادت دی .

#### وَلِذُ قَالَ عِنْسَى ابْنُ مَرْيَعَ لِيَهِنَّ الْمَرَّاءِ يُلَ إِنِّ رَسُولُ اللهِ الدَّكُوُ مُصَدِّقُ الْمَابَيْنَ يَدَى مِنَ التَّوْرِلَةِ

او (یاد کړه ای محمده! هغه وقت) کله چه وویل عیسیٰ ځوی د مریمی داسی چه ای بنی اسرائیلو (اولاده د یعقوب) بیشکه زه رسول لیږلی شوی د الله یم تاسی ته (حال دا چه) تصدیق کوونکی یم د هغه کتاب چه وړاندی ځما دی له توریت څخه .

تفسیر: یعنی اصلاً زه د دی خبری تصدیق کوم چه توریت د الله تعالیٰ له لوری راغلی دی او په اخبارونو او احکامو ئ یقین او باور لرم. او ځما ګرد (ټول) تعلیم او ښوونی په حقیقت سره د همغو اصولو باندی مبنی دی چه په توریت کښی ښوولی شوی دی .

تنبیه: ابن کثیر رحمة الله علیه او نور پوهان د ﴿ مُصَدِّقَالِمَا بَیْنَیَدَیْهِ ﴾ الآیة - مطلب داسی اخلی چه ځما وجود د توریت د خبرو تصدیق کوی ځکه چه زه د هغو شیانو مصداق یم چه په توریت شریف کښی ذکر شوی دی . والله اعلم.

## وَمُبَيِّتُرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعَدِي الشَّهُ آحْمَدُ

او زیری کوونکی یم په هغه رسول سره چه را به شی وروسته له ما څخه چه نوم د هغه احمد دی

تفسیر: یعنی د ډومبنی تصدیق کوم او د وروستنی زیری اورم . هسی خو نورو پخوانیو پیغمبرانو هم د خاتمالائبیاء د تشریف راوړلو زیری اورولی دی خو په هغه صراحت او ښکاره ډول (طریقه) سره چه حضرت مسیح علیه السلام په ډیر اهتمام سره د حضرت محمد رسول الله صلی الله تعالیٰ علیه وعلیٰ آله وصحبه وسلم د راتګ زیری اورولی دی هغسی له نورو ځنی نه دی منقول شوی ، ښائ چه د قرب العهد له وجی دا خصوصیت د ده په برخه کښی راغلی وی ځکه چه وروسته له

دوی څخه پرته (علاوه) د نبی آخر الزمان صلی الله علیه وسلم بل کوم پیغمبر راتلونکی نه دی . دا رستيا ده چه د يهودانو او نصاراؤ د مجرمانه ؤ غفلتونو او متعمدانه ؤ لاس اچولو لامله (له وجی) نن د دنیا په لاسو کښی د اصلی توریت او د انجیل او نورو آسمانی کتابونو په استثناء د قرآن کریم کومه صحیحه نسخه نه ده یاتی چه د هغو له لوستلو څخه نړی والان (اهل جهان) سه ويوهيدي چه پخوانيو پيغمبرانو په تيره بيا حضرت مسيح على نبينا وعليه الصلوة والسلام محموندِ د خاتم الانبياءِ صلى الله عليه وعلىٰ آله وصحبه وسلم يه نسبت څه زيرى اورولى دى ؟ او يه کومو الفاظو سره ئ هغوی ستایلی دی ؟ نو ځکه هیچا ته دا حق نه دی پاتی چه هغه د قرآن کریم دا صاف او صریح بیان له دی سببه دروغ وبولی چه په تحریف شوی بائیبل کښی نشته . سره له دی ښائ دا د حضرت خاتم الانبياء صلى الله عليه وعلىٰ آله وصحبه وسلم له معجزاتو څخه وګڼله چه حق تعالیٰ دی محرفینو ته دومره قوت ور نه کړ چه هغوی د دی آخر الزمان پیغمبر په نسبت هغه ګردی (ټولی) پخوا ویلی خبری وباسی یا ئ بالکل محوه کړی تر څو د هغه هیڅ یوه نښه هم پاتي نشي ، لکه چه په موجوده بائيبل کښي په شلو ځايونو کښي د حضرت محمد مصطفیٰ ذکر نژدی تر تصریح پوری هم شته . او عقل او انصاف لرونکیو لره په هغو کښی د تأویل او د انکار ځای قطعاً نه دی پاتی . او د (یوحنا) په انجیل کښی د (فارقلیط یا پیر کلوطوس) والا بشارت خو دومره ښکاره او صاف دی چه د هغه مطلب بی تکلف پرته (علاوه) له احمد چه معنی ئ (محمود ستایلی شوی ستوده \_ برگزیده) ده بل کوم شی نشی کیدی . لکه چه د اهل الکتاب ځینو منصفو عالمانو هم پر دی باندی مجبور او لاعلاجه اقرار او اعتراف کړی دی او ویلی ئ دی چه د دی پخوا ویلو او پیشگوئ اطلاق او انطباق به بوره ډول (طریقه) سره بر حضرت محمد مصطفیٰ صلی الله تعالیٰ علیه وعلیٰ آله و صحبه وسلم او روح القدس باندی كيدونكي دى . او يرته (علاوه) له دوى څخه بل هيڅوک مراد نه دى. لله الحمد چه اسلامي علماؤ بر دی بشاراتو باندی ځان ته مستقل کتابونه لیکلی دی . او د تفسیر حقانی فاضل مؤلف د (فارقلیط) والا یه بشارت او د (بائیبل) یه تحریف باندی د (صف) د سورت یه تفسیر کنی ډیر سه مشبع بحث کړی دی . الله تعالیٰ دی هغه ته د خیر بدل ورکړی .

#### فَلَتَاجَأَءُ فُمُ إِلْيِنَاتِ قَالُوا لِمِنَاسِعُومُ مِبْدُنُ ٥

بیا (وائ الله) کله چه راغی هغه (رسول) دوی ته په ښکاره ؤ معجزو سره وویل (بنی اسرائیل) دا (قرآن) سحر کوډی دی ښکاره .

تفسیر: یعنی حضرت مسیح سره له ښکاره نښو راغی . یا د هغه شی زیری ئ چه ورکړی ؤ حضرت احمد مجتبٰی محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم له هغو ښکاره ؤ معجزاتو سره راغی نو خلقو هغه سحر کوډی او جادو وبللی .

# وَمَنَ اَظْلُوْمِتَنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ الْكَنِبَ وَهُوَ يُدْعَى إِلَى الْإِسْلَامِ ﴿ وَمَنَ اَظْلِيدُنَ ﴾ وَاللهُ لَا يَهُو يُدَعُى إِلَى الْإِسْلَامِ ﴿

او څوک دی ډیر ظالم (بلکه هیڅوک نشته) له هغه چا څخه چه له ځانه تړی په الله پوری دروغ او (حال دا چه) دی بللی شوی دی طرف د اسلام ته او الله نه ښیی سمه صافه لاره قوم ظالمانو بی انصافانو ته (په علم د دغه الله) .

تفسیو: یعنی کله چه هغوی ته د اسلام په لوری بلنه کیږی نو حق پتوی او له خپل ځانه دروغ جوړوی او پر محمد صلی الله علیه وسلم باندی له ایمان راوړلو څخه مخ اړوی ، هغوی پر الله تعالیٰ د بشر یا په بشر باندی د خدای حکم کوی . په آسمانی کتابونو کښی تحریفونه کوی . او له هغو شیانو څخه چه واقعیت او حقیقت لری منکریږی او هغه شیان چه هیڅ حقیقت نه لری په آسمانی کتابونو کښی داخلوی . نو له دی څخه به لوی ظلم څه وی؟ او د الله تعالیٰ له جانبه داسی بی انصافانو ته به هدایت چیری په برخه کیدی شی؟. او ممکن دی چه په ﴿ لَاَیْکُو ﴾ کښی دی لوری ته هم اشاره وی چه دا ظالمان چه هومره انکار \_ تحریف او تأویل وکړی الله تعالیٰ به هغوی ته د بری لاره نه ورښیی گواکی د پیغمبر په نسبت چه دوی ئ خبری پتوی یا ئ لری کوی په هغه کښی دوی بری نه مومی او څه ئ له لاسو ځنی نه پوره کیږی لکه چه سره له زرهاؤ لری کولو او پری کولو ځنی اوس هم د نبی آخر الزمان په نسبت یوه د بشاراتو لویه ذخیره د هغوی په کتابونو کښی شته .

## يُرِيُدُونَ لِيُطْفِئُ أَنُورَ اللهِ بِأَفْوَا هِمْ وَاللهُ مُرِّمُ أُورِةٍ وَلَوْكُوهَ الْكَفِرُونَ

اراده لری غواړی (منکران) چه مړه کړی رڼا (رنړا) د الله (شریعت د محمد) په خولو خپلو سره او الله پوره کوونکی د رڼا (رنړا) خپلی دی اګر که بد ګنی دغه (اتمام د رڼا (رنړا)) لره کافران منکران. تفسیر: یعنی که کافران منکران بد وګنی او خفه هم شی خو سره له هغه پاک الله خپله رڼا (رنړا) پوره رڼوی. او د الله تعالیٰ د مشیت په خلاف کوښښ کول هسی دی لکه چه کوم احمق د لمر رڼا (رنړا) پخپله خوله سره مړه کوی. هم دا حال دی د حضرت محمد مصطفیٰ د مخالفانو او د مخالفانه ؤ زیار (کوشش) و.

تنبیه: بنائی (بافواههم) له لفظ څخه دی لوری ته هم اشاره وی د بشاراتو د اخفاء او انکار دیاره هغه دروغ او چتی (بیکاره) خبری چه هغوی ئی جوړوی هیڅ کله به نه رښتیا کیږی که په زرهاؤ ځله دوی کوشش وکړی چه (فار قلیط) محمد صلی الله علیه وسلم نه دی خو الله تعالیٰ ئی ورثابتوی چه هغه هم دی دی او پرته (علاوه) له حضرت محمد مصطفیٰ صلی الله علیه وسلم څخه بل څوک ئی مصداق کیدی نشی.

# هُوَالَّذِيَّ أَرْسُلَ رَسُولَهُ بِالْهُلَاى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُطْفِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ فُولَةً بِالْهُلاى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُطْفِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ وَلَوْكُرِهُ الْمُشْمِرُ وُنَ أَنْ

دغه (الله) هغه (ذات) دی چه رالیولی ئی دی رسول خپل (محمد) په هدایت سمه صافه لاره او په دین حق لپاره د دی چه غلبه ورکړی (الله) دغه (حق دین) ته پر دینونو ټولو باندی اګر که بده ګڼی (دغه غلبه) مشرکان.

تفسیر: په دی آیت باندی د (برا<sub>ی</sub>ة) د سورت په تفاسیرو کښی خبری شوی دی هلته دی وکتلی شی.

> ؽؘٲؿۿٚٵڷڵؽؙؽٵٮڬۊٛٳۿڵٲڎؙڰڂٛٵٚؾٵڒۊٟ؆ؙۼؙؽڴۏۺۜٵٚڸڔٳڮڋٟ۞ ؿؙۏؙؙڡڬؙۊؙؽؠٳٝڶڵڡؚۅؘۯڛؙٷڸ؋ۅؾؙٵؚۿۮؙۏؽ؋ٛڛؘۑؽڶٳڶڵڡۑٳٝڡؙۅؘٳڵۮؙ ۅؘٲڡؙڡؙٛڛڴۊٝڐٳڴۮڂؘؿؙڒؙڰػۯٳؽؙڴٛڂڎۼػػٷؽۜڡٚؽۼڣۯڶڴۄؙۮؙۏٛػڴۄؙ ۅؙؽؙڿؙڴڴۏؙۼڵؾٟؾۼؙڔؽؙ؈ٛڠؙؾۿٵڶڒؽؙۿۯ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) آیا دلالت وکړم تاسی ته (دروښیم تاسی ته) په هسی تجارت سوداګری چه نجات درکوی خلاصوی تاسی له عذاب دردناک (پس دغه تجارت او سوداگری کوئ چه هغه دا ده) ښه ټینگ محکم مضبوط اوسئ په ایمان باندی چه لرئ ئی په الله باندی او په رسول استائحی د دغه (الله) او جهاد جنگ کوئ تاسی (ای مؤمنانو له اعداءالله سره) په لاره د الله کښی په اموالو خپلو سره او په نفسو خپلو سره (چه جنگ ته ئی وړاندی کوئ) دغه (ټینگ ایمان او مالی او جانی جهاد) خیر بهتر دی تاسی ته (ای مؤمنانو له نورو دنیوی معاملاتو څخه) که چیری یئ تاسی چه پوهیږی (په طریقی د حقیقی تجارت باندی پس محکم ایمان راوړئ او پوره جهاد وکړئ نو) وبه بښی (الله) تاسی ته (ای مؤمنانو په دنیا کښی تیر شوی) ګناهونه د تاسی او داخل به کړی تاسی (ننه باسی به مو په داسی) جنتونو کښی چه بهیږی له لائدی (د ماڼیو او ونو) د هغو (د پاکو شرابو او د شاتو او د شودو او د خوړو اوبو) ویالی

تفسیر: یعنی دغه دین ته پر نورو ادیانو باندی بری ورکول د الله تعالیٰ کار دی خو پر تاسی باندی دا فرض دی چه پخپل ایمان باندی په ښه ډول (طریقه) سره مستقیم اوسی او د هغه په لاره کښی په ځان او مال سره جهاد وکړئ دا هغه تجارت او سوداګری ده چه هیڅ زیان پکښی نشته. په دنیا کښی په زرهانی کسان داسی پلورل او پیرودل (اخستل او خرڅول) کوی او خپله ګرده (ټوله) پنګه (سرمایه) په هغه کښی لګوی او یواځی په دی هیله (امید) چه له هغه څخه ګتی واخلی او په دی وسیله خپل ځان او آل او عبال له تنګسی افلاس او نورو ریړو (تکلیفونو) ځنی وژغوری (وساتی). لیکن مؤمنان به د خپلو ځانونو او مالونو پنګه (سرمایه) په هغه اعلیٰ تجارت کښی لګوی چه د هغه لامله (له وجی) د دنیا د څو ورځو له تنګسی ځنی نه بلکه د آخرت د دردناک عذاب او له تباه کوونکی خساری څخه ساتل کیږی. که مسلمانان وپوهیږی نو دا تجارت د دنیا له ګردو (ټولو) تجارتونو څخه بهتر دی ځکه چه د هغه ګټه (فائله) کامله مغفرت او دائم جنت دی چه له هغه څخه پورته او ښه بهی او مړاد موندل بل نشته.

### وَمَسْلِكَ طِيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدُنِ

او (داخل به مو کړی) په ځايونو ښائستهؤ پاکيزهؤ کښې (چه جوړ شوی دی) په جنتونو د هميشه اوسيدلو کښې

تفسیر: یعنی هغه پاکیزه مانی به د هغو جنتونو په مخ کښی وی چه هلته مؤمنان اوسیږی. دا خو د آخرت کامیابی ده وروسته له دی د دنیا د اعلیٰ او انتهائی کامیابی او بری ذکر هم

راځی چه.

# ذلك الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ وَانْخُرَى غُيِبُونَهَا نُصَرُقِنَ اللَّهِ وَفَتَحُ قَرِيبٌ

دغه (مغفرت او ادخال د جنت مؤمنانو ته) فوز عظیم بری موندل په مراد رسیدل ډیر لوی دی او (الله تاسی ته ای مؤمنانو درکړی دی له) بل (دنیوی نعمت چه) خوښوئ غواړئ تاسی هغه (نعمت) نصرت مدد کومک حفاظت دی له (جانبه د) الله او فتح قریب بری نژدی ده.

تفسیر: یعنی اصلی او لوی بری او کامیابی خو هغه ده چه په جنت کښی ورکاوه شی چه د هغه په مقابل کښی د اووو اقلیمو او د ټول جهان شهنشاهی هیڅ ده . خو په دنیا کښی هم یو داسی شی تاسی ته درکاوه کیږی چه هغه ستاسی په نزد طبعاً ډیر غوره او محبوب دی . او هغه شی تاسی ته درکاوه کیږی چه هغه ستاسی په نزد طبعاً ډیر غوره او محبوب دی . او هغه او رو توانی او امداد او امداد او ژر حاصل کیدونکی فتح او ظفر چه له دوی محنی به هر یو له بل سره هسی تعلق لری لکه خوله او لاس ـ ګردی (ټولی) نړی (دنیا) ولید چه د هجری د ډومبنیو پیړیو مسلمانان دا وعدی په څه صفائی او ښه والی سره پای (آخر) ته ورسولی. نن هم که مسلمانان په حقیقی معنی مؤمنان او مجاهدان شی او د جهاد فی سبیل الله په لاره کښی ثابت قدم شی نو دا بری او کامیابی د هغوی د پښو ښکلولو (قدمبوسی) ته حاضر دی.

#### وَيَثِيْرِ الْمُؤْمِنِيْنَ ®

او بشارت زیری ورکړه (ای محمده) مؤمنانو ته (په دنیوی فتح نصرت او آخروی مغفرت او جنت)

تفسیر: ځکه چه د دی زیری او بشارت اورول هم ځان ته یو مستقل بخشش او انعام دی.

#### يَأَيُّهُا الَّذِينَ الْمُنُواكُونُوٓ النَّصَارَ اللهِ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) شئ تاسی مرسته (مدد) کوونکی (د دین) د الله (لکه چه مرسته (مدد) کړی وه حواریونو)

تفسيو: يعنى د هغه الله تعالىٰ د دين او د ده د رسول الله صلى الله عليه وسلم او استامحي مرستي

او مدد کار شع ! لکه چه د دی حکم د تعمیل په اثر د الله تعالیٰ په فضل او احسان او توفیق سره په مسلمانانو کښی یوه ځان ته فرقه د «انصارو» په نامه پیدا شوه.

#### كَمَاقَالَ عِيشَى ابْنُ مَرْيَعَ لِلْحَوَادِيِّنَ مَنَ انْصَادِيَّ إِلَى اللَّهِ قَالَ الْحَوَادِّيُّوْنَ هَنُ انْصَارُ اللهِ

لکه چه ویلی ؤ عیسٰی ځوی د مریمی حواریونو(ملګرو خپلو) ته څوک دی مرسته (مدد) کوونکی ځما په لاره د الله کښی؟ نو وویل حواریونو(ملګریو د ده) مونږ یو مرسته (مدد) کوونکی (د دین) د الله

تفسیو: حورایین د مسیح علیه السلام یاران لو څه ښه او غوره سړی ؤ چه د خپل حسب او نسب په اعتبار دومره زیات معززان نه ګڼل کیدل دوی د حضرت مسیح علیه السلام دین ومانه او د عیسوی دین په دعوت او بلنه کښی لوئ قربانی ورکړی تر څو ئی چه په ښارونو او کلیو کښی خواره کړل. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «له حضرت عیسی علیه السلام څخه وروسته د دوی یارانو او ملګرو ډیر ربړونه (تکلیفونه) د عیسوی دین په نشر او اشاعت کښی وګالل (برداشت کړل) تر څو ئی چه هغه خور کړ ځمونډ له پیغمبر څخه وروسته د دوی راشده خلیفګانو هم ډیر ربړونه (تکلیفونه) او زحمتونه پخپلو ځانونو باندی د محمدی دین په انتشار کښی اخیستی دی الحمد الله علی ذلک

# فَالْمَنَتُ كَلَامِنَةُ مِنْ كَنِيَ الْمُوَاءِيْلُ وَكَفَرَتُ كَلَامِنَةٌ \* فَأَيَّكُ نَا اللهِ اللهِ عَلَيْفَةً \* فَأَيَّكُ نَا اللهِ اللهِ عَلَى عَدُوِّ هِمْ فَأَصُبَحُوا ظَهِي بُنَ ﴿

نو ایمان راووړ یوی طائفی ډلی له بنی اسرائیلو نه (په عیسی باندی چه بنده د الله دی پورته شوی دی آسمان ته) او کافر شوه پری بله طائفه ډله (چه ویل ئی عیسیٰ ځوی د الله دی پس دواړو طائفو جنګ سره وکړ) نو قوت مو ورکړ هغو ته چه ایمان ئی راوړی ؤ پر دښمنانو د دوی باندی پس وګرځیدل دوی (مؤمنان) غالبان (پر کافرانو).

تفسیو: یعنی بنی اسرائیل په دوو فرقو باندی وویشل شول یوه ئی په ایمان باندی قائمه پاتی شوه

قدسمعالله(۲۸) الجمعة(۲۲)

او بلی له هغه څخه غاړه وغړوله بیا د حضرت مسیح علیه السلام ځنی وروسته دوی دواړو سره منګولی ولګولی او شخړی (جګړی) به ئی سره کولی ـ په پای (آخر) کښی د الله تعالیٰ په مرسته (مدد) په دی مباحث ـ مناظرو او جګړو کښی عیسویانو پر منکرانو باندی بری وموند او د حضرت مسیح علیه السلام پر نوم اخستونکیو (نصاریٰ) یهودانو باندی غالب شول وروسته له عمومی ګمراهی څخه د نصاراؤ ځینی پاتی سړی ته چه صحیح عقیده ئی درلوده (لرله) حق تعالیٰ ځمونږ د نبی آخرالزمان په وسیله پر نورو باندی بری او غلبه وروبښله چه د دوی دا غالبیت او بری هم د حجت او برهان په اعتبار او هم د سلطنت، قوت او حیثیت له پلوه د افتخار وړ (لائق) ؤ فلله الحمه والمنة

#### تمت سورة الصف بفضل الله تعالى ومنه وكرمه فلله الحمد والمنة

سورة الجمعة مدنية وهى احدى عشرة آية وفيها ركوعان رقمها (٦٢) تسلسلهاحسب النزول (١١٠) نزلت بعد سورة الصف د «الجمعة سورت مدنى دى (١١) آيتونه (٢) ركوع لرى په تلاوت كښى (٦٢) او په نزول كښى(١١٠) سورت دى ورسته د «الصف» له سورته نازل شوى دى

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

ؽٮۜؾؚٷۭڽڷٚۅڡؘٵڣۣٳڵۺۘۘۘؗؗؗڡڵۅؾؚۅؘڡٵڣۣٵڵۯۻۣٳڷؠڵڮؚٵڷڨؙڎؙٷڛٳڵۼڗؚؽ۬ڒؚ ٳڬڲؽؙۅؚ۠ۿۅٳڷۮؚؽڹۼػؽؚٲڵٳ۠؆ڽۜڽؘڛۢۅؙڒڐڹ۠ۿؙؠؘؾؙڶٷٳۼؽؠٟٛؗۿٳڸؾؚ؋ ۅؙؽؙڒڲۿؿؖٶؽۼڵؚؠۿ۠ۺؙٳڶڮڎڹۅٳڵڿڬؠڎٷڶؽػٲڎٛٳڡؽؙڣٛڵؙڵڣؽؙۻٙڶٟڸ ۺؙؠؙڹڹ۫

نسبت د پاکی کوی خاص الله لره هر هغه څه چه په آسمانونو کښی دی (له علویاتو) او هر هغه څه چه په ځمکه کښی دی (له سفلیاتو) چه باچا ټولواک

دی ډیر پاک دی له هره عیبه ښه غالب قوی دی ښه حکمت والا دی دغه (الله) هغه ذات دی چه پورته کړی لیږلی ئی دی په امیانو ناپوهانو کښی یو رسول (محمد) له دوی څخه چه لولی پر دوی باندی آیتونه د دی (قرآن) او پاکوی دوی (له شرکه له نورو رذیله و اخلاقو) او ښیی دوی ته کتاب (قرآن) او احکام (د قرآن) اګر که ؤ دوی پخوا له (بعثه د محمده) خامخا په ګمراهی ښکاره کښی

تفسیر: «امیین» نالوستو عربو ته چه په دوی کښی علم او هنر هیڅ نه ؤ ـ نه ئی کوم آسمانی کتاب درلود (لرلو) ـ په معمولی لیک او لوست باندی هم د دوی ډیر لږ سړی پوهیدل د دوی وحشت او جهالت په دنیا او نړی کښی ضرب المثل ؤ خدائ بالکل هیر ؤ پر بت منلو او اوهامو غوښتلو ـ فسق او فجور باندی د ابراهیمی ملت نوم ایښی ؤ ـ او تقریبا ګرد (تول) قوم په صریحی ګمراهی کښی ډوب تللی ؤ ـ ناڅاپه د الله تعالیٰ له لوری په دی قوم کښی یو رسول معبوث شو چه د هغوی امتیازی لقب «نبی امی» دی خو سره د دی امی توب ئی خپل قوم ته له ګردو (تولو) څخه زیات عظیم الشان کتاب راوړ او وائ وراوه ـ او د علومو او معارفو او د حکمت او پوهنی عجیبی او غیبی خبری وروښوولی او دوی هسی پوهان او حکیمان کړل چه د نړی لویو لویو حکیمان کړل چه د نړی لویو لویو حکیمان و علماؤ ـ عرفاؤ او نورو به له دوی ځنی د علم او معرفت او کریمه اخلاق زده کول.

تنبیه: په هم دی مضمون نور آیتونه د (البقرة) او د (آل عمران) په سورتونو کښی هم تیر شوی دی هغه دی هلته وکتل شی.

#### وَّاخِرِيْنَ مِنْهُمُ لَمَّا يَلْحَقُوا بِرَمُ "

او (الله پورته کړی لیږلی دی محمد لره په منځ د نورو راتلونکیو کښی) له مؤمنانو چه نه دی رسیدلی دوی هغو (پخوانیو) ته (په فضیلت کښی)

تفسیر: یعنی هم دا رسول صلی الله علیه وسلم د نورو راتلونکیو خلقو د هدایت دپاره هم یو واسطه دی ښائی هغوی ته د مبدأ او معاد او آسمانی شرائعو باندی د صحیح علم او پوره پوه د نه لرلو په واسطه مونږ امی او نالوستی ویلی شو ـ لکه د بلخ ـ هرات ـ سیستان ـ غزنی ـ کابل ـ خراسان ـ پارس ـ روم ـ چین ـ هند او نور قومونه چه وروسته له دی نه د دی امیونو په دین کښی داخل او په اسلامی اخوت ، وروری کښی شامل شول. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «حق تعالیٰ اول عربان د محمدی دین د نشر او اشاعت دپاره غوره کړل ـ وروسته له هغه ئی په عجمو کښی هسی پوره او کامل او فاضل سړی راپورته کړل چه د اسلام لوی خدمتونه ئی

قدسمعالله(۲۸) الجمعة (۲۲)

#### وَهُوَالْعَزِيْزُالْحُكِيْدُ

او دغه (الله) ښه غالب قوی دی ښه حکمت والا دی.

تفسیو: چه د هغه زبردست قوت او حکمت د دی جلیل القدر پیغمبر په وسیله تر قیامت پوری د عربو او عجمو د تعلیم او تزکیی انتظام وفرمایه صلی الله علیه و علیٰ آله واصحابه وسلم.

# ذلِكَ فَضُلُ اللهِ بُؤُرِتُهُ مِن يَّشَأَءُ وَاللهُ ذُوالْفَضُلِ الْعَظِيمِو

دغه (نبوت) فضل لوئ د الله (له طرفه) دی چه ورکوی ئی هغه چاته چه اراده وفرمائی د ورکولو ئی او الله خیښتن (خاوند) د فضل ډیر لوی دی.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم ته داسی لوئ ورکره او دی امت ته ئی داسی د لوئ مرتبی شیښتن (خاوند) رسول وروباښه. «فلله الحمد علیٰ ما انعم» نو ښائی چه مونږ مسلمانان د دی انعام او اکرام په قدر وپوهیږو ـ او د خپل رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د لوړ (اوچت) تعلیم او تزکیی څخه ښه مستفید او منتفع شو او هیڅ قصور او لنډون په کښی ونه کړو وروسته له دی نه د یهودانو مثال د عبرت په ډول (طریقه) بیانوی چه هغوی د خپل پیغمبر په کتاب کښی ډیر زیات غفلت ، بی پروائی کړی ده.

## مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوْرُلِةَ ثُعَّرَكُو يَعْمِلُوهِ الْمَثَلِ الْحِمَارِ يَعْمِلُ اَسْفَارًا

مثل د هغو کسانو چه مکلف کړی شوی ؤ هغوی په توریت (چه پری عمل

وکړی) بیا بار نه کړ هغوی هغه (توریت یعنی عمل ئی پری ونه کړ مثال د دغو کسانو چه علماء د یهودو دی) په مثل د خره دی چه په شا وړی کتابونه او نفع تری نشی اخیستی.

تفسیر: یعنی پر یهودانو باندی د توریت پیتی ایبود شوی  $\xi$  \_ او دوی د هغه ذمه وار گرځولی شوی  $\xi$  \_ خو هغوی د هغه د تعلیماتو او هدایاتو هیڅ پروا ونه کړه \_ او نه ئی محفوظ وساتل \_ او نه ئی پخپلو زړونو کښی څای ورکړ \_ او نه ئی پری عمل وکړو \_ او نه د الله تعالیٰ له هغو فضلونو او انعامونو څنی ګټور شول چه د هغو له لوری هغوی ته ورعطا او بښلی شوی  $\xi$  بیشکه هغه توریت چه دوی حاملان ټاکلی (مقرر کړی) شوی  $\xi$  د ربانی هدایتو او حکمتونو یوه لویه خزانه وه نو کله چه دوی له هغه څخه منتفع نه شول نو د دوی مثال هسی شو لکه چه یو خر چه د علم او د حکمت ډیر لوی کتابونه پری بار شوی وی نو هغه ته پرته (علاوه) له دی څخه چه د هغه پیتی لاثدی سټری سټومان شی بله کومه ګټه (فائده) نه وررسیږی.

نه محقق بود نه دانشمند

چارپای بر و کتابی چند

هو! دی پرته (علاوه) د شنو و بو له لتولو څخه بل شی پسی نه ګرځی او له دی خبری سره هیڅ اړه (تعلق) او رابطه نه لری چه پر شا ئی لال او جواهر بار دی؟ که کوم بل چتی (فضول) او بیکاره څیز؟ که یواځی هغه په دی خبری باندی فخر کوی چه ګورئ ځما پر شا باندی څرنګه عمده او قیمتداره کتابونه دی نو ځکه زه لوی عالم او معزز سړی یم نو دا وینا د هغه لا خرتوب بکاره کوی.

#### بِشُ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّ بُوْ إِبِالْيَتِ اللهِ

بد دى مثل د قوم هغه (كسانو) چه دروغ وائى دوى په دلائلو (د قدرت) د الله

تفسیر: یعنی خراب قوم دی هغه کسان چه د هغوی مثال داسی وی الله مو دی تری پخپله پناه کشی وساتی! الله تعالیٰ په توریت او نورو کتابونو کښی کوم زیری چه د نبی آخرالزمان په نسبت ورکړی دی او هغه دلائل او براهین چه د دوی پر رسالت باندی قائم دی د هغو دروغ بلل د الله تعالیٰ آیتونه دروغ گلل دی.

#### وَاللَّهُ لاَ يُمُدِى الْقَوْمُ الظَّلِيدِينَ

او الله نه سیمی سمه صافه لاره قوم ظالمانو ته (کافرانو ته)

تفسیر: یعنی هسی معاندانو زوراورانو او بی انصافانو ته د هدایت توفیق نه ورکوی.

## قُلْ يَاكِيُّهُا الَّذِيْنَ هَادُوَّا اِنْ زَعْتُمُ اَتَّكُوْ اَوْلِيَآءُ لِلهِ مِنُ دُوْنِ التَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ اِنْ كُنْ تُتُوْ صٰدِقِیْنَ ﴿ وَلاَيَّمَنَّوْنَهُ اَبَدًا إِمَاقَدَّمَتُ اَيْدِیْهِمُ وَاللهُ عَلِيُوْنِ اِلظِّلِمِیْنَ ۖ

ووایه ته (ای محمده!) ای هغو کسانو چه یهودان شوی یی که گمان دعوی کوئ تاسی (د دی) چه بیشکه تاسی دوستان یئ د الله پرته (علاوه) له نورو خلقو (چه مؤمنان دی) نو (فرمائی الله) ارزو وکړئ د مرګ که چیری یئ تاسی صادقان رښتینی (په دغه ادعاء د دوستی کښی) حال دا چه وبه نه کړی دوی ارزو د دغه (مرګ) هیچیری په سبب د هغو کارونو چه مخکښی لیږلی دی لاسو د دوی (لکه قتل او تکذیب الانبیاء او نور) او الله ښه عالم دی (په احوالو د) ګردو (ټولو) ظالمانو (کافرانو نو وربه کړی ورته جزاء)

تفسیر: یعنی سره له دی ناپوهی ـ جهل او حماقت داسی دعوی کوی چه موند بی د نورو له شرکته د پاک الله دوستان یو ـ او ـ جنت واکوالان او حقداران یو ـ کله چه له دنیا مخخه ولتیدو نو سم دلاسه جنت ته محو که په رښتیا سره دوی خپلو زړونو کښی داسی یقین لری ـ او پخپلو دغو دعوو کښی رښتین دی نو ضرور ؤ چه دوی د دنیا له مکدر عیش مخخه خپل زړونه شکولی او د حقیقی محبوب او د جنت الفردوس په تمنا کښی به ئی د مرګ ارزو کوله محکه هغه چاته چه دا خبره یقیناً ښکاره وی چه ځما درجه د الله تعالیٰ په دربار کښی ډیره لویه ده او هلته محما دپاره هیڅ یوه خطر او ویره نشته نو هغه بیشکه په مړ کیدلو باندی خوښیږی او مرګ داسی ګڼی لکه چه یو دوست له بل یو دوست سره یو محای کوی او د دوی په ژبو باندی به داسی توری وی

(غدا نلقى الأحبة محمداً و حزبه) يا(حبذا الجنة و اقترابها طيبة و بارد شرابها) أو (حبيب جاء على ناقة)

#### أو (يابني لايبالي أبوك سقط على الموت أو سقط عليه الموت)

او د دی په شان نور دا د هغو اولياؤ الله خبری دی چه نه د دنيا د مصيبتونو او سختيو او ويرولو لامله (له وجي) بلكه خالص د الله تعالىٰ د لقاء ، تمنا يا د جنت يه اشتياق كښي به ئي د موت تمنا کوله او د هغوی افعالو او حرکاتو به هم داسی شاهدی ویله چه مرګ هغوی ته د دنيا د ګردو (ټولو) لذايذو څخه ډير لذيذ او خوندور دی لکه ځمونږ پيغمبر صلي الله عليه وعلیٰ آله وصحبه وسلم فرمایلی دی «**لوددت انی اقتل فی سبیل الله ثم احیا ثم اقتل**» د دی یه مقابل کښي د دی دروغجنو مدعیانو پر افعالو او حرکاتو باندی نظر واچوی چه له دوی ځنی زیات له مرګ ځنی ویریدونکی بل څوک نشته دوی د مرګ د نوم له اوریدلو ځنی ویریږی او لری تری تښتی ـ نه د دی دیاره که هغوی ډیر کلونه ژوندی یاتی شی نو زیاتی ښیکنی (فایدی) به ګتي بلکه يواځي د دې دياره چه د دنيا له حرص څخه هيڅ کله د دوې ګيډې ډکې شوې نه دی او داسی ګڼې د هغو چارو له وجې چه دوی ئې دلته کوی په مجرد د دی چه دوی له دی ځایه وخوځیږی د هغو په سزا به اخته کیږی لنډه ئی دا چه د هغوی له ګردو (ټولو) افعالو او اطوارو څخه لکه رڼا (رنړا) ورځ داسي ښکاري چه هغوي د يوې رپي (لمحي) دپاره هم د مرګ ارزو نشی کولی او ممکن دی چه د هغی زمانی یهودانو د دی قرآنی دعوی د دروغ بللو دپاره په دروغو یه ژبه سره د مرګ ارزو ښکاروله ـ مګر الله تعالیٰ دا قدرت هم له هغوی ځنی اخیستی ؤـ په رواياتو کښي راغلي دی چه که له دوی ځنې په کوم يهودی د موت تمنا کوله نو په همغه وقت کښې به د ده په غاړه کښې غړوندې لويده او واژه کيده به.

تنبیه: په هم دی مضمون یو بل آیت د (البقرة) په سورت محموند د دغه مبارک تفسیر کښی هم تیر شوی دی دلته دی هم د هغه تفسیر بیا وکتل شی د محینو اسلافو په نزد د موت د تمنا مطلب «مباهله» وه یعنی معاندو یهودانو ته وویل شو که «هغوی په رښتیا سره د خپلو اولیاء کیدلو یقین لری \_ او مسلمانان په باطلو باندی ګڼی نو داسی دی تمنا وکړی د دواړو فریقینو له منځه هر څوک چه دروغجن وی مړ دی شی!» مګر هغوی به هیڅ کله داسی نه کوی ځکه چه هغوی ته د دوی د کذب او د ظلم یقین حاصل دی ابن کثیر رحمة الله علیه او ابن قیم رحمة الله علیه او نورو هم دا توجیه غوره کړی ده . والله اعلم .

# قُلُ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلِقَيْكُوْ ثُوَّرُورَ وَنَهُ فَإِنَّهُ مُلِقَيْكُوُ ثُوَّرُورَ وَلَا اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ ال

ووایه (ای محمده! دغو یهودانو ته) بیشکه مرګ هغه چه تښتئ تاسی له هغه نه (او نه ئی غواړئ) پس بیشکه هغه مرګ ضرور رسیدونکی دی تاسی ته بیا به بوتلی شئ تاسی په لوری د (هغه) ښه پوهیدونکی په پټو او په ښکاره ؤ باندی

قدسمعالله(۲۸) الجمعة (۲۲)

پس خبر به کړی تاسی په هغو (کارونو باندی) چه وئ تاسی چه کول به مو (په دنیا کښی نو جزاء به پر درکړی)

تفسیر: یعنی ای یهودانو که تاسی له مرګه ویریپئ نو چیری به تری تښتئ او ځی؟ که په زرګونو ځلی کوښښ هم وکړئ او په هسی کلکو کلاؤ کښی سنگر (مورچه) ونیسئ چه ورونه ئی تړلی وی نو هلته به هم له مرګه نه خلاصیپئ او وروسته له مرګه بیا همغه د الله تعالیٰ عدالت دی او تاسی (ربط) د یهودانو لویه خرابی دا وه چه کتابونه به ئی پر شا تړلی ؤ مګر له هغو څخه نه کتور (منتفع) کیدل سره له دی چه د دین په ډیرو خبرو باندی ښه پوهیدل خو د دنیوی چارو دپاره هم له هغو څخه باسی، له داسی تګ او روش ځنی مشغول او منهمک شوی د آخرت د یاد تصور هم له زړونو څخه باسی، له داسی تګ او روش ځنی مونږ مسلمانان منع کړی شوی یو د جمعی د لمانځه تقیید هم داسی دی چه په دغه وقت کښی په دنیوی چارو کښی ښائی بوخت (مشغول) نه شو، بلکه په پوره توجه او چپیا سره ئی خطبه واورو او لمونځ ئی اداء کړو په حدیث کښی راغلی دی «هغه څوک چه د خطبی په وقت کښی خبری کوی نو دی د همغو خرو یهودانو کپه شان دی. العیاذ بالله.

### ۗ يَايَّهُا الَّذِيْنَ الْمُنْوَ الْدَانُوْدِي لِلصَّلْوِةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إلى ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعُ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) کله چه (اول) اذان وویلی شی دپاره د لمانځه په ورځی د جمعی کښی نو ځغلئ منډی وهئ طرف د ذکر د الله ته او پریږدئ (بیع ؤ شری پلورل او پیرودل)

تفسیر: حضرت شاه صاحب لیکی «د هر اذان حکم داسی نه دی ځکه چه بل جماعت هم موندل کیږی او د جمعی لمونځ په یوه مسجد کښی ادا یکیږی په بل ځای کښی نه ادا یکیږی» او د الله تعالیٰ له یاده څخه خطبه مراد ده او لمونځ د هغه په عمومیت کښی داخل دی یعنی په داسی وقت کښی ښائی چه مونږ مسجد ته ورشو چه خطبه واورو په دی وقت کښی پلورل او پیرودل (اخستل او خرڅول) حرام دی او له منډی وهلو او ځغلیدلو او سعی څخه په پوره اهتمام او استعداد سره ورتګ مطلوب او منډی وهل مراد نه دی

تنبیه: په قرآن کریم کښی له (نودی) څخه هغه اذان مراد دی چه د دی آیت د نزول په وقت کښی ؤ یعنی هغه اذان چه امام ته مخامخ پخوا له خطبی څخه ورکاوه کیږی ځکه چه له دی اذان څخه دومبنی اذان د سیدنا کامل الحیاء والایمان جامع آیات القرآن حضرت عثمان بن عفان

رضی الله تعالیٰ عنه الرحمان په زمانه کښی د صحابه و په اجماع سره مقرر شو لیکن د بیعی په حرمت کښی د دی ورستنی اذان حکم هم په مثل د همغه پخوانی اذان شامل دی محکه چه د علت په اشتراک کښی د حکم اشتراک هم کیږی ـ هو! په قدیمی اذان کښی به دا حکم قطعی او منصوصی وی ـ او په حادث اذان کښی دا حکم به مجتهد فیه او ظنی وی په دی تقریر سره گرد (تول) علمی اشکالات مرتفع شوی. او هم ښکاره دی وی چه دلته په هو آینها آلیزی آلیو که کښی «عام مخصوص منه البعض» دی محکه چه په اجماع سره پر محینو مسلمانانو لکه ښمی ـ مریض ـ مسافر ـ بندی او نورو باندی جمعه نه فرضیږی.

#### ۮ۬ٳڵؙۮڿؘؽؙڒؙڷڵڎ۫ٳڶٛڴؙڹٛؾؗۯؾۜڠڶٮؙۅٛڹ۞

دا (تک لمانځه ته) خیر بهتر ډیر غوره دی تاسی ته که چیری یئ تاسی چه پوهیږئ (په آخروی نفع او نقصان خپل)

تفسیر: ښکاره ده چه د آخروی ګټې په مقابل کښې دنیوی فائدی هیڅ یو حقیقت نه لری.

### فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَوٰةُ فَانْتَيْرُواْ فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُواْ مِنْ فَضَلِ اللهِ وَاذْكُرُوا اللهُ كَيْثِرُ الْعَلَمُ وْتُغُلِحُوْنَ ©

نو هر کله چه ادا، کړی شی لمونځ (د جمعی) پس خواره شئ تاسی په ځمکه کښی (خپلو حوائجو ته که ئی لرئ) او ولتوئ تاسی له فضله د الله او یادوئ تاسی الله (په یادولو) ډیرو سره ښائیږی چه ومومئ تاسی ښیګڼی (نیکی) خلاصی مراد

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د یهودانو په نزد د عبادت ورځ د شنبی ورځ و چه په گودو (ټولو) ورځو کښی سود سودا منع وه ـ نو ځکه ئی وفرمایل چه وروسته له لمانځه څخه د روزی په لټولو پسی وګرځئ! او په هغه وقت کښی هم تاسی د الله تعالیٰ له یاده غافل مه اوسئ!

#### وَإِذَا رَاوَاتِحَارَةً اَوْلَهُوَا لِي نُفَضُّوَ الِكَيْهَا وَتَرَكُّولُو قَالِمِمًا \*

## قُلُ مَاعِنُدَاللهِ خَيْرُقِّنَ اللَّهُو وَمِنَ التِّجَارَةِ وَاللَّهُ خَيْرُ الرِّزِقِيْنَ شَ

او کله چه ووینی دوی تجارت سوداگری یا کومه لهو تماشا ننداره نو خوریپی دوی په لوری د هغی او پریپدی دوی تا ولاړ (خطبه ویونکی پر منبر) ووایه (ای محمده دوی ته) هغه څه (ثواب) چه په نزد د الله دی خیر ډیر بهتر غوره دی له لهوی تماشی ننداری او له تجارت سوداگری څخه او الله خیر ډیر بهتر غوره له گردو (تولو) رزق روزی ورکوونکیو دی.

**تفسیو:** یو ځلی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د جمعی په ورځ خطبه فرمایله چه د سوداګرانو جویی (قافلی) له د باندی ځنی خواړه او غله راوړه چه له هغه سره د خبرتیا دیاره طبل تغاری او دمامی هم وهلی کیدی څرنگه چه په ښار کښی غله ډیره لږه وه نو خلقو ورمنډی وهلی چه هغه جویه واړوی ګواکی دوی داسی ګڼل چه د خطبی حکم هم لکه د نورو وعظونو غوندی دی چه په هغو کښي د ضرورت په وقت کښي سړي پاځيدي شي ـ او بيا لمانځه ته ځان ور رسوي يا به لمونځ شوی وی لکه چه د ځینو قول دی چه په هغه وقت کښی د جمعی لمونځ پخوا له خطبی څخه کیده په هر حال د خطبی احکام لا ښه ښکاره نه و چه خطبه هم د لمانځه په شان ده ډیر خلق لاړل رسول صلى الله عليه وسلم سره له دولسو سړيو چه په هغوى کښې راشده خلفاء هم ؤ. پاتی شول نو په دی نسبت دا آیت رانازل شو \_ یعنی سوداگری او د دنیا لوبی او تماشی څه شي دی هغه ابدی ګټه (فائده) حاصله کړئ! چه له الله تعالیٰ سره ده او د حضرت رسول الله صلى الله عليه وسلم د صحبت او مجلس به بركت او د ذكر او عبادت څخه په لاس راځي. پاتى شوه هغه اندیښنه چه تاسي ته د خوړو او قحط له پلوه پیدا شوی وه او د هغې لامله (له وجي) تاسی ولتیدلئ نو یه یاد ئی ولرئ چه رزق روزی د الله تعالیٰ یه لاس کښی ده او همغه ډیر ښه روزی ورکوونکی دی او د هغه مالک هیڅ یوه بنده ته نه ښائی چه په دی باره کښی اندیښنه وكرئ وروسته له دى تنبيه څخه د صحابه ؤ شان داسي ؤ چه د (النور) په سورت كښي راغلي دى ﴿ بِمَالُ لَا تَلْمِيْهِ مِنَالَ قُلَا يَدَعُ عَنْ ذِكْمِللهِ ﴾

تنبیه: لهو هر هغه شی ته وایه شی چه سړی د الله تعالیٰ له یاده وباسی لکه لوبی ـ ننداری ـ او ښائی چه د هغی طبل تغاری او ډمامی غږ ته لهو ویلی شوی وی.

#### تمت سورة الجمعة بفضل الله ومنه وكرمه

سورة المنافقون مدنية وهي احدى عشرة آية وفيها ركوعان رقمها (٦٣) تسلسلهاحسب النزول(١٠٤) نزلت بعد سورة «الحج» د «المنافقون» سورت مدنى دى (١١) آيات (٢) ركوع لرى په تلاوت كښى (٦٣) او په نزول كښى (١٠٤) سورت دى وروسته د «الحج» له سورت څخه نازل شوى دى

#### بِنُ إِللَّهِ اللَّهِ الرَّحِيْرِ اللَّهِ الرَّحِيْرِ اللَّهِ الرَّحِيْرِ اللَّهِ الرَّحِيْرِ اللَّهِ الرَّحِيْرِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## ٳۮؘڶۻؙؖٲٷڶڷؽڹٚڣڠٞۏٛؽۜۜۊؘٲڷؙۉٳۺٛۿۮٳؾٞڮڷۘۘۅڛٛٷڷٳڵڵڡؚۘۅؘٳڵڵڡؙؽۼػۄٛ ٳٮۜٞڮڵڕڛٛۏڷؙڎٚۅٳؠڵؙؙڡؽؿۿؙڰٵؚؾٞٲۿڹ۠ڣڣۣؾؽؘڵڵۮؚڹٛۏؽڽۧ

کله چه راشی تاته (ای محمده) منافقان نو وائی دوی (په ژبو خپلو په خلاف د زړونو خپلو داسی چه) شاهدی ورکوو مونږ چه بیشکه ته خامخا رسول د الله ئی (یعنی مونږ ستا پر رسالت له زړه معتقدان یو) او الله ته معلوم دی چه بیشکه ته خامخا رسول د دغه (الله) ئی او الله شاهدی ورکوی په دی چه بیشکه منافقان خامخا دروغجنان دی (په دی شهادت خپل کښی)

تفسیر: یعنی منافقان دروغ وائی چه هغوی له زړه ستا په رسالت باندی اعتقاد لری. په رښتبا سره هغوی ستاسی په رسالت قائل نه دی او یواځی د خپلو اغراضو لامله (له وجی) په ژبه سره داسی خبری کوی ـ او پخپلو زړونو کښی وائی چه مونږ دا خبری په دروغو سره وایو، بیا د هغوی دا کنب یواځی په هم دی خبری باندی نه دی منحصر بلکه دروغ بیل د هغوی امتیازی خصلت او شعار ګرځیدلی دی په هره هره خبره کښی له دروغ ویلو څخه کار اخلی لکه چه په هم دی سورت کښی د یوی واقعی ذکر راغلی دی چه په هغی کښی منافقان داسی ورښکارهوی چه یو شان ته خبری وکړی خو الله تعالیٰ جل شانه واعظم برهانه له آسمانه د هغوی تکذیب کوی.

#### إِنَّخَذُوۡۤ الۡكِانَهُمُ عُبَّةً

نیولی دی دوی قسمونه خپل دالونه (چه پری ساتی سرؤمال خپل)

قدسمعالله(۲۸) المنافقون(۱۳)

تفسیو: یعنی په دروغو سره قسمونه خوری چه مونږ مسلمانان یو ـ او د اسلامی مجاهدینو له لاسه د خپلو ځانونو او مالونو د ساتنی دپاره د داسی قسمونو تر سیوری لائدی خپلی شپی او ورځی تیروی، کله چه له دوی ځنی د پوښتنی وړ (لائق) کوم کار څرګندیږی (ښکاریږی) او د مسلمانانو له لوری د مؤاخذی ویره پیدا کیږی نو سم د لاسه دوی په ناحقو قسمونو یادولو باندی شروع کوی.

# ڡٚڝۜڎؙۅؙٳؖ؏ڹڛؚؽڸؚٳڵڵڋٳؖڹؙؙؙٛٛٛٛٛڞؙڛٵۧٵٞٵڬٵڹٛٳٳؽۼڵۅٛؽ<sup>ۗ</sup>

پس اړوی (دوی خلق په دغو قسمونو سره) له لاری د الله څخه (چه جهاد فی سبیل الله دی) بیشکه دوی چه دی بد دی هغه عمل چه دی دوی چه کوی ئی (له قسمونو او دروغو او له اړولو د خلقو له لاری د الله نه)

تفسیر: یعنی د اسلام او مسلمانانو په نسبت طعن ـ تشنیع وائی او عیبونه ئی لتوی او د اسلام له ننوتلو څخه نور خلق منع کوی، او خلق هم د دوی په ښکاره مسلمانی باندی غولیږی نو د دوی د دروغو قسمونو ضرر او فساد تر دوی پوری محدود نه پاتی کیږی بلکه نورو ته هم متعدی کیږی نو له دی څخه به لویه خرابی څرنګه وی، خو سره له دی که یو سړی په ښکاره سره د اسلام په ضروریاتو باندی اقرار کوی اګر که په دروغو او فریبو سره هم وی نو اسلام د هغه په وژلو باندی امر نه شی ورکولی.

## ذلك بِأَنَّهُمُ المَنْوَاثُورَ كَفَرُوا فَطْبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمُ لَا يَفْقَهُونَ ٣

دا (بدی د عمل د منافقانو په سبب د دی ده چه) بیشکه دوی ایمان راوړی دی (لساناً) بیا کافران شوی دی (قلباً تینګ ولاړ په کفر) بیا مهر وهلی شوی دی په زړونو د دوی باندی پس دوی نه پوهیږی په (حقیقت د ایمان باندی چه اقرار باللسان تصدیق بالقلب دی)

تفسیر: یعنی په ژبه سره د ایمان دعوی کوی او په زړه کښی له هغوی څخه انکار کوی سره د ایمان د دعوی د کافرانو په شان کارونه کوی د دی بی ایمانی او انتهائی مکر او فریب او دعا اثر داسی شو چه د هغوی په زړونو باندی مهر ولګید چه پر هغوی د ایمان ـ خیر ـ صداقت او امانت ګردی (تولی) لاری وتړلی شوی او هیڅ یو ښه شی په هغه کښی نه ځائیږی . ښکاره ده چه اوس دی حالت ته رسیدلی دی چه له هغوی ځنی د پوهیدلو او په لار راتللو هیڅ یوه هیله

قدسمعالله(۲۸) المنافقون(٦٣)

(امید) او توقع نشی کیدی کله چه د سړی زړه د بدکاریو او د بی ایمانیو څخه بالکل خراب او مسخ شوی وی بیا نو په دی کښی د ښه او بد پوهیدلو هیڅ صلاحیت نه پاتی کیږی .

## وإذارايتهم تعجبك اجسامه وران يقولواسم لقولهم

او کله چه ووینی ته دوی په تعجب کښی تا اچوی اجسام جثی بنی د دوی له جهت د ښائست او که خبری کوی دوی اوری غوږ ږدی ته خبرو د دوی ته له جهته د فصاحته او بلاغته

تفسیر: یعنی زړه خو مسخ شوی دی مګر که بنی (جسم) ته وکتل شی ډیر ډولی ـ ښائسته ـ روغه رمته لویه درنده ښکاری ، په خبرو اترو کښی ډیر غوړ او ښه غږیږی ـ په فصاحت او بلاغت کښی بی مثال او بی نظیر ښکاری او خامخا د اوریدونکی فکر او توجه ځان ته وراړوی او د هغه د څیری د ظاهری سطحی له لیدلو څخه هر سړی د هغه منلو او باور کولو ته حاضریږی هر چا چه ویلی دی څرنګه ئی ښه ویلی دی

په لیدو ښکاري ښه غوړ .

منځ ئي ډک دی له ککړه

له ورا بریښي په څړونکي

له نژدی لیوه خوړونکی

از برون چون گور کافر پر حلل

واندرون قهر خداى عزوجل

از برون طعنه زند بر با يزيد

و زدروئش ننگ میدارد یزید

#### كَأَنَّهُمْ خُشُكُمٌّ شُكَّاكُمُ

حال دا چه په واقع کښی ګواکی دوی لرګی وچ دی درولی شوی دیوال ته

تفسیر: هغه وچ او بیکاره لرگی چه له دیوالونو سره ئی لگولی دروی محض بی ځان او لایعقل او د نشوونما او د ودی څخه بی برخی وی . په لیدلو سره ډیر لوی او پنډ ښکاری مگر یوه شیبه هم بی له تکیی او استناده نه شی ودریدی. هو یوازی د سوځولو په کار راتلی شی. هم دا حال د دی خلقو دی چی د هغوی ښه شکل او ښائسته جثه او ښکاره ډول وډیل ډیر ښه ښکاری

خو په منځ کښي تش او بيي ځان وي او يواځي د دوزخ خس کيدې شي .

## يسبون كل صيحة عكيرم

#### گنی دوی هر غږ (هسی چه بلاء راغله) پر دوی باندی

تفسیو: هسی بزدل ـ نامرد ـ او ویریدونکی دی چه په لږ شوروشر سره د هغوی زړونه لړځیږی او داسی ګڼی چه سم د لاسه پر مونږ باندی کومه لویه بلا یا افت راتلونکی دی . د خپلو درنو جرمونو ـ درغلیو ـ درغو او خیانت لامله (له وجی) هر کله د هغوی په زړونو کښی دغه ، اندیښنه او ویره لویدلی وی او تل په هم دی فکر او اندیښنی کښی وی چه چیری ځمونږ د دی دغابازیو او درغلیو پته او سراغ چاته ښکاره نشی یا ځمونږ د دی حرکاتو او چارو لامله (له وجی) کومه پیښه راپیښه نشی ! .

#### هُوالْعَكُ وْفَاحُذُرُهُمْ

هم دوی دی دښمنان (د مؤمنانو) نو ځان وساته ته له دوی څخه

تفسیر: یعنی لوی ویروونکی دښمنان او غلیمان هم دوی دی . د دوی له مکرونو او چالونو څخه تل خبردار شی

او بی غمه او بی اندیننی مه تری کنینئ!

#### قَاتَلَهُ وَاللَّهُ أَنِّي يُؤْفَكُونَ<sup>©</sup>

هلاک دی کاندی دوی لره الله څرنګه گرځولی شوی دی دوی (له سمی صافی لاری نه)

تفسیر: یعنی وروسته د ایمان له اظهاره دا بی ایمانی ـ او پس له دی نه چه د حق او صداقت په رنا (رنرا) کښی ننوتلی دی د دوی دا ظلمت ـ تیاره خوښول ډیر عجیب او حیرانوونکی دی.

## وَإِذَا مِيْلَ لَهُوْ تَعَالُوْايَسُتَغُفِرُكُمُ مِسُولُ اللهِ لَوَّوُارُءُ وُسَهُمُ وَرَأَيْتُهُمُ

قدسمعالله(۲۸) المنافقون(۱۳)

#### يَصُلُّ وَنَ وَهُمْ مُّسَّلِّبِرُونَ ©

او کله چه وویل شی دوی ته راشئ (په عذر غوښتلو سره) چه بښنه وغواړی تاسی ته (محمد) رسول د الله تاو کړی دوی سرونه خپل (مخ تری اړوی) او وینی ته دوی چه څنګ کوی (له درتللو نه په خدمت د تا) حال دا چه وی دوی لوئ کوونکی (له توبی او استغفار نه)

تفسیر: یعنی که چیری د دی منافقانو کوم شرارت په صاف ډول (طریقه) سره څرګند (ښکاره) شی او د دوی د کذب او د خیانت پرده وشلیږی نو خلق دوی ته وائی اوس لا هم وقت شته ورځئ د حضرت رسول الله صلی الله علیه وسلم په خدمت کښی او د هغوی په وسیله د الله تعالیٰ له لوری خپلی بښنی وغواړئ تر څو الله تعالیٰ د رسول الله د استغفار په برکت ستاسی دا خطاوی وبښی نو دوی د لوئ او تکبر او غرور له پلوه خپلی غاړی غړوی ـ او سرونه اړوی او اوګی پورته غورځوی او خپله بی پروائی ښکاروی . بلکه ځینی کمبختان په غوړه ژبه سره وائی چه مونږ ته د رسول الله د استغفار هیڅ ضرورت نشته .

## سَوَاءٌ عَلَيْهِهُ اَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ اَمْ لَوُتَسُتَغْفِرْ لَهُمُّ لَنُ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمُّ ا إِنَّ اللهَ لَا يَهُدِى الْقَوْمُ الْفَسِقِيْنَ ۞

برابر ده پر دوی باندی چه بښنه غواړی ته (ای محمده!) دوی ته او که بښنه نه غواړی ته (ای محمده!) دوی ته له سره به بښنه نه کوی الله دوی ته بیشکه الله نه ښیی سمه صافه لاره قوم فاسقانو نافرمانو ته .

تفسیر: یعنی ممکن دی چه تاسی له ډیر رحمت او شفقت د هغوی په موجوده حالت باندی زړه سوی وکړی او هغوی نه بښی او داسی سوی وکړی او هغوی نه بښی او داسی نافرمانانو ته د هغه په لوری د هدایت توفیق نه ورکاوه کیږی هم داسی یو بل آیت د (براءة) په سورت ځمونږ د دغه تفسیر کښی هم راغلی دی د هغه تفسیر دی هلته وکوت شی .

## هُوُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لَا تُنْفِقُو إعلى مَنْ عِنْدَرَسُولِ اللهِ حَتَّى يَنْفَضُّواْ

دوی هغه کسان دی چه وائی (خپلو ملګرو ته) مه ورکوئ نفقه مه لګوئ تاسی مال په هغه چا باندی چه په نزد د رسول الله دی (له فقراؤ د مهاجرینو) تر څو چه متفرق خواره شی دوی (تری) قدسمعالله(۲۸) المنافقون(۱۳)

تفسیر: یه یو سفر کِښی دوه تنه سره یه جنګ شول چه یو مهاجر او بل انصاری ؤ ـ هر یوه له دی دواړو څخه خپلو ملګرو ته ورغږ کړ ـ او يوه لويه شخړه (جګړه) تری جوړه شوه کله چه دا خبر د منافقانو مشر عبدالله بن أُبَىّ بن سلول ته ورسيد نو وئ ويل «كه موندٍ دغو مهاجرينو ته یخپلو کورونو کښی ځای نه ورکولي نو دوی به ولي ځمونږ په مخ کښي داسي پورته کیدل هم دا تاسي يئ چه د دوي يالنه كوي چه دوي د دي محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم يه شاؤ خوا کښي سره ګرځې ـ تاسې د دوی دا خبر اخیستل او پوښتیدل پریږدی . نو دوی د خپلو خوړو له لاسه په تنګ کیږی او ګرد (ټول) سره خواره کیږی ـ او د دوی دا ټولنه سره تار په تار کیږی » دا ئی هم وویل که مونږ له دی خپل سفره بیرته وګرځیدو ـ او مدینی ته ورسیدو نو ښائی هغه کسان چه د زور او اقتدار خاوندان دی نور سپک ذلیل او بی قدر خلق وشړی یعنی مونږ چه مالدار او عزتمندان يو ښائي دا خوار مسلمانان له مديني ځني وباسو يو صحابي چه زيد ابن ارقم رضی اللہ تعالیٰ عنه نومیدہ کلہ چہ دا خبری ئی واوریدی ہغه ئی یو یه یو حضرت رسول اكرم صلى الله عليه وسلم ته واورولي رسول الله صلى الله عليه وسلم عبدالله بن أُبَيّ او نور سرى خيل مخ ته وروغوښتل ـ او لارمه تحقيقات ئي وفرمايل ـ نو منافقانو په قسم خوړلو باندې شروع وکړه او ټولو سره وويل چه دا ګردی (ټولي) خبری دروغ دی چه د زید رضي الله تعالیٰ عنه بن ارقم له لوری ځمونږ په خلاف په دښمني سره جوړي شوي دي نو خلقو پر زید رضي الله تعالیٰ عنه باندي یه مسخرو شروع وکړه او دی ډیر خفه ـ نادم او محجوب ؤ ـ یه دی وقت کښې دا آیتونه رانازل شول نو رسول الله مبارک زید رضی الله تعالیٰ عنه راوغوښت او ورته ئی وفرمایل چه ته د الله تعالیٰ له لوری رښتين شوی .

#### وَيِلهِ خَزَانِي السَّمَاوِتِ وَالْأَرْضِ وَالْكِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ©

او خاص الله لره دی خزانی د آسمانونو او د ځمکی ولیکن منافقان نه یوهیږی (په رزاقیت د رب العزت)

تفسیو: یعنی دا احمقان ناپوهان منافقان دومره هم نه پوهیږی چه د گردو (تولو) آسمانونو او د ځمکو د خزانو مالک الله تعالیٰ دی نو ایا هغه خلق به چه یواځی د هغه د خوښی دپاره د ده د رسول په خدمت کښی سره بوخت (مشغول) دی په لوږه سره وژنی او که خلق په هغوی باندی د خوړو (رزق) ورونه وتړی نو الله تعالیٰ به هم د خپلو خوړو او رزق ور پر دوی باندی وتړی بلکه نه ئی تړی رستیا خو دا ده هغه بندگان چه پر دی اهل الله باندی خپل مالونه لګوی هغه هم پر هغوی باندی پاک پروردگار کوی ـ که د هغه له لوری دوی ته توفیق په برخه نه شی نو په ښو کارونو کښی به یو پول او پیسه ونه لګوی

# يَقُوْلُونَ لَمِنْ تَرْجَعُنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْاَعَزُّمِنْهَا الْاَذَلَّ وَيَعْدُونَ الْمُنْفِقِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ ٥٠ وَيِلْهِ الْمِؤْمِنِيْنَ وَلَاِنَّ الْمُنْفِقِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ ٥٠ وَيِلْهُ وَمِنْ مَنْ وَلَانَ الْمُنْفِقِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ ٥٠ وَيِلْهُ وَمِنْ مَنْ وَلَانَ الْمُنْفِقِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ ٥٠ وَيِلْهُ وَمِنْ مَا اللّهُ وَالْمِنْ الْمُنْفِقِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ ٥٠ وَيِلْمُ وَمِنْ مِنْ اللّهِ وَالْمُؤْمِنِيْنَ وَلَانَ الْمُنْفِقِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ ٥٠ وَيِلْمُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّ

وائی منافقان که چیری بیرته و گرځو مونږ طرف د مدینی ته نو خامخا به وباسی هرومرو (خامخا) ډیر عزتمن (کافر خلق له دغی مدینی نه) ډیر خوار کمزور خلق (لره له مؤمنانو) او خاص الله لره دی عزت او غلبه او رسول د ده لره دی او مؤمنانو لره دی ولیکن منافقان نه پوهیږی (په عزت او رزاقیت د ربلعزت).

تفسیو: یعنی منافقان په دی باندی نه پوهیږی چه زورور او عزتمن څوک دی ؟ په یاد ئی ولری چه اصلی او ذاتی عزت خو د الله تعالیٰ دی . وروسته له هغه له الله تعالیٰ سره د علاقه لرونکو ذواتو دی چه درجه په درجه د هغه د تعلقاتو له مخی مراتب لری یعنی بیا رسول الله صلی الله علیه وسلم او د نورو مؤمنانو دی ـ په روایتونو کښی راغلی دی چه عبدالله بن أُبَیّ دا الفاظ چه زوراوران به کمزوران شری کله چه د هغه ځوی عبدالله بن عبدالله بن أُبَیّ تر غوږ شو چه مخلص مسلمان ؤ نو د خپل پلار په مخ کښی توره په لاس نیغ ودرید او ورته ئی وویل زر شه داسی ووایه چه عزتمن او زورور رسول الله مبارک او د هغوی امتیان دی او ذلیل او سپک زه او ځما ملکری دی که نه اوس به دی سم د لاسه ککره پری کړم او لکه پنډوس غوندی به ئی هیسته وغورځوم او ژوندی به دی نه پریږدم چه مدینی منوری ته ننوځی ـ هم دا وه چه پلار ئی د پیغمبر په عزت او پخپل ذلت باندی اقرار و کړ او د خپل ځوی رضی الله تعالیٰ عنه له قهره خلاص شو . د منافقینو له توبیخ او تقبیح څخه وروسته مؤمنانو ته څو هدایتونه ورکړی شوی دی یعنی تاسی په دنیا کښی اخته شوی د الله تعالیٰ له یاد او عبادت څخه مه غافلیږئ لکه چه دا خلق په هغه کښی ککړ شوی دی .

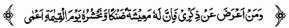
## ێٙٲؿۿٵڷٙۮؚؽؙڹٵڡۧٮؙٛٷٛٳڵۯؿؙڷؚ۫ۿڮؙۯٲڡؙۅٲڵڴۏۅڵڒٙٲٷڵۮػ۠ۏۘٛٛٛٛٷؽۮؚڮٝڔؚٳۺۼۧ ۅؘڡۜڹۘؿڣٛۼڶڎڸؚڮ؋ؙٲۅڵڸٟڮۿؙۄؙٳڷڂڽۯۏڹ۞

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) مشغول غافل دی نه کړی تاسی مالونه ستاسی او نه اولاد ستاسی له ذکره یاده د الله څخه او هغه څوک چه وکړی دا کار نو هم دغه کسان هم دوی دی زیانکاران (چه بی

قدسمعالله(۲۸) المنافقون(۱۳)

#### برخی شول له باقی څخه په غوره کولو د فانی)

تفسیر: یعنی هر سری ته دا لوی زیان دی چه باقی دولت پریږدی او په فانی پسی وردرومی ـ او له اعلیٰ ځنی مخ اړوی او په ادنیٰ کښی پریوځی . همغه مال او اولاد ښه ګاڼه شی چه سړی د الله تعالیٰ له یاده نه غافلوی او د آخرت له کاره ئی نه وباسی ـ که کوم سړی په دی شیانو کښی داسی اخته کیږی او له الله تعالیٰ څخه غافلیږی نو آخرت ئی له لاسه ووت او د دنیا په جنجالونو کښی هسی کیووت چه هغه ته به د زړه ډاډینه (سکون) او اطمینان هیڅ په نصیب کښی نه وی



## وَانَفِقُوْامِنُ مَّارَزَقُنُكُوْمِنُ تَبْلِ اَنُ يَكَأْتِي اَحَدَكُوُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَتِ لَوُلَا اَخُرْتَنِیۡ اِلٰیَ اَجَلِ قَرِیبٍ فَاصَّلَاقَ وَاکْنُ مِّنَ الصَّلِحِیْنَ ©وَلَنُ یُوَیِّرِ اللهُ نَفُسًا اِذَاجَاءً اَجَلُهَا "

او نفقه کړئ \_ ولګوئ تاسی له هغو مالونو څخه چه درکړی مو دی تاسی ته پخوا له هغه ځنی چه راشی یو ستاسی ته (اسباب) د مرګ (او پریوځی له مبرات او خیرات) نو وبه وائی ای ربه ځما ولی دی وروستی نه کړ ما لره (یعنی څه به وشی که تاخیر کړی موت) تر اجل نیتی نژدی پوری چه صدقه خیرات وکړم زه او شم زه له صالحانو نیکانو څخه (په موندلو د مافات سره نو فرمائی الله) او له سره به نه وروستی کوی الله هیڅ نفس لره (له مرګه)

تفسیر: دا ښائی د منافقانو د دی وینا جواب وی چه ﴿ لَاَتُوْقُواعُلُّ مَنُ عِنْدَرُسُولِ اللّهِ ﴾ الآیة - دی یعنی په خرڅ کولو کښی ستاسی ښه ده هر څه خیرات او صدقات مو چه له لاسه پوره وی هغه ژر تر ژره هم دا اوس وکړئ ـ که نه موت او مړینه مو پر سر رسیدونکی ده نو هلته به افسوس او ارمان کوئ چه ولی مو څه د الله تعالیٰ په لاره کښی ونه لګول ؟ کله چه مرګی د شوم او بخیل په سر باندی راځی نو هلته دی ارزو او تمنا کوی چه ای الله تعالیٰ ! څو ورځی نور می په مرګ کښی ډیل او معطلی وفرمایه ! چه زه ښه خیرات صدقات ورکړم ـ او ځان ښه سنبال کړی په اصلاح او توبه سره راشم . خو هلته به کله مهلت ورکاوه کیږی هر سړی لره هومره عمر او نیته او میعاد چه ټاکلی (مقرر) شوی دی د هغه د پوره کیدلو څخه وروسته د

يوی لحظی دپاره هم په هغه کښی څه ډيل او تاخير پيښيدونکی نه دی .

تنبیه: له ابن عباس رضی الله تعالی عنه مخنی منقول دی چه هغه دا غوښتنه او تمنا د قیامت په ورځ باندی حمل کوی او وائی چه بخیلان به د قیامت په ورځ کښی داسی ارزو او ارمان کوی چه کاشکی زه بیا د څه مدت له مخی دنیا ته ورشم او هلته ښه خیراتونه وکړم او ښی چاری وکړم او بیا په ښه اصلاح او توبی سره دلته راشم .

## وَاللَّهُ خَبِيْرٌ بِمَا تَعُمُلُونَ أَ

او الله ښه خبردار دی په هغه څه (ښه او بد) چه کوی ئی تاسی(نو جزا به یری درکړی) .

تفسیر: یعنی هغه الله تعالیٰ ته دا خبره هم ښه ورمعلومه او ښکاره ده ـ که بالفرض ستاسی مرګ ملتوی کړی یا مو له محشره د دنیا په لوری بیرته ورولیږی نو هلته به بیا غرنګه چاری وکړئ ؟ هغه ته ګردی (تولی) پتی او ښکاره خبری معلومی او ښکاره دی او ستاسی پر ګردو (تولو) استعداداتو ـ او ظاهری او باطنی اعمالو احوالو ، اقوالو ، نیاتو افکارو باندی ښه خبردار دی او سم له هغه سره به له تاسی سره معامله او تګ کوی .

#### تمت سورة المنافقون بفضل الله تعالى

سورة التغابن مدنية وهى ثمانى عشرة آية وفيها ركوعان رقمها (٦٤) تسلسلها حسب النزول ( ١٠٨) نزلت بعد سورة التحريم

د «التغابن» سورت مدنى دى (١٨) آيت دوه ركوع لرى .

په تلاوت کښی (٦٤) او په نزول کښی (١٠٨) سورت دی وروسته د «التحريم» له سورت څخه نازل شوی دی

#### بِنُ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### يُسَبِّحُ بِللهِ مَا فِي التَّمَانِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ

## الْحَمَٰدُاوَهُوَعَلَىٰ كُلِّشَىُّ قَدِيْرُ هُوَالَّذِي خَلَقَكُمُ فَمِنَكُوْ كَافِرُ وَمِنْكُوْمُؤْمِنْ

نسبت د پاکی کوی الله ته هر هغه څه چه په آسمانونو کښی دی له علویاتو سره له آسمانونو او هر هغه څه چه په ځمکه کښی دی له سفلیاتو سره له ځمکی خاص هم دغه (الله) لره دی ملک باچائی (د ټول جهان) او هم ده لره ټوله ثناء ستاینه (صفت) ده او هم دغه (الله) په هر څیز باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر دی . هم دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا کړی ئی یئ تاسی ځینی له تاسی کافر دی (په اصل خلقت کښی) او ځینی له تاسی مؤمن دی (په اصل خلقت کښی).

تفسیر: د هر چا حکومت او تولواکی (باچاهی) چه به دنیا کښی لیده کیږی به حقیقت کښی هغه د الله تعالی سلطنت او تولواکی (باچاهی) ده . او د هر سری چه ستائنه (صفت) او تعریف كاوه شي هغه په واقع سره د همغه الله تعالىٰ حمد ، ثناء او ستاينه (صفت) ده . هم دغه ياك الله تعالیٰ ځمونږ او د ګردو (ټولو) مخلوقاتو خالق او پیدا کوونکی دی او ښائیږی چه ګردو (تولو) به یه ده باندی ایمان راوړی وی او د هغه حقیقی منعم اطاعت به ئی کړی وی مګر ځینی کسان منکران شول او ځینی ایمانداران وګرځیدل بیشکه چه الله تعالیٰ هر سړی ته داسی یو قوت او استعداد وربښلی دی چه د هر لوری د حرکت او د تګ قوت یکښی شته الله تعالیٰ ډومبی گرد (تول) خلق به صحیح فطرت سره بیدا کړل بیا ځینی یخپل همغه صحیح فطرت باندی تبنك ياتي شول .. او ځني نور له شاوخوا له حالاتو څخه متاثر شو .. خلاف له هغه څخه واوښتل او بله لياره ئي غوره كړه چه الله تعالىٰ لره له يخوا د هم دى دواړو احوال ښكاره ؤ او يوهيده چه کوم سری یخپلی ارادی او اختیار سره به کوم لوری ته ځی ؟ او بیا به سم له هغه سره د سزا یا د انعام وړ (لائق) او مستحق ګرځی دا خبری له خپلی یوه سره سم د ده په قسمت کښی لیکلی دی او ټاکلی (مقرر کړی) ئی دی چه هغه به داسی کیږی . د الله تعالیٰ محیط علم د دی مستلزم نه دی چه یه دنیا کښی بله کومه اراده \_ اختیار \_ قوت او قدرت یاتی نشی دا مسئله ډيره دقيقه ده او مونډ پر دی باندی د يو ځان ته مضمون د ليکلو اراده کړی ده . **والله** الموفق والمعين

> وَاللَّهُ بِمَا تَعَمُّلُونَ بَصِيرٌ ﴿ خَلَقَ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ بِالْحِيِّ وَصَوَّرَكُوفَا حَسَ صُورَكُهُ وَ وَالْيُهِ الْمَصِيرُ

او الله په هغه څه چه کوئ تاسی ښه لیلونکی دی (نو جزا به درکړی) پیدا کړی ئی دی آسمانونه او ځمکه په تلبیر حق سره او صورتونه ئی تړلی دی ستاسی بیا ئی ښه ښائسته کړی دی صورتونه ستاسی (په امتداد د قامت او په اعتدال د خلقت سره)او هغه (الله) ته بیرته ورتلل دی ستاسی (دپاره د جزاء)

تفسیر: په کردو (تولو) ساکبانو (ذی روحو) کبی د انسان خلقت به دی په لیدلو کبی ډیر به بنکاری . پخپلو ملکاتو او قواؤ کبی هم له کرد (تول) عالم محخه لوړ (اوچت) غوړ او ممتاز دی بلکه د تولو بنو مجموعه ده نو محکه صوفیه د انسان وجود ته «عالم صغیر» وائی امام قشیری رحمة الله علیه فرمائی چه د انسان ظاهر الله تعالیٰ مزین کړی دی په کمال د قدرت خپل سره او باطن ئی مزین کړی دی په جمال د قربت سره . فتبارک الله احسن الخالقین والحمدالله رب العلمین .

## يَعُلَوُمَافِ السَّلَوْتِ وَالْاَرُضِ وَيَعُلَوُمَاثُمِتُونَ وَمَاثُعُلِوُنَ وَاللهُ عَلِيُمُ ۚ بِنَاتِ الصَّدُودِ ۞ اَلَّهُ يَأْتِكُوْنَبَوُ الَّذِينَ كَفَهُ وَا مِنْ قَبْلُ فَذَاقُوْ اوَبَالَ اَمْرِهِمُ وَلَهُ وُعَذَابٌ اَلِيُوْ۞

سه معلوم دی دغه (الله) ته هغه څه چه په آسمانونو او په ځمکه کښی دی او ښه معلوم دی دغه (الله ته) هغه څه چه پټوئ تاسی او هغه څه چه ښکاره کوئ ئی تاسی او الله ته ښه معلوم دی هغه پټی خبری چه په سینو زړونو ستاسی کښی دی ایا نه دی راغلی تاسی ته ای منکرانو خبر د هغو کسانو چه منکران شوی دی پخوا له دی نه پس وئی څکل وبال سزا د کار خپل او شته دوی ته (په عقبیٰ کښی بی انتهاء) عذاب دردناک

تفسیر: یعنی له تاسی څخه پخوا ډیر قومونه لکه عاد او ثمود او نور هلاک شوی دی او د آخرت عذاب جلا (جدا) دی دا خطاب د مکی مکرمی هستیدونکیو دیاره دی .

# ذلك بِأَنَّهُ كَانَتُ تَأْتِيهُمُ رُسُلُهُمُ بِالْمُيِّنَتِ فَقَالُوٓا اَبْثَرٌ يَّهُدُ وْنَنَا فَكُفَرُوا وَتَولُّوا

دا (عذاب دوی ته) د دی دپاره دی چه ؤ به دوی چه راتلل به دوی ته رسولان دوی به خکاره و دلائلو (د قلرت محمونها) سره نو ویل به دوی (تعجباً وتمسخراً) چه ایا بشر سری (لکه مونه) لاره ښیی مونه ته بیا به کافران شول (په رسولانو) او مخونه به ئی و گرځول (له دلائلو د قدرت محمونه نو هلاک به کړل دوی لره الله)

تفسیو: یعنی ځمونډ غوندی پر یوه سړی باندی ئی د لاری ښوونی او د هادی نوم ایښی او هغه ئی مونډ ته رالیډلی دی ؟ که مونډ ته هادی لیډونکی ؤ نو ښائی پرښته ئی رالیډلی وی ګواکی د دوی په نزد د بشریت او رسالت په منځ کښی منافات ؤ نو ځکه هغوی خپلو ځانونو ته کفر غوره کړ او د پیغمبرانو د خبرو له منلو څخه ئی مخ واړاؤ .

تنبیه: له دی آیت محنی دا خبره ثابتول چه رسول ته (بشر) ویل کفر دی انتهائی جهل او الحاد دی . پرته (علاوه) له دی څخه که څوک ووائی چه دا آیت د هغو سریو په جهل او کفر باندی دلالت کوی چه د پیغمبرانو له بشریت څخه انکار کوی نو دا دعوی د پخوانیو دعوو څخه زیاته قوی ده .

#### وَّاسُتَغُنَى اللهُ وَاللهُ غَنِيُّ حَمِيدٌ<sup>©</sup>

او بی پروا غنی دی الله (له ایمان د خلقو) او الله غنی بی پروا دی (له عبادت) او ډیر ستایلی شوی دی (بی له ستایلو د خلقو)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ محه پروا ده که هغوی مخ واړوی ـ یا غاړه وغړوی نو الله هم له هغوی کنی د خپل رحمت نظر اړوی

## زعَوَ الَّذِينَ كَفَرُوْا أَنُ لَنُ يُبْعَثُوا ا

دعوی کوی هغه کسان چه کافران شوی دی چه له سره به بیا ژوندی راپورته نه کری شی دوی

تفسیر: هم هغسی چه دغه کفار پخپل زعم د انبیاؤ له رسالت څخه انکار کوی د بعث بعدالموت ځنی هم انکار کوی .

# قُلْ بَلْ وَرَبِّنْ لَتُبْعَثْنَ ثُوَّ لَتُنْتَوُّنَّ رِبَمَا عَمِلْتُوُّ وَذَٰ لِكَ عَلَى اللهِ يَمِلُونُ

ووایه (ای محمده دوی ته چه) هو بیا به ژوندی راپورته کړی شئ قسم دی په رب ځما چه خامخا ژوندی پورته کړل شئ هرومرو (خامخا) تاسی (پس له مرګه) بیا خامخا خبر به کړی شئ تاسی هرومرو (خامخا) په هغه څه چه کړی دی تاسی په دنیا کښی او دا (ژوندی پاڅول جزاء ورکول) په الله باندی ډیر اسان دی .

تفسیر: یعنی د دوهم محلی بیا ژوندی کول او د گردو (تولو) حساب ، کتاب اخیستل الله تعالیٰ ته کوم سخت او گران او مشکل کار نه دی پوره یقین ولری ، چه دا کار ضرور کیدونکی دی د چا له انکار کولو څخه هغه تاکلی (مقرر کړی) شوی کار هیڅ وړاندی وروسته نه کیږی نو ځکه ښائی چه تاسی انکار پریږدی ، او د هغی ورځی په فکر کښی ولویږئ .

## فَالْمِنُواْبِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي آنُزَلْنَا وَاللَّهُ بِمَا تَعُمَلُونَ خَبِيرٌ ٥

نو ایمان راوړئ په الله او په رسول د ده (محمد) باندی او په هغی رڼا (رنړا) (قرآن) باندی چه نازل کړی دی مونږ او الله په هغه څه چه کوئ ئی تاسی ښه خبردار دی (نو جزاء به درکړی) .

تفسیر: یعنی ایمان سره عمل هم یو ضروری شی دی .

## يُومُ يَجْمَعُكُو لِيَوْمِ الْجَمْعِ ذَالِكَ يَوْمُ التَّغَابِينَ

(یاده کړه) هغه ورځ چه راجمع به کړی (او خبر به درکړی الله) تاسو لره په ورځ د جمع کیدلو (قیامت) کښی دا (ورځ چه ده) ورځ د نفعی او نقصان ده ( چه مؤمنان جنت ته ځی او کافران په دوزخ کښی لویږی او غبن ئی ظاهریږی یا ځینی نیکان به هم په سبب د تقصیر د نیکی او د احسان خپل زیان وینی)

تفسیر: یعنی دوزخیان به بره کیدی او جنتیان به کامیابیدی . بره کیدل دا چه هغوی به د الله تعالیٰ ورکری قوتونه بی ځای لگولی وی ، رأس المال او پنگه (سرمایه) به ئی هم له لاسه وتلی وی . بری دا چه د لویی فائدی په بدل کښی په زرهاؤ ښه مومی . اوس د هم دی خبری لږ څه تفصيل داسی راځی چه

## وَمَنُ ثُؤُمِنُ بِاللَّهِ وَيَعْمَلُ صَالِعًا يُكُفِّرُ عَنَّهُ سَيِّالِتِهِ

او هغه چه ایمان راوړی په الله او وکړی عمل نیک لری به کړی (الله) له ده څخه بدی د ده

تفسير: يعنى هغه تقصيرات چه شوى وى د ايمان او ښو كارونو له بركته معاف او بښلى كيږى .

## وَيُدُخِلُهُ جَذَّتٍ تَجُرِئُ مِن تَغْتِهَا الْاَنْهُرُخِلِدِيْنَ فِيُهَا الْكَالُهُ وَخِلْدِيْنَ فِيهَا الْكَ ذالِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ۞

او داخل به کړی (الله) دغه (صالح مؤمن) په هغو جنتونو کښی چه بهيږی له لاندی (د ونو او ماڼيو) د هغو (څلور قسمه) ويالی تل به وی دوی په هغه کښی ابدی هميشه دغه (مغفرت او جنت) بری خلاصی ډير لوی دی .

تفسیر: یعنی هر څوک چه جنت ته ورسیږی ټول مرادونه ئی په لاس ورځی ځکه چه جنت د الله تعالیٰ د لیدلو او د هغه د رضاء موندلو ځای دی .

ۘۉٵڰۮؚؽ۬ؽؘػڡؘٞۯ۠ۉٳۅؘػڎٞڹٛۉٳڽٳڵڽؾ۬ٵۧٲۅڷڸٟػٳٙڞؙۼۘۘ۠۠ٵڷٮۜٛٵڔڿ۬ڸڔڹڹ؋ۣؠؖٲٚ ۅؘڽؚۺؙۜٵڶؠؘڝؚؽؙۯ۠ڞٚٵۜڝؘٲٮؚڡؚڽؙۺ۠ڝؽڹ؋ٙٳڵڒۑؚٳۮ۫ڽؚٵٮڵڡؚٷڡؘ؈ؙ ؿ۠ٷؙؙڡۣڹؙڽٳؠڵڥؽۿڽؚۊؘڶؙؠٷ

او هغه کسان چه کافران شوی دی او نسبت د دروغو کوی آیتونو محمون و ته دغه کسان دی یاران ملکری د دوزخ تل به وی دوی په هغه (دوزخ) کښی او بد ځای د ورتللو دی (دا دوزخ) نه رسیږی هیڅ مصیبت غم درد هیچاته مګر خو (رسیږی) په اذن حکم د الله سره او هغه څوک چه ایمان ئی راوړی

#### دی یه الله باندی لیاره سیی (الله) زړه د ده ته (د صبر او ثبات)

تفسیر: په دنیا کښی هیڅ یوه سختی او مشیت بی د الله تعالیٰ له رضاء \_ مشیت او ارادی مخخه نه رسیږی کله چه مؤمنان په دی خبره باندی یقین او باور لری نو نه ښائی چه په هغه باندی خفه شی \_ بلکه په هر وقت او په هر حال باندی د هغه په فیصلی باندی رضاء وی او تل دی هسی وینا وکړی .

نه شود نصیب دشمن که شود هلاک تیغت سر دوستان سلامت که تو خنجر ازمائی

هم داسی الله تعالیٰ مؤمنانو ته د صبر او د تسلیم لاری ورسیی چه د هغه له برکته پر دوی باندی د عرفان او ایقان کرد (ټول) ورونه پرانیستل کیږی او عجیبی او غیبی سوونی او فائدی په برخه شی ـ او له باطنی کیفیاتو او قلبی ترقیاتو ځنی ګټور او خوندور کیږی .

#### ۅؘۘٵٮڷۮؠؚ۠ڴؚڷۣۺؘؙؽؙؙؙؙٞۼڶؽؙٷؚٛ<sup>؈</sup>

او الله په هر څيز باندی ښه عالم دانا دی (پر شاکرانو صابرانو) .

تفسیر: یعنی هغه تکلیف او مصیبت چه د الله تعالیٰ له لوری رارسیدی د هغه عین علم او حکمت دی همغه الله تعالیٰ ته شه معلوم دی چه کوم یو له موند ځنی د واقعی صبر تسلیم او رضاء په سمه لاره ځی؟ او د چا زړه د کومو احوالو او کیفیاتو د مورد ګرځیدلو وړ (لاکق) دی ؟

# وَ اَطِيعُوااللهُ وَ اَطِيعُواالرَّسُوُلَ فَإِنْ تَوَكَّيُتُو فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا النَّامُ اللَّهُ النَّامُ النَّ

او حکم ومنئ تاسی د الله او حکم ومنئ تاسی د رسول (د دغه الله) پس که مخ و گرځوه تاسی (له طاعته نو د تاسی نقصان دی رسول ته څه زیان نه رسیږی ځکه چه) نو بیشکه په رسول ځمونږ باندی رسونه ښکاره دی (او خپل تبلیغ ئی کړی دی).

تفسیر: یعنی په نرمی ـ سختی ـ تکلیف ـ راحت او په هر صورت کښی د الله تعالیٰ او د هغه د

رسول حکم ومنئ ! که نه ستاسی خپل نقصان دی رسول الله صلی الله علیه وسلم خو تاسی ته ټول ښه او بد درپوهولی دی او خپل فرض ئی ادا کړی دی او الله تعالیٰ ته ستاسی له اطاعت یا معصیت څخه هیڅ یو ضرر یا ګټه (فائده) نه وررسیږی .

#### ٱللهُ لَا الهُ إِلَّا هُوَ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتُوكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ ۖ

الله (یو دی) نشته هیڅوک وړ (لائق) د عبادت مگر خو هم دی دی او خاص یواځی پر الله باندی پس توکل دی وکړی مؤمنان (چه د ایمان اقتضاء هم دا ده چه مؤمنان دی خپل کار الله ته وسپاری)

تفسیر: یعنی معبود او مستعان یوامحی د الله تعالیٰ لوی ذات دی بل محوک د بندگی او د هیلی او د اسری و (لائق) نه دی .

#### يَائِيُّا الَّذِينَ الْمُنْوَالِنَّ مِنْ أَذُواجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُّوَالْكُمْ

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) بیشکه ځینی له ښځو ستاسی او (ځینی له) ځامنو ستاسی دښمنان دی تاسی لره

تفسیر: ډیر ځلی داسی کیږی چه سړی د ښځی او ځامنو په مینه او محبت کښی داسی اخته کیږی چه د الله تعالیٰ له یاده غافلیږی او د داسی تعلقاتو لامله (له وجی) نور ډیر خراب کارونه هم کوی او له ډیرو ښو څخه بی برخی پاتی کیږی د ښځی او اولاد غوښتنی او د هغوی خوښ ساتل هیڅ کله دی نه پریږدی چه بل شی ته خپل فکر واړوی ، د آخرت فکر تری هیریږی کله چه آل او عیال د سړی د داسی ضرر او نقصان سبب و گرځی هغه ئی دوستان نه بلل کیږی بلکه داسی دښمنان دی چه سړی د دوی د دی دښمنی احساس نشی کولی نو څکه الله تعالیٰ مو ویښوی چه ځانونه مو له داسی دښمنانو څخه ساتئ ! او له هسی چارو ځنی لری گرځی چه د هغو په وسیله دنیا تاسی ته ډیره ښه ښکاره شی او آخرت مو له یاده ووځی او د دنیا لامله (له وجی) مو دین له لاسه وران شی . ولی داسی نه دی چه په دنیا کښی گردی (تولی) ښځی یا توله اولاده او خپلوان هسی وی چه سړی د آخرت له یاده غافلوی بلکه ځینی بختوری ښځی او هلکان داسی هم وی چه له خپلو میړو (خاوندانو) او پلرونو سره د هغوی د دین په حفاظت کښی مرستی(مدد) کوی او په ښو چارو کښی هغوی ته لار ښوونه او لاس نیونه کوی او هغوی ته عابدی ښځی نعم الصاحبات او نیک مرغی اولاده باقیات الصالحات گرځی (جعلناالله منهم عابدی ښځی نعم الصاحبات او نیک مرغی اولاده باقیات الصالحات گرځی (جعلناالله منهم بفضله ومنه) .

#### فَاحْذَرُوهُمُوعَ وَإِنْ تَعْفُو اوَتَصْفَحُوا وَتَغُفِرُ وَافِاتَ اللهَ غَفُورُرَّ حِيْدُ ا

نو ځان وساتئ تاسی له دوی څخه (په مقابل د حکم د الله او د دوی لحاظ مه کوئ) او که عفوه او ګزشت وکړئ تاسو او مخ وګرځوئ تاسو او مغفرت وکړئ تاسی پس بیشکه الله ښه مغفرت کوونکی (د خطیانو) ډیر رحم والا دی (په انعام د اجر او ثواب سره)

تفسیر: یعنی که دوی له تاسی سره دشمنی وکړه \_ او تاسی ته دینی یا دنیوی زیان ورسید نو د هغه اثر او اغیزه به داسی کیږی چه تاسی به په انتقام او کسات (بدل) پسی لویږی \_ او پر هغوی باندی به نامناسبه سختی شروع کوئ \_ نو له داسی کولو څخه به د دنیا انتظام خرابیږی تر هغه ځایه پوری چه عقلاً او شرعاً گنجائش وی له هسی حماقتونو ، تقصیراتو ځنی تیریږئ او بښځ انتقام او کسات پسځ مه گرځی ! چه په داسی مکارمو اخلاقو سره به الله تعالیٰ پر تاسی باندی مهربانی کوی او ستاسی خطاوی بښی

#### إِنَّهَا آمُوالُكُهُ وَأُولِادُكُمُ فِتُنَّةٌ وَاللَّهُ عِنْكَ لَا أَجُرَّ عَظِيُهُ ﴿

بیشکه هم دا خبره ده چه مالونو ستاسی او اولاد ستاسی یوه فتنه ازمویښت دی او الله چه دی په نزد د ده دی اجر ثواب ډیر لوی .

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ تاسی ته مال او اولاد درکوی ـ او تاسی پری ازمویی چه کوم یو له تاسی څخه په داسی فانی او زائلو شیانو کښی اخته کیږی ؟ او کوم یو له تاسی ځنی د فانی شیانو د خپل آخرت پنګه (سرمایه) او ذخیره ګرځوی ؟ او د آخرت ډیر لوی اجر او ثواب د دی ځای پر حظوظو او مالونو باندی ښه بولی او ترجیح ورکوی ؟ او د آخروی باقی او غیر فانی نعمتونه هیروی او په بدل ئی دغه زائل او فانی شیان اخلی ؟.

## فَاتَّقُو اللهَ مَااسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوْا وَأَفِقُوْا خَبُرًا لِإِنْفُسِكُوْ

نو وویریږئ تاسی له الله څومره چه توانیږئ تاسی واورئ (خبری د الله په سماع د قبول سره) او اطاعت کوئ (د احکام الله) او نفقه کوئ لګوئ ښه شیان دیاره (د نفعی) د ځانونو خپلو تفسیو: یعنی تر څو مو چه له وسه کیږی له الله تعالیٰ ځنی وویریږئ او په دی امتحان او ازموینه کښی ثابت قدم اوسئ ! او د هغه احکام واورئ ! او عمل پری وکړئ !.

## وَمَنُ يُوْقَ شُكَّر نَفْسِه فَأُولِلِّكَ هُوُ الْمُفْلِحُون ٠

او هغه چه وساتلی شو له حرص بخیلی د نفس خپل څخه نو دا کسان هم دوی دی بریالیان (کامیاب) په مراد رسیدلی (له عذابه په دواډو دارینو کښی)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په لاره کښی به له نفقه کولو او له مال لګولو محخه ستاسی خپلی ښیګنی (فائدی) کیږی . او همغه سړی بریالی (کامیاب) او په مراد رسیږی چه الله تعالیٰ د هغه زړه له دی اندیښنی غوښتنی ځنی پاک ساتلی وی او حرص ـ بخل ـ طمع او کنسکی (شومتیا) لار پکښی ونه لری ! .

## إِنْ تَقُرِضُوااللَّهَ قَرْضًا حَسَّنَّا يَّضْعِفُهُ لَكُوْ وَيَغْفِرُ لَكُوْ

که چیری قرض پور (قرض) ورکړئ تاسی الله لره (په هغه څه چه فرمائلی دی) قرض پور نیک (په محبت او اخلاص سره) نو دوچنده به کړی (الله ثواب د) هغه (پور) تاسی ته او مغفرت به وکړی (الله) تاسی ته .

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په لاره کښی په اخلاص او نیک نیت سره له خپل حلال او طیب مال څنی صرف کړی او وئ لګوئ ! تر څو الله تعالیٰ تاسی ته څو چنده له هغه ځنی زیات ثواب در کړی او ستاسی ګردی (ټولی) خطاوی او تجاوزات وبښی هم داسی یو مضمون پخوا له دی څخه هم تیر شوی دی پوره تقریر دی هلته وکوت شی .

#### وَاللَّهُ شَكُورُ عَلِيْهُ اللَّهُ

او الله ښه قدردان دی ښه تحمل والا دی (چه لږ قبلوی او ډير ورکوی) .

تفسیر: د قدر پیژندلو خبره دا ده چه په لږ عمل سره ډیر ثواب ورکوی او تحمل ئی دا دی چه د گناه په لیدلو سره سم د لاسه عذاب نه مقرروی . بیا هم د ډیرو گناهگارانو جرم بښی او د ډیرو په سزا تخفیف کوی .

#### عْلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْءُ ﴿

عالم پوهیدونکی د پټ او ښکاره دی ښه غالب قوی دی ډیر حکمت والا دی

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ په ښکاره کارونو او پتو نیتونو باندی علیم او خبیر ښه دانا او بینا دی او سم د خپل زبردست قوت او حکمت سره هر چاته بدل ورکوی

#### تمت سورة التغابن بفضل الله تعالى ومنه ولله الحمد والمنة

سورة الطلاق مدنية وهى اثنتاعشرة آية وفيها ركوعان رقمها (٦٥) تسلسلهاحسب النزول (٩٩) نزلت بعد سورة الإنسان د «الطلاق» سورت مدنى دى (١٢) آيت (٢) ركوع لرى په تلاوت كښى (٦٥) او په نزول كښى (٩٩) سورت دى وروسته د «الإنسان» له سورته نازل شوى دى

#### بِنُـــــــمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

## يَأَيُّهُا الَّذِيُّ إِذَا طَلَّقَتُدُ النِّسَآءَ فَطَلِّقُوْهُنَّ لِعِتَّ تِهِنَّ

ای نبی (ووایه امت خپل ته) کله چه اراده وکړئ طلاقوئ تاسو ښځی (خپلی چه مدخول بهاوی او صغیره آیسه حامله نه وی) نو طلاقوئ په (وقت د) عدت د دوی کښی (په طهر کښی چه خالی له جماع وی)

تفسیر: اگر که دلته مخاطب نبی صلی الله علیه وسلم دی مگر په واقع کښی گرد (تول) امت مخاطب دی . یعنی کله چه کوم سړی بیا په کوم ضرورت یا د مجبوریت له کبله (وجی) د خپلی ښځی د طلاق ورکولو اراده وکړی . نو ښائی چه هغه دی په عدت سره طلاق ورکړی . (البقرة) سورت کښی راغلی دی چه د مطلقی عدت دری حیضه دی لکه چه هم دا ځمونږ د حنفیانو مذهب دی نو ځکه له حیض څخه پخوا د طهر په وقت کښی ښائی طلاق ورکړ شی تر څو تول حیض پر شمیر کښی راشی فرض ئی کړئ که د حیض په وخت کښی طلاق ورکړی نو هغه حیض چه طلاق پکښی ورکړی شوی وی له دوو حالتو څخه خالی نه دی په عدت کښی

قدسمعالله(۲۸) الطلاق(۲۵)

شمیرلی کیږی ؟ یا نه. که هغه د حیض ورځی په عدت کښی شمیرل کیږی نو طلاق د ایقاع څخه پخوا هومره مدت د حیض چه تیر شوی وی هغه له عدت ځنی لږیږی ؟ او پوره دری حیضه د عدت دپاره پاتی کیږی . او که ئی نه وی شمیرلی کله چه پرته (علاوه) له موجوده حیض څخه دی نور دری حیض ښائی وګوری او دا حیض ئی له هغو دری حیضو څخه زیات وی . نو ځکه مشروعه طریقه دا ده چه په طهر کښی دی طلاق ورکړی شی او له احادیثو څخه هم دا قید ثابتیږی چه په هغه طهر کښی چه کوروالی او صحبت پکښی نه وی شوی ښائی میړه (خاوند) خپلی ښځی ته طلاق ورکړی

#### وَإَحْصُوا الَّعِدَّةُ ۚ

#### او وشميرئ وساتئ تاسو عدت (د ښځو خپلو)

تفسیر: نارینه او شعی دواړه ته ښائی چه دا خبره په یاد ولری چه چیری د غفلت او سهوی په وسیله له دوی ځنی کومه سهوه او بی احتیاطی ونشی او څه لاندی باندی په منځ کښی رانشی او هم ښائی چه طلاق داسی ورکړ شی چه د عدت په شمیر کښی هیڅ شانی ډیروالی او لږوالی رانشی لکه چه په پاس تفسیر کښی وویل شو

#### وَاتَّقُوا اللَّهُ رَبُّكُو ۚ لَا يُحْرُجُوهُ كَامِنُ اللَّهُ وَتِهِنَّ

او وویریږئ تاسو له الله چه رب (پالونکی) د تاسی (دی) مه وباسځ (ای میړو «خاوندانو» ) دغه (ښځی خپلی) له کورونو خپلو څخه (چه پکښی اوسی دوی تر هغه پوری چه ئی تیر شی عدت)

تفسیر: یعنی له الله څخه وویریږئ او په شرعیه ؤ احکامو باندی پابندی ولرئ لـ چه له هغو څخه یو حکم دا دی چه د حیض په حالت کښی دی طلاق ور نه کړ شی ! او دری طلاق دی یو ځای ور نه کړ شی ! او مطلقه ښځه دی له کوره د باندی ونه ایستله شی ! او د دی په شان د الله اکرم شانه واعظم برهانه نوری ښوونی هم په اخلاص سره منځ !

#### وَلاَ يَغُرُجُنَ إِلَّا اَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُّبيِّنَةٍ

او نه دی وځی دغه (ښځی هم پخپله له کورو نه تر څو چه عدت د دوی تیر شی) مګر هلته چه راشی دوی یه فاحشه بی حیائی ښکاره سره (لکه زناء)

قدسمعالله(۲۸) الطلاق(۲۵)

تفسیو: یعنی ښځی دی پخپله خوښه هم نه وځی ځکه چه دا سکنی محض حق العبد نه دی چه د هغه په رضاء سره ساقطه شی بلکه حق الشرع دی هو! که ښځه کومه ښکاره بیحیائی وکړی ـ یا په بدو چارو ځغرد (ضد) وکړی یا د غلا مرتکبه شی یا د ځینو علماؤ په قول ژبه وکړی ـ یا تل په جنګ جنجال او جګړه کښی لګیا وی او بی له غمه او خفګانه ئی بل کار نه وی نو ایستل ئی روا دی که دا ښځه بیموجبه له کوره ووځی نو دا په خپله د دی د صریحی بیحیائی یو کار دی!.

### وَتِلُكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَنْ يَتَعَكَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدُ ظَلَوَ نَفْسَةُ

او دا (احکام) حدود اندازه کړی شوی د الله دی او هر هغه چه تيريږی له حدودو د الله څخه نو په تحقيق ظلم ئی کړی دی په ځان خپل باندی

تفسیو: یعنی ګناهګار شوی دی د الله تعالیٰ په نزد د سزا موجب وګرځید.

#### لاتدري

نه پوهیږی (ته ای طلاق کوونکیه ! یا نه پوهیږی هیڅ نفس)

تفسیر: د لاندی ترجمه شیخ الهند رحمهٔ الله علیه په نه پوهیږی سره چه د غائب مؤنث صیغه ده کړی ده چه «نفس ته» راجع شی چه سماعی مؤنث دی او تری ښکاره شی چه دا خطاب طلاق ورکوونکی ته دی نه نبی کریم صلی الله علیه وسلم ته

#### لَعَلَى اللهَ يُحْدِثُ بَعْدُ ذَٰلِكَ أَمْرًا ٩

ښائی چه الله پیدا کړی وروسته له دی طلاق کوم ښه کار او نوی صورت لکه رجوع له طلاقه .

تفسیو: یعنی ښائی چه بیا د دواړو په منځ کښی روغه او صلحه وشی او په طلاق باندی پښیمان او نادم شی

## فَإِذَا لِلَغْنَ آجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُونٍ آوْفَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُونٍ

بیا نو کله چه ورسیږی دغه (ښځی) نیټی خپلی ته نو وساتئ (تاسی ای میړو «خاوندانو») دوی په معروف نیکی ښه شان سره یا جلا (جدا) شئ تاسی له دوی ځنی په معروف نیکی ښه شان سره

تفسیر: یعنی په رجعی طلاق کښی کله چه عدت ختمید ته نزدی شی نو تاسی لره له دوو چارو څخه د یوی چاری اختیار دی چه یا د عدت له ختمیدلو څخه پخوا سم له دستوره هنی ښځی ته رجعت او خپلی نکاح ته دوام ورکړئ ! یا د عدت په ختمیدلو سره په معقولی طریقی باندی له هغی څخه جلا (جدا) شئ ! مطلب دا که د نکاح تینګ ساتل مقصد وی نو په هغه وقت کښی او که ئی شلول مطلب وی نو په دغه وقت کښی ځغرد (تینګوالی) پری وکړئ ! او په دواړو صورتونو کښی د انسانیت ، شرافت اصولو ته په درنه سترګه وګورئ ! او داسی هم مه کوئ چه ساتنه ئی مقصود نه وی او خامخا د عدت د اوږدوالی دپاره رجعت وکړئ یا د ساتلو په صورت کښی هغی ته اینا ورسوی او طعن او تشنیع ورواروئ ! .

#### ٷٙٲۺؙ<u>ڣ</u>ۮؙۅؙٳۮؘۅؘؽؘؘۘؗؗڡۮٳڸۺٚڵؙۮٟ۫

او شاهدان نیسځ تاسی (په دغه رجوع باندی) دوه خاوندان د عدل له تاسی څخه

تفسیر: یعنی وروسته له طلاق ورکولو او پخوا د عدت له پوره کیدلو که د نکاح بیا ساتل غواړی نو په دی رجعت باندی دوه شاهدان ونیسی تر څو د خلقو په نزد متهم نه شئ.

#### وَاقِيمُواالثُّهَادَةَ لِلهِ

او ښه ادا یکړئ تاسی شاهدی (ای شاهدانو په وقت د حاجت کښی د) پاره د او ښه دا د کښی د) پاره د الله

تفسیر: په دی کښی شاهدانو لره هدایت دی چه د شاهدی ورکولو په وقت کښی کړه او خرابه خبره ونه کړی او سمه صافه او درسته خبره ووایئ ! .

## ذْلِكُمْ يُوعَظٰمِهِ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللَّاخِرِةُ

قدسمعالله(۲۸) الطلاق(۲۵)

دا (ساتنه په نیکی سره) نصیحت کاوه شی په دی سره هغه چاته چه وی چه ایمان ئی راوړی وی په الله او په ورځی ورستی (د قیامت) باندی

تفسیر: د جاهلیت به زمانه کښي پر ښځو باندي زیات ظلمونه کیدل او له ښځو سره هسي سلوک جاری ؤ لکه چه له غواؤ او خرونو سره ئی کوی یا له خورا (ډیر) سختو او ذلیلو بندیانو سره کاوه شی ځینی ښځی سل سل کرته طلاقولی خو سره د هغه به هم د هغوی د مصیبت دوره پای (آخر) ته نه رسیده په قرآن په څو څو ځایونو کښی د دی وحشیانه و مظالمو او بی رحمیو په خلاف ویناوی کړی دی او د نکاح او د طلاق په حدودو او حقوقو باندی په ډیر ښه ډول (طريقه) سره زور غورځولی دی بالخصوص د دی سورت په منځ کښې په نورو حکيمانه ؤ هدایتو او نصیحتو کښی یو نهایت جامع او مانع او ټول ښوونکی اصول بیان فرمایلی دی چه ﴿ نَامُنِكُومُنَ بِمَعُرُونِ اَوْفَارِتُومُنَ بِمَعُرُونِ ﴾ دى چه د هغه حاصل دا دى چه كه ئىي ساتىء نو به معقوله ډول او طريقي سره ئي وساتئ ! او که ئي پريږدئ نو هم په معقوله طريقه سره ئي بریږدځ ! خو له دی ښو او زرینو نصیحتو څخه هغه سړی منتفع او ګټور کیدی شي چه په الله تعالیٰ او رسول الله صلی الله علیه وسلم او په آخرت باندی یقین لری محکه چه هم دا باور او یقین د انسان په زړه کښې د الله تعالیٰ ویره او خوف پیدا کوی او د هم دی ویری لامله (له وجي) دا خيال د انسان په فکر کښي پيدا کيږي همغسي چه يوه کمزوره ښځه له بخته او اتفاقه ځمونږ په منګلو او قبضه او اقتدار کښي راغلي ده مونږ هم ټول د يوه لوی قهار الله تعالیٰ په قبضه او اقتدار کښي پراته يو هم دا يو خيال دی چه په هر حال کښي سړی له ظلم او تعدی څخه ساتي او د ا**لله** تعالیٰ یه امر منلو باندی اړوی د دی دیاره یه دی سورت کښی په مخصوص ډول (طریقه) سره په اتقاء پرهیزگاری او د الله تعالیٰ په ویره باندی زیات امرونه او توصیی شوی دی .

## ومَنْ يَّتَقِ اللهُ يَجْعَلُ لَهُ مَغْرَجًا<sup>نُ</sup>

او هغه څوک چه ویریږی له الله ځان ساتی له معاصیو وبه ګرځوی ده ته یو ځای د وتلو(له دنیوی او آخروی غمونو نه)

تفسیر: یعنی له الله تعالیٰ ځنی وویریډئ! او د هغه د احکامو تعمیل په هر حال کښی وکړئ! که څه هم له ډیرو مشکلاتو او شدائدو سره مخامخ شی ځکه چه الله تعالیٰ د هغو ګردو (ټولو) مشکلاتو ځنی د وتلو لاره درخلاصوی او په سختیو کښی د ګزاری وسیلی هم در برابروی .

#### وَّيُرِزُوْقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحُتَسِبُ

#### او رزق روزی به ورکړی (الله) ده ته له هغه (ځایه) چه ګمان به نه کوی دی

تفسیر: د الله تعالیٰ ویری د دواړو دارینو د خزانو کنجی ده او د کردو (ټولو) بریو او کامیابیو وسیله ده له هم دی ځنی کرد (ټول) مشکلات اسانیږی بی قیاس او بی کمانه ئی رزق روزی او خواړه ور رسیږی ، کناهونه ئی بښل کیږی جنت ورحاصلیږی ثواب ئی زیاتیږی او یوه عجیه د زړه ډاډینه (تسکین) ـ سکون ـ اطمینان او خوښی په برخه او نصیب راځی چه د هغه لامله (له وجی) بیا هیڅ یوه سختی لکه سختی نه ورښکاری ـ او کردی (ټولی) پریشانی او ربرونه (تکلیفونه) ئی پخپله ورکیږی په یوه حدیث کښی راغلی دی که د دنیا کرد (ټول) خلق په هم دی آیت باندی په اخلاص سره منگولی ولگوی نو کردو (ټولو) نړی والانو (اهل دنیا) ته هم دا هدایت بس او کافی دی .

## وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ فَهُوَحَسُبُهُ إِنَّ اللهَ بَالِغُ آمُرِ الْأَقَلُ جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شَيِّ كُلُّ اللهِ عَلْمُ اللهِ فَهُوَحَسُبُهُ إِنَّ اللهَ بَالِغُ آمُرُ الْأَقْلُ اللهُ

او هغه څوک چه توکل وکړی په الله باندی نو دغه (الله) بس کافی دی ده لره (په دواړو جهانو کښی) بیشکه الله رسیدونکی دی امر کار خپل ته په تحقیق ګرځولی ده الله هر څیز لره اندازه (نو هر څه کیږی په تقدیر د الله سره نو هم ده ته پکار ده سپارنه د هر کار خپل)

تفسیر: یعنی پر الله تعالیٰ باندی هیله (امید) او اسره ولرئ او یواځی پر وسائلو او اسبابو باندی تکیه ونه کړئ ! د الله تعالیٰ قدرت په دی اسبابو اړه (انحصار) نه لری د کوم کار د کولو اراده چه الله تعالیٰ وفرمائی هغه هرومرو (خامخا) پوره کیدونکی دی اسباب او وسائل هم د ده د مشیت تابع دی هو! د هر څیز اندازه د هغه له خوا تاکلی (مقرر) شوی دی چه سم له هغه سره هغه بکاره کیدونکی ده نو ځکه که د کوم څیز په حاصلیللو کښی څه ډیل ښکاره شی نو متوکل لره نه ښائی چه ځان خپه یا پریشان کړی .

# ۅٙٳڵۣؖؿؠؘڛٟ۫؈ؘڡڶڷؠڿؽۻؚڡؚڽ۫ؾٚٮۜٳٝؠڴڎؚٳڹٳۯؾؘؠؗٛؗٛؿؙؙڡؙۼ؆ؖؿۿ؈ۜ ؿٙڵؿۘڎؙٳۺ۫ۿؙڕؚڗٙٳڷۣٛٷڮؘڝؙؚٛڹ

قدسمعالله(۲۸) الطلاق(۲۵)

او هغه ښځی چه ناامیده شوی وی (په سبب د کبارت یا د مرض) له حیضه له ښځو ستاسی ځنی که چیری په شک کښی ئی تاسی نو عدت د دوی دری میاشتی دی او هم داسی ښځی چه نه وی شوی حائضه (په سبب د صغارت نو دری میاشتی عدت دی تیروی)

تفسیر: یعنی پاک قرآن د مطلقی عدت لکه چه د «البقرة» په سورت کښی هم راغلی دی دری حیضه ښوولی دی که شبهه او شک پیدا شی چه چاته حیض ور نشی یا د ډیر عمر او منګ لامله (له وجی) ئی حیض بند شوی وی نو د هغی عدت به څو وی ؟ دا ئی راښکاره کړه چه دری میاشتی دی .

## وَاوْلِاتُ الْرَحْالِ اَجَلَّهُ ثَالَ يَضَعُنَ حَلَهُنَّ

او (ښځی) خاوندانی د بار ګیډی (حاملاتی بلاربی) عدت د دوی دا دی چه کیږدی دوی بار خپل (وځیګوی مولود دغه طلاقی یا چه میړه (خاوند) ئی مړ شوی وی) (یعنی د حاملی عدت بچی کیدو پوری دی)

تفسیر: د جمهورو په نزد د حاملی عدت د هغی د حمل تر وضعی او د مولود تر ځیگولو پوری دی که څه هم هغه یوه لحظه او شیبه وروسته وی یا تر ډیرو میاشتو پوری وځنډیږی (ایسار شی) په دی کښی د مطلقی او د کونډی حکم یو دی (کما هو مصرح فی الاحادیث)

## وَمَنْ يَتَقِى اللهَ يَجُعُلُ لَهُ مِنْ اَمْرِهِ اَيُمُرُا اللهِ اَنْزَلَهُ وَمَنْ يَتَقِى اللهِ اَنْزَلَهُ ا اِلْيَكُوْرُومَنْ يَتَقِى اللهَ يُكَفِّرْعَنْهُ سِيّاتِهِ وَنَعْظِمُ لَهَ اَجْزًا ۞

او هغه خوک چه ویریپی له الله ځان ساتی له معاصیو نو وبه ګرځوی الله ده ته کار د ده کښی اسانی دا (چه ویلی شوی دی) امر حکم د الله دی چه نازل کړی دی تاسی ته او هغه څوک چه ویریپی له الله ځان ساتی له معاصیو نو لری به کړی (الله) ده لره اجر ثواب (د ده)

تفسیر: د هری جملی په آخر کښی د اتقاء او د الله تعالیٰ اکرم شانه اعظم برهانه د ویری مضمون په مختلفو اسالیبو او ډول ډول (قسم قسم) پیرایو سره ئی تکرار کړی دی تر څو قدسمعالله(۲۸) الطلاق(۵۲)

لوستونکی د هغه د بار بار ویلو څخه ډیر ویښ او متنبه شی چه د ښځو په معاملاتو کښی د دی . اتقاء او برهیزګاری ضرورت ډیر زیات دی .

## ٳۺڮڹٛۅٛۿؙؾؘڡڹؘڂؿؿٛڛڮڹؿٝۅٚڽڽۊٛڿ<u>ڔ</u>ڰۄ

واوسوئ دا (ښځی طلاقی کړی شوی) په هغه ځای کښی چه پکښی اوسيږئ تاسی (سم) له طاقت د تاسی (چه توانيږئ !)

کور کښی پریږدی ښکاره ده چه دا خبره دی لره هم متضمنه وی چه د هغی د خوراک او یوښاک مناسب بندوبست هم وکړی لکه چه د ابن مسعود رضی الله تعالیٰ عنه په مصحف کښی دا آیت داسی و (اسکنوهن من حیث سکنتم وانفقوا علیهن من وجدکم) ځمونو د حنفیانو یه نزد دا د سکنی او د نفقی حکم هر ډول (طریقه) مطلقی لره عام دی د رجعیه قید یکښی نشته ځکه هغه بیان چه له ړومبي څخه راغلي دی لکه د ائسي ـ صغیری او حاملي د عدت مسئلی یه هغه کښی هیڅ یو تخصیص نشته بیا یه دی کښی بلاوجه تخصیص ولی وکړی شی . کیاتی شو د فاطمی بنت قیس حدیث چه به هغه کښی هغه وائی چه میړه (خاوند) می ماته دری طلاق راکړی ؤ ـ نو ځکه رسول الله صلی الله علیه وسلم ماته سکنی او نفقه ونه ټاکه (مقرر نه کره) او له دی حدیث څخه فاروق اعظم ـ عائشی صدیقی او نور صحابه و رضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعين او تابعينو رحمهم الله تعالى اجمعين انكار فرمايلي دى بلكه فاروق اعظم رضى الله تعالىٰ عنه تر دی پوری هم ویلی دی چه «مونږ د یوی ښځی په وینا سره د الله تعالیٰ کتاب او د هغه د رسول سنت نشو پریښودی چه دا هم مونږ ته نه دی معلوم چه هغه پیښه د دی ښځی په یاد پاتی ده که نه» ښکاره ده چه فاروق اعظم رضی الله تعالیٰ عنه له کتاب الله څخه په هم دی خبری باندی یوهیدلی دی چه ثلاثه مطلقی ته نفقه او سکنی واجبه ده ، او د هغه په تائید د رسول الله صلى الله عليه وسلم كوم سنت هم ورسره موجود ؤ لكه چه (طحاوى) او نورو داسى راويتونه نقل کری دی چه حضرت عمر رضی الله تعالیٰ عنه په تصریح سره بیان پکښی کړی دی چه «دا مسئله می له رسول اکرم صلی الله علیه وسلم څخه اوریدلی ده» په «دارقطنی» کښی د جابر رضی الله تعالیٰ عنه یو حدیث به دی باره کښی صریح دی اګر که د هغه د ځینو راویاتو نورو رفع او وقف کلام کړی دی بل دا هم امکان لری چه حضرت نبوی به له دی جهته فاطمی بنت قیس ته د

قدسمعالله(۲۸) الطلاق(۵٦)

سکنی تجویز نه وی فرمایلی چه دی خپل خسر سره ژبه او ویل کول او ناوړی (غلطی) خبری ویلی لکه چه په ځینو نورو روایتونو کښی شته نو ځکه رسول الله صلی الله علیه وسلم امر حکم ورکړ چه دا دی د هغوی له کوره ووځی نو کله چه سکنی پاتی نه شوه نو نفقه هم ساقطه شوه لکه هغه ښځه چه بی د میړه (خاوند) له پوښتنی له کوره د باندی درومی نفقه ئی تر هغه پوری ساقطیږی چه بیرته د خپل میړه (خاوند) کړه راشی نبه علیه ابوبکر الرازی فی احکام القرآن برسیره په دی په (جامع ترمذی) او نورو کښی ځینی داسی روایتونه هم شته چه فاطمی ته د نفقی دپاره څه غله ورکړی شوی وه خو هغی له هغه مقدار څخه زیاته غوښتنه وکړله چه هغه ونه منله شوه نو مطلب ئی داسی شو چه رسول مبارک د دی د هغی زیاتی نفقی تجویز منظور ونه فرمایه چه د نارینه له لوری ورکړه شی والله اعلم بالصواب هو! دا خبره مو هم په یاد وی چه نسائی ـ طبرانی او مسند امام احمد رضی الله تعالیٰ عنه په ځینو روایتو کښی فاطمی بنت قیس د رسول الله صلی الله علیه وسلم صریح ارشاد داسی نقل کړی دی چه سکنی او نفقه یواځی هغی مطلقی لره دی چه د هغی د رجعت امکان وی خو د دی روایتو سندونه دومره زیات قوی نه دی مطلقی لره دی چه د هغی د رجعت امکان وی خو د دی روایتو سندونه دومره زیات قوی نه دی

#### ۅؘڵٳؿؙڞؘٲڗۨٷۿؾڸؿؙڞ<u>ؾ</u>ڠۛۅٳۘۘۘۘۼۘڶؽڣؚؾؖ

او مه کوئ اراده د ضرر تاسی د دغو (مطلقانو) لره چه تنګوئ به (ځایونه او نفقی) په دوی باندی

تفسیر: یعنی ای میرونو (خاوندانو) ضرر مه رسوئ تاسو دی ښځو طلاقو شوو ته په ځای د هستوګنی چه هغوی په تنګ شی او په وتلو سره مجبوری شی.

## وَإِنْ كُنَّ اوَلِادِ عَمْلِ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَلَّهُنَّ

او که چیری وی دغه (ښځی) خاوندانی د بار ګیډی (حاملانی بلاربی) نو نفقه کوئ تاسی پر دوی باندی تر هغه پوری چه کیږدی دوی بار (حمل د ګیډو) خپلو (په ځیګیدلو سره)

تفسیو: د حمل مدت کله چه ډیر اوږدیږی نو هغه په خصوصیت سره راوښود چه په هغه کښی که هومره اوږدوالی هم وشی خو د حمل تر ځیږیدلو پوری ښائی هغی ته دی نفقه ورکړه شی او داسی دی ونه کړی چه دری میاشتی نفقه ورکړی او بیا ئی بنده کړی.

# فَانَ اَضَعَنَ لَكُوْ فَالْتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ وَأَتَبُووُ الْكِنَّكُوْ بِمَعْرُوفِ

نو که تی ورکاؤ دوی (پس له طلاقه) اولاد د تاسو لره پس ورکړئ تاسی هغوی لره مزدوری د هغوی او مصلحت مشوره کوئ (ای ښځو او میړو (خاوندانو) په حق د مولود خپل) په منځونو خپلو کښی په معروف نیکی سره

تفسیر: یعنی که له وضع حمل محخه وروسته ښځی ستاسی له خاطره وړوکی ته شودی ورکوی نو اجرت ئی ښائی هومره ورکړ شی لکه نورو تی ورکونکیو ښځو ته ورکاوه کیږی . او سم له دستوره په معقوله طریقی سره یو له بله د دی وړوکی په نسبت مشوره وکړی او لاژمه قراردادونه وتړی او خامخا ضد او خراب تګ ونه کړی! او یو له بل سره د نیکی سلوک وکړی. نه دی ښځه د شودو له ورکولو محخه غاړه غړوی. ! او نه دی نارینه له هغی محنی مخ اړوی چه بلی ښځی ته د دی وړوکی ورکړی چه د ده د مور په محای بله ښځه په اجرت سره تی ورکړی.

## وَإِنْ تَعَاسَرُتُونُونَسُتُوضِعُ لَهَ أَخْرِي<sup>ق</sup>

او که سختی وکړئ تاسی (ای والدینو په تی ورکولو او اجرت کښی) نو لپاره د تی ورکولو دی طلب کړی هغه (مولود) لره بله ښځه (یعنی دائی دی ورته ونیسی او په مور باندی دی زور نه کوی)

تفسیر: یعنی که د مخالفت \_ ضد لامله (له وجی) سِځه په شودو ورکولو باندی راضی نشی نو نارینه دی هرومرو (خامخا) هغی ته نه ګوری او بله سِځه دی پیدا کړی چه هغه کوچنی (ماشوم) ته شودی ورکړی، او که نارینه پر هغی سِځی باندی خپل وړوکی نه پالی او شودو ته ئی نه پریږدی نو خامخا به بله کومه سِځه پیدا کیږی، او په دواړو صورتو کښی به بلی سِځی ته شه ورکول کیږی \_ نو ولی هم دا شی د همغه وړوکی مور ته ورنه کړ شی چه هم وړوکی په ارام او خوشاله \_ او هم مور پری ډاډه او بی پروا شی.

# لِيُنْفِقُ ذُوْسَعَةً مِّنْ سَعَتِهُ وَمَنْ قَدِرَعَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلَيْنُفِقُ مِّآالَتْهُ اللهُ لَا يُكِفِّ فَكُالِنَّهُ اللهُ لَا يُكِفِّ مُعَنَّ مُعَمِّ لِمُنَالِّ لَا مَا اللهُ لَا يُكِفِّ مُعَنَّ مُعْمَرٍ لِمُنَالِّ لَا مَا اللهُ لَا يُجَعِّلُ اللهُ لَعَنَّ مُعْمَرٍ لِمُنَالِّ لَا مَا اللهُ لَا يُحْمَرُ لِمُنَالِكُ اللهُ لَعَنَّ مُعْمَرٍ لِمُنَالِّ لَا مَا اللهُ لَا يُحْمَرُ لِمُنَالِكُ اللهُ لَا يُحْمَرُ اللهُ لَا يُحْمَرُ اللهُ اللهُ لَا يُحْمَرُ اللهُ لَا يُحْمَرُ اللهُ لَا يُحْمَرُ اللهُ اللهُ لَا يُحْمَرُ اللهُ اللهُ لَا يُحْمَرُ اللهُ الل

قدسمعالله(۲۸) الطلاق(۲۵)

نو نفقه دی ورکوی (مطلقانو او مرضعانو ته) خاوند د طاقت له طاقته شتو خپلو نه او هغه چه تنګ کړ شی په ده باندی رزق د هغه پس نفقه دی کوی له هغه ځنی چه ورکړی وی هغه لره الله نه ورکوی تکلیف الله هیڅ نفس لره مګر خو په هغه قدر چه ورکړئ وی هغه لره له ماله) ژر به ښکاره کړی الله پس له سختی تنګی څخه اسانی فراخی

تفسیر: یعنی د ووړکی خرڅ پر پلار باندی دی. مال او شته والا دی د خپل مال او شتو په نسبی خرڅ او نفقه ورکوی فقیر ـ اکرب او نادار دی د خپل نشتوالی په حیثیت نفقه خرڅ کوی. که د کوم سړی په برخه ډیره فراخی او شته نه وی او د الله جل جلاله له درباره ئی لډ رزق او خواړه په برخه شوی وی نو دی په هغه کښی د خپل ګنجائش او قوت په نسبت خرڅ کړی ځکه چه الله تعالیٰ هیچاته د هغه له طاقت څخه زیات تکلیف نه ورکوی کله چه کوم سړی په تنګه کښی هم د هغه له احکامو سره خرڅ وکړی نو الله تعالیٰ به هغه سختی او تنګه په اسانی او فراختیا سره ور بدله کړی.

## وَكَانِيْنُ مِّنْ قَرْيَةٍ عَتَتُ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ فَحَاسَبُهٰمَاحِسَا بَاشَدِيلًا وَّعَنَّدُ بُنْهَا عَذَا بَا تُنْكُرُا⊙

او ډیر ؤ له کلیو څخه چه ګرځیدلی سرکښی کړی وه له امره حکمه د رب خپل او له (امره حکمه) د رسولانو د دغه (الله) څخه نو حساب به وکړو مونږ له هغوی سره حساب سخت (په قیامت کښی) او په عذاب به کړو مونږ هغوی په عذاب ناکاره سخت سره.

شیخ الهند رحمة الله علیه د دی آیت ترجمه داسی کړے ده چه «او څومره (پیر) ؤ له کلیو نه چه سرکشی کړی وه له حکمونو د رب خپل نه او له رسولانو د ده نه پس حساب مو وکړ له هغوی سره حساب سخت او په عذاب مو کړ هغو په ناکاره ناڅاپه عذاب سره

تفسیر: یعنی د شریعت د احکامو مخصوصاً د ښځو په نسبت د ګردو (ټولو) حکمونو پوره پابندی ولری که نافرمانی وکړئ نو په یاد ئی ولرئ چه څومره کلی او ښارونه د الله تعالیٰ او د ده د رسولانو د نافرمانی لامله (له وجی) ویجاړ او وران شوی دی. کله چه هغه خلق د تکبر او ځانمنمی (لویی) آخری درجی ته ورسیدل او مونږ د هغوی حساب او کتاب ښه او کلک

واخیست او د هغوی یو عمل مو هم بی له پوښتنی پری نښود. او ټول مو په هسی سخت عذاب او افت کښی اخته کړل چه د هغه نظیر او ثانی پخوا له هغه څخه هیڅ لیدلی شوی نه ؤ.

# فَذَاقَتُ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَاقِبَةُ أَمْرِهَا خُسُرًا

نو (و څکله یا) وبه څکی هغوی سزا د کار خپل (په دنیا کښی) او دی عاقبت آخر د امر کار د دوی زیان (په آخرت کښی چه حرمان دی له جنتونو).

تفسیر: یعنی هغه سودا ـ بیع او شری او پلورل او پیرودل (اخستل خر*شول) چه په تول عمر* کښی کړی ؤ اخر ئی په هغو کښی سخت نقصان وموند تر دی چه پنګه (سرمایه) ئی هم له لاسه ووتله.

#### آعَدَّاللهُ لَهُمُّ عَنَى ابَّاشَدِيْكُا ۗ

تیار کړی دی الله هغوی ته عذاب سخت (په دارینو کښی)

تفسیر: د مخه د دنیوی عذاب ذکر و دا د آخروی عذاب ذکر دی

#### فَاتَّقُوااللَّهَ يَاوُلِي الْكِلْبَائِثْةً الَّذِينَ الْمَنُولَةُ

نو وویریږئ له الله ځان وساتئ ای خاوندانو د عقلونو هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی

تفسیو: یعنی د دی عبرتناکو واقعاتو له اوریدلو څخه عقلمند ایماندارانو ته ویریدل په کار دی او مونږ لره داسی کار کول نه ښائی چه د هغه لامله (له وجی) د الله تعالیٰ د قهر او د خپګان مورد وګرځو العیاذ بالله.

#### قَدُ ٱنْزَلَ اللهُ إِلَيْكُوْ ذِكْرًا<sup>نَ</sup>

په تحقیق نازل کړی دی الله تاسی ته ذکر نصیحت (قرآن)

تفسیر: یعنی قرآن که له (ذکر) ځنی (ذاکر) مراد وی نو هغه پخپله رسول دی.

#### رَّسُوُلِكَيَّنُاوُا عَلَيْكُوْالِتِ اللهِ مُبَيِّنْتِ

رسول (چه محمد) دی لولی په تاسی باندی آیتونه د الله چه ښکاره ظاهر کوونکی دی (د احکامو)

تفسیر: یعنی ښکاره نښی او آیات چه په هغو کښی د الله تعالیٰ احکام په ډیر ښه ډول (طریقه) سره اورولی شوی دی.

## لِيُغُوجَ الَّذِينَ امْنُوْ أُوعِلُوا الصَّلِحْتِ مِنَ الظُّلْمَٰتِ إِلَى النُّورِ \*

دپاره د دی چه وباسی (الله) هغه کسان چه ایمان ئی راوړی او کړی دی ښه عملونه له ظلمتونو تیارو (د جهل او کفر) څخه رڼا (رنړا) (د علم او ایمان) ته

تفسیو: یعنی د کفر او د جهل له ظلمت او تیارو محنی ایستلی د ایمان او د عمل رنا (رنرا) ته مو لار ښوولی ده

# وَمَنْ يُؤُمِنَ بِاللهِ وَيَعْمَلُ صَالِعًا يُثُلُ خِلَهُ جَذَّتٍ تَجْرِيُ مِنْ تَعْمَهَا الْأَنْهُرُ خِلِدِينَ فِي مَا اللهُ لَهُ رِزْقًا ﴿ اللَّهُ لَهُ رِزْقًا ﴿ اللَّهُ لَهُ رِزْقًا ﴿

او هغه چه ایمان راوړی په الله باندی او وکړی ښه (عمل) نو داخل به کړی (الله) ده لره په جنتونو کښی چه بهیږی له لاندی (د ماڼیو ونو) د هغو (څلور قسمه) ویالی تل به اوسیدونکی وی دوی په هغو کښی ابدی همیشه په تحقیق ښه ورکړی دی الله هغه ته رزق روزی

تفسیو: او له جنت څخه زیات ښه رزق ـ خواړه او روزی چیری موندل کیږی.

## ٱللهُ ٱلَّذِي خَلَقَ سَبْعَ مَمْلُوتٍ وَّمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ ۗ

الله هغه (ذات) دی چه پیدا کړی دی اوه آسمانونه او (پیدا کړی دی) له ځمکی څخه هم په مثل د دی (اوه آسمانونه اوه ځمکی)

تفسیو: یعنی اوه محمکی هم پیدا کړی دی لکه چه د (ترمذی) او نورو په احادیثو کښی راغلی دی. په دوی کښی احتمال شته چه په سترګو سره وکتل شی ـ او احتمال لری چه په نظر کښی رانشی خو خلق هغه د ستوری (کواکب) په نامه پیژنی لکه مریخ غوندی چه د هغه په نسبت د اوسنو پوهانو او حکماؤ داسی ګمان دی چه په هغه کښی غرونه او سیندونه ودانی او نور ژوندی شیان شته پاتی شوه دا خبره چه په حدیث کښی د دی محمکی شتوالی د دی محمکی لائدی وارد شوی دی ښائی هغه د هغو د محینو حالاتو او اعتباراتو په نسبت وی او په محینو حالاتو کښی کیدی شی چه هغه محمکی له دی محمکی څخه پاس ورشی هر څه د ابن عباس رضی الله تعالیٰ عنه هغه اثر چه په کښی «آدم کآدمکم» او نور راغلی دی د هغه د شرحی موقع نشته په (روح للمعانی) کښی په دی باندی پوره خبری شوی دی او د حضرت مولانا محمد قاسم رحمة الله علیه په محینو رسالو کښی د هغه په شاؤ خوا کښی ښی خبری او محرکند (ښکاره) ونی شته او د هغه هر لوری ښه ښکاره شوی دی، کیږی چه له اوه محمکو څخه د دنیا اوه براعظم مراد وی «برهان الدین کشککی»)

#### يَتَنَوَّلُ الْأَوْرِبِينَهُنَّ

نازلیږی امر حکم (د الله) په منځ د دغو (آسمانونو او ځمکو) کښي

تفسیر: یعنی د عالم د انتظام او تدبیر لاره د الله تعالیٰ تکوینیه او تشریعیه احکام په آسمانونو او ځمکه کښی راښکته کیږی.

## لِتَعْلَمُوۡۤ اَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيۡ قَدِيرُ وَ آنَّ اللهَ قَدُ اَحَاطَ بِكُلِّ شَيۡ عِلْمًا ﴿

(پوهوی مو) تر خو چه وپوهیږئ تاسی چه بیشکه الله پر هر خیز باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر دی (چه ځینی دغه جریان د احکام ئی دی په ځمکه او آسمان کښی) او (پوه شئ!) بیشکه چه الله په تحقیق احاطه فرمائلی رسیدلی دی هر شی ته له جهته د علمه قدرته.

قدسمعالله(۲۸) التحريم(۲۱)

تفسیر: یعنی د آسمان او د ځمکی د پیدا کولو او د هغو د انتظامی احکامو له جاری کولو څخه دا مقصود دی چه د الله تعالیٰ د علم او د قدرت د صفاتو اظهار وشی دا خبره د «ابن قیم رحمة الله علیه» له لوری په (بدائع الفوائد) کښی څرګنده (ښکاره) شوی ده . نور صفات په هم دی دوو صفتونو سره څه نه څه تعلق لری د صوفیه ؤ د دی مشهور حدیث مضمون چه «کنت کنزا مخفیا فاحببت ان اعرف» دی اگر که د محدثینو په نزد صحیح نه دی خو ښائی چه هغه مضمون د دی آیت له مضمون څخه مستفاد شوی وی والله تعالیٰ اعلم.

#### تمت سورة الطلاق ولله الحمد والمنة

سورة التحريم مدنية وهى اثنتا عشرة آية وفيها ركوعان
رقمها (٦٦) تسلسلها حسب النزول (١٠٧)
نزلت بعد سورة الحجرات
د «التحريم» سورت مدنى دى (١٢) ايتونه او (٢) ركوع لرى په تلاوت كښى (٦٦) او په نزول
كښى (١٠٧)
سورت دى وروسته د «الحجرات» له سورته نازل شوى دى

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

د (الاحزاب) د سورت په تفاسيرو کښي تير شوی دی کله چه الله تعاليٰ مسلمانانو ته بری او

فتوحات وبښل او گرد (تول) مسلمانان سره ښه اسوده شول نو د حضرت نبوی صلی الله علیه وسلم مطهراتو ازواجو ته هم دا خیال پیدا شو چه مونږ به ولی په خوشالی سره ژوندون نه کوو؟ نو ځکه دوی ټولو سره لاس یو کړ او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم له حضوره ځنی خپلی نفتی وغوښتلی په صحیح مسلم کښی یو حدیث دی « هن حولی یسألننی النفقة» او د صحیح بخاری شریف په ابواب المناقب کښی راغلی دی «وحوله نسوة یکلمنه ویستکثونه» دلته حضرت ابوبکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه حضرت بی بی عائشی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها ته ـ او حضرت عمر فاروق رضی الله تعالیٰ عنه حضرت بی حفصی رضی الله تعالیٰ عنها ته په قهر شول او دوی له هسی غوښتنی ځنی منع کړلی ـ نو د دوی لامله (له وجی) نورو مطهراتو ازواجو هم له دی خبری ځنی مخ واړاوه او دا ئی سره غوته کړله چه وروسته له دی نه به مونږ له پیغمبر ځنی داسی یو شی نه غواړو چه له نبی الله صلی الله علیه وسلم سره نه وی.

بيا هم د پيښو تګ داسي راييښي شوی چه د هغو لامله (له وجي) رسول اکرم صلي الله عليه وسلم تر یوی میاشتی بوری له خپلو تولو کډو ځنی جلا (جدا) شو او (ایلاء) ئی فرمایله تر څو د تخییر آیت چه یه (الاحزاب) کنی تیر شو راغی او دی قصی ته ئی خاتمه ورکره یه دی ضمن او ترخ کښي څه نوري پيښي هم واقع شوي چه د هغو له سببه د دوي مبارک زړه لږ څه خفه شو رښتيا خبره دا ده هغه مينه او محبت او تعلقات چه مطهراتو ازواجو د حضرت رسول اکرم صلى الله تعالیٰ علیه وسلم سره درلودل (لرل) د هغو اړیکیو (تعلقاتو) او علائقو لامله (له وجی) د هغو یه منځ کښې يو شان قدرتي او فطري کشمکش پيدا شوي و. هره يوه به په هم دې تمنا او ارمان وه چه د بیغمبر صلی الله علیه وسلم زیاته توجه او مینه خپل ځان ته ورکش کړی او خپل ځان د دوی د زیاتی توجه او مینی مرکز و گرځوی او د دواړو د دارینو له برکاتو او فیوضاتو ځنی گتوری او متمتعی شی نارینه ته دا موقع د تحمل ـ تدبر خوش اخلاقی دیره نازکه موقع او مرحله وی خو د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ثابت قلمی او استقامت یه دی نازک فرصت كښي هم همغسي غير متزلزل ثابت او تحسين او د ستايلو وړ (لائق) ښكاره شو چه د هغه هيله (امید) او توقع د حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم د مسعود وجود او جه سیرت ځنی کیده ـ د حضرت نبوی صلی الله علیه وسلم هسی عادت و چه وروسته له مازدیگره د خپلو ټولو مطهراتو ازواجو کره د څو لحظو او شيبو له مخې ته ـ يوه ورځ حضرت صلي الله عليه وسلم د خپلې جئى حضرت المالمؤمنين به بهي زينب رضي الله تعالىٰ عنها به كور كښي لو شاني ديل وفرمايه ـ وروسته دا ښکاره شوه چه دوی هلته د هغه عسل شات ګبینه څخه لږ څه خوړلی ؤ چه د دوی په مخ کښي ور وړاندې کړې شوی وه دا د شاتو او د ګبينو د خوړلو ډيل او وقفه په هره ورځ برله پسى پيښيده . تر څو چه حضرت ام المؤمنين بييى عائشة الصديقة او حضرت امالمؤمنين بييى حفصة رضى الله تعالى عنها سره ملكرى وى او داسى تدبير ئى سره جوړ كړو چه د هغى لامله (له وجی) نه یواځی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د شاتو د شربت څښلو د هغی کره پری ښود بلکه حضرت بیبی حفصی رضی الله تعالیٰ عنها ته ئی وفرمایل چه «ما د زینب کره د شاتو شربت څښلی و. اوس قسم خورم چه وروسته له دی نه ئي نه څښم!» کله چې د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم به خیال دا خبره هم تیره شوی وه که له دی خبری څخه حضرت بی بی زینب رضی الله تعالىٰ عنها خبره شي نو هرومرو (خامخا) خپه كيږي. نو حضرت صلى الله عليه وسلم بييي حفصی رضی الله تعالیٰ عنها ته ئی دا هم فرمایلی ؤ چه «له دی خبری هیچا ته څه ونه وائی» هم داسي يوه خبره د امالمؤمنين حضرت بيهي مارية القبطية رضي الله تعالىٰ عنها په نسبت هم پيښه شوی وه. ماریة القبطیة هم د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ماندینه (بی بی ) وه چه د دی له گیدی څخه د دوی ځوی سیننا ابراهیم رضی الله تعالیٰ عنه ځیږیدلی ؤ چه حضرت نبوی د نورو ازواجو د خوښي دياره قسم خوړلي ؤ چه «پس له دی نه به د هغې کره نه ځم» او دا خبره نشي. خو حضرت بيهيي حفصة رضي الله تعالىٰ عنها له دى خبرى محخه په پته حضرت عائشي رضي الله تعالىٰ عنها ته خبر وركړ او دا ئى هم ورته وويل چه پته ئى وساتى. دلته د الله تعالىٰ له لورى

دا خبری محموند پیغمبر ته ورښکاره شوی نو حضرت صلی الله علیه وسلم حضرت بویسی حفصة رضی الله تعالیٰ عنها ته وفرمایل چه «ولی دی له دی خبری محنی نوری خبر کړی دی؟ چه په تینګه سره می درته ویلی ؤ چه پته ئی وساته » نو هغوی په تعجب سره وویل «تاسی ته دا خبر چا درکړی دی؟ ښائی چه د هغی خیال د عائشی رضی الله تعالیٰ عنها په لوری تللی وی نو پیغمبر صلی الله علیه وسلم وفرمایل چه «الله تعالیٰ ماته له دی خبری محنی خبر راکړی دی» د هم دی پینمبر په لړ کښی دا ایتونه راښکته شوی دی

### ؽؘٲؾؙۿٵڵ*ڐ۫*ؚڹؿ۠ڸۄؘڠؙػؚڗؚمُمٵۧٲڂڷٳڛ۠ؖؖؖ۠؋ڵػ<sup>ٶ</sup>ؾؙۺۼؽ۫ڡۯڞؘٲؾٲۯ۫ۅٙٳڿػ

ای نبی (ای ځما پیغمبره!) ولی حراموی ته هغه چه حلال کړی دی الله تاته غواړی ته (په دی حرامولو سره) خوښی د ښځو خپلو

تفسیو: د حلال شی په ځان باندی د حرامولو مقصد داسی دی چه د هغه شی په نسبت چه د عقیدی له مخی حلال او مباح ګڼی هسی عهد او پیمان وکړی چه وروسته له دی نه به ئی نه استعمالوم. که داسی کول د کوم صحیح مصلحت پر بناء وی نو شرعاً جائز دی. مگر د پیغمبر صلی الله علیه وسلم د رفیع شان سره دا وړ (لائق) او مناسب نه ؤ چه د ځینو ازواجو د خوښی دپاره داسی یوه (اسوه) قائمه کړی چه وروسته له دی نه به د هغه د امت دپاره د تکلیف سبب وګرځی نو ځکه الله تعالیٰ خپل رسول ئی متنبه وفرمایه چه ازواجو سره بیشکه خوش اخلاقی کول او په مینی او محبت سره سلوک لرل ښه کار دی مګر نه په دی اندازه او میچ چه یو حلال شی پر ځان باندی حرام کړی او خامخا ځان په ربړ (تکلیف) کښی واچوی.

### وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيْدُ ١

او الله بښونکی دی (ستا قسم لره) ډير رحم والا دی (چه مقرر کړی دی کفارت د قسم)

تفسیر: چه ګناه بښی او له تاسی څخنی کومه ګناه هم نه ده شوی ـ یواځی پخپلی درجی کښی یو خلاف اولیٰ خبره دی له خولی څخه وتلی وی.

قَدُ فَرَضَ اللهُ لَكُوْتَحِلَّةَ أَيْمَانِكُوْ وَاللهُ مَوْللكُوْ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْعَكِيمُ الْعَكِيمُ

قدسمعالله(۲۸) التحريم(۲٦)

په تحقیق مقرر کړی دی الله تاسی لره حلالوالی د قسمونو ستاسی (په کفارت سره) او الله مولیٰ دوست مددګار ستاسی دی او هم دغه (الله) ښه عالم دانا دی ښه حکمت والا دی

تفسیر: یعنی هغه مالک الملک اعلیٰ شانه واعظم برهانه د خپل علم او حکمت له مخی تاسی ته مناسب احکام او هدایات درلیږلی دی چه له هغو څخه دا دی که کوم سری په یوه نامناسب شی باندی قسم وخوری نو کفاره دی ورکړی او خپل قسم دی حلال کړی چه د هغه ذکر د «المائدة» په سورت کښی راغلی دی حضرت شاه صاحب لیکی اوس که څوک د خپل مال په نسبت داسی ووائی چه دا په ما باندی حرام دی نو ئی قسم شی کله چه کفاره ئی ورکړی بیا به له هغه مخنی گته (فائده) اخیستی شی خواړه که جامی او زیورات ( هذا ما علیه نحن الحنفیة)

### وَإِذْ اَسَرَّ النَّبِيُّ إِلَى بَعُضِ اَزُواجِهٖ حَدِيثًا فَكَتَا نَبَّا أَتُ مِهِ وَاَظْهَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ وَاَعْرَضَ عَنْ بَعْضِ فَلَتَّا نَتَاْهَابِهٖ قَالَتُ مَنُ اَنْبَاكَ هَنَا قَالَ نَتَاْنَ الْعَلِيْوُ الْخَبِيُوْ

کله چه پټ راز ووایه نبی پیغمبر ځینو ښځو خپلو ته یوه خبره (چه تحریم د عسلو یا د ماریی یا د زینبی ؤ) نو کله چه خبر ورکړ هغی (حفصی) په دی (خبری) سره (عائشی ته) او ښکاره کړه هغه خبره الله پر دغه (خپل نبی پیغمبر) باندی نو ور وپیژندله (نبی حفصی ته) له ځینو هغو (خبرو) سره وویل دی (حفصی) چه چا خبر کړئ ته په دی باندی وویل (نبی) خبر کړی یم زه ښه عالم دانا ښه خبردار (الله په اسرارو د کائناتو).

تفسیر: د دی سورت په شروع تاسی د شاتو او د ماریی قبطیی قصی ولوستلی په آیت کښی دا راښوولی شوی چه بنده د یوی خبری به هغومره پتو ساتلو کښی چه کوشش وکړی نو کله چه الله تعالیٰ د هغی ښکاره کول وغواړی نو هیڅ کله هغه پته نه پاتی کیږی او هم د نبی کریم صلی الله علیه وسلم د حسن معاشرت او د اخلاقو د وسعت ثبوت له دی څخه لا ښه ثابتیږی چه په هغو چارو کښی چه د دوی د طبیعت په خلاف پیښیدی تر کومی اندازی پوری تساهل او اغماض فرمایه او څرنگه ئی د عفوی او د کرم له لاری ځنی خبرو ته کتل ګواکی د شکایت په وقت

قدسمعالله(۲۸) التحريم(۲۱)

کبی ئی پوره الزام نه ورکاوه په (موضح القران) کبنی راغلی دی چه «ځینی وائی د هغه حرم (ماریی قبطیی رضی الله تعالیٰ عنها) موقوفولو خبر حضرت پیغمبر حضرت بیهی حفصی رضی الله تعالیٰ عنها ته په پته سره وویل او وئی فرمایل چه هغه دی هیچاته ونه وائی او له هغی سره ئی څه نوری خبری هم هغوی ته ویلی وی حضرت بیهی حفصی رضی الله تعالیٰ عنها د هغو گردو (تولو) خبرو حال احوال حضرت بیهی عائشی صدیقی رضی الله تعالیٰ عنها ته ووایه ځکه چه په دی گردو (تولو) خبرو کبنی د دوی دواړو مطلب ؤ بیا د وحی په وسیله سره ئی دا خبره معلومه کړه او حضرت بیهی حفصة رضی الله تعالیٰ عنها ئی د حرم په خبره باندی ملزمه وپیژنلله او د بلی حضرة الناطق بالصواب عمر بن الخطاب رضی الله تعالیٰ عنه د عائشی له پلار (افضل حضرة الناطق بالصواب عمر بن الخطاب رضی الله تعالیٰ عنه د عائشی له پلار (افضل الصحابة واولهم بالتحقیق حضرة ابوبکر الصدیق رضی الله تعالیٰ عنه) څخه وروسته الصحابة واولهم بالتحقیق حضرة ابوبکر الصدیق رضی الله تعالیٰ عنه د دی لامله شوی وی او نه وی ویلی شوی نو مونی به په هغه باندی څه پوهیږو؟ بنائی چه هغه ئی د دی لامله شوی وی او نه وی ویلی شوی نو مونی به په په باندی څه پوهیږو؟ بنائی چه هغه ئی د دی لامله کهلی شی او پر خلقو باندی بد اثر ونه لویړی. دا د خلافت مضمون په ځینو ضعیفو روایتونو کہی راغلی دی چه هغه د اهل التشیع د ځینو علماؤ له لوری هم منلی شوی دی.

### إِنْ تَنُونِاً إِلَى اللهِ فَقَدُ صَغَتُ قُلُونُكُمُا

که توبه وباسئ تاسی دواړه (ای بیبیانو) الله ته (قبوله به شی) نو په تحقیق کاږه شوی دی زړونه د تاسی دواړو

تفسیر: دا خطاب بهیمی عائشی رضی الله تعالیٰ عنها او بهیمی حفصی رضی الله تعالیٰ عنها ته دی که تاسی توبه وباسی نو بیشکه د توبی ایستلو موقع ده ځکه چه ستاسی زیونه د اعتدال له لاری گنی کاپه شوی دی نو ښائی چه بیا هسی د بی اعتدالی په لوری لاړی نشئ او د بی اعتدالی گنی گانونه وژغوری (وساتی).

# وَإِنْ تَظْهَرَاعَلَيْهِ فَإِنَّ اللهَ هُوَمَوْللهُ وَجِيْرِيْلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِيْنَ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمَلَلِكَةُ بَعُدُ ذَلِكَ ظَهِيْرُ۞

او که مرستی (مدد) و کرئ تاسی دواړه یوه له بلی سره (په ضرر د دغه نبی باندی) نو بیشکه الله همغه مدد کار دی د هغه (نبی) او جبریل او صالح د

قدسمعالله(۲۸) التحريم(۲۱)

مؤمنانو (ئی هم مدد گاران دی) او ملائکی (ئی هم) وروسته له دغه (مدد گاری نه) مدد گارانی دی.

تفسیر: د زوجینو په کورنیو چارو کښی ځینی اوقات ځینی خبری ډومبی ډیری معمولی او وړوکی په نظر راځی خو که لږ څه عنان او ملونه ئی سسته پری ښوده شی نو په پای (آخر) کښی هغه ډیر یو ویروونکی او خطرناک شکل ځان ته غوره کوی په تیره بیا ښځه که کومی لوئ کورنی ته منسوبه وی نو هغه طبعاً پخپل پلار \_ ورور \_ خپلوانو او کورنی باندی نازیږی نو ځکه ئی تنبیه وفرمایله چه وګوری، که تاسی دا راز (قسم) مرستی (مدد) ملګرتیا او ښوونی کوئ نو په یاد ئی ولرئ چه له هغه څخه پیغمبر ته هیڅ یو ضرر نه رسیږی ولی چه الله تعالیٰ \_ پرښتی او نیک بخت ایمان لرونکی درجه په درجه چه د چا مرستی (مددګار) او رفیقان او مددګاران وی نو د هغه په مقابل کښی د بل کوم انسان تدبیر نه چلیږی هو ا یواځی له هسی چارو ځنی تاسی ته نقصان در پیښیږی.

تنبیه: ځینو اسلافو د صالح المؤمنین په تفسیر کښی د حضرت ابوبکر او حضرت عمر فاروق رضی الله رضی الله تعالیٰ عنهما نومونه اخیستی دی، چه ښائی دا د بیږی عائشی او بیږی حفصی رضی الله تعالیٰ عنهما په مناسبت وی والله اعلم

### عَلَى رَتُهُ إَنْ طَلَقَكُنَّ أَنْ يُبُدِلَهُ أَزُوا جَاخَيُرًا مِّنَكُنَّ مُسُلِمَتٍ مُؤْمِنْتٍ فِنِتْتِ نَبِّبْتِ عِبِلْتِ سَبِيلِتِ تَيِّبَاتٍ وَابْحَارًا ۞

نژدی دی (او قادر دی) رب د دغه (نبی) که چیری طلاق در کړی تاسی ټولو ته په دی چه بدل ورکړی ده لره نوری ښځی بهتری له تاسی څخه (په سیرت او صورت کښی) حکم منونکی مؤمنانی لمونځ کوونکی توبه ایستونکی عبادت کوونکی روژه نیوونکی هجرت کوونکی کونډی او پیغلی.

تفسیر: یعنی داسی وسوسو ته پخپلو زړونو کښی لاری مه ورکوئ! چه نارینه لره خو خامخا د ښځو ضرورت وی او له مونږ ځنی ښائسته او ښکلی ښځی چیری پیدا کیږی نو ځکه دوی مجبور دی چه ځمونږ ګردی (ټولی) ویناوی واوری. په یاد ئی ولرئ که الله تعالیٰ اراده وفرمائی نو له تاسی ځنی بهتری ښځی هم خپل پیغمبر ته پیدا کولی شی. ولی چه د الله تعالیٰ په دربار کښی د هیڅ یوه شی لږوالی نشته

تنبیه: د ثیباتو (کونډو) ذکر د دی لامله (له وجی) دلته راغلی دی چه کونډی د ځینو حیثیتونو لامله (له وجی) نارینه و ته د ابکارو (پیغلو) په مقابل کښی مرجحی وی.

### ڽؘٳؽؖۺؙٵڷۜڎؚڹؽ۬ٵڡٮؙٛٷٛٳڨٷۘٳٲڹڡؙٛۺڬڡٝۯۅؘٲۿؚڸؽڮؙڎڹٵڒٵۊۜٷٛۮۿٵ ٵڵٵ؈ٛۅٳڸؙۼٵۯٷ۠

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو) وساتئ تاسی کانونه خپل او کور کهول خپل (په اطاعت د الله) له اور څخه چه خس اور لګونی بالنړ د هغه سړی او تیږی (ګټی) دی

تفسیو: هر مسلمان ته لاژم دی چه د خپلو ملګرو او کور کهول والو په دینداری او مسلمانی کښی هم توجه ولری او د هغوی په سمون او لار ښوونه کښی زیار (کوشش) وباسی په پوهولو ـ ویرولو ـ پاللو ـ روزلو ـ مینه ـ محبت ـ وهلو او نورو وسیلو سره کوښښ وکړی چه هغی ته د دیانت چاری ور وښیی که سره له دی هم هغوی په لاره باندی برابر نه شی ـ نو د هغوی کمبختی او د ده بی قصوری پیژندی شی د ﴿ وَتُوْرُهُاالنَّاسُ وَالْجَارَةُ ﴾ تفسیر د(الّم) په (جزو) ځمونږ د دغه مبارک تفسیر کښی لیکلی شوی دی هلته دی وکوت شی!

### عَلَيْهَامَلَلْمِكَةُ غِلَاظُاشِدَادُ

په دی اور باندی مقرری دی پرښتی کلکی زوړنی قوتناکی زبردستی

**تفسیر:** یعنی دغه پرښتی پر مجرمانو باندی زړه سوی او رحم نه کوی او نه ئی پری ږدی او نه د هغه د زبردست نیولو ځنی هیڅوک ځان ژغورلی (بچ کولی) شی او نه تری تښتیدلی شی.

### الكَايَعْصُونَ اللهَ مَا آمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ 🗨

نه کوی نافرمانی دغه (پرښتی) له الله د هغه څه چه امر ئی کړی دی دوی ته او کوی دوی هغه کار چه پری ماموری وی (من جانب الله).

تفسیر: یعنی نه د الله تعالیٰ له حکمونو ځنی خلاف تګ کوی او نه د هغو د احکامو په تعمیل کښی او په ځای راوړلو کښی څه ډیل او سستی کوی. او نه د حکم په امتثال کم قوته او عاجزانی دی. او په قیامت کښی ویلی کیږی دغو منکرانو ته داسی چه:

### يَاكِتُهَا الَّذِينَ كَفَرُ وُالْاتَعْتَذِرُواالْيَوْمَ النَّهَا الْجُزَوْنَ مَاكُنْتُمُ تَعْمَلُونَ ٥٠

ای هغو کسانو چه کافران منکران شوی یئ یعنی ای کافرانو عذر مه کوئ تاسی نن ورځ (ځکه چه نه قبلیږی) بیشکه هم دا خبره ده چه بدل جزاء به درکړ شی تاسی ته د هغه څه عمل چه وئ تاسی چه کول به مو (په دنیا کښی)

تفسیر یعنی د قیامت په ورځ کښی کله چه د جهنم عذاب په مخ کښی شته نو هلته به منکرانو ته ویلی کیږی چه اوس پلمی (تدبیرونه) او بهانی مه راښیی ځکه چه نن به هیڅ یوه پلمه (تدبیر) او بهانه نه چلیږی بلکه هر څه چه مو کړی دی هغه سزا به تاسی ته پوره درکوله کیږی او ځمونږ له لوری په تاسی باندی هیڅ یو ظلم او زیادت نه کیږی دا ګرد (ټول) ستاسی عملونه دی چه د عذاب په بنی (شکلونو) تاسی ته په نظر درځی.

### يَايَهُا الَّذِينَ الْمُنُوا تُوبُوْ آلِلَ اللهِ تَوْبَهُ نُصُوُّمًا \*

ای هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی (یعنی ای مؤمنانو!) توبه وباسئ تاسی الله ته توبه خالصه رښتیا د زړه له کومی

تفسیر: د زړه له کومی خالصه توبه دا ده چه په زړه کښی بیا ګناه یو خیال هم تیر نشی که وروسته له توبی څخه بیا هم د ده په زړه کښی د همغو چتی (بیکاره) او خرابو چارو چرتونه (خیالونه) او فکرونو ته اندیښنه وګرځیده نو وپوهیږی چه د هغه په توبه کښی څه نقص او کسر شته او د ګناه بنیاد ئی لا له بیخه نه دی وتلی،

رزقنًا الله من التوبة النصوح حظاً وافرا بفضلَّک و كرمک إنک علیٰ كل شئ قدير.

### عَسٰى رَثُّكُوُانَ ثُلُقِرِّعَنَكُوْ سِيّالتِكُوْ وَبُدُخِلَكُوْ جَنْتٍ تَجُوْرَى مِنْ تَخْتِهَاالْاَنْهُوْ 'يَوْمَرَلاَيُخُوزى اللهُ النَّبِيِّ وَالَّذِيْنَ الْمُنْوَامَعَةُ ۚ

امید دی چه رب ستاسی وبه رژوی له تاسی ځنی ګناهونه ستاسی او داخل به کړی تاسی هغو جنتونو ته چه بهیږی له لاندی د (ونو او ماڼیو د) هغو (څلور قسمه) ویالی (دا ننویستل ستاسی دی جنت ته) په هغه ورځ کښی چه وبه نه

قدسمعالله(۲۸) التحريم(۲۱)

شرموی الله نبی او هغو کسانو لره چه ایمان ئی راوړی دی له هغه سره

تفسیر: یعنی د نبی مقام خو ډیر لوړ (اوچت) دی د هغوی ملګرو ته هم ذلت نه ورپیښیږی بلکه په خورا (ډیر) اعزاز اکرام د فضل او شرف په مناسبو او لوړو (اوچتو) مقام کښی ځای مومی او د ډیر لوی افتخار او امتیاز خاوندان ګرځی.

### نُوْرُهُمُ مِينَ لِي أَيْدِيهُمُ وَبِأَيْمَ أَنِهِمُ

رڼا (رنړا) د دوی به ځغلی وړاندی د دوی څخه او په ښې خوا د دوی

تفسیر: د دی بیان د (حدید) په سورت کښی په خوا له دی نه تیر شوی دی وګورئ ځمونږ دغه مقدس تفسیر

### يَقُولُونَ رَبَّنَا أَتُمِهُ لِنَا نُوْرِينا وَاغْفِمُ لَنَا ۚ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيٍّ قَدِيرُ٥

وبه وائی دوی ای ربه محمون پوره کړه باقی ولره مون لره رڼا (رنړا) محمون او وبښه مون لره (ګناهونه محمون ) بیشکه ته پر هر شی باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر ئی (چه محینی هم دغه اتمام د نور او مغفرت دی).

تفسیر: یعنی محمون رنها (رنها) تر آخر پوری قائمه ولره او مه ئی وژنه! لکه چه د منافقینو په نسبت د (حدید) په سورت کښی ولیکل شو چه د هغوی رنها (رنها) مړه کیږی او په توره تیاره کښی پاتی کیږی مفسرینو عموماً هم داسی لیکلی دی خو حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه د (اتمم لنانورنا) د مراد په بیانولو کښی لیکی چه د ایمان رنها (رنها) په زړه کښی وی چه زیاته شی نو په ټول بدن کښی خوره شی بیا په غوښه بیا په پوستکی کښی سرایت کوی،،

### يَائِهُا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَوَ الْمُنْفِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمُ ۗ

ای نبی (ای محما پیغمبره) جهاد جنگ کوه له کفارو سره (بالسیف) او له منافقانو سره (باللسان) او سختی کوه یر دوی باندی.

تفسیر: د حضرت محمد صلی الله علیه وسلم خلق او پسته رشه (خوی) په دی اندازی سره زیاته وه چه الله تعالیٰ نورو ته د تحمل کولو امر فرمائی او په دوی باندی د سختی کولو امر کوی.

### وَمَا وَاهُو جَهَامُمُ وَبِشَ الْمَصِيرُ •

او ځای (د ورتللو) د دوی جهنم دوزخ دی او بد مرجع ځای د ورتللو دی (دا دوزخ).

**تفسیر:** پومبی د مؤمنانو د هستوګنی ځای ور وښوود ـ او بیا د هغوی په مقابل کښی د کفارو او د منافقانو د هستوګنی ځای او کور راښکاره کړ.

> ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا لِكَذِينَ كَفَنُ والمُرَاتَ نُوْيِهِ وَامْرَاتَ لُوُطِ كَانْتَاعَتْ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِ نَاصَالِحَيْنِ فَخَانَ لَهُمَا فَكُو يُغْنِيَا عَنْهُمَامِنَ اللهِ شَيْئًا وَقِيْلَ ادُخْلَا النَّارُ مَعَ اللَّاخِلِينَ ® وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ الْمَنُوا الْمُرَاتَ فِرْعُونَ

بیان کړی دی الله یو مثل دپاره د هغو کسانو چه کافران منکران شوی دی ښځه د نوح او ښځه د لوط چه وی دا (دواړه ښځی تر نکاح) لاندی د دوو بندګانو له بندګانو صالحانو ځمونږ بیا خیانت وکړ (دی دواړو ښځو له دغو دواړو (صالحانو میړو (خاوندانو) خپلو سره) نو دفع نه کړ (دغو پیغمبرانو) له دغو (خپلو) ښځو څخه له عذاب د الله څخه هیڅ شی او وویل شو ننوځئ تاسی دواړه (دوزخ ته) سره له نورو ننوتونکیو (کافرانو) او بیان کړی دی الله یو مثل دیاره د هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی ښځه د فرعون

تفسیر: یعنی حضرت نوح او حضرت لوط علیهماالسلام د الله شنگه نیک بندگان ؤ مگر د دواړو په کورونو کښی د هغوی ښځی منافقانی وی چه په ښکاره ډول (طریقه) به ئی هغو سره تعلقات لرل خو په پټه به له کافرانو سره ملی وی. نو بیا شخنگه شول؟ له عامو دوزخیانو سره دوی هم د الله تعالیٰ له لوری په دوزخ کښی وغورځول شول او د پیغمبرانو د زوجیت تعلقات یوه ذره هم هغوی ته څه فائده ونه رسوله او نه ئی له عذابه وژغورل (وساتل) پرته (علاوه) له دی څخه د فرعون ښځه بیږی آسیه رضی الله تعالیٰ عنها بنت مزاحم چه یوه پخه ایمانداره او کامله ولیه وه او د هغی میړه (خاوند) د الله تعالیٰ لوی یاغی ؤ هغی نیکی ښځی خپل میړه (خاوند) له عذابه

قدسمعالله(۲۸) التحريم(۲۱)

ونه شو ژغورلی (ساتلی). او نه د میره (خاوند) د شرارت او بغاوت په جرم هغی ښځی ته کوم آخروی رنځ ور ورسید. حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی خپل ایمان درست کړئ ا چه نه میره (خاوند) او نه مو ښځی او نه مو نور ژغورلی (بچ کولی) شی او دا قانون ئی په عام ډول (طریقه) ګردو (ټولو) ته وارواوه ،» داسی دی توهم ونه کړ شی چه (معاذ الله) دا ئی د حضرت بخو ته ویلی دی هغوی ته خو ئی هغه فرمایلی دی چه د النور په سورت کښی راغلی دی.

﴿ وَالْكَیِّاتُ الْکَیِّیْتُ الْکَیِّیْتُ اللهٔ الله العلی العظیم»

### إِذْ قَالَتُ رَبِّ ابْنِ لِي عِنْدَ كَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ

کله چه وویل دی ای ربه ځما جوړ کړه ماته په نزد خپل یو کور په جنت کښې

تفسير: يعنى خپل قرب دى را عنايت كړه ا او په جنت كښى راته يوه ماڼى ودانه كړه !.

### وَيَجِينُ مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَلِهِ وَيَجِينَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ أَنْ

او ومی ژغوره (خلاصه) می کړه له عذاب د فرعون څخه او له عملی د ده څخه او ومی ژغوره (خلاصه) می کړه له قومه ظالمانو څخه.

تفسیو: یعنی د فرعون له منگولو محخه می وژغوره (وساته)! او د هغه له ظلم محنی راته نجات وبښه دوی حضرت موسیٰ علیه السلام پاللی ؤ او د دوی له مرستیانو (ملکرو) محنی ؤ وائی کله چه فرعون ته دا حال ورڅرګند شو نو دایئ په څلورو موږو کښی وتاړه او راز راز (قسم قسم) ربرونه (تکلیفونه) او ایذاوی ور ورسولی په هم دی حال کښی د الله تعالیٰ له لوری هغه ته د هغه د جنت محای ور وښوول شو چه د هغه لامله (له وجی) په هغی باندی هغه ګرد (تول) ربرونه (تکلیفونه) او سختیاوی ور اسانی شوی په پای (آخر) کښی فرعون هغه سیاستاً ووژله او دی د شهادت کنډول په سر واړاوه او د حقیقی مالک الملکوت اجل و اعلیٰ شانه واعظم برهانه مخی ته ورسیده په صحیح حدیث کښی نبی کریم علیه افضل الصلوٰة والتسلیم د دی د کامل توب اعلان فرمایلی او حضرت بیږی مریم سره ئی د هغه شتوالی ذکر کړی دی په زرهاؤ رحمتونه دی وی د دوی په پاک روح باندی.

### ومريدة ابنت عمرن التي أحصنت فرجها

او (مثل بیان کړی دی الله د) مریم لور د عمران هغه چه ساتلی و ځای د شهوت خپل (له نکاح او سفاح څخه)

تفيسر: يعنى له حلال او له حرام له ګردو (ټولو) څخه ئى محفوظه وساتله.

### فَنَفَخُنَافِيهِ مِنْ رُّوْحِنَا

نو ومو پوکل (په ګريوان د هغی) کښی له روح خپل څخه

تفسیر: یعنی د پرښتی په وسیله ئی یو روح ورو پوکله، حضرت جبریل علیه السلام د دی د کمیسه په ګریوان کښی پوکلی و چه د هغه په نتیجه کښی د حمل استقرار وشو او حضرت مسیح علیه السلام بیدا شو.

تنبیه: د نفخی نسبت ئی د ځان په لوری ځکه وفرمایه چه حقیقی خالق او علی الاطلاق مؤثر همغه دی ځکه چه د هری ښځی په رحم کښی هر یو وړوکی چه جوړیږی د هغه اصلی جوړونکی او پیدا کوونکی پرته (علاوه) له دی خالق څخه څوک دی. ځینو محقینو دلته د (فرج) معنی د ګریوان یا څاک (چاک ګریبان) اخیستی ده نو په دی تقدیر سره په اَصَّنَتُوْبَهَا په معنی به داسی وی چه د هیچا لاس ئی خپل ګریوان ته نه دی پری ایښی او دا به نهایت بلیغه کنایه د دی له عصمت او عفت څخه وی لکه ځمونږ د پښتنو په محاورو کښی وایه شی چه هغه ښځه ډیره سپین لمنی ده! په عربو کښی داسی وائی «نقی الجیب طاهر الذیل» توله دی ځنی عفیف النفس مراد اخلی او د جامی لمن او یا څاک مراد نه وی نو په دی تقدیر سره به نشخه کیږی والله کنیی ضمیر د (فرج) په لوری د هغه د لغوی معنی په اعتبار سره راجع کیږی والله تعالیٰ اعلم بالصواب.

### وَصَكَاقَتُ بِكَلِمْتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ

او تصدیق باور کړی و هغی په خبرو د رب خپل باندی او په کتابونو د ده

تفسیر: د رب خبری هغه وی چه د پرښتو په ژبو سره د آل عمران په سورت کښی بیان شوی دی ﴿ وَإِذْقَالْتِالْمُلَمِّ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ على الله کتابونو ځنی به عام سماویه کتابونه مراد اخلی او د تخصیص ضرورت نشته.

### وَكَانَتُ مِنَ الْقُنِيتِينَ ﴿

او وه دا له امر منونكيو فرمان وړونكيو څخه.

تفسیر: یعنی د کاملینو نارینه ؤ په شان په بندگی او طاعت کښی تینگه او ثابت قدمه وه باقی داسی وبوله چه د قانتینو له کورنی څخه وه.

«تمت سورة التحريم ولله الحمد والمنة وبه التوفيق والعصمة»

تبركالذي(٢٩)

سورة الملك مكية وهى ثلثون آية وفيها ركوعان رقمها (٦٧) تسلسلهاحسب النزول (٧٧) نزلت بعد سورة الطور

د الملک سورت مکی دی (۳۰) آیته دوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۷) او په نزول کښی (۷۷) سورت دی

وروسته د «الطور» له سورت څخه نازل شوی دی

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

### تَابِرَكَ الَّذِي بِيدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَعَلَى كُلِّ شَيْ عَلِي ثَنَيْ الْمُلْكُ وَهُوَعَلَى كُلِّ شَيْ الْمَ

ډیر برکت کوی هغه (الله) چه په لاس (بلاکیف) د ده کښی دی ملک سلطنت او هم دغه (الله) پر هر څیز باندی (چه اراده وفرمائی) ښه قادر دی.

تفسیر: یعنی لوی برکتناک او خورا (ډیر) ثابت دی په دوام هغه الله تعالیٰ چه ګرد (تول) ملک د ده دی او یواځی په هر شی کښی د هغه واک او اختیار دی او حکم ئی پر هر څیز او هر ځای باندی چلیږی.

### إِلَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوَةَ لِيَبْلُوَّكُوْ آيُّكُو ٱخْسَنُ عَمَلًا ﴿

هغه (الله) چه پیدا کړی ئی دی مرګ او ژوندون لپاره د دی چه وازموئی تاسی چه کوم یو له تاسی ډیر ښه دی د عمل له مخی (چه درکړی تاسو ته جزاء د اعمالو)

تفسیر: یعنی د مرینی او د ژوندون سلسله هغه الله قائمه کړی ده . مونږ او تاسی ډومبی هیڅ نه وو هم هغه مرګ او مړینه وګڼی بیا پیدا شو وروسته له هغه مړینه او مرګ پر مونږ راځی بیا مو له هغی مړینی او مرګ څخه ژوندی راپاڅوی لکه چه د(البقرة) په دریمی رکوع ۲۸ آیت ځمونږ د دغه تفسیر کښی راغلی دی ﴿ وَكُنْتُوْمُ وَكُنْگُو اَلْكُونُو اَلَّكُونَا اَلَّهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اَلَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اَلَّهُ اللَّهُ الله الله الله د دی دپاره دی چه ستاسی د چارو کتنه او ازموینه وکړه شی چه کوم یو خراب کار کوی؟ او کوم یو ښه کوی په ډومبنی ژوندون کښی ازموینه کیږی او په دوهم ژوندون کښی ازموینه کیږی او په دوهم ژوندون کښی د هغه نتیجه فوراً درښوله کیږی. فرض ئی کړی. که ډومبی

تبركالذي (٢٩) الملك (٦٧)

ژوندون نه وی نو چا به عمل کاوه . که موت نه راتلی نو خلق به له مبدا او منتهیٰ ځنی غافل او بی فکره پاتی کیدل او هیڅ به نه پسی ګرځیدل که بیا ژوندون نه وی نو د ښو او بدو چارو بدل به چیری ورکاوه کیده؟.

### وهُو الْعَزِيْزُ الْغَفُورُ الْ

او هم دغه (الله) ښه غالب قوی دی ډیر مغفرت کوونکی دی.

تفسیر: یعنی داسی زبردست دی چه د هغه له نیولو ځنی هیڅوک ځان نشی بچ کولی او لوی لوروونکی مغفرت کوونکی او ښونکی هم دی.

### الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمُوٰتٍ طِبَاقًا ۗ

هغه (الله) چه پیدا کړی ئي دی اووه آسمانونه طبقي طبقي لاندي باندي

تفسیر: په حدیث کښی راغلی دی چه د یوه آسمان په سر باندی بل آسمان او د هغه د پاسه دریم آسمان او هم داسی یو پر بل باندی اووه آسمانونه سره لاندی باندی طبقی دی چه له یوه آسمانه تر بل آسمان پوری د پنځو سوو کلونو مسافه ده. د دی خبری تصریح په نصوصو کښی نه ده شوی دا شینتوب (شینوالی) چه ځمونږ په نظر راځی هم دغه آسمان دی؟ کیږی چه اووم آسمان له دی څخه پاس وی او دا شین والی د آسمان د چت رنگ وی.

### مَاتَزٰى فِيُ خَلِقِ الرَّحْلِيٰ مِنُ تَفْوُتٍ ۚ

وبه نه وینی ته (ای کتونکیه) په پیدایښت د رحمٰن کښی هیڅ تفاوت خلل عیب فرق

تفسیر: یعنی قدرت پخپل انتظام او کاریگری کښی هچیری هیڅ فرق نه دی ایښی په هر شی کښی له انسان ځنی اخیستی تر حیواناتو \_ نباتاتو \_ جماداتو \_ عناصرو \_ علوی او سفلی \_ اجرامو او اوو آسمانونو \_ ستوریو \_ او نورو پوری یو شانی د هغه قدرت او کاریگری ښکاری \_ هسی نه دی چه ځینی شیان ئی په حکمت او بصیرت سره او ځینی ئی هم داسی چتی (فضول) او بیکاره او بی اصوله پیدا کړی وی (العیاذ بالله) که چیری چاته هسی کوم شی په نظر ورشی نو ودی پوهیږی چه د هغه په ځای د ده په عقل او نظر کښی څه نه څه نقص او قصور شته.

### فَارْجِعِ الْبُصَرُ لَهُلُ تَزْي مِنْ فُطُورٍ ٩

بيا واړوه (خپلي) سترګي چه آيا ويني ته (پکښي) څه چاود څيروالي نقصان.

تفسیو: یعنی گرد (تول) کائنات له ښکته څخه تر پاسه پوری په یوه قانون او مضبوط نظام سره تړلی شوی دی او یو لړ ئی له بل لړ سره داسی نښتی دی چه هیچری څه چاود ـ فرق ـ تفاوت سوری ـ خلل ـ نقصان عیب او څه تنقید پکښی نشته. او نه د هغه په کاریگری کښی څه اهمال او اختلال موندل کیږی هر شی همغسی دی لکه چه ښائی. که دا آیتونه د آسمان په نسبت وی نو مطلب به ئی داسی وی چه ای اوریدونکیه (مخاطبه) پاس آسمان ته وگوره چه په کوم ځای کښی ئی څه لاندی باندی درز چاود ځیروالی او نقصان موندل کیږی؟ بلکه یو صاف ـ هوار ـ کښی ئی څه لاندی باندی درز چاود ځیروالی و نقصان د دومره زمانو او د او د ازمنو د تصاولو تر نن پوری هیڅ یو فرق او تفاوت نه پکښی لیده کیږی.

### ثُقُو ارْجِعِ الْبَصَرَكَرَّتَيُنِ يَنْقَلِبُ إِلَيْكَ الْبَصَرُخَاسِئُا وَهُوَحَسِيُرُ ۗ

بیا و گرځوه سترګی خپلی (آسمان ته ای کتونکیه!) دوه دوه ځلی بیرته به راو ګرځی پاتی سترګی (ستا) بیرته ګرځیدونکی او دغه (سترګی به وی) ذلیلی ستړی ستومانه (له نه لیدو د خلل نه).

تفسیر: یعنی ممکن دی چه په یوه نیمه کتنه کښی ستر کی تیروځی نو ځکه په پوره کوشش سره څو څو څلی وګوره! چه آیا په کوم ځای کښی کوم چاود \_ کنډو \_ څیروالی او رخنه شته؟ ښه غور \_ فکر او دقت وکړه او بیا کتنه پری وکړه چه د قدرت په انتظام کښی خو چیری د ګوتی ایښوولو ځای شته؟. په یاد ئی ولرئ! چه ستاسی ستر کی له ډیرو کتلو ځنی ستړی ستومانیډی او ذلیلی \_ درمانده خړی پړی به بیرته راګرځی خو د الله تعالیٰ په کاریګری کښی او مصنوعاتو او انتظاماتو به هیڅ عیب او قصور نه شی! ایستلی،

### وَلَقَكُ زَيِّكَا السَّمَاءُ اللَّهُ نَيَّا بِمَصَابِيبُ

او خامخا په تحقیق ښائسته کړی دی مونږ دا آسمان (له ټولو آسمانونو څخه) ډیر نژدی (ځمکی ته) په ډیوو ستوریو سره

تبركالذي(٢٩) الملك(٦٧)

تفسیر: یعنی د آسمان په لوری و کورئ چه د شپی له مخی د ستوریو اشعه پلوشی \_ ځلیدل او سینګار په څه رونق او شان سره بریښی \_ دا د قدرت هسی رڼاګانی او ډیوی دی چه د نړی (دنیا) ډیری ګټی په هغو پوری تړلی دی.

### وَجَعَلُنْهَا رُجُوْمًا لِلشَّيْطِينِ

او کرځولي دې مونږ دغه (ډيوي ستوري) ويشتونکي شيطانانو لره

**تفسیر:** د (رجم الشیاطین) مضمون د (الحجر) په سورت او په نورو ځایونو کښی په تفصیل سره تیر شوی دی.

### وَأَعْتَكُ نَالَهُ مُ عَذَابَ السَّعِيْرِ ٥

او تیار کړی دی مونږ دوی لره عذاب ډیر سوځوونکی (د دوزخ).

تفسیر: یعنی په دنیا کښی په شهابو سره ویشتل کیږی او په آخرت کښی دوی لره د دوزخ اور تیار دی!.

### وَلِلَّذِيْنَ كَفَرُ وَابِرَبِّهِمُ عَذَابُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ وَ

او شته دپاره د هغو کسانو چه کافران شوی دی په رب خپل باندی عذاب د جهنم دوزخ او بد مرجع ځای د ورتللو دی (دا دوزخ).

تفسیر: یعنی د کافرانو د هستوګنی ځای له شیاطینو سره په همغه دوزخ کښی دی.

### إِذَا ٱلْقُوافِيْهَا سَمِعُوالَهَا شَهِيقًا وَهِي تَفُورُكَ تَكَادُتُمَيَّرُمِنَ الْعَيُظِ

کله چه وغورځولی شی (کافران) په دغه (اور د دوزخ) کښی وابه وری دوی دغه (دوزخ لره) آواز لوی بد او هغه به خوټیږی. نژدی به وی (دا دوزخ) تبركالذي(٢٩) الملك(٦٧)

چه توتی توتی شی له جهته د قهره (غضبه پر کفارو باندی).

تفسیر: یعنی په هغه وقت کښی به د دوزخ غږ ډیر بد او ویروونکی وی ـ او په بی انتها خوټیدلو او اشتعال سره به هسی راښکاری لکه چه له ډیری غصی او قهر پوری راؤړی چه اوس به سم د لاسه توتی توتی الوځی (اعاذناالله منها بلطفه وکرمه).

### كُلَّمَ ٱلْقِي فِيهُا فَوْجُ سَأَلَهُ مُ خَزَنَتُهَا ٱلَّهُ يَأْتِكُمُ نَذِيُرُ۞

هر کله چه وغورځوله شی پکښی یوه ډله (د منکرانو) پوښتنه به وکړی (توبیځأ) له هغوی نه خازنانی د دوزخ (داسی چه) آیا نه ؤ راغلی تاسی ته (ای منکرانو) ویروونکی (پیغمبر په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی دا پوښتنی به د زیاتو ذلیلولو \_ محجوبولو او خړولو دپاره وی چه تاسی په دی مصیبت کښی ککړ شوی یئ آیا پخوا له دی څخه چا نه وی خبر کړی؟ او نه ئی متنبه کړی او ویرولی وی؟ چه په دی لاره باندی مه ځی،! که نه سم به په دوزخ کښی لویږئ چه هلته به داسی سخت سخت عذابونه وی!.

## قَالْوُا بَلَى قَدُجَا أَنَا نَذِيْرُهُ فَكَدَّبُنَا وَقُلُنَا مَا نَزَلَ اللهُ مِنُ فَالْوَا اللهُ مِنْ شَيْعً إِن آنَتُو إِلَا فِي ضَلْلٍ كِيدُرِ ۞

نو وبه وائی (منکران داسی چه) هو! په تحقیق راغلی ؤ مونږ ته ویروونکی (پیغمبر) نو دروغجن وباله مونږ دی او وویل مونږ (هغوی ته چه) نه دی رالیږلی الله هیڅ شی نه یځ تاسی مګر په ګمراهی لویه کښی

تفسیر: یعنی خجل او نادم شوی په ډیر حسرت او ندامت سره به جواب ورکوی چه بیشکه ویروونکی پیغمبر مونډ ته راغلی و \_ مگر مونډ د هغوی خبری ونه منلی او دوی به مو تل دروغجنول او ورته ویل به مو چه تاسی غلطی خبری کوی \_ نه د الله تعالیٰ له لوری رالیډلی شوی یی \_ او نه پر تاسی باندی وحی راځی بلکه تاسی د عقل او پوه له لاری څخه لری تللی یئ او په سخته گمراهی کښی لویدلی یئ. یا دا خطاب د ملائکو دی کافرانو ته یعنی په جواب د کافرانو کښی وبه وائی ملائکی نه وی تاسی په دنیا کښی مگر په گمراهی لویه کښی.

### وَقَالُوالوَكُنَّانَسُمَعُ أَوْنَعُقِلُ مَاكُنَّافِنَّ أَصُلَّى السَّحِيرِ ٠

او وبه وائی (منکران) که چیری وی موند چه اوریدلی مو (خبری د انبیاؤ په دنیا کښی په سماع القبول سره) یا مو عقل لرلی (په خیر او شر خپل) نو نه به وو موند (نن) په اهل ملګرو د دوزخ کښی

تفسیو: یعنی موند په دی نه پوهیدو چه دا ویروونکی به رښتین راووځی ـ که مونډ په هغه وقت کښی د کوم پند ورکوونکی خبری اوریدلی وی ـ او له پوه او عقل څخه مو کار اخیستی وی ـ او د معاملی په حقیقت باندی پوهیدلی وی نو نن به ولی د دوزخیانو په ډله کښی ګډیدو او تاسی ته به د دی پیغور او طعن ورکولو موقع څه رنګه په لاس درتله؟.

### فَاعُتَرَفُوْابِذَنْنِهِمُ ۚ فَسُحُقًا لِرَاصُعٰبِ السَّعِيْرِ ۗ

نو اقرار ئی وکړ (قائل شول) دوی په ګناه خپلی باندی نو (لری کړی دی دوی لره الله له رحمته) لری والی خاوندانو د دوزخ لره

تفسیر: یعنی پخپله دوی اقرار وکړ چه بیشکه مونږ مجرمان یو هسی بی ګناه مونږ په دوزخ کښی نه یو لویدلی خو د دی ناوقته اقرار او اعتراف ځنی هغوی ته هیڅ یوه ګټه (نفعه) او فائده نه وررسیږی او هسی ارشاد به کیږی ﴿ فَهُمُعَّالِآمُنْ التّبویْرِ ﴾ اوس دی لری او ورک شی او دفعه دی شی دوزخیان دوی لره د رحمت په شاؤ خوا کښی هیڅ د هستوګنی ځای نه دی پاتی بلکه دوی ته لریوالی دی له مهربانی د الله څخه.

### إِنَّ الَّذِينَ يَغُشُونَ رَبَّهُمُ مِالْغَيْبِ

بیشکه هغه کسان چه ویریږی له رب خپل په غیب سره

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ئی نه دی لیدلی \_ مگر پر هغه او د هغه په صفاتو باندی پوره باور لری او د هغه د عذاب له خیاله لرځیږی. یا د او د هغه د عذاب له خیاله لرځیږی. یا د (بالغیب) مطلب دا دی چه د خلقو له مجمع ځنی جلا (جدا) په عزلت او خلوت کښی هم په پټه سره خپل پروردګار یادوی او د هغه له ویری څخه لرځیدونکی ویریدونکی وی.

### ڵۿؙۄٝڡۜۼؙڣۯة۠ ۊٙٲۻۯ۠ڲڔؽؙ۞ۅٲڛڒٛۉٵڡۘۜۅٛڵڴۉٲۅٵۻۿۯۉٳڽ؋ٵۣٮۜٛۿ عَلِيُو۠ڒۣڹؘۮٳؾؚٵڵڞؙۮؙۅٛ

شته دوی ته مغفرت (د گناهونو) او اجر ثواب ډیر لوی (چه جنت دی). او که پتوئ تاسی خبره خپله او که ښکاروئ (هغه خبره) بیشکه هغه (الله) علیم ښه دانا دی په پتو خبرو د سینو باندی هم

تفسیر: یعنی اگر که تاسی هغه نه وینئ ـ مگر هغه تاسی وینی ـ او ستاسی په هره پته او 
ښکاره خبره که په خلوت کښی وی یا په جلوت کښی پوهیږی بلکه پر هغو ټولو شیانو باندی 
هم خبردار دی چه ستاسی په زړونو کښی گرځی لنډه ئی دا چه سره له دی چه الله تعالیٰ ستاسی 
له ستر کو ځنی پټ او غائب دی خو بیا هم ستاسی په ټولو پتو او ښکاره ؤ باندی پوه او 
خبردار دی او هیڅ شی تری غائب او پټ نه دی.

### ٱلاَيْعُلَوُمَنُ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيُرُهُ

آیا نه پوهیږی (په پټو اسرارو د زړونو) هغه (الله) چه پیدا کړی ئی دی (زړونه بلکه هر شی ورمعلوم دی) او همغه (الله) دی علیم دانا (په پټو اسرارو) ښه خبردار دی (په ظواهرو د موجوداتو هم).

تفسیر: یعنی ستاسی او ستاسی د افعالو او اقوالو د هر شیز خالق او مختار هم همغه الله تعالیٰ دی کله چه خالق او مختار کوم شی پیدا کوی نو خامخا په هغه باندی پوه او خبردار او پوره عالم هم وی که نه پیدا کول ناممکن دی او داسی امکان نه لری چه یو شی ئی جوړ کړی وی خو پری ونه پوهیږی.

### هُوَالَّذِي عَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُوْلًا فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنُ رِّذُ قِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ۞

دغه (الله) همغه ذات دی چه ګرځولی ئی ده تاسی ته ځمکه پسته تابعداره نو ځځ ګرځځ تاسی په اوږو اطرافو لارو د دی ځمکی او خورئ تاسی له (حلال) رزق د دغه (الله) او خاص دغه (الله) ته بیا ژوندی راپورته کیدل ستاسو دی

(يس له مرګه).

تفسیر: یعنی ځمکه ئی ستاسی په مقابل کښی داسی نرمه \_ پسته \_ ذلیله مسخره او منقاده گرځولی ده چه هر څه وغواړئ په هغی کښی تصرف کولی شئ او په هغی باندی او د هغی پر غرونو باندی ځئ او راځئ \_ او تری خپل خوراک څښاک او نور ضروریات ګټئ مګر دومره په یاد ولرئ هغه څوک خواړه او نور شیان درکوی د همغه په لوری پس له مرګه او بیا ژوندی پاڅیدلو ستاسی بیا ورتګ دی.

### ءَ آمِنْتُمُ مِّنَ فِي السَّمَاءِ أَنُ يَّخُسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِيَ تَمُوُرُكُ

آیا مأمون ډاډه شوی یئ تاسی له هغه (الله) ځنی چه په آسمانونو کښی دی (په زعم ستاسی ای منکرانو) چه راپورته به کړی په تاسی باندی ځمکه (او ډوب به مو کړی پکښی) بیا به (ناڅاپه) هلته دا (ځمکه) ولړزیږی وخوځیږی

تفسیر: رومبی ئی انعامات راښوولی ؤ اوس د قهر انتقام او د پوښتنی شان راښیی او ویرول ئی مقصود دی یعنی بیشکه ځمکه تاسی لره تابعه او مسخره شوی ده مګر په یاد ئی ولرئ چه په هغی باندی حکومت د همغه د آسمان د څیښتن (خاوند) دی چه که وغواړی تاسی په ځمکه کښی داسی خښوی چه له چار چاپیره به ځمکه درباندی پورته کوی او په هغه وقت کښی به ځمکه ولرځیږی او تاسی د هغی په هم دا خوزیدلو سره پکښی ډوبیږی نو ځکه سړی لره نه ښائی چه د هغه خالق مختار له دربار ځنی بی ویری او بی پروا شی ـ او په شرارت باندی لاس پوری کړی او د هغه په ډیل او معطلی باندی مغرور شی!.

### آمْرُ آمِنْتُوْمِ مَنْ فِي السَّمَاءِ آنَ يُرْسِلَ عَلَيْكُوْ حَاصِبًا \*

آیا مأمون ډاډه شوی یئ تاسی له هغه (الله) ځنی چه په آسمانونو کښی دی (په زعم ستاسی) له دی نه چه وبه لیږی په تاسی باندی کاڼی ویشتونکی باد

تفسیر: یعنی په ډیره خوښی سره په ځمکه باندی ځځ راځځ ـ او خواړه او نور ضروریات ځان ته گتځ خو سره له هغه خپل الله تعالیٰ مه هیروی. که نه هغه الله تعالیٰ په دی باندی قادر دی چه پر تاسی باندی یوه سخته سیلی درولیږی یا د کاڼو باران درباندی اوروی ـ نو بیا به تاسی څه وکړلی شځ او ستاسی به دا ګرد (ټول) ځغلیدل ـ لاندی باندی کیدل په ځای پاتی کیږی.

تبركالذي(٢٩) الملك(٦٧)

### فَسَتَعُلَمُونَ كِيفَ نَذِيرِ

نو ژر ده چه پوه به شئ تاسی چه څه رنګه وو ویرول ځما

تفسير: يعنى له هغه عذابه چه تاسى ويرؤل كيږئ هغه څومره تباه كوونكى او ويروونكى ؤ؟.

### وَلَقَدُ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيْرِهِ

او خامخا په تحقیق دروغجن کړی ؤ (کفارو خپل انبیاء) چه پخوا له دغو (کفارو د مکی) څخه ؤ نو څه رنګه وو انکار عذاب ځما

تفسیر: یعنی له عاد او ثمود او له نورو سره کومه معامله چه شوی ده له هغی ځنی عبرت واخلئ! او وګورئ چه د هغوی په حرکاتو باندی هم مونږ انکار کړی ؤ نو هغه ځمونږ انکار څه رنګه د عذاب په صورت ورښکاره شو؟.

### ٱۅٙڵۄ۫ۑڒۘۉٳٳڮٳڶڟؽڔڣؘۏڠۿؙۄ۫ۻٙڡٚؾۊۜؽڠ۬ؠؚۻ۫ؽؙؖٵؽٮؙڛڬۿؾ ٳڒٳٳڵڗؙٷ۠ؿٳؾۜ؋ؠڴؚڷۺؙؿ۫۫ۼڝؿڗ۠۞

آیا نه ګوری دوی مرغانو ته (په هوا کښی) له پاسه د سرونو د دوی پرانیځی وزرونه او ټولوی (وزرونه خپل) نه نیسی نه ساتی دوی په هوا کښی له پریوتو مګر خو رحمٰن (ئی ساتی په رحمت او قدرت خپل) بیشکه هغه (الله) په هر څیز باندی بینا ښه لیدونکی دی.

تفسیر: پرومبی د آسمان او د ځمکی ذکر شوی ؤ دلته د هغو د منځ د شیانو ذکر دی. یعنی د الله تعالیٰ قدرت ته وګورئ چه مرغان د ځمکی او د آسمان په منځ کښی کله خپل وزرونه غوړوی او پرانیځی او خواره ئی کړی څرنګه ورسره الوځی؟ او کله ئی تولوی او سره له دی چه د ثقیل جسم او د درنی بنی او بشری خاوندان او مائل الی المرکز دی خو بیا هم هغوی لاندی نه رالویږی. او نه د ځمکی جاذبه قوت هغه وړوکی مرغه د خپل ځان په لوری راښکلی شی. وښیه پرته (علاوه) له الله تعالیٰ د چا قدرت لاس هسی دی؟ چه هغه ئی په فضاء او تشتیا کښی هسی ساتلی دی؟ بیشکه رحمٰن پخپل رحمت او حکمت سره د هغوی بنی (شکلونه) هسی جوړی کړی دی او په هغوی کښی ئی داسی یو قوت ایښی دی چه د هغه په وسیله هغوی بی تکلفه په هوا

تابركالذي(٢٩) الملك(٦٧)

کښی څو څو ګړی الوتلی او ګرځیدلی شی همغه د هر یوه څیز په استعداد باندی ښه پوهیږی او ګرد (ټول) مخلوق تر خپل نظر لاندی ساتی ښائی د مرغانو د مثال له بیان کولو څخنی دلته د دی په لوری هم اشاره ده چه الله تعالیٰ په دی باندی هم قادر دی چه له آسمانه عذاب راولیږی او کافران د خپلو شرارتونو له سببه د دی عذاب مستحق او لائق دی. خو څه رنګه چه د الله تعالیٰ رحمت مرغان یه هوا کښی ساتی د هغه رحمت له هغوی څنی عذاب هم همغسی لری کړی دی.

# اَمَّنَ هٰذَا الَّذِي هُوَجُنْدٌ لَكُمُ يَنُصُرُكُو مِنَّ دُونِ الرَّحُلِنِ الرَّحُلِنِ إِن الْكِفْرُ وَنِ الرَّحُلِنِ إِن الْكِفْرُ وَنِ الرَّحُلِنِ إِن الْكِفْرُ وَنَ الرَّفُونَ إِلَا فِي غُرُورِ ﴿

آیا څوک دی هغه (ذات) چه هغه لښکر ستاسی شی کومک مرستی (مدد) وکړی له تاسی سره (هیڅوک مو مددګار نشته) بی له رحمٰن نه دی کافران مګر خو په غرور غولیدلو کښی دی

تفسیر: منکران سخت غولیدلی دی که هغوی داسی گنی چه د هغوی باطل خدایان او د فرضی بتانو لښکری دوی د الله تعالیٰ له عذابه او له راتلونکی آفت محنی ژغورلی (بچ کولی) شی؟ ښه وپوهیږئ چه له رحمانه جلا (جدا) شوی هیڅوک به هغوی ته مدد او مرستی (امداد) ونه رسوی!

### امَّنْ هٰنَا الَّذِي يَرْنُ قُكُوْ إِنَّ آمُسَكَ رِنُ قَاةً \*

آیا څوک دی هغه (ذات) چه رزق درکړی تاسی ته که چیری بند کړی (الله) درڅخه رزق خپل (هیڅوک مو بی له الله رازق نشته)

تفسیو: یعنی که الله تعالیٰ د خوړو سامان او اسباب دربند کړی نو څوک به طاقت ولری چه په تاسی باندی د خوړو ورونه پرانیځی؟

### بَلُ لَاجُّوُ اِنْ عُتُوِّوَ نُفُوْرٍ @

بلکه ننوتلی او محکم شوی دی دوی په سرکشی عناد او تیښته نفرت کښی (له حقه).

تبركالذي(٢٩) الملك(٦٧)

تفسیر: یعنی دا خلق پخپلو زړونو کښی پوهیدل چه له الله تعالیٰ ځنی جلا (جدا) پاتی شوی نه د چا د نقصان مخه نیولی شی او نه چاته ګټه (فائده) رسولی شی. مګر یواځی د شرارت او سرکشی لامله (له وجی) کله چه د توحید او اسلام په لوری راوبللی شی نو تور خوری او یاغی کیږی.

# اَفَمَنُ يَمُشِى مُصِبًّا عَلَ وَجُهِهُ اَهُ لَا ى اَمَّنُ يَمُشِى مُصِبًّا عَلَ وَجُهِهُ اَهُ لَا ى اَمَّنُ يَمُشِى سَوِيًّا عَلَى صِرَاطٍ مُّسُتَقِيْدٍ ﴿

آیا پس هغه څوک چه ځی نسکور په مخ خپل باندی ښه لار موندونکی وی یا هغه څوک چه ځی. برابر سم په لاری سمی باندی.

تفسیر: یعنی د ظاهری کامیابی لاری طی کوی همغه تر اصلی مقصد پوری رسیدی شی چه په سمه لاره باندی د سریو په شان برابر لاړ شی هغه څوک چه په کډه لاره لکه ډانده نسکور ځی نو هغه د مقصود تر منزل پوری نشی رسیدلی دا د یوه موحد او د یوه مشرک مثال دی. په قیامت کښی د دوی دواړو په ورتګ کښی هم داسی فرق لیده کیږی.

### قُلْ هُوَالَّذِي اَنْشَا كُوُ وَجَعَلَ لَكُوُ السَّمْعَ وَالْاَبْصَارَ وَالْاَفِيدَةَ قَلِيلًا مَّا تَشَكُرُونَ ۞

ووایه (ای محمده!) دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا کړی ئی یئ تاسی او درکړی گرځولی ئی دی تاسی ته غوږونه (دپاره د سماعت اوریدلو د حق) او سترګی (دپاره د بصیرت پیژندلو د حق) او زړونه (لپاره د بصیرت پیژندلو د حق) ډیر لږ شکر وباسئ تاسی (په دغو ډیرو نعماؤ د الله).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د اوریدلو دپاره غوړونه او د لیدلو دپاره سترګی او د پوهیدلو دپاره زړونه راکړی دی تر څو د هغه حقونه ومنو او دا قوتونه په ښه لاره کښی مصروف کړو او د هغه طاعت او فرمان برداری وکړو مګر داسی شکرګزاره سړی ډیر لږ دی کافرانو ته وګورئ چه هغوی د دی نعمتونو حق څه رنګه په ځای راوړی؟ او د الله تعالیٰ دا ورکړی شوی قوتونه د هغه الله تعالیٰ یه مقابل څنګه استعمالوی؟.

### قُلُ هُوَالَّذِي ذَرَاكُونِ فِالْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ الْأَرْضِ

ووایه (ای محمده!) دغه (الله) هغه ذات دی چه پیدا (خواره) ئی کړئ تاسی په ځمکه کښی (دپاره د عبادت) او خاص ده ته به راټول کړل شئ تاسی (ټول لپاره د حساب او جزاء په قیامت کښی).

تفسیر: یعنی ابتدا هم له هغه څخه شوی ده او انتها به هم پر هغه وی. له هر ځایه چه راغلی یئ هلته به بیرته ځئ بایده ؤ چه له هغه ځنی یوه شیبه (لحظه) هم نه غافلیدئ او هر وقت د هغه په فکر او یاد کښی وئ. او زیار (کوشش) و کړئ تر څو د هغه مالک په مخ کښی تش لاس ونه دریږی مګر داسی بندګان ډیر لږ دی.

### وَيَقُوْلُوْنَ مَتَى هٰذَاالُوَعُدُانِ كُنُتُوْطِيوِيْنَ®

او وائی دغه (کفار مؤمنانو ته په تمسخر سره) کله به وی دا وعده (د حشر) که چیری یئ تاسی صادقان رښتینی (په دغه ویلو کښی نو مونږ پوه کړه په زمانه د راتلو د قیامت)

تفسیر: یعنی موند او تاسی به کله تولیږو؟ او د الله تعالیٰ په حضور تول کله سره ځو؟ او قیامت به کله وی؟ او ژر ئی راښکاره کړه!

### قُلْ إِنَّهَا الْعِلْمُ عِنْدَاللَّهِ وَإِنَّهَا أَنَا نَذِيرٌ مِّيلُينٌ ١٠

ووایه (ای محمده! دغو منکرانو ته) بیشکه د دی خبری یوه خبر (چه قیامت کله قائمیږی) په نزد د الله دی او بیشکه (خبره دا ده چه) زه ویروونکی یم شکاره (له جحیمه او نه یم خبر په وقت د راتلو د قیامت باندی)

تفسیر: یعنی د قیامت وقت او مهال زه ټاکلی (مقررولی) نه شم د هغه علم له الله تعالیٰ سره دی. هو هغه شی چه په یقین سره راتلونکی دی له هغه ځنی پوهول او د هغه له ویروونکی مستقبل ځنی ډارول ځما فرضی کار دی چه زه ئی ادا کوم تبرك الذي (٢٩) الملك (٦٧)

### فَكَتَارَاوَهُ زُلْفَةً سِيِّنَتُ وُجُوهُ الدِينَ كَفَرُ وَا وَقِيلَ هَلَاالَّذِي كُفَرُ وَا وَقِيلَ هَلَا الدِي كُنْ تُوْرِهِ تَكَاعُونَ ٩

پس کله چه ووینی دوی هغه (عذاب قیامت) ډیر نژدی نو بد شکله تور به شی مخونه د هغو (کسانو) چه کافران شوی دی او وویل به شی (دوی ته) دا همغه (عذاب) دی چه وی، به تاسو چه دغه مو (ژر) غوښتلو (په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی اوس خو د هغه د راتک په نسبت شور لګوی، خو کله چه هغه ټاکلی (مقرر) وقت ورنژدی شی د ډیرو لویو یاغیانو او سرکشانو خولی به چینګی پاتی کیږی او په ویجاړو (ورانو) مخونو بدو اشکالو او وچو شونډو به هک پک اریان په رډو سترګو ورته ګوری او هیڅ به ئی له لاسه نه وی پوره

### قُلُ أَرَّئِيْتُمْ إِنَ آهُلَكِنِيَ اللهُ وَمَنْ مَعِي آوُرَحِمَنَأْفَسُ يُجِيُرُ الْكِفِرِيْنَ مِنْ عَذَابِ الِيُورِ

ووایه (ای محمده! دغو منکرانو ته) آیا وینئ خبر راکړئ تاسی ماته که چیری هلاک می کړی الله او هغه خوک چه ځما سره دی (لکه چه تاسی د دی قصد کړی دی) یا رحم وکړی (الله) پر مونږ باندی په طول د عمر پس څوک دی چه وبه ژغوری (بچ به کړی) خلاص به کړی کافران له عذابه دردناکه څخه.

تفسیر: کفارو به تمنا کوله چه که محمد صلی الله علیه وسلم ژر مر شی نو دا قصه به پائ ته ورسیدی (العیاذ بالله) د هغه جواب داسی ورکوی چه فرض ئی کړی، که سم د ستاسی له اتکله محمد صلی الله علیه وسلم او د ده ملکری رضی الله تعالیٰ عنهم مره شی یا سم ځموند د مسلمانانو له عقیدی سره محمد صلی الله علیه وسلم او د ده ملکری د الله تعالیٰ په رحمت بریالیان (کامیاب) او مراد موندونکی شی نو په دی دواړو صورتونو کښی هر یو چه وی چه له هغی ځنی تاسی ته هیڅ یوه ګټه (نفعه) او فائده نه رسیدی ځمونډ انجام په دنیا کښی هر څه چه وی خو وی خو آخرت مو ډیر ښه دی ځکه چه مونډ په دی لاری کښی جداوجهد کوو. لیکن تاسی د خپلو ځانونو فکر وکړی چه په دی کفر او سرکشی سره تاسی به له هغه درد رسوونکی عذاب څخه چه راتلونکی دی څوک وژغوری (بچ کړی) ؟ ځمونډ فکر او اندیښنه پریږدی، پخپل فکر

تبركالذي(٢٩) الملك(٦٧)

کښی ولويږی ولی چه کافران په هيڅ ډول (طريقه) د الله تعالیٰ له عذابه ژغوريدونکی (بچ کيدونکی) نه دی.

### قُلُهُوَالرَّحْمٰنُ الْمُنَّابِ وَعَلَيْ وَتَوَكَّلُنَا ۚ

ووایه (ای محمده دغو منکرانو ته الله) رحمان دی چه ایمان مو راوړی دی پر هغه (رحمان) باندی او پر همغه (رحمان) باندی توکل کړی دی مونږ (په ټولو کارونو خپلو کښی)

تفسیر: یعنی محنګه چه محمونه ایمان په هغه الله تعالیٰ باندی دی نو د هغه په مرسته (مدد) محمونه ژغورنه (نجات) یقینی ده او کله چه مونه په صحیحی معنی سره پر هغه الله تعالیٰ باندی اسره او توکل لرو په ګردو (ټولو) مقاصدو کښی مو بری او کامیابی یقینی ده. ﴿ وَمَنْ یَتَوَکُلُ عَلَى اللهِ فَهُوَصَّبُهُ ۚ اِنَّاللَهُ فَهُوَصَّبُهُ ۚ اَو هر کله چه په تاسو کښی دا دواړه نشته نه ایمان او نه توکل \_ نو محه رنګه به تاسی بی فکره یئ؟.

### فَسَتَعُلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي ضَلْلِ مُّبِينٍ ٠

نو ژر به پوه شی تاسی په (وقت د لیدلو د عذاب کښی) چه څوک دی هغه (چه لویدلی دی) په ګمراهی ښکاره کښی (له مؤمنانو او کافرانو)

تفسیر: یعنی موند مؤمنان داسی یو چه ستاسی کمان دی یا تاسی منکران همنسی یئ چه ځموند عقیده ده.

### قُلْ آرَءَيْتُو إِنَ آصُبُحَ مَأَوْ كُوْغُورًا فَهُنْ يَالْتِيكُوْ بِمَأْءٍ مَّعِينٍ ﴿

ووایه (ای محمده دغو منکرانو ته) آیا وینئ خبر راکړئ تاسی ماته که چیری گهیځ (سحر) وګرځی اوبه ستاسی ښکته (په ځمکه کښی ننوتلی ورکی) نو څوک دی هغه چه راولی تاسی ته اوبه روانی شفافی یاکی صافی.

تفسیر: یعنی د مرینی او ژوندون کرد (تول) اسباب د هغه الله تعالیٰ د قدرت په لاس دی یوه اوبه د مثال په ډول (طریقه) واخلئ چه په هغه باندی هر شی ژوندی دی. فرض ئی کړئ که د چینو ـ ویالو ـ کوهی او نورو اوبه وچی شی او د ځمکی لاندنی عمق او تل ته ورښکته شی لکه چه زیاتره د تودوخی په موسم کښی پیښیږی نو د چا له لاسه به پوره وی چه لکه مرغلری غوندی جاری پاکی رڼی او صافی اوبه په زیاته اندازه سره راپیدا کړی چه ستاسی ژوندون او بقاء لره کافی وی. نو ځکه یو متوکل مؤمن لره ښائی چه په هغه خالق الکل مالکعلیالاطلاق باندی هیله (امید) او اسره ولری. له هم دی ځایه وپوهیږی کله چه د هدایت ګردی (تولی) چینی وچی شوی دی نو په دغه وقت کښی د هدایت او د معرفت نه وچیدونکی چینه د محمد صلی الله علیه وسلم په مبارک صورت بهول هم د هغه مطلق رحمٰن کار دی چه د خپل فضل او انعام ځنی د ګردو (تولو) ذویالارواحو او ساکښانو (جاندارو) د ظاهری او باطنی ژوندون سامان پیدا کړی دی که په فرض محال سره دا چینه وچه شی لکه چه د اشقیاؤ تمنا ده نو څوک به وی چه مخلوقاتو لره داسی صافی شفافی اوبه راپیدا کړی شی؟.

#### تمت سورة الملك بفضل الله وكرمه ومنه

سورة القلم مكية الا من آية (١٧) الى غاية آية ٣٣ ومن آية (٤٨) الى غاية (٥٠) فمدنية وهى اثنتانوخمسون آية وفيها ركوعان رقمها (٦٨) تسلسلهاحسب النزول (٢) نزلت بعد سورة العلق. د «القلم» سورت مكى دى پرته (علاوه) له (١٧) آيته تر ٣٣ آيت پورى او له (٤٨) آيت محخه تر (٥٠) آيت

پوری چه مدنی دی (۹۲) آیتونه او دوه رکوع لری په تلاوت کښی (۹۸) او په نزول کښی دوهم سورت دی

وروسته د «العلق» له سورت څخه نازل شوی دی

### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

### نَ وَالْقَلِمِ وَمَا يَسْطُرُونَ الْمَا اَنْتَ بِيغَمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ ﴿

قسم دی په قلم او په هغه څه چه دوی ئی لیکی چه نه ئی ته (ای محمده!) په نعمت (فضل انعام) د رب خپل سره لیونی

تفسیر: د مکی مشرکانو پیغمبر ته (العیاذ بالله) لیونی ویل ځینو به ویل چه په دوی باندی د شیطان اثر لویدلی دی چه داسی یو ناڅاپه له ګرد (ټول) کور کهول او تبر څخه جلا (جدا)

تبركالذي(٢٩) القلم(٦٨)

شوی داسی غتی خبری کوی چه هیڅوک ئی نشی منلی ـ حق تعالیٰ د دی باطل خیال تردید او د خپل پیغمبر تسلی وفرمایله ـ یعنی بر هغه چا باندی چه د الله تعالیٰ دومره لوی فضل او انعام شوی وی چه د هغه مشاهده هر لیدونکی یه سه شان سره کولی شی ـ مثلاً اعلیٰ درجی فصاحت د حکمت او د پوهنی خبرو ئی د مخالفینو او موافقینو په زړونو کښی ډیر قوی تاثیر اچولی دی او سره د داسې لوړي (اوچتې) رشي (خوي) او ښو اخلاقو دوي ته ليوني ويل پخپله د ويونکي لیونتوب نه دی؟ په دنیا کښې ډیر لیونیان او اعلیٰ درجه مصلحان تیر شوی دی چه هغوی ته به هم ړومېنيو خلقو ليوني ويل مگر د هغو د تاريخي معلوماتو هغه ذخيره چه د قلمونو په وسيله د یانو یه منځ کښې لیکلي شوی ده په لوړ (اوچت) غږ سره شاهدې لولي چه د دې رښتينو لیونیانو او د هغو بللی شویو لیونیانو سریو د ژوندانه د حالاتو یه منځ کښی څومره د ځمکی او د آسمان فرق او توپیر (تفاوت) شته؟ نن محموند د پیغمبر (العیاذ بالله) لیونی بلل بالکل داسی دی لکه د دنیا د ګرد (تول) جلیل القدر اولوالعزم مصلحین یه هره زمانه کښی ناپوهانو او شریرانو لیونیان بلل. خو څرنګه چه تاریخ د هغو مصلحانو په لوړو (اوچتو) کارونو باندی دوام او د بقاء مهرونه ثبت او لګولي دی او د هغو لیوني ویونکیو نومونه او نښي هم نه دی پاتي نژدی دی چه قلم او د هغه به وسیله سره لیکلی شوی لیکی د محمدی ذکر خیر ـ او بی مثاله چاری ـ او علوم او معارف هم د همیشه دیاره تل لیکلی وساتی او د هغو کسانو نومونه او نسی به یه دنیا کښی پاتی نشی چه دوی ئی لیونی ښوول. یو وقت داسی هم په دنیا کښی راتلونکی دی چه توله دنیا به د محمدی صلی الله علیه وسلم د حکمت ـ معارف او پوهنی ستاینه (صفت) کوی او د دوی ذات به لکه یوه ډیر ښه کامل انسان په شان د یوی اجتماعی عقیدی په ډول (طريقه) ومنى كله چه د چا لوړوالي (اوچت والي) او لوئي او فضيلت قدوس الله تعالىٰ په ازل الارال کښي يخپل نوراني قلم سره د لوح محفوظ ير تختي باندي نقش کړي وي نو څوک به طاقت ولری چه یواځی د مجنون او د مفتون په ناکاره تشبیهاتو سره د هغه لیک یوه څنډه (غاړه) هم محو او وتوږلي شي؟ هغه څوک چه داسې خيال لري هغه خورا (ډير) جاهل او مجنون او ډير نايوه او ليوني دي.

### وَإِنَّ لَكَ لَاجُرًا غَيْرُمَمُنُونٍ ﴿

او بیشکه چه دی خاص تا لره خامخا اجر بدل ثواب بی انتهاء

تفسیر: یعنی تاسی مه خپه کیږی د دوی له دی لیونی بللو څخه ستاسی اجر او ثواب زیاتیږی او ستاسی غیرمحدود هدایت فیض انسانی بنینوعو ته رسیدونکی دی. او د هغو بی انتها ثواب تاسی ته رسیدونکی دی آیا د لیونیانو او پاګلانو مستقبل به هسی روڼ او شاندار او پایدار وی؟ لکه چه ستاسی دی؟. یا د کوم لیونی طرز عمل او پروګرام او د عمل لاری داسی بری موندی شی

تبركالذي (٢٩)

لکه چه ستا دا د طریق او تګ په بری سره پائ ته رسیږی؟ لکه چه د چا رتبه د الله تعالیٰ په دربار کښی دومره لوړه (اوچته) وی نو که هغه ته څو احمقان لیونی ووائی څه پروا ده ؟.

### وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلِيَّ عَظِيْرٍ ۗ

او بیشکه چه ئی ته (ای محمده) هرومرو (خامخا) په خلق خویونو (دین ډیر لوی باندی).

تفسیر: یعنی یه هغو اعلیٰ اخلاقو او ملکاتو سره چه د الله تعالیٰ له جانبه تاسی ستایلی شوی یی کله په لیونیانو کښي د هسې ښو خویونو تصور کاوه شي؟ د یوه لیوني په خبرو ـ اترو ـ کار ـ روزگار کښي هيڅ کله د نظم او ترتيب اثر نه ليدل کيږي او نه خبري يي ير چارو باندي منطبقی وی. او حال دا دی چه ستاسی په مبارکه ژبه باندی پاک قرآن چلیږی او ستا ښه اعمال ـ افعال او اخلاق د هغه بي غږه تفسير دي. ياک قرآن د هغو ښيګنو (خوبيانو) او محاسنو ته چه دعوت او بلنه کوی هغه ګرد (ټول) ستاسی په وجود کښی فطرتاً شته. او د هغو بدو چارو ـ خرابی او معایبو ځنی چه امتناع او رتنه کوی هغه طبعاً هیڅ ستاسی په وجود کښی نشته او تاسی بیخی له هغو ځنی لری ګرځی او تری بیزار یځ او منفور ئی ګنځ. ستاسی د پیدایښت ډول (طریقه) \_ ساخت او تربیت داسی واقع شوی دی چه ستاسی هیڅ یو حرکت او هیڅ یو کار او شي د تناسب او اعتدال څخه يو بڅرکي هم دي خوا هغي خوا ته وړاندي وروسته نه ځي ستاسي *ښه اخلاق تاسی ته اجازه نه درکوی چه د جاهلانو او سپکو او ناپوهو خلقو هسی طعن او* تشنیع او چتی (بیکاره) خبرو ته غوږ کیږدی د هغه چا چه خلق دومره عظیم او د نظر مطمح دومره لوړ وی نو هغه به څرنګه د يوه ليوني په ليوني ويلو سره خپل چرت (خيال) خرابوی؟ تاسی خو د هغه چا چه تاسی ته به ئی لیونی ویل یه ښیګټه (فائده) نیکخواهی او دردمندی یسی دومره ګرځئ چه د هغوی لامله (له وجي) په رېړو (تکليفونو) ـ کړاونو کښې مو ځان ويلې کړی وی او په ﴿ فَلَعَكُكَ بَاخِهُ لَفْسُكَ ﴾ سره مخاطب شوی بئ په حقیقت کښی له ګردو (ټولو) ځنی زیات د اخلاَقو د لوینی او عظمت خورا (ډیره) زیاته ژوره خبره خو دا ده چه سړی د دنیا د دی حقیرو شیانو د معاملی یه وقت کښی له الله تعالیٰ ځنی غافل او ذاهل نشی ـ تر څو چه دغه خبره د چا په زړه کښې وي د هغه ګردي (ټولي) معاملي او چاري د عدالت او اخلاقو په تله کښي په ښه شان سره تللي کيږي. شيخ جنيد بغدادي رحمة الله عليه څرنګه ښه فرمايلي دي «سمى خُلَقه عظيماً اذ لم تكن له همة سوى الله تعالى،عاشر الخلّق بخلقه وزايلهم بقلبه فكان ظاهره مع الخلق و باطنه مع الحق» او د ځينو حكيمانو په وصيت كښي راغلی دی

عليك بالخلُق مع الخلُق وبالصدق مع الحق، له خلق او له خالق سره به خه خلق او خه

عمل اوسه!.

### فَسَتَبْصِرُ وَيُبْصِرُ وَنَ<sup>ق</sup>ِ بِلَيْتِكُو الْمَفْتُونَ 🕑

پس ژر به ووینی ته (ای محمده!) او وبه وینی دغه (منکران هم) چه په کوم یوه له تاسو څخه لیونتوب دی

تفسیر: یعنی په زړه کښی پخوا له دی نه تول ښه پوهیدل لیکن عنقریب دواړو ته به په کتنه سره هم ورښکاره شی چه د دوی په منځ کښی کوم یو هښیار \_ عاقبت اندیش او په وروستنی اندیشنه کښی و؟ او کوم سړی ناپوه او بی سده (بی عقله) و؟ چه د هغه لامله (له وجی) ئی لکه لیونیان چتی چتی (بیکاره بیکاره) خبری کولی.

### إِنَّ رَبَّكَ هُوَاعُلُو بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ اعْلَوُ بِالْمُهْتَدِيْنَ ۞

بیشکه رب ستا چه دی همغه ته ډیر ښه معلوم دی هغه څوک چه ګمراه شوی دی له لاری د ده څخه او همغه (الله) ته ښه معلوم دی لار موندونکی (چه مؤمنان دی).

تفسیر: یعنی پوره علم خو له الله تعالیٰ سره دی چه کوم یو په لار راتلونکی دی؟ او کوم یو له لاری ځنی چپ (غلط) درومی؟ لیکن نتایج ګردو (ټولو) ته ښکاره کیدونکی دی او ټول به سره پوهیږی چه څوک بریالی (کامیاب) دی او څوک د شیطان په لمسون پاتی او نامراد شوی دی.

### فَلَاتُطِعِ الْمُكَذِّبِينَ ۞وَدُّوْ الوَثْدُ هِنُ فَيْدُ هِنُوْنَ ۞

نو ته مه منه (خبره) د دروغجن کوونکیو خوښوی دوی چه که ته نرمی کوی (له دوی سره) نو دوی به هم نرمی کوی (له تاسره)

تفسیر: یعنی په لار راتلونکی او بی لاری ګرد (تول) د الله تعالیٰ په محیط علم کښی ټاکلی (مقرر) شوی دی نو ځکه د دعوت او د تبلیغ په معامله کښی د مخ اړولو او د رعایت دومره ضرورت نشته څوک چه د لار موندلو وړ (قابل) وی هغه هرومرو (خامخا) لار مومی. او هغه چه ازلی محروم وی هغه په هیڅ لحاظ او مروت سره منونکی نه وی د مکی کافرانو به ځمونډ پیغمبر ته ویل چه تاسی د بت پرستی په نسبت خپله دا سخته رویه ترکه کړی! او ځمونډ د معبودانو

تبركالذي(٢٩) القلم(٦٨)

بیخی تردید مه کوی تر څو مونږ هم ستا د الله تعظیم و کړو! او ستاسی د طور ـ طریق ـ مسلک ـ مشرب ـ او له دین سره متعرض نه شوو امکان لری چه د یوه اعظم مصلح په زړه کښی چه په «عظیم خلق» سره پیدا شوی وی د ښه نیت له خوا داسی یو فکر یا خیال پیدا شی څنګه چه د لږ نرمی له غوره کولو کار چلیږی نو د څه مدت له مخی د دی پاسته تګ له غوره کولو ځنی به څه نقص راپیښیږی؟ نو ځکه حق تعالیٰ تنبیه ورته وفرمایله چه تاسی د دی دروغجنانو خبرو ته غوږ مه پدئ! د دوی مقصد دا دی چه تاسی د کفر په نسبت پاسته اوسی! ایمان راوړل او صداقت منل د هغوی مقصد نه دی. او ستاسی د بعثت اصلی مقصد په دی ډول (طریقه) سره په لاس نه راځی، تاسی د هر لوری ځنی سترګی واړوئ او خپله وظیفه او فرض ادا کړئ تاسی د دی خبری ده وار او اجاره دار نه یئ چه څوک یی منی؟ که ئی نه منی؟

**تنبیه:** د مداهنت او د (مدارات) په منځ کښی نری فرق شته مداهنت مذموم او مدارات محمود دی فلا تغفل.

### وَلَا ثُطِعُ كُلَّ حَلَّانٍ مِّهِيْنِ<sup>نَ</sup>

نو ته خبره مه منه د هر ډير قسم خوړونکی سپک (يا د دروغجنو ځکه چه دروغجن سپک وی په خلقو کښی).

تفسیر: یعنی د چا په زړه کښی چه د الله تعالیٰ د نامه عظمت نه وی نو د دروغو قسم خوړل هغه ته یوه خوشی خبره ښکاری ـ کله چه خلق د هغه په خبرو باور نه کوی نو ځکه د هغو د یقین راوړلو دپاره څو څو ځلی قسمونه خوری او ځان په دی وسیلی سره ذلیل او بی قدره کوی.

### ۿؠۜٵۯۣڡۜۺۜٵٚ؞ٵؚڹؘڡؚؽۄؚڞٚ؆ؽٵ؏ؚڷڵڂؽۯۣڡؙۼؾؘۮٟٲۺؽۅۨٷؾؙڷۣٵڹؽ ڎڵؚڮؘۯڹؽۅؖ

عیب ویونکی تلونکی په چغلی سره منع کوونکی د خیر له حده تیریدونکی (په ظلم کښی) ډیر ګنهګار بدخوی سخت ویونکی وروسته له دی ټولو عیبو حرام زاده

تفسیر: یعنی سره د دی خصلتونو بدنام او بد انجام او د خاص او عام رسوا هم وی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چه «دا کرد (تول) د کافرانو وصف دی سری دی دننه خپل ځان ته کوری که چیری هسی کوم خصلت یکښی وی هغه دی پریږدی!»

تبركالذي(٢٩)

تنبیه: د «زنیم» معنی د ځینو اسلافو په نزد ولدالزنا او حرامزاده دی. د هغه کافر په نسبت چه دا آیت نازل شوی دی هغه هم داسی و چه ولید بن مغیرة نومیده او د مکی معظمی یو لوی مشر سړی او د اسلام سخت دښمن و.

#### اَنْ كَانَ ذَامَالِ وَبَنِيْنَ اللهِ

#### د دی دیاره چه دی و خاوند د مال او د ځامنو.

تفسیر: یعنی که یو سری په دنیا کښی طالعمن او خوش قسمت وی لکه چه مال دولت ځامن او شته ولری نو یواځی په دی سره د دی وړ (لائق) نه دی چه د هغه هره خبره ومنله شی. اصلی شی په انسان کښی شرافت نجابت ـ او ښه اخلاق دی څوک چه شرافت او ښه اخلاق نه لری ښو مسلمانانو لره نه ښائی چه د هغه خبری ته غوړ وباسی یا ئی په غولونکیو چارو باندی تیروځی.

### إِذَا تُتُلِى عَلَيْهِ اللَّيْنَا قَالَ أَسَاطِلُهُ الْأَوَّلِينَ@

کله چه ولوستل شی په ده باندی آیتونه (د قرآن) ځمونږ نو وائی دا قصی نقلونه دی د پخوانیو. (خلقو)

تفسیر: یعنی د الله اکرم شانه واعظم برهانه خبری په داسی ویناؤ سره دروغ ګڼی.

### سَنَسِمُهُ عَلَى الْخُرْطُومِ ۞

ژر دی چه داغ به کیږدو ده لره پر پوزه (خلتم) باندی (تحقیراً).

تفسیر: وائی ولید بن مغیرة د قریشو یو سردار و چه په هغه کښی دا گرد (تول) اوصاف مجتمع ؤ پر پوزه او خلتم باندی ئی له داغ ورکولو څخه د هغه رسوائی مختوروالی او سپکتیا مراده ده ښائی چه په دنیا کښی په حسی ډول (طریقه) کوم داغ په ده باندی هم لویدلی وی یا به په آخرت کښی ورباندی خیژی.

### إِثَّابِكُونِهُمُ كِمَا بِكُوْنَا أَصْحِبَ الْجِنَّةِ

بیشکه مونبر ومو ازمویل دغه (مکیان په قحط سره) لکه چه ازمویلی ؤ مونبر

خاوندان د باغ.

تفسیر: یعنی د مال او د اولاد زیادت د کوم مقبولیت علامت او نبه نه ده او د الله تعالیٰ په نثرد د هسی شیانو څه قدر او قیمت نشته نو ځکه نه ښائی چه د مکی کافران په دی شیانو باندی مغرور شی دا خو د الله تعالیٰ له لوری هغوی ته د ازموینی دپاره ورکړی شوی دی لکه چه د پخوانیو خلقو ازموینه هم پری شوی وه.

### إِذْ اَقْتُمُوْ الْيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِيْنَ فَوَلا يَسْتَثَنُّوْنَ @

کله چه قسمونه وخوړل دوی ټولو چه هرومرو (خامخا) پری به کړو میوی د هغه باغ په اول وقت د صباح کښی او استثنا ئی ونه کړه إن شاء الله ئی ونه ویل (یا ئی ونه ایستله حصه د فقیرانو لکه چه پلار به ئی ایستله)

تفسیر: خو ورونه ؤ چه هغوی ته له پلاره په ترکه کښی یو میوه دار باغ پاتی شوی ؤ چه په هغه کښی کر هم کیده او گرده (توله) کورنی د هغه له حاصلاتو ځنی خوشاله ؤ. د پلار په زمانه کښی داسی عادت ؤ په هغه ورځ کښی چه د باغ میوی ټولیدی یا کښت (فصل) ریبل کیده نو د ښار ګرد (ټول) فقیران او اړ (مجبور) سړی به هم هلته ټولیدل او دی ګردو (ټولو) ته به د هغو میوو او کښتو (فصلونو) ځنی لږ او ډیر ورکول کیدل ـ او په هم دی خیر او خیرات سره په هغه باغ کښی لویه ګټه (فائده) او برکت ؤ د هغه له مړه کیدلو څخه وروسته د ده د ځامنو په فکر کښی دا خبره وروګرځیده دومره میوه او کښت (فصل) چه فقیران له مونږ ځنی وړی که دا ګرد (ټول) مونږ پخپله سره ټول کړو نو مونږ ته به له هغه ځنی ډیری ګټی راورسیږی ولی دا کورونو ته راشی نو پخپلو منځونو کښی ئی مشوره وکړه او دا ئی سره غوټه کړه چه سهار د کورونو ته راشی نو پخپلو منځونو کښی ئی مشوره وکړه او دا ئی سره غوټه کړه چه سهار د داسی سره غوټه کړ إن شاء الله تعالیٰ ئی هم پکښی ونه ویل.

### فَطَافَ عَلَيْهَا طَأَيْفٌ مِّنُ رَبِّكَ وَهُمُونَاأِبْمُونَ® فَأَصَّبَحَثُ كَالطَّيرِ نُجِرِهُ

پس نازله شوه پر دغه (باغ) یوه طواف کوونکی (بلاء سوځوونکی اور) په شپه کښی له (طرفه د) رب ستا حال دا چه دوی اوده ؤ پس تر ګهیځ (سحر وختی) پوری وګرځید (هغه باغ لکه له بیخه) ریبلی شوی کښت (فصل) یا تک تور لکه توره شیه

تبركالذي(٢٩) القلم(٦٨)

تفسیر: یعنی د شپی له مخی سخته سیلی راوالوته یا اور ولگید یا بل کوم افت پری نازل شو او گرد (تول) کبت (فصل) او باغ له کاره ووت او تک تور و گرځید.

### ڣۜؾؘٵؘۮۉٙٳڡؙڞؙڽؚڿؚؽڹۜ۞ؖٳڹٳۼ۫ۘۮؙٷٳۼڸڂۯؿؚڮٛۏٳڹؙڴڬٛؾؙۊ۫ۻڔؚڡؚؽڹۘ۞ ڣٵٮؙڟؘڬڨؙٷۉۿؙۄ۫ۑؾۜڿٵڣؾؙٷڹ۞ٲڽؙڵٳڽؽڂ۠ڬڹۜؠٵڷؽۅٛڡٞ؏ڬؽڴؙۄٛؠؚٞۺڮؽڹ۠۞ۨ ۊۜۼؘۮۉٳۼڸڂۯڎٟۊ۬ؗٮؚڔٮؿڹ۞

بیا ئی یو بل ته ورغږ کړل په وقت د صباح کښی (داسی) چه صباح له وقته ورشئ کښتو (فصلونو) خپلو ته که چیری یئ تاسی پری کوونکی (د میوی لو کوونکی د کښت ـ فصل) نو لاړل دوی او دوی پخپلو منځونو کښی پتی خبری سره کولی (داسی) چه داخل نه شی هرومرو (خامخا) هغه (باغ ته) نن ورځ پر تاسی باندی هیڅ مسکین محتاج اړ (مجبور) سړی او سهار لاړل په منع د فقیرانو سره (باغ ته) حال دا چه قادر ؤ (په منع د فقیرانو په زعم خپل).

تفسیر: یعنی په دی یقین او باور سره وخوځیدل چه اوس به درومی او ګرد (تول) کښت (فصل) او د باغ حاصلات به په لاس راولی.

### فَكَتَّارَ أَوْهَا قَالُوْ آلِتَا لَضَا لَوُنَ فَ بِلُ نَحْنُ مَحْرُوْمُونَ<sup>®</sup>

بیا هر کله چه وئی لید هغه (باغ تک تور سوځیدلی) وی ویل بیشکه مونږ خامخا لاره ورکه کړی ده (د خپل باغ) بلکه مونږ پخپله محرومه بی برخی شوی یو (له حاصلاتو په سبب د منعی د فقراؤ).

تفسیر: هغه ځمکه او باغ داسی ډاګ ډبر (خراب) شوی ؤ چه دوی هلته ورسیدل هغه ئی نشو پیژندلی او داسی ئی وگڼل چه لار ئی ورکه کړی ده او بل کوم لوری ته وتلی دی نو بیا چه سه ورته ځیر شول او غور ئی وکړ وپوهیدل چه ځای خو همغه دی چه دوی ورته راغلی دی مګر دوی له هغه ځنی بی برخی او بی نصیبه دی او د الله تعالیٰ له درباره محروم شوی دی.

### قَالَ أَوْسَطُهُمْ الْمُ اقْلُ لَكُمُ لَوْلَا شُبِعُونَ ®

وویل منځنی بهتر د دوی (په عقل کښی) آیا ما نه ؤ ویلی تاسی ته ولی په پاکی نه یادوی تاسی الله او توبه نه وباسئ له منع د فقیرانو یا ولی نه وایی إن شاء الله)

تفسیر: د دوی په منځ کښی منځنی ورور ډیر پوه او هښیار ؤ ده د مشوری په وقت هغوی ته تنبیه کړی وه او دا خبره ئی ورته ویلی وه چه وګوری وروڼو! الله تعالیٰ مه هیروئ! ځکه چه دا ټول د هغه احسان او انعام دی نو تاسی هم له فقیرانو او مسکینانو څخه هغه مه منع کوئ. کله چه چا د ده خبری ته غوږ کینښود نو دی هم چپ شو او په پته خوله له هغوی سره ملګری شو. څرنګه چه دا خرابی ئی ولیده نو ژر ئی هغه خبره بیا ور په یاد کړه.

### قَالُوْاسُبُطْنَ رَبِّنَآاِتَاكُنَّا ظٰلِمِيْنَ۞فَاقَبُلَ بَعْضُهُمُ عَلَىٰ بَعْضٍ تِيَتَلَاوَمُونَ۞

وویل دوی پاکی ده رب محمون لره بیشکه مون و پخپله ظالمان (په منع د فقراؤ کښی) بیا مخ واړاوه ځینی د دوی پر ځینو نورو باندی چه یو بل به ئی ملامتوه.

تفسیر: اوس ئی پخپل تقصیر باندی اعتراف و کړ او گردو (تولو) د الله په لوری مخ واړاوه . او لکه چه د عمومی مصیبت د وقت قاعده ده یو په بل باندی ئی الزام وروستو او در گرده (توله) به ئی یو بل د دی مصیبت سبب او عامل شمیره .

# قَالْوَالِوَيُكَنَآ اِتَّاكُتَا طُغِينَ ﴿عَلَى رَبُّنَآ اَنَ يُبُدِلَنَا خَيْرًامِّنُهُ اَنَّ الْخِيرُنَ ﴿ عَلَى رَبُّنَآ الْفَيْدُونَ ﴿ خَيْرًامِنُهُ مَا اللَّهِ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُؤْنَ ﴿

وی ویل دوی ای هلاک افسوس خرابی ده مونږ لره بیشکه مونږ وو له حده تیریدونکی ښایی چه رب محمونږ بدل راکړی مونږ لره خیر غوره له دی

#### (باغچی) څخه بیشکه مونږ رب خپل ته رغبت کوونکی یو.

تفسیر: په پای (آخر) کښی تول سره یو ځای شول وی ویل چه په رښتیا سره مونږ ګرم (قصور وار) او ملامت یو ځکه چه مونږ د فقیرانو او غریبانو د برخی د خوړلو په قصد وتلی وو او د حرص او طمع لامله (له وجی) مو اصلی ګټه (فائده) هم له لاسه ووتله. دا څه خرابی چه مونږ ته راسیدلی دی د هغه ذمه وار مونږ پخپله یو \_ مګر اوس هم مونږ له الله تعالیٰ څخه بی هیلی او ناامیده نه یو او د هغه له مهربانی او لورینی (رحمت) ځنی دا خبره لری نه ګڼو چه هغه له خپل فضل او رحمت ځنی مونږ ته له هغه پخوانی باغ څخه یو بل ښه باغ را په برخه کړی.

### كَنَالِكَ الْعَنَابُ وَلَعَنَابُ الْإِخْرَةِ آكْ بَرُ كُوْكَانُو الْيَعْلَمُونَ ﴿

هم داسی (رائحی آفت ـ عذاب په دنیا کښی مخالفانو ته له حکمه د رب) او خامخا عذاب آفت د آخرت ډیر لوی دی که چیری وی دوی چه پوهیدلی (په سختی د عذاب د آخرت نو مخالفت به ئی نه ؤ کړی).

تفسیر: یعنی دا خو د دنیا د عذاب یوه وړوکی نمونه وه چه هیچا ئی مخه نشوه نیولی نو د آخرت د خورا (ډیر) لوی عذاب مخه به څوک ونیولی شی. که پوه وی نو ښائی چه سړی په دی خبره باندی ښه وپوهیږی.

### إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ عِنْكَ رَبِّهِمْ جَنَّتِ النَّعِيْمِ ﴿

بیشکه ویریدونکیو (له الله ځان ساتونکیو له معاصیو) ته په نزد د رب د دوی جنتونه ډک له نعمتونو دی.

تفسیر: یعنی د دنیا باغ وبهار پسی دومره زیات ولی لویدلی یی د جنت باغونه له دی ځنی په څو څو درجو لوړ (اوچت) او غوړ دی چه هر راز (قسم) نعمتونه پکښی شته او د هوسائی (آرام) ګرد (ټول) اسباب خاص متقیانو او ویریدونکیو لره راټول شوی دی.

### أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ۞ مَالَكُوْ كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ۞

آیا پس وبه گرځوو مونږ مسلمانان (حکم منونکی) په شان د مجرمانو ګنهګارانو (په خلاصی او ثواب بلکه نه ئی ګرځوو) څه شوی دی تاسی ته تبركالذي (٢٩) القلم (٦٨)

#### خرنګه حکم کوئ تاسی (خبره غوته کوئ په برابری د منکرانو او مؤمنانو).

تفسیر: یعنی د مکی کفارو د غرور او تکبر له مخی پخپلو زړونو کښی داسی ټاکلی (مقرر کړی) ؤ «که د قیامت په ورځ پر مسلمانانو باندی عنایت او بښنه وشی نو پر مونږ باندی به له هغه څخه ښه او زیاته مرحمت کیږی» او لکه چه په دنیا کښی مونږ په آرامی او هوسائی (راحت) کښی یو هلته به هم له مونږ سره هم داسی معامله کیږی نو دلته داسی فرمائی چه دا به څرنګه کیدی شی؟ که داسی وشی نو د دی مطلب به داسی وی چه د یوه وفا لرونکی غلام چه تل د خپل بادار (سردار) د حکم منلو دپاره تیار ولاړ وی او د یوه بدکار او باغی سړی انجام به سره یو شان ته وی بلکه هغه بدکار له وفادار ځنی ښه وی. دا هغه خبره ده چه سلیم عقل او صحیح فطرت ئی هیڅ نشی منلی.

# آمُرُلكُوُ كِمَتُ فِيُهِ تَدُرُسُونَ اللَّا لَكُوْ فِيهِ لَمَا تَعَكَّرُونَ اللَّهِ المَا تَعَكَّرُونَ اللَّهِ المَا تَعَكَّرُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللِّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ

آیا له تاسی سره شته کوم کتاب چه په هغه (له آسمانه نازل شوی کتاب) کښی لولئ تاسی داسی چه بیشکه تاسی لره دی په هغه (کتاب) کښی خامخا هغه څه چه خوښوئ ئی تاسی. آیا شته تاسی لره قسمونه پر (وعدو د) مونږ باندی چه رسیدلی وی تر ورځی د قیامت پوری بیشکه چه شته تاسی ته هغه چه پری حکم کوئ تاسی پوښتنه وکړه له دوی نه چه کوم یو له دوی نه په دغه (حکم چه کوی ئی) ضامن ذمه اخیستونکی دی (دوی ته).

تفسیو: یعنی دا خبره چه مسلم او مجرم سره یو برابر وگڼل شی ښکاره ده چه له عقل او فطرت څخه مخالفه ده. بیا د دی په تاکید او تائید کښی کوم عقلی دلیل هم له تاسی سره شته؟ آیا په کوم معتبر کتاب کښی داسی کوم مضمون تاسی لوستی دی چه هر هغه شی چه تاسی ئی د خپلو ځانونو دپاره غوره کوی، همغه به تاسی ته درکاوه شی؟. او ستاسی گردی (ټولی) غوښتنی او په زړه پوری خبری پوره کیدونکی دی؟ یا به الله تعالیٰ تر قیامت پوری داسی قسم خوړلی وی چه تاسی هر هغه شی چه پخپلو زړونو کښی وتاکی (مقرر کړئ) همغه به تاسی ته درکاوه شی؟ او همغسی چه اوس تاسی هم په عیش او استراحت کښی یئ تر قیامت پوری به په هم دی حال کښی وساتل شئ؟ هغه سړی چه د دوی له منځه داسی دعوی کوی نو د دی خبری د

تبركالذي (٢٩) القلم (٦٨)

ثابتولو ذمه واری ښائی پخپله غاړه ونیسی رائیوله او مخامخ ئی ودروه چه وئی وینو او وئی یوښتو چه له کومه وائی؟ او څه غړیږی؟.

### آمُرَكُمْ شُرَكَآنِ فَلَيَ أَتُوابِشُرَكَآبِهِمُ إِنْ كَانُواطِيقِينَ @

آیا شته دوی لره شریکان (په دغه دعوی کښی په زعم د دوی) نو رادی ولی هغه شریکان خپل که چیری وی دوی صادقان رښتینی (په دی دعوی خپله کښی).

تفسیر: یعنی که له هغوی سره هیڅ یو عقلی او نقلی دلیل نشته او یواځی د دروغو بتانو په نامه داسی ویناوی کوی چه هغوی به له مونږ سره داسی او هسی کوی او داسی مرتبی رابښی ځکه چه هغوی (استغفر الله) په خدائی کښی برخه لرونکی او مله دی نو په داسی دعوو کښی د هغوی رښتینوالی هلته ثابتیږی چه دوی دی شریکانو ته د الله تعالیٰ په مخ کښی هم دعوت او بلنه ورکړی او د هغوی په وسیله خپلی په زړه پوری خبری او چاری پر دوی باندی اجراء کړی. خو دا خبره دی هر چاته په یاد وی چه هغه ناحق معبودان د خپلو عابدانو په نسبت ډیر عاجزان او ناتوانان دی. هغوی ستاسی هیڅ مرسته (مدد) نشی کولی ځکه چه هغوی خپلو ځانونو ته هم څه مدد نشی رسولی.

## يَوْمَرُ لِكُشَعْ عَنُ سَاقٍ وَ لِذُ عَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيْعُونَ ﴿

(او یاده کړه) هغه ورځ چه بربنډوالی به وکړی شی له پنډی نه (او سخت وقت راشی د قیامت) او راوبه بللی شی دغه (کافران) طرف د سجدی کولو ته (لپاره د امتحان) پس توان به ئی ونه شی (سجدی کولو ته).

تفسیر: د دی قصه د شیخینو په حدیث کښی مرقعاً داسی راغلی ده چه «حق تعالیٰ به د قیامت په میدان کښی خپل ساق ښکاروی.» «ساق» پنډی ته وائی دا به د الهیه ؤ صفاتو له حقائقو څخه کوم خاص صفت او یا حقیقت وی چه هغه ته ئی د کوم خاص مناسبت لامله (له وجی) (ساق) وفرمایه. لکه چه په قرآن کریم کښی د (ید ـ لاس) او (وجه ـ مخ) الفاظ هم راغلی دی چه دغه ټول مفهومات د متشابهاتو له ډلی څخه بلل کیږی چه پر دوی هم بلاکیف همغمنی چه ښائی سړی ایمان راوړی لکه چه د الله تعالیٰ په ذات ـ وجود ـ حیات ـ سمع ـ بصر او نورو صفاتو باندی مونړ بلاکیف ایمان او عقیده لرو. په همغه حدیث کښی راغلی دی چه «د الله تعالیٰ د تجلی له لیدوی مگر هغه سړی چه

د ریا دپاره به نی سجدی کولی د هغه ملا به سمه سیخه و چه پاتی کیړی او سجدی کولو دپاره به نه کړیړی. هر کله چه ریاکاران او منافقان په سجده کولو باندی قدرت نه مومی نو د کافرانو عدم قدرت او ناتوانی په سجده کولو کښی په ښه ډول (طریقه) سره ثابتیړی.» دا ګردی (ټولی) چاری په قیامت کښی څکه کیړی چه مؤمن او کافر \_ مخلص او منافق په ښکاره ډول (طریقه) سره څرګند (ښکاره) شی. او د هر یوه باطنی حالت په حسی ډول (طریقه) سره وکتل شی. تنبیه: پر متشابهاتو باندی پخوا له دی نه خبری کړی شوی دی. او حضرت شاه عبدالعزیز رحمه الله د دی «کشف ساق» د آیت په تفسیر کښی ډیره ښه او عالی او عجیبه تبصره پر متشابهاتو باندی کړی ده \_ فلیراجع.

#### خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمُ

حال دا چه ذلیلی ښکته به وی (له شرمه) سترګی د دوی

تفسیر: یعنی د ندامت او شرمندگی لامله (له وجی) به یی سترگی تیتی وی او نشی ئی پورته کولی.

### تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ وَقَدْ كَانُوايْدُ عَوْنَ إِلَى السُّجُوْدِ وَهُمُ سَلِمُونَ ۞

راګیر کړی به وی دوی ذلت خواری او بیشکه ؤ دوی (په دنیا کښی) چه بلل کیدل دوی طرف د سجدی کولو ته او دوی به ؤ روغ رمټ (نو سجده به یی نه کوله).

تفسیر: یعنی په دنیا کښی هغوی ته د سجدی حکم ورکړی شوی ؤ کله چه دوی روغ رمت ؤ او پخپل واک (اختیار) ئی سجدی کولی شوی هلته دوی په اخلاص سره هیڅ سجده ونه کړه د هغه اثر داسی شو چه استعداد ئی باطل شو. اوس که غواړی چه سجده وکړی نه یی شی کولی،

#### فَذَرْ نِي وَمَنْ تُكِذِّبُ بِهِذَا الْحَدِيْثِ سُنَسُتَدُرِجُهُ مُرِّنَ حَيْثُ لَايَعُلَمُونَ فَي

نو پریږده ما او هغه څوک چه دروغ وائی په دی خبری (قرآن) باندی ژر ده

تبركالذي (٢٩)

چه وبه نیسو مونږ دوی ورو ورو (او نژدی به یی کړو عذاب ته) له هغه ځایه چه دوی نه دی پری پوه.

تفسیر: یعنی د هغوی په عذاب کښی لویدل یقینی دی. خو د دوی د دی څو ورځنی د توقف او د عذاب د ډیل پریږدئ زه به پخپله د هغوی چاره وکړم. او داسی په ورو ورو او په تدریج سره به ئی دوزخ ته بوځم او زینه په زینه به راښکته کړو دوی او ورو ورو به نژدی کړو دوی عذاب ته چه هغوی په ځان هم خبر نشی. دوی به پخپلو چرتو (خیالونو) کښی ډوب تللی وی خو د دوی بنستونه (بنیادونه) له بیخه خیژی.

#### وَأُمْرِلُ لَهُ مُرْاِنَّ كَيْدِي مَتِيُنُ<sup>®</sup>

او ټال ورکوم دوی ته (په دنیا کښی) بیشکه ځما کید ـ مکر ـ وار کلک دی).

تفسیر: یعنی محما لطیف او خفیه تدبیر داسی پوخ دی چه په هغه باندی دا خلق پوهیدی نشی نو بیا به دوی هغه محرنگه ماتولی شی.

# ٱمْتَنَكَلُهُمْ اَجْرًا فَهُمُ مِّنَ مَّغُرَمٍ مُّنْقَلُونَ الْمُوعِنْكَ هُمُ

آیا ته غواړی له دوی ځنی (په تبلیغ د رسالت) څه اجر مزدوری نو دوی د هغه له زیان تاوان څخه دروند بار کړی شوی دی (نو ځکه مخ درڅخه اړوی؟ بلکه نه ئی غواړی!) آیا شته په نزد د دوی پته خبره علم الغیب پس دوی ئی لیکی (له هغه څخه دغه حکم د برابری د مؤمن او د کافر).

تفسیر: یعنی د افسوس او د تعجب ځای دی چه دا خلق داسی د تباهی په لوری ورځی څو ستاسی خبری نه منی. آخر د دوی د نه منلو سبب څه شی دی؟ آیا تاسی له دوی ځنی کومه معاوضه تنخواه ـ کمیشن ـ او نور څه غواړئ چه د هغه له پاره هغوی ځان بیرته راکاړی؟ یا پخپله له هغوی سره د پتو خبرو څه حال او احوال شته؟ یا د الله تعالیٰ وحی دوی ته راځی؟ او هغوی هغه په ډیر حفاظت سره لکه قرآن غوندی لیکی نو ځکه ستاسی متابعت ته ځان اړ (محتاج) او مجبور نه بولی او آخر به څه نه څه په منځ کښی وی. کله چه پر هغوی باندی هیڅ

تبركالذي(٢٩) القلم(٦٨)

یو بار نه اچول کیږی او له هغه شی څخه دوی مستغنی او بی پروا هم نه دی نو د دوی د دی نه منلو سبب به پرته (علاوه) له ضده عناده \_ انکاره \_ رخی (کینی) او عداوت بل شی کیدی نشی

#### فَاصُدِرُ لِحُكُورَتِكِ وَلَا تَكُنْ كَصَاحِبِ الْحُوْتِ إِذْ نَادَى وَهُوَمَكُظُومٌ ﴿

نو صبر کوه حکم د رب خپل ته (په باب د منکرانو کښی) نو مه کیږه ته (په تنګ دلی او تلوار کښی) کښی کب (په تنګ دلی او تلوار کښی) ککښی) کله چه غږ وکړ او دی و ډک له غم غصی نه.

تفسیر: یعنی د کب (ماهی) په ګیډه کښی تلونکی پیغمبر حضرت یونس علیه وعلیٰ نبینا الصلوٰة والسلام په شان د مکذبینو په معامله کښی تنګدلی او ویره مه ښکاروی د دوی قصه پخوا له دی نه په څو څو ځایونو کښی لږه لږه تیره شوی ده

﴿ اِذْنَادْى وَهُوَمَكُظُّوْمٌ ﴾ - کله چه غږ وکړ او دی و ډک له غصی نه) یعنی د قوم له لوری له غصی نه دی و له پیشګوئی غصی نه ډک شوی و له ډیره قهره ئی د عذاب په غوښتلو کښی ډیره چالاکی بلکه پیشګوئی وکړه.

تنبیه: د «مکظوم» معنیٰ مفسرینو داسی کړی ده چه دی د ډیری اندیښنی او خپګان له لاسه کړی ده او د هغه دا غم د غو نورو غمونو مجموعه وه . یو د قوم د ایمان نه راوړلو بل د عذاب د بیرته لویدلو . بل د بی له صریح اذن او اجازی ځنی له ښاره وتلو ـ او برسیره (سیوا) په هغوی باندی د هغه د ده د بندی پاتی کیدلو د ماهی په ګیډه کښی . نو ده په دی وقت کښی داسی دعاء وکړه 

داسی دعاء وکړه 

﴿ لَاللهُ اِلاَ اَنْتَ سُبُحٰنَكُ اَلَى اللهُ اِللهُ اِللهُ اِللهُ اِللهُ اِنْ اَنْتَ سُبُحٰنَكُ اِنْ اِنْتُلِمِینَ ﴾ نو دلته د الله تعالیٰ فضل پری وشو او د ماهی له ګیډی څخه ئی نجات وموند.

## لَوُلَّ اَنْ تَذَرِّكَهُ نِعُمَةٌ مِّنْ رَّبِّهِ لَنْبِذَبِالْعَرَّاءِ وَهُوَمَنَا مُؤْنُ

که چیری نه وی دا چه موندلی وی ده نعمت احسان له لوری د رب د ده نو خامخا به پری وتی و دی (له گیدی د مهی نه) په سپیره ډگر (میدان) کښی او دی به ملامت کړی شوی و (ولیکن مرحوم شو له طرفه د رب نو ځکه ملامت نه شو)

تفسیو: یعنی د توبی له قبول څخه وروسته که د الله تعالیٰ زیات فضل او احسان د هغه لاس

تبرك الذي (٢٩)

نیونه نه وی کړی نو په هغه وچ کلک لوی میدان کښی چه د ماهی له ګیډی څخه د باندی لویدلی همغسی ملزم شوی به پروت و. او هغه کمالات او کرامات به بیا نه ورته بښل کیدل خو یواځی د الله تعالیٰ د فضل او مهربانی لامله (له وجی) د هغه د ابتلاء په وقت کښی هم هغه شیان له هغه سره پاتی ؤ.

### فَاجْتَلِمُهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّلِحِيْنَ @

پس غوره کړ دغه (یونس) لره رب د ده (په نبوت سره) نو ګرځولی ئی و دی له (کاملانو صالحانو انبیاؤ ځنی)

تفسیر: یعنی بیا ئی د هغه نوره رتبه هم لا اوچته کره او په اعلیٰ درجه نیکو خلقو کښی ئی ورداخل کړ. په حدیث کښی دی چه «له ورداخل کړ. په حدیث کښی راغلی دی چه «له تاسی ځنی دی هیڅ یو داسی ونه وائی چه زه د یونس علیه السلام بن متی څخه ښه او بهتر یم»

#### وَانَ يَكَادُ الَّذِينَ كَفَمُ وَالْيُزَافِّوْنَكَ بِأَبْصَارِهِمُ لَتَاسَبِعُواالذِّكْرُ وَيَقُوُلُونَ إِنَّهُ لَمَجُنُونٌ ۗ

او بیشکه نژدی و هغه کسان چه کافران شوی دی خامخا وبه ښویوی تا (وبه دی غورځوی په ځمکه) په سترګو خپلو سره هر کله چه واوریده دوی قرآن (ستا له ژبی) او وائی دوی (د کینی له مخی) بیشکه دغه (محمد) لیونی دی

تفسیو: یعنی د قرآن کریم له اوریدلو څخه له غیظ او غضبه خوټکیږی او په هسی رډو سترګو تاسی ته ګوری چه تاسی پخپلو سترګو سره له ځایه وښویوی یا خامخا هلاک دی کړی تا لره یا دی وغورځوی له مرتبی خپلی نه او په ژبه سره هم چتی (بیکاره) اپلتی خبری کوی چه استغفرالله دا سری لیونی شوی دی او د ده هیڅ یوه خبره (نعوذ بالله) د التفات وړ (قابل) نه ده مقصد دا دی چه داسی غواړی چه تاسی وویروی او د صبر او د استقامت له ځایه مو وخوځوی مګر تاسی همغسی سم پخپل مسلک باندی کلک اوسئ! او مه زړه تنګه کیږئ او په هره معامله کښی خپل خپګان مه ښکاره کوئ! او مه چالاکی کوئ! ویره او مداهنت مه اختیاروئ!.

تنبیه: ځینی له ﴿ لَیُلُوْلِکَ بِالْمُسَارِمُ ﴾ څخه دا مطلب اخلی چه د کفارو ځنی هغه کسان چه په ستر کو کولو کښی دومره مشهور و په دی باندی ئی وګمارل چه پر رسول اکرم صلی الله علیه وسلم باندی خپلی بدی ستر کی واچوی! لکه چه هغه نظر اچوونکی سړی راغلل او په خورا (ډیر)

قوت سره ئی پر رسول الله مبارک باندی چه په لمانځه مشغول و نظر واچوه او خپل زیات همت ـ زیار (کوشش) ئی په هغه کښی ولګوه مګر د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم فقط په دومره ویلو سره هغوی ناکام پاتی شول چه «**لاحول ولاقوة الابالله**» پاتی شوه دا خبره چه په نظر لګیدلو او یا نظر اچولو باندی هم څه وینا وکړه شی خو دا ئی ځای نه دی. او څنګه چه نن مسمریزم یوه باقاعده فن او چاره شوی ده نو په هغه کښی زیات بحث او څیرنه (تحقیق) کول ښه کار نه دی.

#### وَمَا هُوَ إِلَّا ذِكُو لِللَّعْلَمِينَ ٥

او حال دا دی چه نه دی دا (قرآن) مگر خو ذکر پند دی ټولو عالميانو لره.

تفسیر: یعنی په قرآن کښی د لیونتوب او جنون خبری چیری دی. هغه خو د ګردی (تولی) نړی (جهان) او نړی والانو (اهل جهان) دپاره د خورا (ډیر) لوی ذکر پند او د نصیحت لویه ذخیره ده. په دی کښی د بنی نوع انسان اصلاح او فلاح جاری پرتی دی او په رښتیا سره همغه سړی لیونی باله شی چه د دی پاک کلام لیونی نه وی او د زړه په اخلاص سره ئی نه منی.

#### تمت سورة القلم بفضل الله وكرمه ومنه

سورة الحاقة مكية وهى اثنتان وخمسون آية وفيها ركوعان رقمها (٦٩) تسلسلهاحسب النزول (٧٨) نزلت بعد سورة الملك.

د «الحآقّة» سورت مکی دی (۵۲) آیته (۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۱۹) او په نزول کښی (۷۸) سورت دی

وروسته د «الملک» له سورت څخه نازل شوی دی

#### بِنُ اللَّهِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### الْعَاقَةُ فَمَا الْعَاقَةُ فَ

هغه (قيامت) حق واقع كيدونكي \_ څه شي دى هغه حق واقع كيدونكي.

تبرك الذي (٢٩) الحآقة (٢٩)

تفسیر: یعنی د قیامت هغه گرئ \_ چه د هغی راتلل له ازله د الله تعالیٰ په علم کښی ثابت او تاکلی (مقرر) شوی دی. کله چه حق له باطل څخه بالکل ښکاره او بی له کوم التباس او اشتباه څخه هر شی بیل او جلا (جدا) کیږی او گرد (تول) حقائق په پوره کمال او سبوغ سره څرګندیږی (ښکاریږی) او د هغه د ذات په نسبت گرد (تول) جگړه کوونکی هلته مغلوب او مقهور کیږی نو هلته به وپوهیدی شی چه هغه گړی څه شیده او څرنګه احوال او کیفیات په هغی کښی شته ؟.

#### ومَا آدُرُيكَ مَا الْحَاقَّةُ أَنَّ

او څه شي پوه کړي ئي ته چه څه شي دي هغه (قيامت) حق واقع کيدونکي.

تفسیر: یعنی که هر محومره یو خورا (ډیر) لوی سړی هر محومره فکر ووهی او خپل چرت (خیال) او جاج (اندازه) وچلوی د هغی ورځی د ویروونکی ننداری او زړه خوځوونکی پیښی منظری ته ئی فهم او ادراک نه وررسیږی. هو! د تقریب الیالفهم دپاره د تمثیل او تنظیر په ډول (طریقه) محو واقعی وروسته بیانیږی چه په دنیا کښی د هغه کبری قیامت د یوی وړوکی او بیخی حقیری او ناتمامی نمونی کار ورکوی. محویاکی دا د وړوکی (حاقی) یادونه د هغی لوئی (حاقی) د یوه تمهید کار ورکولی شی.

#### كَنَّبَتُ شَبُوُدُ وَعَادُّ بِالْقَارِعَةِ®

دروغ ویلی ؤ ثمودیانو او عادیانو په (هغه قیامت) ټکوونکی (د زړونو او د غوږونو په سختیو سره)

تفسیر: یعنی د ثمود او د عاد قومونو دا د قیامت راتلونکی کرئ دروغ وبلله چه هغه به کرد (تول) محمکه آسمان ـ لمر ـ سپوږمی ـ ستوری ـ غرونه او سړی تکوی او ډیر سخت شیان تری وړی او ذری کیږی بیا وګوره چه د دی دواړو انجام او پای (آخر) څرنګه شو؟.

#### فَأَمَّا شَمُودُ فَأَهُم لِكُو الِبَالطَّاعِيةِ @

پس هر څه چه ثموديان ؤ نو هلاک کړل شول (هغوی) په سخت آواز (د جبريل يا په سبب د سرکښي خپلي) تبركالذي(٢٩) الحآقة(٦٩)

تفسیو: یعنی یوه سخته زلزله له یوه سخت آواز د جبریل علیه السلام سره یو ځای راغله او ګرد (تول) ئی سره لاندی باندی کړل یا هلاک شول ثمودیان په سبب د سرکشیو خپلو سره چه د صالح علیه السلام ناقه ئی ګوډه او هلاکه کړه.

### وَامَّاعَادٌ فَأَهُلِكُو البِرنج صَرُصَرِ عَاتِيَةٍ ٥

او هر څه چه عادیان ؤ نو هلاک کړی شوی ؤ (دوی) په باد سخت آواز کوونکی (یا په ډیر سخت له حده تیریدونکی یخ باد)

تفسیر: یعنی هغه باد (ورښ) دومره سخت او شدید ؤ چه په هغه باندی د هیڅ یوه موجود زور نه رسیده تر دی چه هغو پرښتو له واکه (اختیاره) هم د هغه سخت باد اداره کول نه و پوره او د هغوی له لاسو ځنی هم الوت چه د هغه باد په اراده باندی مسلطی او مقرری وی.

#### سَخَّرَهَاعَلَيْهِهُ سَبُعَ لَيَالِ وَّثَمَٰنِيَةَ اَيَّامِ لِحُسُومًا فَتَرَى الْقَوْمَ فِيْهَاصَرُعِىٰ كَأَنَّهُمُ اَعْجَازُنَغُ لِ خَاوِيَةٍ ۞ فَهَلُ تَرَى لَهُمُومِّنُ بَاقِيَةٍ ۞

مقرر کړی ؤ (الله) دغه (باد) پر دوی باندی اووه شپی او اته ورځی متواتر پرله پسی برابر نو لیده به تا هغه قوم (د عاد) په هغه کښی لویدلی (مړه پراته په ځمکه باندی) ګواکی دوی (له جهت د لویوالی د جثو بیخونه) ډډونه د خرماؤ دی (هلاک پریوتلی په ځمکی باندی) نو آیا وینی ته کوم یو (نفس) له دوی ځنی باقی پاتی شوی (بلکه هیڅ ئی نه وینی).

تفسیر: یعنی هغه قومونه چه لنگ وهلی د مباحثی او مناقشی ډگر (میدان) ته راوتی ؤ او په لوړو (اوچتو) غږونو سره به ئی ویل. څوک به وی چه له مونږ ځنی زیات زور ولری؟ هغه هم ځمونږ له هغه زورور باد او ورښ سره مقابله ونشوه کړی. او ډیر پهلوانان ئی د هغه زورور ورښ (باد) د څپیړو په مخ کښی داسی کم قوت او بی سبکه او اوږده غځیدل لکه د خرما لوی ډډونه چه سرونه ئی وهلی شوی او له بیخه او بنست (بنیاد) څخه راوویستل شی. نو آیا وینی ته کوم یو له دوی ځنی پاتی شوی؟ بلکه وبه نه وینی یو تن هم له هغوی څخه پاتی شوی یعنی د هغو قومونو ذریه او برګ (نسل) پاتی نه شو ـ او د دنیا له مخ څخه بیخی فنا شول.

# وَجَآءُ فِرُعَوْنُ وَمَنْ قَبُلُهُ وَالْمُؤْتَفِكُ بِالْخَالِمُنَةِ ۞ فَعَصَوُا رَسُولُ رَبِّهِ مَ فَاخَذَ هُمُ أَخُذَةً رَّالِبِيَا ۗ

او راغی فرعون او هغه چه پخوا له هغه ځنی و او (اهل د) کلیو چپه (الټه) کړی شویو په ګناهونو سره (چه شرک و) نو حکم ونه مانه دوی د رسول د رب د دوی نو (الله) ونیول هغوی په نیولو سختو سره.

تفسیر: یعنی وروسته له عاد او ثمود څخه فرعون ډیری سختی خبری او تکبر او ځانمنمی (لویئ) کولی او پخوا له هغه څخه نور څو قومونه هم سره له لویو ګناهونو تیر شوی دی لکه د نوح قوم او د شعیب قوم او د لوط قوم چه د هغوی کلی سره له کلیوالو د هغو په بل مخ واړول شول دوی ګردو (ټولو) د خپلو خپلو پیغمبرانو خبری نه منلی ـ او د الله تعالیٰ مقابلی ته راوتلی ؤ او د الله تعالیٰ له احکامو څخه ئی غاړی غړولی وی په پای (آخر) کښی د الله تعالیٰ له لوری دوی ګرد (ټول) په لویو آفتونو سره ککړ شول او په هسی سختو بلاؤ کښی اخته شول چه د هغوی ژغورنه (نجات) له هغه ځنی مشکله وه . هو! د الله تعالیٰ په مخ کښی د هیچا له لاسه هیڅ شی نوره .

#### ٳ؆ٛڶۺۜٵڟۼٵڶٮٮٚٲٷ۫ڂٮۘڵڹڬٛڎڕ۬ؽٲۼٵڔڽڐؚڞؖڶؚڹڿۘۼڶۿٵڵڴۏڗۘڽٛڮڗؖؖ ٷؾۼؚؽؠۜٲٲۮؙڽٛٷٳۼؽڎؖ۞

بیشکه مونږ هر کله چه طغیان وکړ اوبو راپورته شوی په هر شی باندی پورته کړی وو مونږ تاسی په تلونکی بیړی (د نوح) باندی لپاره د دی چه وګرځوو مونږ دا (واقعه) تاسی ته تذکره پند (په نجات د مؤمنانو او غرق د کافرانو) او په یاد دی ولری (ودی ساتی) دا (نصیحت) غوږونه یادوونکی ساتونکی.

تفسیر: یعنی د نوح علیه السلام په زمانه کښی کله چه طوفان راغی نو ښکاره وه چه په هیڅ ډول (طریقه) د هیڅ یو انسان پاتی کیدل او ژغورنه (نجات) له هغه ځنی ممکنه نه وه او ځمونږ قدرت او عام انعام ـ اکرام ـ او احسان ؤ چه ګرد (ټول) منکران مو ډوب کړل او یواځی نوح علیه السلام او د هغه ملګریو ته مو نجات ورکړ نو ښه په داسی یوه لوی طوفان کښی د هغی وړوکی بیړی سلامت پاتی کیدل له توقع او هیلی (امید) ځنی لوړ (اوچت) کار نه دی؟ او آیا

تبرك الذي (٢٩) الحاقة (٢٩)

هغه ځمونږ د قدرت او حکمت یوه علامه او نښه نه ده ؟ تر څو هغه ژغورلی (بچ) شوی انسانان د هغه لوی طوفان او د خپلی ژغورنی (نجات) قصی نورو ته وکړی او په دی ډول (طریقه) سره دا پیښه تر آخر پوری د هر سړی په یاد پاتی وی نو دغه خبری د هغو غوږونو له یاده چه کومه معقوله خبره اوری او پری پوهیږی او په یاد ئی ساتی هیڅ کله به نه هیریږی چه په یوه زمانه کښی د الله تعالیٰ له لوری ځمونږ پر پلرونو باندی هسی یو لوی احسان شوی دی او په دی باندی وپوهیږی، لکه چه د دنیا په جګړو او پیښو کښی تل فرمان برداران له نافرمانانو ځنی بیلیږی هم داسی حال به د قیامت په ویروونکی (حاقه) کښی هم کیدونکی وی وروسته له دی نه بیا الله تعالیٰ اجل شانه واعظم برهانه په هم دی لوری خپل کلام منتقل کوی.

# فَإِذَانْفِخَ فِي الصَّوْرِنَفَخَةٌ وَّاحِدَةٌ ﴿ وَاحِدَةُ الْمَوْرِ فَنَحُورِ فَفَخَةٌ وَاحِدَةً الْمَوْرِ فَكَ الْمَوْرِ فَا الْمَوْرِ فَا الْمُواقِعَةُ الْمَالُولُولِ وَعَلَيْهُ الْمُؤْمِدِ إِلَّا فَكُمُ لَكَا الْمُؤْمِدِ فِي الْمُؤْمِدِ فِي الْمُؤْمِدِ فَا اللَّهُ اللَّ

بیا کله چه پوکی وشی په صور شپیلی کښی پوکی یو او پورته کړه شی ځمکه او غرونه (له خپلو ځایونو) نو مات به کړل شی دا دواړه (ټوټی ټوټی) په ماتولو یوه سره نو په دغه ورځی کښی به واقع شی (هغه) واقع کیدونکی (قیامت)

تفسیر: یعنی د صور (شپیلی) له پو کیدلو سره به سم ځمکه او غرونه له خپل اصلی صورت ځنی راووځی او ګرد (ټول) سره وړوکی وړوکی ذری ذری او بڅرکی بڅرکی کیږی نو هم دا د قیامت د قائمیدلو وقت دی.

## ۅؘٲڹٛؿؙۊۜؾؚٳڶؾؘؘؘؘۜؗڡؘٲٷؘڣؚؽؘۑۅٛؠؠٟۮٟۊۜٳۿؚؽڎ<sup>۠ٛٷ</sup>ۊٳڷ۫ؠۘڷڮۢٵؖٚؽٲۯۼٳۧؠ۪ؠؙٲ

او وبه چوی (څیری به شی) آسمان بیا هغه (آسمان) په دغه ورځ کښی سست ضیف وی او ملائکی پرښتی به وی په څنډو (غاړو) د هغه (آسمان)

تفسیر: یعنی نن ورځ چه آسمان دومره کلک او مضبوط دی چه سره د لکونو کلونو د تیریدلو بیا هم هیڅ یو سوری او کنډو پکښی نه لیده کیږی په هغی ورځی کښی به شلیږی او توټی ټوتی کیږی به کله چه د هغه د منځنی برخی نړیدل شروع کیږی نو پرښتی به د هغه څنډی (غاړی) ته ځی.

## وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَيٍدٍ ثَلَنِيَةً ۞

او پورته به کړی عرش د رب ستا د پاسه د دوی په هغه ورځ کښی اته (پرښتی).

تفسیر: اوس څلورو پرښتو عظیم عرش راپورته کړی دی چه د هغه د لویوالی او ارت والی علم یواځی له پاک پروردګاره سره دی په هغه ورځ کښی له هغوی سره څلور پرښتی نوری هم ملګری کیږی. په «تفسیر عزیزی» کښی د دی عدونو په حکمت او د دی پرښتو پر حقائقو باندی ډیر دقیق او بسیط بحثونه شوی دی ښائی چه شائقین به ئی هلته ولولی.

#### يَوْمَبِ نِ تُعُرَضُونَ لَا تَخُفَى مِنْكُمْ خَافِيَةٌ ®

په دغه ورځ کښی به تاسی حاضر وړاندی کړل شغ (الله ته سره د حساب) پته به نه پاتی کیږی له (اعمالو د) تاسی هیڅ یوه پټه خبره

تفسیو: یعنی په هغه ورځ کښی به تاسی د الله تعالیٰ دربار ته راحاضر کړی شئ او د هیچا هیڅ یوه نیکی او بدی به نه پتیږی او ګرد (تول) عام منظر ته به راښکاره کړی شی.

## فَامَّامَنُ أُوْتِي كِتْبَهُ بِيَمِيْنِهِ فَيَقُولُ هَا وُمُراقُرَءُ وَالْحَلِيهُ ﴿

نو هر هغه څوک چه ورکړ شی کتاب عمل نامه د ده په ښی لاس د ده نو وبه وائی (له خوشالی داسی چه) راشئ (واخلئ) او ولولئ تاسی دا ځما کتاب عملنامه.

تفسیر: یعنی په هغی ورځی کښی هره اعمالنامه چه په ښی لاس کښی ورکړه شی هغه د نجات او د مقبولیت علامه ده نو هغه له ډیری خوښی ځنی هر سړی ته ورښکاروی او وائی به چه راځی ځما اعمالنامه ولولئ!.

#### ٳڹٞٷڟؘؽؘڹڰٵڹٞ٥ؙڡؙڵٟؾڿڝٵؚؠؾٷؖ

بیشکه ما یقین کاوه (په دنیا کښی) چه بیشکه زه پیوست کیدونکی یم له حساب خپل سره.

تفسیر: یعنی په دنیا کښی ئی هسی خیال کاوه چه یوه ورځ به ضرور ځما حساب او کتاب اخیست کیږی نو ځکه زه ویریدم او د خپل ځان سره می محاسبه کوله نن شکر دی چه د هغه په زړه پوری نتیجه وینم چه د خدای په فضل سره ځما حساب بالکل صاف او پاک دی.

#### نَهُوَ إِنْ عِيْشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴿ فِيُ جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴿ فَطُوْفُهَا دَانِيَةٌ ۖ

نو هغه (شخص) دی په عیش ښه کښی (چه دی به پری راضی وی) په جنت عالی لوی اوچت کښی چه میوی به ئی نژدی وی.

تفسیر: چه په ولاړه ـ ناسته ـ ملاسته او هر وقت او هر حال کښی په ډیره آسانی سره په لاس راځی او په ښه ډول (طریقه) سره شوکولی کیږی!

#### كُلُوْا وَاشْرَبُوْا هَنِينُ عُالِمَا اَسْلَفْتُو فِي الْزَيّامِ الْعَالِيةِ ١٠

(ورته وبه ویل شی) خورئ او څښئ په اشتها، هضم سره په بدل د هغو عملونو خپلو چه مخکښی لیږلی ؤ (تاسی ای مؤمنانو) په ورځو تیرو شویو د دنیا کښی.

تفسیر: یعنی په دنیا کښی تاسی خاص د الله تعالیٰ دپاره د خپلو نفسانی خواهشونو مخی مو نیولی وی او د لوړی او تندی ربرونه (تکلیفونه) مو پر ځان اخیستی ؤ نن هیڅ یو رنځ او تکلیف په تاسی باندی نشته. په ښو مزو او اشتهاء سره هر شی مو چه زړه غواړی خورځ او څښځ نی! ځکه چه نه مو طبیعت خفه او نه منغض او نه منقبض کیړی او نه د بدهضمی او د بولو او غائطو او د بلی ناروغی اندیښنه له تاسو سره شته او نه مو د دی نعمتونو زوال په تصور کښی راځی.

وَ آمَّنَا مَنُ أُوْنِ كِنْبَهُ بِشِمَالِهِ لَا فَيَقُولُ لِلَيْتَنِى لَوْ أُوَتَ كِتْبِيَهُ ﴿ وَلَمُ اَدْرِمَا حِسَابِيَهُ ﴿ لِلَيْتُهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةَ ﴿ مَا اَعْنَىٰ عَنِّى مَالِيهُ ﴿ هَلَكَ عَنِّىٰ سُلُطْنِيهُ ۚ ۚ او هر هغه څوک چه ورکړ شی کتاب عملنامه د ده په کیڼ لاس د ده نو وبه وائی (له غمه داسی چه) ای کاشکی نه وی راکړی شوی ماته دا کتاب اعمالنامه ځما او نه وم پوه شوی زه چه څه دی حساب ځما ای کاشکی وی (پومبنی مرګ ځما په دنیا کښی) خلاصوونکی (ځما له دوهم حیات) هیڅ دفع ونه کړه له ما ځنی مال ځما برباد شو له ما ځنی سلطنت حکومت ځما .

تفسیر: یعنی د شا له لوری په کین لاس کښی د هر چا اعمالنامه چه ورکوله کیږی هغه پوهیږی چه په ما باندی کمبختی راغلی ده . نو په دی وقت کښی په ډیر حسرت سره داسی تمنا کوی چه کاشکی ځما دا اعمالنامه نه وی راکړی شوی او زه نه خبریدی چه ځما حساب او کتاب غرنګه دی! کاشکی په مړینی می دا قصه پای (آخر) ته رسیدلی وی! او زه د تل دپاره مړ پروت وی! او له مړینی څخه وروسته می بیا دا ژوندون نه په برخه کیدی او که ژوندی کیدم خو بیا زر د مرکی یوه لقمه او نمړی کیدلی!! افسوس چه هغه مال ـ جاه \_ حکومت او دولت می هیڅ په کار رانغی ـ او نن می د هغو ګردو (تولو) شیانو هیڅ یو شی په سترګو نه راځی. نه څه دلیل او حجت په لاس لرم او نه څه عذر او معذرت کولی شم.

(نو الله تعالیٰ اجل شانه واعظم برهانه خازنانو د جحیم ته داسی حکم فرمائی چه)

# خُنُونُا فَغُلُونُا ﴿ ثُمُّ الْحَجِيْرَ صَلُونُا ﴿ ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ لَا خُنُونُا فَاسُلُكُونُا ﴿ وَرَاعًا فَاسُلُكُونُا ﴾ ذَرْعُهَا سَبُعُونَ ذِرَاعًا فَاسُلُكُونُا ﴾

ونیسځ دی! پس په ځنځیر سره وتړئ دی! بیا (اور د) د دوزخ ته وغورځوئ دی! بیا په یوه ځنځیر کښی چه ګزونه د هغه اویا ګزه وی پس ننه باسځ دی (په دوزخ کښی)!.

تفسیو: پرښتو ته به حکم کیږی چه هغه ونیسئ! او غاړکی ئی په غاړه کښی ورواچوئ! او په اور کښی ئی غوپه کړئ! او په هغه ځنځیر کښی ئی چه اوږد والی ئی اویا گزه دی وتړئ! تر څو د سوځیدلو په وقت کښی هیڅ ونه خوځیدی شی ځکه چه د دی خوا او هغی خوا له خوځیدلو ځنی سوځیدونکی لږ څه تخفیف حس کولی شی.

تنبیه: له کز ځنی د هغه ځای کز مراد دی چه د هغه اندازه هم الله تعالیٰ ته معلومه ده.

## إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللهِ الْعَظِيْمِ ﴿ وَلَا يَحْضُ عَلَى طَعَامِ الْمُسْكِيْنِ ﴿

بیشکه دی و (په دنیا) چه ایمان ئی نه راووړ په الله لوی باندی او تاکید تیزوالی به ئی نه کاوه په طعام ډوډی ورکولو د مسکینانو محتاجانو باندی.

تفسیر: یعنی چه په دی دنیا کښی اوسیده نه ئی د الله تعالیٰ حق پیژنده او نه ئی د بندگانو د حقوقو ساتنه کوله د فقیرانو او د محتاجانو لاس نیونه او گرویږنه (تپوس) چیری حتیٰ نورو ته ئی هم په دی مورد کښی څه تشویق او ترغیب ور نه کړ بیا په الله تعالیٰ باندی همغسی چه ښائی ایمان ئی رانه ووړ نو نجات به چیری وی او کله چه کوم لوی او وړوکی کار د دوی له لاسه ونه ووت نو د دوی د عذاب د تخفیف هم هیڅ یو صورت نه دی پاتی.

#### فَكِيْسُ لَهُ الْيَوْمُ هُهُنَا حَمِيْهُ اللهُ

نو نشته ده ته نن ورځ په دی ځای کښې کوم دوست (دافع د عذاب)

تفسیر: یعنی لکه چه هغه الله تعالیٰ ئی خپل دوست نه کر نو نن به د هغه دوست څوک شی چه د ده حمایت وکړی او دی له عذابه وژغوری (وساتی). یا د مصیبت په وقت کښی تسلی ورکړی.

### وَّلا طَعَامٌ إِلَّا مِنْ غِسُلِينِ إِلَّا مِنْ غِسُلِينِ أَلَّا الْخُطِءُنَ ٥

او نشته هیڅ طعام (چه وئی خوری) مگر خو (د دوزخیانو د زخمونو) له وینو او زوو ځنی چه نه خوری دغه (غسلین) مگر همغه خطاکاران ګناهګاران (ئی خوری).

تفسیر: له طعام او خوړو څخه انسان ته قوت رسیږی مگر دوزخیانو ته هیڅ یو داسی مرغوبه خواړه نه وررسیږی چه د هغوی د راحت او د قوت سبب شی. هو! یواځی هغوی ته به د دوزخیانو د زخمونو زوی ورکولی کیږی چه هغه به پرته (علاوه) له هغو ګنهګارانو څخه بل څوک نشی خوړی او هغه هم د لوږی او تندی له شدته تیروتلی په دی خیال سره ئی خوری او داسی ئی ګنی چه د هغه څخنی هغه ته څه ګټه وررسیږی وروسته له هغه دا ورښکاریږی چه د هغه خوړلو د لوږی له ربړه (تکلیفه) لوی ربړ(تکلیف) ورپېښ کړ. (اعاذناالله من سائر انواع العذاب فی الدنیا والآخرة)

## فَلْا أُقْسِهُ بِمَا تُبْصِرُونَ فَي وَمَا لا تُبْصِرُونَ فَإِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُو لِ كَرِيْجِرَةٌ

نو قسم خورم زه په هغو شیانو چه وینځ ئی تاسی او په هغو شیانو چه نه ئی وینځ تاسی بیشکه دا (قرآن) خامخا خبره د رسول مکرم عزتمن ده.

تفسیر: یعنی هر څه چه د جنت او د دوزخ او نورو په نسبت بیان وشو دا کومه شاعری نه ده ـ
او نه د کهانت اتکلونه او چتی (بیکاره) خبری دی. بلکه دا قرآن کریم د الله تعالیٰ کلام دی
چه له آسمانه ئی یوه لویه پرښته حضرت جبریل علیه السلام راوړی ـ او یو لوی پیغمبر حضرت
محمد صلی الله علیه وسلم ته ئی اوروی. هغه پرښته چه دغه قرآن کریم له آسمانه راوړی او دغه
محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم چه هغه قرآن شریف په ځمکه کښی انسانانو ته وررسوی دوی
دواړه عزتمن رسولان دی د یوه کرامت خو تاسی پخپلو ستر کو سره وینځ او د بل کرامت او
لویی د هغه اول کریم د بیان ځنی تاسی ته ثابته شوی ده.

تنبیه: په دنیا کښې دوه راز (قسم) شیان وی یو هغه چه سړی ئې په سترګو سره لیدلې شي. بل هغه چه یه ستر کو سره ئی نشی لیدلی بلکه یه عقل او نورو ذرائعو سره د هغه یه منلو سره سری مجبوریږی. مثلاً هومره چه مونږ خپلی سترګی ستړی ـ او ځمکی ته ځان ځیر کړو په محسوس ډول (طريقه) سره د هغه په خوځيدلو باندی نه پوهيږو ليکن د حکيمانو د دلائلو او براهينو له اوریدلو څخه مونډ یړ شوی د خپلو سترګو په غلطی باندی پوهیږو او د خپل عقل یا د نورو عقلاؤ د عقل په وسیله د خپلو حواسو دا غلطی اصلاح او تصحیح کوو. خو مشکل دا دی چه له مونږ ځني د هيچا عقل هم له هسي غلطي او لنډوالي ځني محفوظ نه دي. آخر د هسي غلطي او لنډوالی اصلاح تلافی یه څه ډول (طریقه) سره وکړه شی؟ بس په ګرد (ټول) عالم کښی یو د حضرت الهي د وحي قوت دي چه هم پخپله دي له غلطي څخه محفوظ او معصوم دي او هم د نورو گردو (ټولو) عقلی قوتونو اصلاح او تکمیل کولی شی. همغسی چه ځمونږ حواس تر یوه حده بوری رسیدلی عاجز یاتی کیږی او له هغه څخه وروسته مو عقل کار ورکوی هم داسی په کوم میدان کښی چه مجرد عقل کار نشی ورکولی یا پکښی وښوئیږی په داسی ځای کښی د عقل لاس نيونه د الهي وحي كوي او لوړ (اوچت) حقائق ورښيي. ښائي دلته په ﴿ فَلَّاأَتْسِهُ بِهَاتُبْصِرُونَ وَمَالاَتْتَهِمُونَنَ ﴾ باندی ئی ځکه قسم وریاد کړ یعنی هغه د جنت او دوزخ او د نورو حقائق چه په ړومېني آيت کښي بيان شو که د محسوساتو له دائري څخه د اوچتوالي لامله (له وجي) ستاسو په ککره کښي ځای ونه نیسې نو په اشیاؤ کښې د مبصراتو او غیر مبصراتو یا په نورو الفاظو د محسوساتو او غیر محسوساتو له تقسیمه ویوهیږئ چه دا د رسول کریم کلام دی چه د اللّٰی وحی یه وسیله د عقل او د حس له دائری څخه اوچت د حقائقو خبر راکوی. کله چه مونږ ډیر غیر محسوس بلکه د حس مخالف شیان پخپل عقل یا د نورو په تقلید منو ـ نو د ځینو نورو لوړو

تبركالذي(٢٩) الحاقة(٦٩)

(اوچتو) اشیاؤ په منلو کښی چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم مونږ ته خبر راکړی دی څه اشکال وینځ ؟.

### وَّمَاهُو بِقُولِ شَاعِرٍ قَلِيُلًا مَّا تُؤْمِنُونَ۞

او نه ده دا خبره د كوم شاعر بيخى لږ ايمان راوړئ تاسى (بلكه نه مؤمنان كيږئ).

تفسیر: یعنی د قرآن کریم په کلام الله والی باندی کله کله ستاسی په زړونو کښی له یقین ځینی پلوشی راځلیږی مگر ډیر لږ چه د نجات له پاره کافی نه دی. آخر ولی د دی کلام الله په نسبت د شاعری او کاهنی خبری کوئ؟ آیا د واقعی انصاف له مخی دا ویلی شئ؟ آیا د دا کوم شاعر کلام کیدی شی؟ او د شعر له قسم څخه دی؟ په شعر کښی د وزن ـ بحر او نورو شتوالی ضروری دی او په قرآن کښی د هغو شیانو نښه نشته. د شاعرانو خبری زیاتره بی اصله وی او زیاتره مضمونونه ئی یواځی وهمی او خیالی وی او حال دا دی چه په عظیم الشان قرآن کښی ټول ثابته حقایق او محکمه اصول په قطعیه و دلائلو او یقینیه و حجتونو سره بیان شوی دی!

## وَلَا بِغَوْلِ كَاهِنْ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ٥

او نه ده دا خبره د کاهن (ترویتی لکه چه تاسو گمان کوئ!) لږ پند اخلئ تاسی (بلکه نه ئی آخلئ).

تفسیو: یعنی په پوره فکر سره ئی رامعلوم کړی او ښه چرت (خیال) پکښی ووهئ چه دا د کوم شاعر او کاهن کلام نه دی. کاهنان په عربو کښی همغه خلق ؤ چه له بتانو \_ پیریانو \_ او نورو خرافاتو او رذائلو سره ئی تعلقات او مناسبات لرل \_ دوی خلقو ته د کومی جزوی غیبی خبری په نسبت ځینی مقفا او مسجع خبری اورولی \_ مگر د پیریانو په کلام کښی معجزی نه وی چه هغه غوندی بل څوک به خبری نشی کړی بلکه که کوم جن کوم ترویتی بامبر(کاهن) ته کومه خبره وروښیی بل پیری هم همغسی خبری ورښوولی شی او دا کلام یعنی پاک قرآن داسی یوه معجزه ده چه ګرد (تول) جن او انس که سره یو ځای شی د هغه په شان کومه خبره نشی جوړولی. د نورو کاهنانو او ترویتیانو بامبرانو په خبره کښی یواځی د قافیی او د سجعی د رعایت دپاره ډیر الفاظ راوړی چه بالکل بیکاره وی خو په دغه معجز نظام کلام کښی یو حرف او تروری یو حرف و تروری یو حرف و توری یو حرف و تروری یو حرف و توری یو دخو به دغه معجز نظام کلام کښی یو حرف

تبركالذي(٢٩) العاقة(٦٩)

معمولی خبرو باندی مشتملی وی خو د علومو او حقائقو گنی مطلع کیدل ـ او په ادیانو ـ شرائعو ـ اصولو او قوانینو باندی پوهول او د معاش او معاد دستور او آئین معلومول ـ او د پرښتو او د آسمانونو له پتو خبرو گنی خبر ورکول له هغوی گنی له سره نشی کیدی او حال دا دی چه یاک قرآن له هسی خبرو گنی ډک دی.

#### تَنْزِيْلٌ مِّنْ رَّبِّ الْعٰلَمِيْنَ ۞

دغه (قرآن) نازل شوی دی له (جانبه د پالونکی) رب د عالمیانو.

تفسیر: محکه چه د گردی (ټولی) دنیا د تربیت ډیر اعلیٰ او کلک اصول په دغه عظیم الشان قرآن کښی بیان شوی دی.

# وَلَوْتَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعُضَ الْاَقَاوِيْلِ اللَّهِ لَاَخَذُ نَامِنُهُ بِالْيَمِيْنِ الْوَيَّلِ اللَّهِ الْكَوْتِيُنَ الْمَامِنُكُوْمِّنَ اَحَدٍ عَنْهُ حُجِزِيْنَ اللَّهِ اللَّهِ الْمَامِنَ الْمَامِنُكُوْمِ اللَّهِ اللَّهُ الْمَامِنَ الْمَامِنُكُوْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمَامِنَ اللَّهُ الْمَامِنَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَامِنَ اللَّهُ الْمَامِنَ الْمَامِنُ الْمَامِنُ الْمَامِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَامِنَ اللَّهُ الْمَامِنَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَامِنَ الْمَامِنُ الْمِنْ الْمَامِنُ الْمُؤْمِّنَ الْمَامِنُ الْمُعْرِيْنَ الْمَامِلُونِ اللَّهُ الْمُؤْمِّنِ الْمِنْ الْمَامِنُ الْمَامِنَ الْمَامِنُ الْمُؤْمِّنَ الْمَامِنُ الْمُؤْمِّنَ الْمَامِنُ الْمُؤْمِّنَ الْمَامِلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمِنْ الْمَامِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُقَالِقُولِيْنَ الْمُعْلَى الْمُؤْمِينِ الللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمِنْ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِقِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَا الْمِؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُومِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِي الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِي

او که له ځانه جوړولی (محمد) مونږ باندی ځینی خبری (چه مونږ ورته نه وی ویلی) نو هرومرو (خامخا) بدل اخیستی به ؤ مونږ له ده په یمین قوت عذاب سخت سره بیا به خامخا پری کړی ؤ مونږ له ده رګ د زړه (او وژلی به می ؤ) پس نه به ؤ هیڅوک له تاسی څخه (یعنی نه یځ تاسی) له قتل د) هغه (محمد) ځنی منع کوونکی (ما لره).

تفسیر: حضرت شاه عبدالقادر رحمة الله علیه لیکی «یعنی که دروغ پر الله تعالیٰ باندی جوړول نو اول به ئی الله تعالیٰ دښمن کیده او له لاسه به ئی نیوه قاعده ده چه د ورمیږ ووهلو په وقت کښی جلادان مقتول له ښی لاس څخه اخلی تر غو له خپل ځای څخه له سره ونه ښوریږی». حضرت شاه عبدالعزیز رحمه الله فرمایلی چه د (تقول) ضمیر د رسول په لوری راجع کیږی. یعنی که رسول بالفرض والتقدیر کومه خبره د الله تعالیٰ پر لوری منسوبه کړی یا د هغه په کلام کښی بل شی له خپل لوری گدوی چه الله تعالیٰ نه وی ویلی نو په هغه وقت کښی پر ده باندی عذاب نازل کیږی (العیاذ بالله) ځکه چه د هغه تصدیق او رښتیا والی له بیناتو آیاتو او دلائلو او براهینو په وسیله ظاهر او ښکاره شوی دی. اوس که په داسی خبری باندی سم د لاسه عذاب او سزا ورنه کړه شی نو د الله تعالیٰ له وحی ځنی به امن پورته کیږی ـ او هسی یو التباس او اشتباه پکښی لویږی چه د هغه اصلاح به ناممکنه وی چه دا د حکمت او تشریع ځنی منافی دی

تبرك الذي (٢٩) الحاقة (٢٩)

یه خلاف د دی هغه سړی چه د هغه رسالت په بیناتو آیاتونو براهینو سره ثابت شوی نه وی بلکه ښکاره قرائن او علاميه دلائل د هغه د رسالت نفي کړی وی نو د هغه خبری چتې (بيکاره) او خرافاتی دی او هیڅ یو پوه او عاقل هغه د اعتناء وړ (لایق) نه بولی ـ او نه بحمدالله د الله تعالیٰ په دین کښې له هغه ځنې کوم التباس او اشتباه واقع کیږی او هم د هسې سړی تصدیق کیدل د معجزاتو او نورو یه وسیله مشکل دی. او ضرور دی چه الله تعالیٰ د هغه دروغجن کولو او رسوا ثابتولو دیاره داسی چاری ور د مخه کړی چه د ده د رسالت له دعوی کولو څخه مخالفي وی. د هغه مثال داسی و گنئ که باچا کوم سری بر کوم منصب او ماموریت باندی مقرروی ـ او سند او فرمان او نور ورکوی ـ او چیری ئی استوی ـ اوس که له دغه سری څنی په خدمت کښی کوم خیانت څرګندیږی (ښکاریږی) ـ یا په باچایی کوم دروغ تړی ـ او بیا دا پری ثابتیږی نو سم د لاسه بلاتوقف هغه پخپل هیداد (انجام) او سزا رسیږی لیکن که کوم مزدور او معمولی سړی تل داسی ایلتی او چتی (بیکاره) خبری کوی چه د حکومت له خوا ماته داسی فرمان شوی دی یا ماته داسی امر راکړی شوی دی چه دغه او هغه وکړم نو هیڅوک نه د هغه هغو خبرو ته غوږ ردی او نه ئی څوک له هسي خبرو ځنې خوله نیسې په هر حال په دی آیت کښي د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم بر نبوت باندی استدلال نه دی شوی بلکه دا را نبوولی شوی دی چه دغه قرآن کریم د الله تعالیٰ خالص کلام دی چه په یوه حرف یا یوه توری کښی ئی شک او شبهه نشته او نه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم یه هغه کښی څه زیاتخوالی کولی شی او نه سره د رسالت د دوی په شان هسی ګمان کاوه شي چه دوی د کومي خبرې نسبت په غلطه سره الله تعالیٰ ته وکړې ـ د سفر استثنا د توریت په (۱۸) باب (۲۰) فقره کښې ده «که هغه نبي داسې ګستاخي وکړی چه هسی کومه خبره ځما په نامه وکړی چه ځما نه وی او نه هغه ته می د هغه د ویلو په نسبت څه امر ورکړي وي او هغه ئي د خپل معبود په نامه مشهوره کړي نو داسې پيغمبر دي وواژه شي». لنډه ئي دا څوک چه پيغمبر وي له هغه ځني داسي کار کيدل ممکن نه دي د دي آيت نظیر د (البقرة) به سورت د دغه تفسیر کښی يو بل آيت هم شته

﴿ وَلَهِنِ النَّبَعْتُ آهُوَا مُعْمَ بَعْدَ الَّذِي جَآمَا فَصِ الْعِلْمِ مَالِكَ مِنَ الْمُعِينُ وَلِيَ وَلَانَصِيْرٍ ﴿ ﴾ آيت ١٢٠

#### ۅٙٳٮۜٞٷؙڶؾؘۮ۬ڮۯ؋ٞ۠ڷؚڵؽؾٞۊؚؽڹ۞ۅؘٳػٵڵؽۼڵٷٲؾٞڡؚٮ۬ڬؙۄ۫ۺ۠ڲڔۨٚؠؚؽ۬ؽ۞ ۅٳؾۜٷؙػۺۯۊ۠ٚۼؘڸٲڰڸڣؠڽٛ۞

او بیشکه دغه (قرآن) خامخا تذکره پند دی ویریدونکیو لره (چه نفع تری اخلی) او بیشکه موند ته خامخا معلوم دی دا چه بیشکه محینی له تاسی څخه دروغ کوونکی دی (قرآن لره). او بیشکه دغه (انکار له قرآن) خامخا سبب

تابركالذي(٢٩) المعارج(٧٠)

#### پښيماني دی پر منکرانو کافرانو باندي (کله چه وويني ثواب د مصدقينو)

تفسیر: یعنی له الله تعالیٰ محخه ویریدونکی د دی خبرو له اوریدلو محخه پند اخلی او د هغو په زړونو کښی چه ویره نه وی هغه ئی دروغ ګڼی لیکن یو وقت داسی راتلونکی دی چه دا کلام او د هغوی دا دروغ بلل به د سخت حسرت او پښیمانی سبب شی او هلته به ارمان کوی چه ولی موهسی رښتیا خبره دروغ وبلله چه نن د هغی لامله (له وجی) په دی آفت ککړ شوی یو.

## وَإِنَّهُ لَحَتُّ الْيُقِيْنِ فَسَيِّحُ بِأَسُورِيِّكَ الْعَظِيْوِ ﴿

او بیشکه دغه (قرآن) خامخا (عین) حق یقین (محض او د منلو وړ۔ قابل) دی. پس تسبیح پاکی ووایه په نامه د رب خپل چه له ګردو (ټولو) ځنی عظیم ډیر لوی دی.

تفسیو: یعنی دا کتاب خو داسی حق او رښتیا دی چه له حده تیر د منلو وړ (لایق) دی او د هغه مضامین له سره تر آخره پوری رښتیا او هیڅ یو شک او شبهه پکښی نشته ښائی چه هر سړی په هغه باندی ایمان راوړی او تل د الله تعالیٰ په عبادت او تسبیح او تحمید کښی مشغول اوسی.

#### تمت سورة الحاقة بفضل الله ومنه وكرمه فلله الحمد والمنة

سورة المعارج مكية وهى اربع و اربعون آية وفيها ركوعان رقمها (٧٠) تسلسلهاحسب النزول (٧٩) نزلت بعد سورة «الحآقة».

د «المعارج» سورت مکی دی (٤٤) آیتونه (۲) رکوع لری په نزول کښی (۷۹) او په تلاوت کښی

(۷۰) سورت دی وروسته د «الحاقة» د سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

## سَأَلَ سَأَيِكُ بِعَنَابِ وَاقِمِ لِللَّكِيْرِيْنَ لَيْسَلَهُ دَافِعُ فُ

تبرك الذي (٢٩) المعارج (٧٠)

وغوښت غوښتونکی يو عذاب واقع کيدونکی لويدونکی. (منکرانو) کافرانو لره چه نشته هغه ته دفع کوونکی (چه راشی).

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی پیغمبر تاسی ته عذاب غوښتی دی چه هغه هیڅوک له تاسی ځنی نشی لری کولی» یا به غوښتونکی کفار وی چه ویل به یی آخر هغه عذاب ولی ژر نه راځی چه وعده ئی مونږ ته راکړی شوی ده؟ ای الها! که د محمد دا وینا په رښتیا وی نو پر مونږ باندی له آسمانه تیږی (ګټی) ولی نه وریږی؟ دا خبری به ئی د انکار او تمسخر له لاری کولی نو ځکه فرمائی چه عذاب غوښتونکی داسی یو آفت غواړی چه بالیقین پر هغه باندی لویدونکی دی او د هیچا له منع کولو څخه به نه منع کیږی دا د کفارو انتهائی درجه ناپوهی ـ حماقت او سپین سترګی ده چه د هسی یوه شی مطالبه او غوښتنه کوی.

#### مِّنَ اللهِ ذِي الْمُعَارِجِ أَ

له طرفه د الله چه څیښتن (خاوند) د لویو لوړو (اوچتو) زینو دی (د ملائکو چه آسمانونه دی)

تفسیر: یعنی پرښتی او د مسلمانانو ارواح کرد (ټول) آسمانونه درجه په درجه طی کوی د هغه د قرب دربار ته ورنزدی کیږی. یا د هغه بندګان د هغه حکمونه منی او د زړه له کومی زیار (کوشش) کوی او ځان په ښو اخلاقو او خویونو سره ښائسته کوی او د وصول او د نزدیکت روحانی مرتبی او درجی ته لوړ (اوچت) خیژی او د هغه حضور شرف ته رسیږی. او دا درجی د مسافت او د لریوالی او نژدیوالی له پلوه سره مختلف او متفاوت دی او فرق او توپیر لری ځینی داسی چی په یوه رپه (ثانیه) کښی د هغه د لوړوالی (اوچتوالی) سبب کیدی شی. لکه د اسلام کلمه په ژبه سره ویل. او ځینی داسی دی چه یوه کړی (ساعت) په هغه سره ترقی حاصلیږی لکه اودس او لمونځ کول. او ځینی په پوره یوه ورځ کښی لکه دوژه یا په کامله میاشت کښی لکه درمضان د میاشتی روژه نیول او ځینی په پوره یو کال لکه حج کول. (وعلیٰ هذا القیاس) هم دا راز (قسم) د پرښتو او د ارواحو عروج چه په هر کار باندی مقرر دی وروسته له دی چه له هغه ځنی فراغت ومومی هم مختلف او متفاوت دی او د قدوس الله تعالیٰ تدبیر او انتظام هسک (اوچت) او تیتی بیشماره درجی لری.

#### تَعُرُجُ الْمَلَمِ كُنُّ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ

چه خیژی ملائکی پرښتی او روح (جبریل) په طرف د هغه (مامور به ځای)

تبركالذي (٢٩)

تفسیر: یعنی د پرښتی او د خلقو د ارواحو وړاندی والی او حاضری به اجراء کیږی. او دغه وړاندی والی او حاضری به کله اجراء کیږی؟ د دغه سؤال جواب پخپله الله اکرم شانه واعظم برهانه داسی فرمائی چه

#### فِيُومِ كَانَ مِقْكَ ارْهُ خَمُسِيْنَ ٱلْفَ سَنَةِ ٥

په هغه ورځ کښي چه ده اندازه د هغي پنځوس زره کاله (په نسبت سره کافرانو ته).

تفسیو: د قیامت ورځ د پنځوسو زرو کلونو په میچ ده . یعنی له اولی شهیلی (صور) څخه تر هغه پوری چه جنتیان په جنت کښی او دوزخیان په دوزخ کښی ننوځی پنځوس زره کاله تیریږی د او ګردی (ټولی) پرښتی او د ټولو مخلوقاتو ارواحونه په دی تدبیر کښی د خدمتګار په ډول (طریقه) ملګرتوب کوی . بیا به د دی لوی کار د مدت تر سره کیدلو ځنی وروسته د دوی عروج کیږی.

**تنبیه:** د نبی کریم په یوه حدیث کښی راغلی دی «خدائیګو دا دومره لویه ورځ به په ایماندار باندی داسی تیریږی لکه چه یو فرض لمونځ ئی ادا<sub>ء</sub> کړی وی»

#### فَاصُبِرُصَبُرًا جَمِيلًا۞

نو صبر وکړه (ای محمده!) صبر جمیل نیک (بی له شکوه ـ شکایت جزع فزع).

تفسیر: یعنی که دا کافران د انکار او تمسخر له لاری شورماشور کوی چه ژر هغه تاکلی (مقرر) عذاب راورسیږی! بیا هم تاسی تلوار مه کړئ! بلکه په صبر او استقلال سره اوسئ! مه مو زړه تنګوئ! او نه د پتی (شکایت) الفاظ (توری) ښائی د تاسی له خولی څخه ووځی! دا ستاسی صبر او د دوی تمسخر او ملنډی به ضرور خپله اغیزه او اثر راښکاره کړی.

#### إِنَّهُوْ يَرُونَهُ بَعِينًا ۞ وَنَزْلُهُ قَرِيبًا۞

بیشکه دغه (منکران) وینی هغه (عذاب یا قیامت) لری، او مونو ئی وینو هغه (عذاب یا قیامت) نژدی.

تبركالذي(٢٩) المعارج(٧٠)

تفسیر: یعنی د دوی په خیال کښی د قیامت راتګ لری ورځی بلکه د دوی په زعم وقوع ئی هم ممکن نه دی او په عقل کښی ئی له سره نه ځائیږی. او مونږ ئی ډیر نژدی ګڼو او هسی بولئ چه اوس راځی!.

## يَوْمُرَتَكُونُ السَّمَاءُ كَالْمُهُلِ ٥ وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْحِهُنِ٥

هغه ورځ (به واقع شی پر منکرانو عذاب) چه وګرځی آسمان په شان د قلعی ژیړ ویلی شوی (توری ختی د تیلو) ځینو د (مهل) ترجمه د تیلو په ختو او تلچتو سره کړی ده. او وبه ګرځی غرونه په شان د وړی نداف وهلی رنګارنګ

تفسیو: وړئ مختلف او راز راز (قسم قسم) رنګونه لری او د دغو غرونو رنګونه هم سره مختلف او راز راز (قسم قسم) دی لکه چه الله تعالیٰ د «فاطر» د سورت په څلورمه رکوع ۲۷ آیت کښی فرمائی ﴿ وَیَنَ اَلْمِبَالِ جُدَدِّبِیْصُ وَحُمُرٌ مُّتُوَّتُلِفُ اَلْوَانُهَا وَغَرَالِیکُ سُودٌ ﴾ او د (القارعة) په سورت کښی ئی فرمایلی دی ﴿ کَالْمِهُنِ الْمَنْقُوشِ ﴾ یعنی غرونه لکه رنګینی وهلی شوی وړئ غوندی به وی دا خوا او هغه خوا به رغړی رارغړی.

#### ۅٙڵٳؽؿٮٛٷػ<u>ڂؚؠؽؙ</u>ڒٞڂؚؠؽؙڴ<sup>ڴ</sup>ؿ۫ڹڟۜۯۏڹۿؙڎ

او نه به کوی پوښتنه يو دوست له بل دوسته (ځکه چه مشغول به وی په ځان خپل) اګر که په نظر ورځی دوی ته هغوی او ښه به ئی وييژنی

تفسیو: حضرت شاه صاحب لیکی «یعنی گرد (ټول) به سره په نظر راځی او دا به ورښکاریږی چه د دوی دوستی چتی (فضول) او بیکاره وه». هر یو به د بل حال او احوال گوری مگر یو له بل سره څه مرسته (مدد) او حمایت نشی کولی او هر یو به پخپل فکر کښی ډوب تللی وی.

ؽۘۅؙڎ۠ٵڶ۫ٮؙڂڔؚۿؙڒٷؽڣٛؾڔؽؙڡؚڽؘؘؘؙۘۘڡؘۮٵۛڮؚؽؘۅؙڡٟڽۮۭ۬ؠڹڹؽٷۨ ٷڝٵڿڹؾؚ؋ۅؘٲڿؽؙۅ۞ٚۏؘڞؚؽؙڵؾٷٵڰؾؿؙٷٟ۫ؽٷۨۅؘڡ؈ؘٛؽ ٵڵڒؙڞۣڿؘؠؽؙٵ۠ڵؿؙؙٛ۠ڴؽۼؚؽٷ۞ۨ خوښوی به مجرم ګنهګار (کافر) چه فدیه ورکړی له عذابه د دغی ورځی په ځامنو خپلو سره او ملګری ښځی خپلوانو قبلو خپلو سره او ورور خپل سره او خپلوانو قبیلو خپلو هغو سره چه ځایونه ئی ورکول دوی ته په دنیا کښی او هغه څوک چه په ځمکه کښی دی ټول بیا وژغوری (وساتی) ځان خپل نه ده داسی چه آرزو کوی دوی

تفسیر: یعنی غواړی به چه ګرد (ټول) کور او کهول او خیل که ئی له لاسه پوره وی او په درد ئی وخوری له خپله ځانه قربان کړی او پخپله فدیه کښی ورکړی او خپل ځان وژغوری (وساتی) مګر دا به امکان ونه لری او خلاص به نشی له عذابه ځکه چه:

#### كَلَا إِنَّهَالُظِي إِنَّ نَزَّاعَةً لِلشَّوٰي اللَّهُ وَيُ

بیشکه دا (اور د دوزخ) لمبی وهونکی دی ویستونکی دی (له کفارو څخه) د اینی (یا د پوستکو د لاسو او د پښو د دوی)

تفسیر: یعنی هغه اور به مجرم کله پریږدی هغه به ئی پوستکی وباسی او تر اینی (جگر) پوری ئی رسیږی او اینه ئی هم تری وباسی.

## تَنْ عُوْامَنْ أَدْبُرُوتَوَكِّي <u>﴿ وَجَمَعَ فَأَوْعِي ۗ</u>

رابولی (دا دوزخ) هغه څوک چه شا ئی کړی وی او مخ ئي ګرځولی وی (له ایمانه). او ټول کړی ئی وی (مال) نو ساتلی ئی وی (د الله حق ئی تری نه وی ورکړی).

تفسیر: یعنی د دوزخ له لوری به یو را شکودل او ناری او سوری وی. هومره سری چه په دنیا کسی د حق او ر شتیا په لوری شا اړولی او د ښو چارو ځنی مخ ګرځولی وی او د مالونو او شتو په ټولولو او کلکو ساتلو کښی مشغول و هغه ګرد (ټول) به د دوزخ په لوری را شکودل کیږی. په ځینو آثارو کښی شته چه اول به دوزخ د (قال) په ژبه سره داسی وائی «التی یا کافر! التی یا منافق! التی یا جامع المال! د یعنی ماته راشه ای کافره! ماته راشه ای منافقه ماته راشه ای مال ټولونکیه!» خو خلق به دی خوا او هغه خوا سره تښتی. وروسته له دی نه یو لوی ورمیږ لرونکی شی له دوزخه سر راوباسی او تښتیدونکی دوزخیان به پخپل اوږد

تبرك الذي (٢٩) المعارج (٧٠)

شُوند سره هسی تولوی او پخپلی گیدی کسی به یی اچوی لکه چه مرغه پخپلی مسوکی سره دانی تولوی (العیاذ بالله)

### ٳڹؖٲڷؚڒڹٛڛٵؽڂؚٛڸؾؘۿڵۅؙۛڠٵڞٚٳۮؘٳڡؘۺۘۜ؋ٵۺۜٛڗ۠ۘڿۯؙۅۛڠٵ<sup>ۻ</sup>ٛۊٳۮؘٳ مَسَّهُٵڷٚۼؘؽۯؙڡۘٮؙؙٷۛڠٵڞ

بیشکه انسان بنی آدم پیدا کړی شوی دی هلوع حارص بی صبره او کله چه ورسیږی ده ورسیږی ده ته شر خرابی صبر نه کوی ډیر فریاد کوی او کله چه ورسیږی ده ته ښیګنی (فایدی) نو بی توفیق کیږی منع کوونکی شی (حق لره)

تفسیر: یعنی په هیخ لوری پخپلی بهادرئ - کلکتوب - پوخوالی - قوت او همت نه ورښکاروی. که فقر - فاقه - ناروغی او سختی پری راشی نو بی صبری ورښکاروی - ویریږی او ناامیده کیږی او هسی ګڼی چه اوس د هغه دپاره هیڅ یوه لاره نه ده پاتی چه په هغی کښی له هغه ربړ (تکلیف) او مصیبت نه ځان وژغوری (وساتی). که مال - شته - دولت روغتیا - عظمت او پت ور په برخه شی نو د ښیکنی (فایدی) دپاره به هیڅ خپل لاس نه غځوی او د الله تعالیٰ په لاره کښی هیڅ یو شی په اخلاص او مینی سره نه لګوی. هو! هغه سړی له دی وینا ځنی مستشنیٰ دی چه د هغوی بیان دغه دی چه اوس راځی.

### إِلَّا الْمُصَلِّينَ اللَّهِ يُنَ هُمُ عَلَى صَلَاتِهِمُ دَآبِمُونَ اللَّهِ

مگر (نه دی پیدا کړی شوی هلوع هغه) لمونځ کوونکی چه دوی پر لمانځه خپل دائم قائم دی او هیڅکله او هیچیری هیڅ یو لمونځ تری نه فوت کیږی.

تفسیر: یعنی د لمانځه ناغه کوونکی نه دی بلکه په مداومت او انتظام او التزام سره ئی کوی. او د لمانځه په حالت کښی په ډیر سکون او اطمینان سره سم برابر لمونځ کوی او تل لمانځه ته متوجه وی.

## وَالَّذِينَ فِي آمُو الِهِمْ حَقُّ مَّعُ لُومٌ ﴿ لِلسَّابِلِ وَالْمَحْرُومِ فَ

او هغه کسان (هم هلوع نه دی) چه په اموالو د هغوی کښي حق برخه معلومه

وی (له زکوه او صدقات) دپاره د غوښتونکيو (فقيرانو) او محروم (فقيرانو چه سؤال نه کوی).

تفسیر: د (المؤمنون) په سورت کښی د دی تفسیر تیر شوی دی، ځمونږ د دغه پښتو «فوائد موضح الفرقان» وګورئ.

## ۅؘٵڷٙۮؚؽؘؽڝؙڴؚٷؙؽؘؠؚؽۘٷۄؚٳڵڐؚؠٞؽ<sup>ۣ</sup>

(او هغه کسان هم هلوع نه دی) چه مصدق باور کوونکی وی په ورځ د انصاف حزاء باندی.

تفسير: يعنى د هم دى يقين په بناء باندى ښه كارونه كوى چه په هغه ورځ به ئى په كار ورځى.

## وَالَّذِينَ هُوُمِّنَ عَذَابِ رَتِيهِوْمُ مُّشُفِقُونَ ﴿

او هغه کسان (هم هلوع نه دی) چه دوی له عذابه د رب خپل ویریدونکی وی (۱ کر که په عبادت کښی ئی ډیر کوښښ هم کړی وی).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ له عذابه ویریږی او په خرابو کارونو پسی هیڅ نه ګرځی. ځکه چه:

#### اِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمْ غَيْرُمَا مُوُنِ<sup>®</sup>

بیشکه له عذابه د رب دوی نه دی پر امن کړی شوی (بلکه تل تری ویریږی).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ عذاب داسی یو شی نه دی چه بنده د هغه له لوری ځنی مأمون شی او بی ویری کینی. بالخاصه منکران او مجرمان خو له سره تری په امان نه دی.

#### وَالَّذِينَ هُمُولِفُمُ وَجِهِمُ خَفِظُونَ ﴿ إِلَّا عَلَ اَزُوَاجِهِمُ خَفِظُونَ ﴿ إِلَّا عَلَ اَزُوَاجِهِمُ ا اَوْمَامَلَكَتُ اَيْمَانُهُمُ فَإِنَّهُمُ عَيْرُ مَلْوُمِينَ ۚ

### فَمَنِ ابْتَعْي وَرَآءَ ذَالِكَ فَأُولِيِّكَ مُمُ الْعُدُونَ اللَّهِ الْعُدُونَ اللَّهِ الْعُدُونَ اللَّهِ

او هغه کسان (هم هلوع نه دی) چه دوی د خپل شهوت د ځایونو ساتونکی دی. مګر په ښځو خپلو باندی او په هغی وینځی خپلی باندی چه ئی مالکان شوی دی ښی لاسونه د دوی نو بیشکه دوی نه دی ملامت کړی شوی (ځکه چه خپلی ښځی ـ وینځی پری حلالی دی) نو هغه چه غواړی پرته (علاوه) له دغو (حلالو ښځو او وینځو خپلو) څخه پس هم دوی دی له حده تیریدونکی.

تفسیر: یعنی که خوک پرته (علاوه) له خپلی حلالی شعّی یا وینعّی عنی بل کوم عّای د شهوت د قضاء دپاره ولتوی نو هغه د اعتدال د حد او جواز څخه د باندی قدم ږدی. نو متعه موقته بهیمه او استمناء او نور ناروا ده.

### ۅؘاڷۜۮؚؽ۬ؽؘۿؙ*ۄ۫*ڸٳؘڵڶؾؚڡؚۄ۫ۅؘعَۿۑۿؚۄ۫ۯٷۏ<sup>ٛڟ</sup>ٚ

او هغه کسان (هم هلوع نه دی) چه دوی امانتونو خپلو لره او وعدو خپلو لره ساتونکی دی (او په سر ئی رسوی)

تفسیر: په دی کښی د الله تعالیٰ او د بندګانو د ګردو (ټولو) حقوق راغلل. ځکه د سړی هومره قوتونه چه شته هغه ګرد (ټول) د الله تعالیٰ امانت دی نو ښائی هغه د الله تعالیٰ په راښوولو مواقعو کښی صرف کړی شی او هغه قول او اقرار چه په ازل کښی تړلی دی له هغه ځنی خپله غاړه ونه غړوی!.

## وَالَّذِينَ هُمُ بِنَّهُ لَ يَهِمُ قَآبِمُونَ ١٠٥

او هغه کسان (هم هلوع نه دی) چه هم دوی په شاهدی خپلی باندی سم ولاړ وی (نه پټوی او نه تزئید او تنقیص پکښی کوی)

تفسیر: یعنی که ضرورت پیش شی نو بی له زیادت او لهوالی او لحاظ او رعایت شاهدی ورکوی او حقه خبره هیڅ کله نه یتوی.

#### وَالَّذِينَ هُمُ عَلَى صَلَاتِهِمُ يُحَافِظُونَ اللَّهِ

#### او هغه کسان (هم هلوع نه دی) چه هم دوی پر لمانځه خپل باندی ساتنه کوی (پخپلو وقتونو ئی اداء کوی)

تفسیو: یعنی د لمونځونو د اوقاتو ـ شرائطو او آدابو ځنی باخبر وی او د هغه صورت او حقیقت د ضائع کیدلو ځنی تل خپل ځان ساتی.

تنبیه: په تکرار د لمانځه کښی بهتری او افضلیت د لمانځه پر نورو عباداتو باندی ثابتیږی «الصلواة عماد الدین»).

## ٲۅڵؠٟٚڮ؈ؘؘؘؘؘٛڿڹ۠ؾؚ<sup>ؙ</sup>ۺؙؙڵۯڡٛٷؽ<del>ؙ</del>۞

دغه کسان به (چه موصوف په دغو اتو صفاتو دی) په جنتونو کښی به وی مکرم عزتمن کړی شوی.

تفسیر: یعنی د جنتیانو هم دا اته صفتونه دی چه په لمانځه سره شروع او په لمانځه باندی ختم شوی دی تر څو معلوم شی چه لمونځ د الله تعالیٰ په دربار کښی څومره مهتم بالشان او الزم او ضروری عبادت دی. د هر یوه مسلمان په وجود کښی چه دا صفات او ستاینی وی نو په هغه کښی به د «هلوع» منمت نه وی بلکه د اوم زړه په ځای په هغه کښی به د عزم ـ همت ـ قوت او قدرت صفتونه وی.

# فَمَالِ الَّذِيُنَ كَفَرُ وَاقِبَلَكَ مُهُطِعِيْنَ عَنِ الْيَمِيْنِ وَعَنِ الشِّمَالِ فَمَالِ النَّيْمَالِ عَزِيْنَ الْمَعْمُ عُلُّ امْرِيًّ مِنْهُمُ انْ يُكْ خَلَ جَنَّةٌ نَعِيْمٍ ﴿ كَالَالَّا مِنْ عَلَيْمٍ ﴿ كَالَا اللَّهُ عَلَيْهِ ﴿ كَالَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَ

نو څه شوی دی هغو کسانو لره چه کافران شوی دی چه طرف ستا نه راځغاستونکی دی. له ښی لوری څخه او له کیڼ لوری څخه ناست ډلی ډلی (حلقه وهونکی) آیا طمع کوی هر سړی له دوی ځنی چه داخل به کړی شی په جنت د نعمتونو کښی نه ده داسی (چه دوی طمع کوی د دخول د جنت).

تفسیر: یعنی د قرآن کریم د تلاوت او د جنت د ذکر له اوریدلو څخه وروسته کافران ډلی سره جوړوی او ستاسی په لوری په ګډه سره راځی ـ خاندی ـ ملنډی وهی ـ اپلتی وائی مسخری کوی. آیا سره له هسی چارو به دوی داسی طمع او هیله (امید) لری چه د جنت په باغونو کښی به سره له مؤمنانو ننوځی؟ لکه چه هغوی به ویل که مونږ ته د الله تعالیٰ په لوری د ورتګ اتفاق ولویږی نو مونږ به هم برابر جنت ته ځو او هلته به مونږ خورا (ډیر) بهتری او لوړی (اوچتی) مرتبی ته رسیږو. داسی به هیڅ ونشی او د هغه عادل او حکیم الله تعالیٰ په مخ کښی هیچیری داسی چاری کیدونکی نه دی بلکه هغه تل له هر چا سره د هغه له چارو سره سمه معامله کوی. تنبیه: ابن کثیر رحمة الله علیه د دی آیتونو مطلب داسی اخیستی دی یعنی ستاسی په لوری دا منکرین ولی په ډیره جلدی او تلوار سره درځغلی او منډی وهی او ښی او کینی خوا ته ډلی ډلی پندیږی! یعنی د پاک قرآن له اوریدلو ځنی ولی دومره تور خوری او بد وړی او لری تښتی؟ نو آیا سره له دی وحشت او نفرت دوی داسی توقع او هیله (امید) هم لری چه له دوی څخه به هر یو سړی بی له اندیښنی جنت ته ننوځی؟ هرګز داسی نه ده (هذا کما قال الله تعالیٰ و سړی بی له اندیښنی جنت ته ننوځی؟ هرګز داسی نه ده (المدثر » دوهمه

#### ٳؾٚٲڂؘڵڨؙڹۿؙۄ۫ ؚڝؚؖؠۜٵؽػٛڵؠؙۏٛؽ۞

بیشکه مونږ پیدا کړی مو دی دوی له هغی (نطفی) څخه چه پری پوهیږی دوی (چه ضعیفه او حقیره ده).

تفسیو: یعنی د خاوری غوندی یوه حقیر شی یا له منی غوندی یو ناولی شی ځنی پیدا شوی هغه چیری د جنت وړ (لایق) وی تر څو چه په ایمان او وحدت سره خپل ځان پاک نه کړی. او په رښتیا سره معظم او مکرم نه شی. او امکان لری چه ﴿ إِنَّافَتَقْنُهُوْتِمَایَعُکُنُوْنَ ﴾ اشاره د ﴿ إِنَّافَتَقْنُهُوْتِمَایَعُکُنُوْنَ ﴾ اشاره د ﴿ إِنَّالْالْمُمَایِّنَالَدِیْنَ مُوْعَلَٰصَلَاتِهِمْ دَاهِمُونَ به داسی صفتونو سره ولی دی خپل ځان د ﴿ اِلْاَالْمُمَایِّیْنَالَدِیْنَ مُوْعَلَٰصَلَاتِهِمْ دَاهِمُونَ ﴾ په استثنا کښی نه دی داخل کړی نو بیا د جنت مستحق څرنګه کیدی شی؟ په استثنا کښی نه دی داخل کړی نو بیا د جنت مستحق څرنګه کیدی شی؟

#### فَلَا أُثْسِمُ بِرَبِّ الْمَشْرِقِ وَالْمَعْرِبِ

نو قسم خوړم په رب (مالک) د مشرقونو او (په رب مالک د) مغربونو

تفسیر: لمر سپوږمی او نور ستوری هره ورځ له یوه نوی ځایه راڅرګندیږی او په یو نوی ځای راپتیږی نو د دی نقطو په اعتبار ئی مشارق او مغارب ورته وویل ځما مرحوم پلار الحاج مولوی احمد علی الکشککی د «مشارق» او «مغارب» مدلول او مآل په سفلیاتو کښی مشرقی او مغربی

تبرك الذى (٢٩) المعارج (٧٠)

محمکی راز راز (قسم قسم) خلق او هستیدونکی او موجودات او په علویاتو کښی لمر سپوږمی ستوری او نور موجودات راښوولی دی. برهان الدین کشککی.

#### ٳؾؙٲؿ۬ۑۯۅٛڹؖعؘڡٚٲڹٛڹ۫ڔۜڸڂؿؙۯٳڝؚۜڹۿؙۄٛڒۅٛڡٵڹڿڽؠۺؠٛۅۊؽڹ۞

بیشکه مونږ خامخا قادر یو په دی باندی چه بدل راوړو خیر ډیر غوره له دوی څخه او نه یو مونږ عاجز کړی شوی (له ارادی خپلی).

تفسیر: یعنی کله چه د هغوی په ځای له هغوی ځنی ښه سړی راوستلی شو نو پخپله دوی ولی نشو ژوندی کولی؟ یا د (خیراً منهم) څخه د دوی دوهم ځلی ژوندی کول وی. ځکه که عذاب وی یا ثواب دوهم ژوندون به له دی ژوند څخه په هر حال اکمل وی. یا دا مطلب ـ پریږدئ چه دا د مکی کافران خندا او مسخری وکړی او ملنډی ووهی مونږ به د اسلام د خدمت دپاره له دوی ځنی غوره قوم راولو لکه چه د قریشو په ځای ئی د مدینی انصار ودرول او مکه والان بیا د هغوی د واک (اختیار) ځنی بهر ونه وتی شو او په پای (آخر) کښی ئی د خپلو شرارتونو خوند وڅکو.

تنبیه: د مشارق او د مغارب قسم ئی خائی د دی دپاره یاد کړی وی چه هغه الله چه هره ورځ مشرق او مشکل کار دی ؟.

#### فَكَارُهُمْ يَغُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّى يُلِقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ ﴿

نو پریږده دوی (ای محمده!) چه ننوځی مشغولیږی په باطلو کښی او لوبی کوی په دنیا کښی ورځی خپلی کوی په دنیا کښی ورځی خپلی سره چه وعده ئی کړی شوی ده له دوی سره (چه بدر یا قیامت دی)

تفسیر: یعنی د لږو ورځو ځنه (ایسارتیا) دی بیا به د هغوی سزا یقینی وی. (هذا کان قبل الامر بالقتال)

#### يَوْمَ يَغُرُجُونَ مِنَ الْكِعْبَ ابْ سِرَاعًا كَأَنَّهُمُ إِلَّى نُصُبِ يُوفِفُونَ ﴿

هغه ورځ چه بهر راویستل شی دوی له قبرونو څخه چه ځغلیدونکی به وی لکه چه دوی په طرف د نښو چابک ځغلی.

تفسیر: یعنی څرنګه چه څوک د کومی خاصی نښی او علامی په لوری په منډو سره ځغلی او یو له بله غواړی چه ژر ورسیږی. یا به «نصب» له هغو بتانو څخه مراد وی چه د کعبی په شاؤخوا کښی درولی شوی ؤ چه کافرانو دغو بتانو ته هم په ډیر شوق او عقیده سره تلل او وردانګل.

## خَاشِعَةً ٱبصَارُهُمْ مَرَّهُ فَقُهُمْ ذِلَةٌ ذَٰ لِكَ الْيُؤَمُ الَّذِي كَانُوا يُوْعَدُونَ ﴿

حال دا چه ذلیلی خواری به وی سترګی د دوی چه پټ کړی به وی دوی لره ذلت خواری دا ورځ ده (هغه د قیامت) چه ؤ دوی چه وعده ورسره کړی شوی وه (په دنیا کښی).

#### تمت سورة المعارج بفضل الله ومنه وكرمه

سورة نوح مكية وهى ثمان وعشرون آية وفيها ركوعان رقمها(٧١) تسلسلهاحسب النزول (٧١) نزلت بعد سورة النحل .

د «نوح» سورت مکی دی (۲۸) آیتونه (۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۷۱) او په نزول کښی هم

(۷۱) سورت دی وروسته د «النحل» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### ٳ؆ٛۜٲۯۺۘڵڹٵڹٛۅؙڴٳٳڸۊؘۅٛؠ؋ٙٲؽؙٲڹٛۮؚۯۊؘۅٛڡؘڮڝؽۊڹؙڶؚٲؽ ؆ۣٳؿؖؿۿؙۄؙۼۮؘٳڮٛٳڸؽؙۅ۫۞

تبرکالذی(۲۹) نوح(۷۱)

بیشکه مونږ لیږلی وو مونږ نوح طرف د قوم د ده ته په دی سره چه وویروه ته قوم خپل پخوا له هغه ځنی چه راشی دوی ته عذاب دردناک (په دنیا او عقبا کښی که ایمان رانه وړی).

تفسیر: یعنی پخوا له دی چه په دنیا کښی د خپل کفر او شرارت لامله (له وجی) له یو لوی طوفان سره مقابل او په آخرت کښی د دوزخ له عذاب سره مخامخ شی ښائی چه مؤمنان شی.

## قَالَ يْقَوْمِ إِنَّ لَكُوْ نَذِيرٌ ثُمِّينً ﴿ آنِ اعْبُدُوااللَّهَ وَاتَّقُونُ وَ الْطِيعُونِ ﴿

وویل (نوح) ای قومه ځما بیشکه زه تاسی ته ویروونکی ښکاره یم (په دی سره چه وایم تاسی ته) چه بندگی کوئ تاسی الله ته او وویریږئ له الله ځنی او ومنئ تاسی ځما خبری (په شرعیه ؤ امورو کښی)

تفسير: يعنى له الله تعالىٰ محخه وويريدئ! او كفر او معصيت پريددئ! او د اطاعت او عبادت لارى خپلو ځانونو ته غوره كړئ!.

### يَغُفِرُ لَكُوْمِ فَ ذُنُورِ بِكُوْ وَيُؤَخِّرُ كُوْ إِلَى آجَلٍ مُسَتَّى

چه وبښی (الله) تاسی ته (ټول یا ځینی) ګناهونه ستاسی (چه حقوق الله دی) او وروستی به کړی (الله) تاسی (بی له عذابه) تر نیټی په نامه کړی شوی پوری (چه نیټه د موت ده).

تفسیر: یعنی که ایمان مو راوړو نو پخوا له ایمانه هغه حقونه چه تاسو تلف کړی دی هغه به دروبښلی شی او د کفر او شرارت لامله (له وجی) د کوم عذاب راتلل چه مقدر ؤ هغه به د ایمان راوړلو ځنی وروسته نه راځی، بلکه تاسی ته مهلت درکاوه شی چه خپل طبیعی عمر سر ته ورسوئ او د نورو ساکښانو (جاندارو) د موت او د حیات له عمومی قانون سره سم په مقرر شوی وقت کښی پر تاسی باندی مرګ راځی ځکه چی له مرګ ځنی په هیڅ ډول (طریقه) هیچا ته چاره نشته دغه په هغه تقدیر چه «من» زائده ومنلی شی او که «من» تبعیضیه وویلی شی لکه چه مونږ په ترجمه کښی آخیستی دی نو حقوق الله به تری مراداوه شی.

#### إِنَّ أَجَلَ اللهِ إِذَاجَاءً لَا يُؤَخَّرُمُ

بیشکه چه اجل نیته د الله (لپاره د عذابولو د تاسی که ایمان را نه وړئ) کله چه راشی نه وروستی کیږی.

تفسیر: یعنی د ایمان د نه راوړلو په صورت کښی د هغه عذاب وعده چه شوی ده که هغه پر سر باندی ودریږی نو څوک ئی مخه نشی نیولی او نه د یوی شیبی دپاره وړاندی وروسته کیږی. یا دا مطلب چه مرګ پخپله مقرره وعده باندی راتلونکی دی او په هغه کښی هیڅ تاخیر نشی پیښیدلی والظاهر هوالاول. حضرت شاه صاحب د دی آیتونو تقریر په بل ډول (طریقه) کوی. «یعنی بندګی وکړئ! تر څو د انسان نوع په دنیا کښی تر قیامت پوری پاتی شی. او حال دا دی چه د قیامت په راتګ کښی هم هیڅ ځنډ (ایسارتیا) نشته. که ګرد (ټول) سره یو ځای شی او د الله تعالیٰ بندګی پریږدئ نو ګرد (ټول) به سره یو ځای مړه کیږئ! طوفان هم داسی راغلی و چه په هغه کښی ګرد (ټول) سره ډوب شول او یو کافر انسان هم ژوندی پاتی نشو او یواځی د حضرت نوح علیه السلام بندګی د بنی نوع انسان د ژغورنی (نجات) سبب وګرځیده.

#### لَوُكُنْ تُعُرِّتَعُلَمُوْنَ⊙

که چیری یئ تاسی چه پوهیږئ.

تفسیر: یعنی که تاسی پوه لرئ نو دا گردی (ټولی) خبری د پوهیدلو او د عمل کولو وړ (لایق) دی.

#### قَالَ مَ بِ إِنَّ دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلًا وَّنَهَارًا فَ فَكُو يَزِدُهُ مُدُعَا مِنَ إِلَّا فِرَارًا ۞

وویل (نوح) ای ربه محما بیشکه ما ومی باله قوم خپل (توحید ته) شپه او ورځ (تل) نو زیات نه کړ دوی ته دعوت بلنی ځما مګر تیښته (له ایمان او اطاعت څخه)

تفسیر: یعنی حضرت نوح علیه السلام تر نهه نیم سوو کلونو پوری دوی وپوهول کله چه د امید هیڅ یوه هیله ورته پاتی نشوه نو مأیوس او خفه شو د الله تعالیٰ په دربار کښی ئی عرض وکړ چه ای الله! ما له خپل لوری د دعوت او تبلیغ حق ادا کړ او یوه شیبه می هم څه معطلی او ډیل نه دی کړی د ورځی په رڼا (رنړا) او د شپو په تیارو کښی می تل تر تله ستا په لوری بلنه کړی

تبركالذي(٢٩) نوح(٧١)

ده مگر نتیجه داسی شوه چه هر څو هر څومره می دوی ستا په لوری وبلل دوی هومره له تا څخه لری شول. او هومره چه ځما د لوری د هغوی په نسبت د شفقت او لورینی (مهربانی) اظهار وشو زیات له هغه څخه د دوی له خوا د نفرت او عداوت معامله راسره وشوه.

#### وَإِنِّ كُلَّمَادَ عَوْتُهُمْ لِتَغُفِي لَهُمُ جَعَلُوٓ الصَابِعَهُمُ فِي الدَانِهِمْ

او بیشکه زه هر کله چه وبولم دوی (وحدت او طاعت ته) د دی دپاره چه وبښی ته دوی نو ننباسی دوی کوتی خپلی په غوږونو خپلو کښی (چه ځما دعوت وا نه وری)

تفسیر: ځکه چه هغوی ځما د خبرو اوریدل نه غواړی. او دا ئی پر ځان اخیستی ده چه دا غږ خامخا د هغوی غوړونو ته ونه رسیږی.

#### وَ اسْتَغُشُوا تِنْيَابَهُمُ

او چاپير کړی نغښتلی ئی ؤ ځانونه خپل په جامو خپلو (لپاره د دی چه ما ونه ويني)

تفسیر: تر څو هغوی ځما او زه د هغوی صورت ونه ګورم که کوم وقت په ګوتو سره هغوی غوږونه په ښه ډول (طریقه) بند نشی لږ زړوکی هم په هغو کښی منډی او غواړی چه هیڅ یوه خبره په هیڅ یوه خبره په هیڅ یوه دول (طریقه) او عنوان د هغوی په غوږونو کښی ور نه ننوځی.

#### وَاصَرُّوْا وَاسْتَكْبُرُوا اسْتِكْبُارًا ٥

او همیشه والی کوی (په کفر خپل) او سرکشی کوی (له متابعته ځما) سرکشی کول.

تفسیر: یعنی په هیڅ ډول (طریقه) هغوی له خپلی طریقی څخه مخ اړوونکی نه دی او د هغوی غرور دوی ته اجازه نه ورکوی چه ځما د اسلامی دعوت خبرو ته غوږ کیږدی.

#### تْقُرِانِّ دُعُوتُهُمُ جِهَارًا ٥

بيا بيشكه ما وبلل دوى په ښكاره (بلنه سره).

تفسیو: یعنی د هغوی په مرکو او جرګو کښی می ویناوی وکړی. او په مجلسونو کښی می هم دوی په ښه شان سره وپوهول.

#### ثْخُإِنَّ ٱعْكَنْتُ لَهُمْ وَٱسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَارًا ۞

بیا بیشکه ما شکاره وینا وکړه دوی ته او په پټه می وینا وکړه دوی ته.

تفسیر: یعنی پرته (علاوه) له جرګو او مجامعو څخه می هم ګوښی (بیل) له هغوی سره خبری وکړی او صافی می هم هغوی ته وویلی او په اشارو او کنایاتو می هم وپوهول. په لوړ (اوچت) غږ می هم وینا وکړه او په ورو می هم وویل. لنډه ئی دا چه د پند هیڅ یو عنوان او هیڅ یو رنګ می هم پری نښود.

#### فَقُلُتُ استَغُفِرُو ارتَّكُو إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا<sup>©</sup>

نو ومى ويل دوى ته بښنه وغواړئ له ربه خپله (له شركه) بيشكه هغه (الله) دى ډير بښونكى (توبه كوونكيو لره هر كله چه توبه وباسى).

تفسیر: یعنی سره له سلهاؤ کلونو له پوهولو څخه چه په تاسی باندی ئی څه اثر ونه کړ که اوس ځما دا خبری ومنځ او د خپل حقیقی مالک په لوری مو سرونه تیټ کړئ او له هغه ځنی د خپلو تیروتو او خطاؤ بښنه وغواړئ نو ستاسی هغه پخوانی ګناهونه او قصور بښل کیږی ځکه چه الله تعالیٰ لوی بښونکی دی او ستاسی هغه ګرد (تول) پخوانی ګناهونه به درمعافوی.

يُّوْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُوُمِّدُوَارًا ﴿ وَيُمُودُكُو بِأَمُوَالِ السَّمَاءَ عَلَيْكُوُمِّدُوارًا ﴿ وَيُجْعَلُ الْكُوْرَا نَهُوا اللهِ وَيَجْعَلُ الْكُوْرَا نَهُوا اللهِ وَيَجْعَلُ الْكُوْرَا نَهُوا اللهِ وَيَجْعَلُ الْكُوْرَا نَهُوا اللهِ اللهِ وَيَجْعَلُ الْكُوْرَا نَهُوا اللهِ وَيَجْعَلُ الْكُوْرَا نَهُوا اللهِ وَيَخْعَلُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

تبرکالذی(۲۹) نوح(۷۱)

راو به لیږی باران پر تاسی باندی ډیر اوریدونکی (باران) او در ډیروی کومک به کوی له تاسی سره په مالونو او ځامنو سره او وبه ګرځوی تاسی ته باغونه او وبه ګرځوی تاسی ته ویالی.

تفسیر: یعنی د ایمان او استغفار په برکت به هغه قحط او سوکړه چه له څو کلونو راهیسی په هغه کښی اخته یځ لری کیږی ـ او الله تعالیٰ ډیری ښی وریدونکی وریځی درلیږی چه د هغه د وریدو لامله (له وجی) به مو کښتونه (فصلونه) او باغونه پنیږی (اوبه کیږی) میوی او غلی ډیریږی ـ بودګان (څاروی) او نور ساکښان (جاندار) به څربیږی ـ شودی او غوړی به ډیریږی او هغه ښځی چه د کفر او معصیت له سببه اوس شنډی شوی دی هلکان به وځیږوی، لنډه ئی دا چه د دنیا د عیش او نشاط سره د آخرت لوئی درجی هم مومی.

تنبیه: محمون حضرت امام ابوحنیفة الکابلی ثم الکوفی رحمة الله علیه د دی آیت محخه دا نتیجه اخیستی ده چه «استسقاء» روحاً او په اصل حقیقت کشی استغفار او انابت دی او لمونځ د انابت او د استغفار یو ښه صورت دی چه له صحیحو سنتو محخه ثابت شوی دی.

#### مَالَكُوْ لِانْتُرْجُوْنَ لِللهِ وَقَارًا ﴿

څه شوی دی په تاسی باندی چه امید هیله (ارزو) نه لرئ له الله څخه د وقار لوئی عزت.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ له لوئی محنی ښائی هیله (امید) وکړه شی که تاسی د هغه امر ومنئ نو تاسی ته به لوئی ـ عزت او وقار دروبښی. یا دا مطلب چه تاسی د الله تعالیٰ په لوئی باندی ولی اعتقاد نه لرئ؟ او د هغه د عظمت او جلال محنی ولی نه ویریدئ؟.

#### وَقَدُ خَلَقَكُمُ اَطُوارًا®

او (حال دا دی چه) په تحقیق پیدا کړی ئی یئ تاسی راز راز (قسم قسم).

تفسیر: یعنی د مور په ګیډه کښی مو ډول ډول (قسم قسم) رنګونه بدل کړل او د اصلی مادی څخه اخیستی تر مړینی پوری سړی په راز راز (قسم قسم) بنو (صورتونو) او رنګارنګ اشکالو اوړی رااوړی! او له ډیرو اطوارو ادوارو سره مخامخ کیږی.

#### اَلَهُ تَرَوُاكَيُفَ خَلَقَ اللهُ سَبُعَ سَلُوتٍ طِبَاقًا فَا وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَّجَعَلَ الشَّمُسَ سِرَاجًا اللهُ

آیا نه گورئ تاسی خرنگه پیدا کړی دی الله اووه آسمانونه لاندی باندی (یعنی یو د بل د پاسه) او گرځولی ئی ده سپوږمی په دی آسمانونو کښی رڼا (رنړا) روښانه او گرځولی ئی دی لمر ډیوه بله روښانه.

تفسیو: د لمر رنا (رنړا) ته چه تیزه او توده وی او د راتګ په سبب ئی د شپی تیاره ورکیږی ښائی ځکه په ښائی ځکه په ښائی ځکه په رنها (رنړا) ته ښائی ځکه په رنها (رنړا) سره تعبیر وفرمایه چه د هغه روښانی ډیوی د نور اغیزه (اثر) او انتشارات وګڼل شی چه د قمر د جرم په واسطه سره او تته سرد ـ کم نور کیږی والله اعلم.

#### وَاللَّهُ اَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾

او الله زرغون پیدا کړی یئ تاسی (یعنی پیدا کړی ئی دی پلار ستاسی) له ځمکی ځنی زرغونیده پیدا کیده.

تفسیر: یعنی له ځمکی څخه ئی په ډیر پوخوالی سره پیدا کړ. اول ئی ځمونډ پلار حضرت آدم علیه السلام له خاوری څخه پیدا کړ. بیا ئی نطفه چه له هغه څخه ووړکی پیدا کیږی او د غذا او د خوړو خلاصه او جوهر دی او د ځمکی له عناصرو ځنی پیدا کیږی.

#### ثُو يُعِينُكُ كُوْ فِيْهَا وَيُخْرِجُكُو إِخْرَاجًا

بیا به ننباسی تاسی (پس له مرګه) په هغی (ځمکی) کښی بیا به راوباسی تاسی (له قبورو څخه عندالبعث) رایستل

تفسیر: یعنی وروسته له مرینی څخه بیا له خاوری سره ګډیږی. بیا د قیامت په ورځ له هغه ځنی راخیژی.

## وَاللهُ جَعَلَ لَكُو الْأَرْضَ بِمَا طُالْ لِتَسْلُكُو المِنْهَا سُبُلًا فِجَاجًا ﴿

او الله گرځولی ده تاسی ته ځمکه غوړولی فرش تر څو چه لاړ شئ تاسی له دغی (ځمکی) نه یر لارو لویو ارتو باندی.

تفسیر: یعنی پر هغه باندی کینئ \_ ګرځئ \_ لاندی \_ باندی ورشئ او اوده شئ په هر لوری ئی ارتی لاری درایستلی دی. که یو سری وغواړی او لازم وسائل ورسره وی نو په ټوله ځمکه باندی چورلیدی شی او د لاری د نشتوالی لامله (له وجی) به هیڅ یو مشکلات نه ورپیښیږی.

# قَالَ نُوْحُ تَرِبِ إِنْهُمُ عَصَوْنِ وَاتَّبَعُوا مَنَ لَوْ يَزِدُهُ مَالُهُ وَوَلَانُهُ إِلَاخِسَارًا أَقَ

وویل نوح ای ربه ځما بیشکه دوی نافرمانی وکړه له ما څخه او متابعت ئی وکړ د هغه چا چه نه ئی دی زیات کړی ده ته مال د ده او اولاد د ده (په هیڅ بابت کښی) پرته (علاوه) له زیانکاری ګمراهی.

تفسیر: یعنی د خپلو مشرانو خبری ئی واوریدی چه د هغوی په مال او اولاد کښی هیڅ یو ښه والی او بهتری نشته. بلکه دوی پر هغوی باندی ورغونه شول او د هم دی لامله (له وجی) هم مشران له دین ځنی بی برخی شول او هم ئی د ډیر تمرد او تجبر په سبب کشران محروم کړل.

#### وَمَكُرُوا مَكُرًا كُبَّارًا فَ

او مکر و کړ دغو (رؤساؤ د دوی) مکر ډير لوی.

تفسیر: یعنی کرد ئی وپوهول چه د هغه خبره ونه منی او راز راز (قسم قسم) تکلیفونه ور ورسوی،

#### وَقَالُوُالَاتَذَرُنَّ الِهَتَكُمُ

او وویل (مشرانو کشرانو ته) چه مه پریږدی تاسی (عبادت د) معبودانو خپلو

تفسیر: یعنی د خپلو معبوادنو په عبادت او حمایت باندی تینګ اوسئ! او د نوح په لمسون

تبرکالذی(۲۹) نوح(۷۱)

باندی مه غولیږئ! وایه شی چه تر سلهاؤ کلونو پوری هر یوه خپلو ځامنو لمسیو او کړوسیو ته ئی وصیت کاؤ چه ښائی هیڅوک د دی سپین ډیری نوح خبری وا نه ورئ! او پام کوئ چه تیر مو نه باسی او یخپل آبائی دین باندی تینگ اوسئ! چه له هغه څخه مو ونه ښویوی!.

#### وَلَاتَذَرُتَ وَدًّا وَلَاسُوَاعًاهُ وَلَا يَغُونَ وَيَعُونَ وَيَعُونَ وَنَسُرًا<sup>شَ</sup>

او مه پریږدئ (عبادت د هغه بت چه) ود (نومیږی) او مه (پریږدئ عبادت د هغه بت چه) هغه بت چه) سواع (نومیږی) او مه (پریږدئ تاسی عبادت د هغو بتانو چه) یغوث او یعوق او نسر (نومیږی).

تفسیر: دا د هغو بتانو نومونه دی چه د هر مطلب دپاره ئی یو بیل بت جوړ کړی و . هم دا بتان بیا په عربو کښی جوړ شول او په هندوستان کښی هم داسی بتان د «بشنو» ـ «برهما» ـ «اندر» ـ «شپو» ـ «هنومان» او په نورو نومونو مشهور دی چه د هغوی مفصل تحقیق حضرت شاه عبدالعزیز رحمه الله په «تفسیر عزیزی» کښی کړی دی په ځینو نورو روایتونو کښی راغلی دی چه په پخوانیو زمانو کښی ځینی لویان هسی تیر شوی ؤ چه خلقو له هغوی سره ډیره مینه درلوده (لرله) کله چه هغوی مړه شول نو د شیطان په لمسولو او غولولو خلقو د هغوی تصویرونه د یادولو په ډول (طریقه) ودرول بیا ئی د هغوی په تعظیم باندی شروع و کړه ورو ورو ئی د هغوی په بندګی باندی شروع و کړه (العیاذ بالله)

#### وَقَدُ أَضَلُّوا كَشِيرًا مَّ وَلَا تَزِدِ الظَّلِمِينَ إِلَّاضَللَّا

او په تحقیق گمراه کړی دی (دغو مشرانو په سبب د عبادت د بتانو) ډیر (کشران خلق) او مه زیاتوه (ای ربه ځما) ظالمانو بیانصافانو لره مگر خو گمراهی هلاک عذاب.

تفسیر: حضرت شاه عبد القادر رحمة الله علیه لیکی یعنی سرگردانه گرځی یو سم تدبیر د دوی له لاسو نه دی پوره . حضرت شاه عبدالعزیز رحمة الله علیه لیکی چه «د استدراج په توگه (طور) هم هغوی له معرفت سره مه آشنا کوه!» او عامو مفسرینو ظاهری معنی اخیستی ده یعنی ای اله! د دی ظالمانو گمراهی لا پسی ورزیاته کړه تر خو ئی د شقاوت کنډول ژر ډک او ستا د عذاب مورد وگرځی . مفسرین لیکی چه نوح علیه السلام دا ښیرا هلته وفرمایله چه د هغوی له هدایت ځنی بیخی بیهیلی او ناامیده شو . که دا مأیوسی د زر کلنی تجربو په بناء ده یا د حق تعالیٰ په ارشاد دوی ته ورښکاره شوی ده لکه چه د «هود» د سورت په څلورمه رکوع ځمونږ دغه

تفسیر کښی راغلی دی. ﴿ اَتَّالَنْ يُوْمِنَ وَتُولِکَ اِلاَسْ قَدَّالَاسُ قَدُالْمَنَ وَلَمِكَ الْاَسْ قَدُالْمَنَ وَلَمُ الله وَ الله وجی) هسی بنیرا کول مستبعد نه دی. حضرت شاه عبدالعزیز رحمه الله لیکی «کله چه د کوم سری یا جماعت د سمی لاری له راتللو خنی بیخی بی هیلی توب (ناامیدی) او مأیوسی ولیده شی او پیغمبر د هغوی د استعداد په پوره ډول (طریقه) سره تحقیق وکړی او ځان پری په بنه شان سره خبر کړی او بیا ورښکاره شی چه خیر د نفوذ ګنجائش په هغوی کښی مطلق نشته. بلکه د هغه وجود لکه یو فاسده عضو داسی دی چه په یقین سره نور اعضاء هم فاسد، مسموم او خرابوی نو په داسی وقت کښی د هغه د پری کولو او د هستی د صفحی ځنی د محو کولو ځنی سوا بل کوم علاج نه لیدل کیږی. که د قتال حکم وی نو د قتال په وسیله دی هغوی فناء کړل شی او د دوی وروستنی صورت ئی هم دا دی چه له الله تعالیٰ څخه داسی غوښتنه وکړه شی چه د هغه وجود له وروستنی صورت ئی هم دا دی چه له الله تعالیٰ څخه داسی غوښتنه وکړه شی چه د هغه وجود له دنیا څخه واخله! او د هغه د وژونکیو جراثیمو ځنی نور وساته! چه لکه پخپله پاک قرآن فرمائی دنیا څخه واخله! او د هغه د وژونکیو جراثیمو ځنی نور وساته! چه لکه پخپله پاک قرآن فرمائی هغه داللام هغه بنیرا چه د یونس علیه السلام په سورت کښی تیره شوه له هم دی قبیلی څخه علیه السلام هغه بنیرا چه د یونس علیه السلام په سورت کښی تیره شوه له هم دی قبیلی څخه د و و الله اعلم.

# مِمّاخَطِيناتِهِمُ أُغُرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا لَهُ

په سبب د ګناهونو خپلو سره ډوب کړل شول (په دنیا کښی په ډیرو دریابی اوبو کښی) نو داخل به کړل شی (آخروی) اور ته .

تفسیر: یعنی څپان (طوفان) راغی او په ښکاره ډول (طریقه) د لوی بحر په اوبو کښی ډوب شول خو په رښتیا سره د برزخ عذابونو ته ورسیدل چه ورپسی متصل د آخرت اور هم هغوی ته تیار دی.

# فَكَوْيَجِدُوْ اللَّهُ وَمِّنْ دُونِ اللَّهِ اَنْصَارًا ٠

بيا نه موندل دوی د خپلو ځانونو لپاره پرته (علاوه) له الله مدد ګاران (چه له عذاب څخه ئي خلاص کړی).

تفسیر: یعنی هغه بتان ود \_ سواع \_ یغوث او نور د دوی د دی اړتوب (مجبورئ) په وقت کښی هیڅ په کار ورنغلل او نه ئی مرسته (مدد) له هغوی سره وکړه او هم داسی بی له پوښتنی او بی

تبرکالذی(۲۹) نوح(۷۱)

له پالنی په بد وضعیت سره مړه شول او د خولی خبره ئی په خوله او د زړه خبره ئی په زړه کښی پاتی شوه.

# وَقَالَ نُوْمُ وَرَبِ لَاتَذَرْعَلَى الْوَرْضِ مِنَ الْكَفِي أَيْنَ دَيَّارًا ﴿ إِنَّكَ اللَّهِ النَّكَ اللَّهِ النَّكَ وَلَا يَلِدُ وَالْآلِافَاجِرًا كَفَّارُا۞

او وویل نوح ای ربه ځما مه پریږده! پر ځمکه باندی له کافرانو څخه هیڅ اوسیدونکی (یا ګرځیدونکی او ټول هلاک کړه) بیشکه ته که چیری پریږدی ته دوی نو ګمراهان به کړی دوی (مؤمنان) بندګان ستا او نه ځیږوی دوی مګر خو فاجر بیباکه ناشکره بدکاره له حقه منکره.

تفسیر: یعنی یو کافر هم ژوندی مه پریږده! ځکه چه له دوی ځنی هیڅ یو کافر د دی خبری لایق او وړ (قابل) نه دی چه ژوندی پریښود شی. که له دوی ځنی کوم یو ژوندی پاتی شی نو ځما تجربه دا راښیی چه د هغه له نطفی څخه به هم بیحیا بیباک د حق منکر او بی شرم او ناشکره ځوځات (ذریه) پیدا کیږی او تر هغه پوری چه له دوی ځنی یو سړی هم پاتی وی نور خلق نه پریږدی چه په سمه لاره راشی او ګرد (تول) به سره ګمراهان کړی.

#### رَبِّ اغْفِرُ لِى وَلِوَالِدَى وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا وَّلِلْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنْتِ "

ای ربه محما وبسه ما او مور پلار محما او هغه شوک چه ننوځی کور بیړی مسجد محما ته حال دا چه ایمان لرونکی وی او (وبسه) ګرد (ټول) ایمان لرونکی ښځی. لرونکی نارینه او ګردی (ټولی) ایمان لرونکی ښځی.

تفسیر: یعنی که سم ځما د مرتبی سره له ما نه کوم تقصیر شوی وی هغه پخپل فضل او کرم سره راوبښه! او ځما د مور او پلار او هغه ایمانداران چه ځما په کور یا بیړی ـ یا مسجد کښی دی د هغوی ګردی (ټولی) خطاوی ورمعاف کړه! بلکه تر قیامت پوری هرڅومره نارینه او ښځی چه د ایمان په شرف رسیدلی وی هغوی ګرد (ټول) وبښه! ای اله! د نوح علیه السلام د دعا په برکت دا عاصی او خاطی بنده هم پخپل رحمت او کرم سره وبښی! او بی له دنیوی او آخروی

تعذیب ئی د خپلی رضاء او کرامت محل ور په برخه کړی! «انک سمیع قریب مجیب الدعوات» .

#### وَلَا تَزِدِ الظَّلِينِينَ إِلَّا تَبَارًا ﴿

او مه زیاتوه (ای محما پرورد کاره) ظالمانو (کافرانو) لره مکر خو بربادی هلاک شول).

#### تمت سورة نوح بفضل الله وكرمه فلله الحمد والمنة

سورة الجن مكية وهى ثمان وعشرون آية و فيها ركوعان رقمها (٧٢) تسلسلهاحسب النزول (٤٠) نزلت بعد سورة «الاعراف».

د «الجن» سورت مکی دی (۲۸) آیته (۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۷۲) او په نزول کښی (٤٠)

سورت دی وروسته د «الاعراف» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْرِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْرِ اللهِ الرَّحِيْرِ اللهِ الرَّحِيْرِ اللهِ الرَّحِيْرِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### قُلُ أُوجِي إِلَىَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرُقِينَ الْجِينَ

ووایه (ای محمده دوی ته) وحی راغلی ماته چه بیشکه شان دا چه واوریده (قرأت ځما) یوه تولی له پیریانو نه.

تفسیر: د جناتو او د پیریانو په وجود او حقیقت باندی حضرت شاه عبدالعزیز رحمة الله علیه پخپل تفسیر کښی په هم دی سورت کښی یو مبسوط او مفصل بحث کړی دی. او په عربی ژبه کښی یو کتاب دی چه «آکام المرجان فی احکام الجان» نومیږی په دی کتاب کښی هم په دی موضوع باندی نهایت جامع خبری شوی دی که د چا مینه وی هغه دی و گوری. دلته د داسی خبری د لیکلو ځای نشته.

# نَقَالُوْ النَّاسِمُعَنَا قُرَانًا عَبَيْلُ يَهُدِئَ إِلَى الرُّشُدِ فَالْمَكَابِهِ وَلَنُ تُشُرِكَ بِرَبِّنَا أَحَدًا ﴿

نو وویل (دوی نورو قومونو خپلو ته کله چه بیرته ورغلل چه) بیشکه مونږ وامو وریدو یو قرآن عجیب (په فصاحت او بلاغت سره) چه هدایت کوی لاره ښیی رشد (ایمان او حق) ته نو ایمان راووړ مونږ پر هغه (قرآن) او هرګز به شریک نه کړو (پس له دی ورځی) له رب خپل سره بل هیڅوک.

تفسیر: د «احقاف» په سورت کښی تیر شوی دی چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د سهار په لمانځه کښی قرآن کریم لوست چه یوه ډله پیریان له هغه ځایه تیریدل ـ کله چه د قرآن مجید غږ ئی واورید ـ تول په هغه باندی مین او د زړه له کومی مسلمانان شول ـ بیا خپلو تبرو ته بیرته لاړل ـ او دا ګردی (تولی) خبری ئی هلته وویلی چه مونږ داسی یو کلام واورید چه پخپل فصاحت ، بلاغت ـ حسن الاسلوب ـ قوت تأثیر ـ خوږ والی ـ موعظت ـ علومو او مضامینو او پندونو په اعتبار ډیر عجیب او غریب دی. د معرفت ربانی او رشد دنیوی او فلاح آخروی په لوری لار ښیی ـ او د خیر د طالب لاس اخلی ـ او د نیکی او د تقویٰ په خوا ئی بیائی ـ نو ځکه په مجرد د آوریدلو بلاتوقف پر هغه مو یقین وکړ. او هیڅ یو شک او شبهه ځمونږ په زړونو کښی پاتی نشوه چه داسی خبری پرته (علاوه) د الله تعالیٰ د بل چا نه دی. اوس مونږ سم د هغه له تعلیم او هدایت سره عهد کوو چه وروسته له دی نه مونږ هیڅ یو شی د الله شریک نه ګڼو. د دوی دا تولی خبری د الله تعالیٰ له لوری په رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د وحی په ډول (طریقه) ورنازلی شوی ـ وروسته له دی نه بیا څو ځلی د پیریانو جرګی د رسول الله صلی الله علیه وسلم د وحی په ډول (طریقه) ورنازلی شوی ـ وروسته له دی نه بیا څو ځلی د پیریانو جرګی د رسول الله صلی الله علیه وسلم په مخ کښی حاضریدی ـ او د ایمان په شرف مشرفیدی ـ او قرآن کریم به ئی یادولو.

#### وَآنَهُ تَعْلَىٰ جَثُارَتِبَنَامَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلَا وَلَدَّا ﴿

او بیشکه شان دا دی چه لوی دی شان لوئی د رب محمونبر نه ده نیولی (الله) شعه او نه اولاد (لکه چه وائی د پیریانو او د انسانانو کفار او مشرکان).

تفسیر: یعنی شځه او اولاد لرل د الله تعالیٰ له شان او عظمت څخه منافی دی حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «چه هغه ګمراهی او خرابی چه په انسانانو کښی ده هغه توله په پیریانو کښی هم ده. هغوی هم د عیسایانو په شان الله ته شځه او ځامن جوړول.

# وَّ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا عَلَى اللهِ شَطَطًا ۞

او (وویل پیریانو قوم خپل ته داسی) بیشکه شان دا دی چه ویل به ناپوه ځمونږ (ابلیس) پر الله باندی خبری لوئی لری له حق صواب

تفسیر: یعنی ځمونږ په منځ کښی هغه بیوقوفان چه د الله تعالیٰ په نسبت داسی چتی (بیکاره) خبری له خپل ځانه جوړؤی او لوئی ئی کړی وی د هغوی په منځ کښی له ګردو (ټولو) څخه لوی ناپوه ابلیس دی. ښائی خاص هم دغه شیطان د (د سفیه) له لفظ څخه مراد وی.

#### وَّٱتَّا ظَنَتْ آنَ لَنُ تَفُولَ الْإِنْسُ وَالْحِثُ عَلَى اللهِ كَانِ بَاكُ

او بیشکه مونږ گمان کاوه چه هیڅکله به نه وائی انسانان او پیریان پر الله باندی دروغ.

تفسیر: یعنی محمون په خیال کښی داسی راتلل چه دومره زیات انسانان او پیریان چه په دوی کښی لوی سړی او پوهان هم شته څرنګه سره یو ځای شوی د الله تعالیٰ په نسبت دروغ خبری جوړوی او داسی جرأتونه کوی په هم دی چرت (خیال) کښی مون پلاره غلطه کړه. اوس د پاک قرآن له اوریدلو څخه هغه ګردی (ټولی) غلطی خبری او دروغ راښکاره شوی او د خپلو مشرانو د بیلزوم تقلید څخه مو ځانونو وژغورل (وساتل).

# وَّاتَهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْإِنْسِ يَعُوْذُ وُنَ بِرِجَالٍ مِِّنَ الْجِنِّ فَزَادُوْهُمُ رَهَقًالُ

او بیشکه شان دا دی چه ؤ به ډیر سړی له انسانانو څخه چه پناه به ئی غوښتله په سړیو له پیریانو څخه نو زیاته کړه دغو انسانانو دغو پیریانو لره سرکشی (په سبب د استعاذی پناه غوښتو د دوی له جناتو نه)

تفسیو: په عربو کښی جهالت ډیر و ـ له پیریانو ځنی به ئی د پتو خبرو پوښتنی کولی او د هغوی په نامه به ئی نذرونه په غاړه اخیستل او ورکول به ئی. کله به چه د کومی جوپی (قافلی) پړاو یا د تیریدلو لاره پر کومی ویروونکی کندی یا ځای باندی لویده ویل به ئی چه مونږ د دی ځای د پیریانو سردار ځای د پیریانو سردار

تبركالذي(٢٩) الجن(٧٢)

دی. تر څو مو هغه د خپل لاس لاندی د پیریانو له شره وساتی. له داسی خبری به پیریان لا مغروریدل او په سر به ئی ختل. او له بل لوری د داسی شرک لامله (له وجی) د انسانانو عصیان او طغیان لا پسی زیاتیده کله چه دوی پخپله پر خپلو ځانونو باندی پیریان مسلطول نو هغوی به هم د هغوی په اغواء کښی هیڅ لږ والی نه کاو. په پای (آخر) کښی پاک قرآن د دی ګردو (تولو) خرابیو بیخ وویست.

#### وَّأَنَّهُ مُ ظُنُّوا كَمَا ظَنَنُتُهُ أَنْ لَنْ يَبْعُثُ اللَّهُ أَحَلًا

او بیشکه دوی گمان کړی دی لکه چه گمان کړی دی تاسی چه هرگز به پورته نه کړی الله هیڅوک (پس له مرګه له قبره).

تفسیر: مسلمانان پیریان دا گردی (تولی) خبری له خپلو قومونو سره کوی. یعنی لکه چه تاسی خیال کوئ د ډیرو سریو خیال هم داسی دی چه الله تعالیٰ به مړی هیڅ کله له هدیرو څخه نه پورته کوی. یا به وروسته له دی نه بل کوم پیغمبر نه مبعوثوی هغه پیغمبران چه پخوا له دی نه مبعوث شوی دی اوس له قرآنه راښکاری چه الله تعالیٰ یو عظیم الشان رسول رالبولی چه گردو (تولو) خلقو ته دا ور په یادوی چه تاسی تول له مړینی څخه وروسته بیا ژوندی کیږئ او د ذری دی حساب به ورکوی!.

### وَ اَتَّالَمَسُنَا السَّمَاءُ فَوَجَدُ نَهَا مُلِمَّتُ حَرَسًا شَدِيُكًا وَشُهُبًا ﴿ وَآتًا كُنَّا نَقُعُ لُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَنَ يَسُتَمِعِ الْلانَ يَجِدُ لَهُ شِهَا بَارَّصَدًا ﴿

بیشکه مونږ ورسیدو آسمان ته (لپاره د غوږ نیوو خبرو د ملائکو ته) نو ومو موندو هغه (آسمان) ډک کړی شوی له څوکیدارانو سختو (چه ملائکی دی) او له ستوریو سوځوونکیو څخه او بیشکه وو مونږ چه کیناستلو پخوا له لیږلو د دی پیغمبر له دی آسمانه په ځایونو د کیناستلو کښی دپاره د اوریدلو نو هغه څوک چه اوریدل غواړی اوس مومی به دپاره د ځان د اور لمبه منتظره (چه سوځوی ئی).

تفسیر: یعنی مونږ الوتلی نژدی آسمان ته ورسیدو نو هلته مو ولیدی چه ډیری سختی جنګی

تبركالذي(٢١) الجن(٧٢)

پیری دریدلی دی چه هیڅ یو شیطان نه پریږدی چه غیبی خبری واوری او هر هغه شیطان چه داسی اراده ولری پر هغی باندی د اور لمبه او انگار وریږی. پخوا له دی نه دومره سختی او ساتنه او مخ نیونه نه وه پیریان او شیطانان به آسمان ته نژدی په پټ ځای کښی کیناستل او د یوه لوری او بل لوری څخه به ئی څه خبری اوریدلی مگر اوس دومره سختی او انتظام او لار نیونه شته چه هر څوک د اوریدلو خیال وکړی سم د لاسه پری شهاب ثاقب د اورونو ډک مردک (گولئ) اوری او د هغوی تعاقب کیږی. دا بحث پخوا له دی نه د حجر په سورت او نورو ځایونو کښی تیر شوی دی هلته دی وکتل شی!

## وَّاَنَّالَانَدُرِیِّ اَشَوُّ اُدِیْدَ بِمَنْ فِی الْاَدْضِ اَمُ اَدَادَ بِهِـهُ مَ اَبُّهُ مُ دَشَدًانُ

او بیشکه مونږ نه پوهیږو (چه دغه منع کیدل ځمونږ له آسمانه) آیا شر بد دی چه اراده کړی شوی ده په هغه چا باندی چه په ځمکه کښی دی یا اراده کړی ده په دوی باندی رب د دوی د رشد د لار ښوونی.

تفسیر: یعنی دا نوی انتظامات او د لارو تینگونه الله تعالیٰ ته ښه معلومه ده چه ولی شوی دی؟ په دی خو مونږ پوهیدلی یو چه د قرآن کریم نزول او د عربی محمد صلی الله علیه وسلم بعثت د هغه سبب دی. ولی آیا د هغه نتیجه به څه کیږی؟ آیا د ځمکی هستیدونکی دا پاک قرآن منی او د هغه په ښوونی باندی عمل کوی؟ او الله تعالیٰ به پر دوی باندی خپل خصوصی الطاف مبذول فرمائی؟ یا ئی په دی باندی اراده تاکلی (مقرر) شوی ده چه خلق د قرآنی هدایاتو د مخ اړولو په بدل باندی تباه او بربادوی. د دی علم تول د هغه علام الغیوب سره دی بل هیڅوک په دغه مورد کښی هیڅ نشی ویلی.

# وَاتَامِنَاالصَّلِحُونَ وَمِنَادُونَ ذَلِكَ كُنَّا طَرَآبِقَ قِدَدُا<sup>®</sup>

او بیشکه مونږ چه یو ځینی له مونږ څخه نیکان دی (پس له اوریدلو د قرآن) او ځینې له مونږ غیر له دوی دی وو مونږ ناست یر لارو مختلفو (د ادیانو).

تفسیر: یعنی د قرآن مجید له نزول څخه پخوا هم کرد (ټول) پیریان په یوه لاره نه تله. ځینی ئی ښه او ښائسته ؤ او ډیر ئی بدکار او بدرنګ ؤ. په هغوی کښی هم فرقی او جماعتونه دی. ځینی مشرکان ـ ځینی عیسایان ځینی یهودان او نور دی او یه عملی ډول (طریقه) باندی د هر تبركالذي(٢٩)

یوه د عمل لاری بیلی او فکر ـ عقیده جلا (جدا) ده وروسته له هغه چه قرآن کریم راغی د هغه ښونه د اختلافاتو او تفرقو لری کول دی زیاتره پیریان مسلمانان شول او ځینی همغسی پاتی دی ځکه چه داسی خلق چیری پیدا کیږی چه ټول د حق په منلو کښی لاسونه سره یو کړی او په یوه سمه لاره باندی لاړ شی نو هرومرو (خامخا) اوس هم د هغوی په منځ کښی اختلاف او جګړه شته!.

# وَّٱتَّاظَنَتَآٱنَ تَنْ نُعُجِزَاللهَ رِنِي الْأَرْضِ وَلَنْ نُعُجِزَهُ هَرَابًا<sup>®</sup>

او بیشکه مونږ یقین مو کاؤ چه له سره به مونږ عاجز نه کړو الله په ځمکه کښی (چه تری پټ او خلاص شو) او له سره به نه عاجز کوو مونږ دغه (الله) په تیښتی سره (که تری وتښتو).

تفسیر: یعنی که موند قرآن ونه مانه د الله تعالیٰ له سزا څخه نشو ځان ژغورلی (بچ کولی) نه په ځمکه کښی چیری تری پټیدی شو ـ نه دی خوا هغوی خوا چیری تری تښتیدلی یا په هوا کښی الوتلی شو.

#### وَآكَا لَمَّا سَمِعُنَا الْهُلِّي الْمُتَابِهِ ﴿

او بیشکه مونږ کله چه واورید هدایت (د قرآن) نو ایمان راوړ مونږ پر هغه

تفسیر: یعنی موند لره د فخر موقع ده چه په پیریانو کښی له ګردو (تولو) څخه پخوا موند قرآن واورید او بی له ډیله مو ومانه ـ او په ایمان راوړلو کښی مو یوه شیبه (لحظه) ځنډ (تاخیر) ونه کړ.

# فَمَنْ يُؤْمِنَ بِرَتِهِ فَلا يَغَاثُ بَغْسًا وَلارَهَقًا ٣

نو هغه چه ایمان راوړی په رب خپل باندی نو نه ویریږی له نقصان (د خپلی نیکی) او نه له زیادت څخه (په تزئید د بدی).

تفسیر: یعنی رستین ایماندار لره د الله تعالیٰ له لوری هیڅ یوه اندیسنه نشته او نه نقصان وررسیږی نه ئی کومه نیکی او محنت خوشی ځی او نه بل څوک پری څه زیادت او زبردستی کولی شی چه د بل جرم او ګناه په هغه باندی ورواړوی لنډه ئی دا چه ایمانداران له هر نقصان ـ تبركالذي (٢٩) الجن (٧٢)

تكليف \_ ذلت او رسوائى او نورو څخه مأمون او مصون دى.

# وَّٱتَّامِتَّا الْمُسُلِمُونَ وَمِثَّا الْقُسِطُونَ فَمَنَ اَسُلَمَ فَاوُلَلِكَ عَرَّوَارِشَكَا الْمُسُلِمُونَ وَمِثَا الْقُسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبًا اللَّ

او بیشکه مونږ چه یو ځینی له مونږه مسلمانان دی او ځینی له مونږه ظالمان کاږه دی (له لاری د حقه په کفر سره) نو هر هغه چه (الله ته) غاړه کیږدی (او ایمان راوړی) نو دوی قصد کړی دی د سمی صافی لاری. او هر څه کږیدونکی له سمی لاری نو وی به دوی دوزخ لره لرګی د (سوځولو).

تفسیر: یعنی د قرآن له نزول څخه وروسته په مونږ کښی دوه ډوله (قسمه) خلق دی یو هغه چه د الله تعالیٰ پیغام اوری او د هغه د احکامو په مقابل کښی غاړه ږدی او مسلمانیږی دوی همغوی دی چه د حق په تلاش کښی بریالیان (کامیاب) شوی دی او د خپل تحقیق ـ تفحص او تعمق په وسیله سمی لاری ته رسیللی دی. بل هغه د بیانصافانو ډله ده چه کږه لاره ئی خوښه کړی او د بیانصافی له لوری د خپل پروردګار احکام دروغ بولی او د هغه له حکم منلو څخه انحراف کوی دا هغه کسان دی چه هغوی ته د دوزخ دړی او د جهنم خس وایه شی.

تنبیه: تر دی ځای پوری د مسلمانانو پیریانو د هغه کلام نقل و چه هغوی خپل قوم ته کړی و وروسته له دی الله تعالیٰ د خپل لوری څخه د نصیحت څو خبری ارشاد فرمائی ګویا د ﴿ وَاَنْ لَاِّيْسَتَعَامُوا ﴾ عطف پر ﴿ اَلَّهُاسْتَمْتَوَنِّقَ الْجِنّ ﴾ باندی شوی دی او محقق مترجم رحمة الله علیه په ترجمه کښی د «او بله وحی راغلی» الفاظ زیات کړی دا ئی راوښوود چه له دی ځایه تر آخره پوری د ﴿ قُلْاَنْتَىٰ اِنْ لاندی داخل دی.

# وَّأَنْ تُواسُتَقَامُوا عَلَى الطَّرِيقَةِ لِرَاسُقَيْنَاهُمْ مِثَّاءً غَدَقًا ﴿ لِنَفْتِنَهُمُ وَيْ وَ

او (بله وحی راغلی ده ماته چه) که دا (خلق اهل د مکی) برابر شی پر طریقه (سمی لاری د اسلام) نو هرومرو (خامخا) به وڅښوو دوی ته اوبه ډیری (پس له قحطه) تر څو وازمویو مونږ دوی په دغه (نعمت) کښی.

**تفسیر:** یعنی که پیریان او انسانان په سمه لاره باندی تلل نو مونږ به هم د ایمان او اطاعت په ظاهری او باطنی خوږو او برکاتو سره دوی خړوبول او په هغه کښی به هغه هم د هغوی ازموینه مقصد وه چه د دی نعمتونو د ګټور (منتفع) کیدلو په وقت کښی دوی ځمونږ شکر ادا کوی او په طاعت کښی ښه ترقی او زیادت لیده کیږی؟ یا په کفران د نعمت کښی اخته شوی هغه اصلی سرمایه او پنگه هم له لاسه وباسی؟ په ځینو روایاتو کښی راغلی دی چه په دی وقت کښی د مکیانو د ظلم او د شرارت لامله (له وجی) او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د ښیرا په وسیله څو کاله قحط (سوکړه) ولویده خلق له وچکالی څخه پریشان شوی ؤ نو ځکه ئی وفرمایله که گرد (ټول) خلق له ظلم او شرارت څخه لاس وکاږی او ټول د الله تعالیٰ په سمه لاره تګ وکړی لکه چه مسلمانان پیریان هغه ځان ته غوره کړی دی نو دا قحط او سوکړه لری کیږی او د رحمت له وریدو او باران څخه به ګرد (ټول) ملک خړوب او زرغونیږی او پر دوی به روزی فراخیږی.

# وَمَنُ يُعُرِضُ عَنْ ذِكُرِرَتِهٖ يَسُلُكُهُ عَنَابًا صَعَلُاكُ

او هغه څوک چه مخ واړوی له ذکر (قرآن) د رب خپل نو داخل به ئی کړی (الله) عذاب سخت ته.

تفسیر: یعنی که سری د الله تعالیٰ له ذکر او یاده مخ واړوی هغه ته به هیڅ ډاډینه (سکون) او خوشالی نه په برخه کیږی او تل به د هغه تګ په داسی یوه لاره باندی وی چه له پریشانی او له ربرو (تکلیفونو) څخه ډک وی او عذاب ئی ګړی په ګړی زیادت مومی.

#### وَآنَ الْسَلْجِدَيلُهِ فَلَاتَدُعُوامَعَ اللهِ أَحَدًاكُ

او (بله وحی راغلی ده ماته) دا چه بیشکه مسجدونه (او د سجدی اعضاء) دیاره (د یاد) د الله دی نو مه بولئ تاسی (په دغو مساجدو کښی) سره له الله بل هیڅوک.

تفسیر: اگر که الله تعالیٰ گرده (توله) ځمکه د محمدی صلی الله علیه وسلم امت دپاره مسجد جوړه کړی ده ـ لیکن په خصوصیت سره هغه ځایونه چه د مسجدونو په نامه خاص د الله تعالیٰ د عبادت دپاره جوړ شوی دی هغه لره زیات امتیاز دی هلته تللی پرته (علاوه) له الله تعالیٰ د بل چا بلل لوی ظلم او ډیر بد شرک دی مطلب دا دی چه د خالص واحد الله په لوری راځئ!

تبركالذي(٢٩)

او له هغه سره بل څوک مه شریکوئ او له هغه سره ئی مه بولئ ! خصوصاً په مسجدونو کښی چه د الله تعالیٰ په نامه او یواځی د هغه د عبادت دپاره جوړ شوی دی. ځینو مفسرینو له «مساجد» څخه هغه اعضا مراد اخیستی دی چه د سجدی په وقت کښی پر ځمکه باندی ایښودل کیږی په دی وقت کښی به ئی مطلب داسی وی چه د الله تعالیٰ دا درکړی شوی او جوړ کړی اعضاء نه ښائی چه پرته (علاوه) د هغه خالق او مالک له عبادت څخه د بل چا په مخ کښی راښکته کړی شی.

#### وَّانَّهُ لَتَّاقَامَ عَبْدُاللهِ

او بله (وحی کړی شوی ده ماته) دا چه بیشکه کله چه ودرید (لمانځه ته) بنده د الله (محمد).

تفسير: يعنى كامل بنده حضرت محمد رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وعلىٰ آله واصحابه وسلم.

#### يَى عُوْهُ كَادُوْ ايَكُوْنُونَ عَلَيْهِ لِبَكَ اللَّهُ

چه باله ئی دغه (الله) نژدی ؤ دغه (پیریان) چه کیدل به پر ده باندی سر په سر په سر په سر په سر په سر په سر پریوتونکی (له جهته د ازدحامه)

تفسیر: یعنی کله چه محمد صلی الله علیه وسلم ودریږی او پاک قرآن لولی نو خلق ډلی ډلی په گڼ ډول (طریقه) پر دوی باندی توئیږی. مؤمنانو د شوق ـ د مینی او رغبت لامله (له وجی) قرآن اوریده او کافرانو او منافقانو د عناد او عداوت په سبب پر دوی باندی هجوم کاوه . ځینی مفسرین د دی آیت دغسی ترجمه کوی! او بله وحی شوی ده ماته چه په تحقیق سره کله چه پورته شو لمانځه ته په بطن نخله کښی بنده د الله محمد صلی الله علیه وسلم چه باله ئی الله او عبادت ورته کاوه او قرآن ئی لوست او پیریانو قرائت د ده واوریده نو نژدی ؤ دوی چه کیدل به په ده باندی پریوتونکی له جهته د ډیر شوقه او د ازدحامه. کله چه کفار د مکی حضرت ته وویل چه عجیبه کار دی نیولی دی پریږده او را وګرځه تری چه مونږ ستا مددګاری او ملګرتیا کوو نو د الله تعالیٰ اکرم شانه واعظم برهانه له جانبه دغه آیت نازل شو.

### قُلُ إِنْكُمَا أَدْعُوارِينَ وَلِكَ أَشْوِلُهُ بِهَ آحَدُانَ

ووایه (ای محمده دوی ته) په تحقیق زه بولم (عبادت کوم د) رب خپل او

#### شریک نه نیسم له دغه (الله) سره هیڅوک.

تفسیر: یعنی کافرانو ته ووایه چه تاسی د مخالفت په لاره کښی دومره هجوم او بیړه (تلوار) ولی کوئ کومه خبره داسی ده چه په هغی باندی تاسی خفه یی زه کومه خرابه او نامعقوله خبره نه کوم ـ زه خو یواځی خپل رب بولم او هیڅوک د هغه شریک نه ګڼم ـ نو په دی کښی د جنګ او جګړی سبب څه شی دی؟ که تاسی ګرد (ټول) هجوم راباندی کوئ نو په یاد ئی ولرئ چه ځما توکل یواځی پر هغه الله باندی دی چه له هر راز (قسم) شرک څخه پاک او بی نیاز دی

# قُلُ إِنِّ لَا آمُلِكُ لَكُوْضَرًّا وَلاَدَشَكُا @

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه زه مالک نه یم نه توانیږم تاسی لره د څه ضرر (ګمراهی) او نه د څه رشد خیر رسولو (ځکه چه پخپله الله هم ضار او هم نافع دی)

تفسیر: یعنی دا ځما په اختیار کښی نه ده چه تاسی په سمه صافه لاره راولم. او که رانشئ تاسی ته کوم ضرر او نقصان درورسوم. ګردی (ټولی) ښیګڼی (خوبئ) او خرابی هدایت او ضلالت د الله تعالیٰ په واک (اختیار) کښی دی.

#### قُلْ إِنْ لَنَ يُجِيْرَنِ مِنَ اللهِ آحَدُ لا وَكَنَ آجِدَ مِنُ دُوْنِهِ مُلْتَحَدًا ﴿

ووایه (ای محمده! دوی ته) بیشکه زه چه یم هرگز به می خلاص نه کړی له (عذابه) د الله (که چیری می په عذاب کړی) هیڅوک او له سره به بیا نه مومم بی له دغه (الله) څخه ځای د یناهی

تفسیر: یعنی تاسی ته ځما ګټه (فائده) رسول چیری ځما خپله ګټه (فائده) او زیان هم ځما په قبضه او واک (اختیار) او لاس کښی نه دی. که بالفرض زه پخپلو فرائضو کښی څه سستی او تقصیر وکړم نو هیڅوک می د الله تعالیٰ له عذابه نشی ژغورلی (بچ کولی) او هیڅ یو ځای هم داسی نشته چه هلته وتښتم او پناه حاصله کړم. تبركالذي(٢٩) الجن(٧٢)

#### إلكابكلغاقين الله وريسلته

مكر خو (مالك يم د) تبليغ (د شريعت تاسو ته) له (طرفه د) الله او (تبليغ د) رسالت د دغه (الله).

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ له لوری پیغام راوړل ـ او هغو بندګانو ته رسول هم دا یو شی دی چه ځما په اختیار کښی دی. او هم دا فرض دی چه د هغه د اداء کولو لامله (له وجی) زه د الله تعالیٰ په پناه او حمایت کښی پاتی کیدی شم.

# وَمَنْ يَعْضِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَجَهَ تُمَ خِلِدِيْنَ فِيهُا آبَدُالَ

او هر هغه څوک چه نافرمانی کوی د الله او د رسول صلی الله علیه وسلم د دغه (الله) نو بیشکه هغه لره دی اور د دوزخ حال دا چه تل به وی په هغه کښی همیشه (چه نه به خلاصیږی تری هیچیری).

تفسیر: یعنی زه د تاسی د گتی او د زیان مالک نه یم. خو دومره تاسی ته وایم چه د الله تعالیٰ او ځما د خبرو د نه منلو په سبب تاسی ته ضرور زیان رسیږی. مشرکان ضعیف گنی محمد او نور مسلمانان.

# حَتِّى إِذَا رَاوُامَا يُوْعَدُونَ فَسَيَعْلَمُوْنَ مَنْ أَضُعَفُ نَاصِرًا وَاتَلَ عَدَدُهُ

تر هغه پوری چه ووینی دوی هغه (عذاب) چه وعده ئی ورسره شوی ده نو ژر به پوه شی دوی (په وقت د تعذیب کښی چه) څوک دی ډیر ضعیف له جهته د مدد ګاره او ډیر لږ له پلوه د شمیره (آیا مؤمنان دی که کافران بلکه کافران دی)

تفسیو: یعنی تاسی چه سره راغونډیږی. او پر مونږ باندی هجوم راوړی. او داسی ګڼئ چه د محمد صلی الله علیه وسلم او د هغه د ملګریو قوت او شمیر لږ دی او ورسره ضعیفان او کمزوران هم دی. نو کله چه د وعدی وقت راشی هلته به درښکاره شی چه د چا ملګری کمزوری او شمیر ئی لږ ؤ؟ وویل بعض کافرانو چه دا وعده به څه وقت وی؟ نو الله فرمائی: تبركالذي(٢٩)

# قُلُ إِنَّ آدُرِ فَي أَقَرِيبٌ مَّا تُوعَدُونَ آمُرِيجُعَ لُ لَهُ رَبِّقَ آمَدًا ١٠٠

ووایه (ای محمده دوی ته) نه پوهیږم چه آیا نزدی دی هغه (عذاب) چه وعده ئی درسره کړی شوی ده او که ئی مقرره کړی ده ده لره رب ځما یوه زمانه لری. (بلکه خامخا به په عذاب کړی شئ تاسو لیکن زه نه پوهیږم چه آیا دا به فیالحال وی او که وروسته له دی نه واقع کیږی ژر به وی یا به په ډیل سره؟)

تفسیر: یعنی د دی خبری علم ماته نه دی راکړی شوی چه هغه وعده ژر راتلونکی ده؟ که څو مدت څخه وروسته؟ ځکه چه د قیامت وقت الله تعالیٰ نه دی تاکلی (مقرر کړی) او نه ئی چاته ورښکاره کړی دی. دا له هغو پتو خبرو څخه دی چه پرته (علاوه) له الله تعالیٰ ځنی بل هیڅوک په هغی باندی نه دی خبر.

# عْلِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهَ آحَدًا ﴿ إِلَّا مَنِ الْرَقَطَى مِنَ مَّ سُوُلٍ فَإِنَّهُ يَسُلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا ﴿

(الله) عالم دی پر غائبو (اشیاؤ) باندی نو نه خبروی په غیبو خپلو باندی هیڅوک مګر هغه څوک چه راضی وی تری (او غوره کړی ئی وی په اطلاع د غیبیاتو) له رسول خپل څخه نو بیشکه هغه (الله) روانوی په مخ د هغه (رسول محمد) کښی او وروسته له هغه ځنی ساتونکی څوکیداران له هر طرفه (له ملائکو).

تفسیر: یعنی د خپلو پتو خبرو احوال هیچا ته نه ورکوی. هو! پیغمبرانو ته په همغه اندازه چه د هغو له شان او منصب سره لایق او وړ (قابل) وی د وحی په وسیله خبر ورکوی. له دی سره د پرښتی پیری او څوکئ هم وی تر څو ئی کوم شیطان وانه وری او څه مداخله پکښی ونه کړی. او د رسول صلی الله علیه وسلم نفس هم په هغه باندی په ښه ډول (طریقه) سره وپوهیږی د دی خبری هم دا معنی ده چه پیغمبرانو ته په علومو او اخبارو کښی هسی یو عصمت حاصل دی چه نور ئی نه لری. د انبیاؤ په معلوماتو کښی د شک او شبهی اندیښنه هیڅ نشته او د نورو په معلوماتو کښی د څو څو ډولو (طریقو) احتمالاتو اندیښنی کیږی نو ځکه د صوفیه ؤ محققینو فرمایلی دی چه ولیان دی خپل کشف قرآن او سنت ته ور وړاندی کړی او ودی ګوری که له هغه ځنی

تبركالذي(٢٩) الجن(٧٢)

چپ (خلاف) نه وی نو غنیمت دی وګنی که نه بلا تکلف دی رد کړی !.

تنبیه: د دی آیت نظیر د «آل عمران» په سورت ۱۷۹ آیت کښی هم داسی راغلی دی

و وَمَاكَانَاللهُلِيُكُلِوَكُومَكَلَالْقَيْهُ وَلَكِنَّاللهُ مَنْ يُقِيَّامُ ﴾ او په نورو سورتونو کښی هم

د غیب مسئله بیان شوی ده چه په هر یوه باندی د هغه مفصل کلام د هغه په تفاسیرو کښی
لیکلی شوی دی نو هلته دی وکتلی شی!. او دغه انضباط ځکه شوی دی:

### لِيَعْلَمُ أَنْ قَدُ أَبْلَغُوا رِسْلَتِ رَبِّهِمْ

تر خو چه پوه شی (رسول یا الله په علم ظهور سره) په دی چه بیشکه پوره رسولی دی (جبریل او نورو پرښتو ملګرو د هغه یا رسولانو) پیغامونه د رب خپل(بی له نقصانه او تزئیده).

تفسیر: یعنی ځکه زبردست انتظامات کاوه شی چه الله تعالیٰ دا راښکاره کړی چه پرښتی پیغمبرانو ته ـ او پیغمبران نورو بندګانو ته دا پیغامونه په ښه ډول (طریقه) سره بی له تزئیده او بی له تنقیصه ورسوی.

# وَاحَاطَ بِمَالَدَ يُهِمُ وَآخُطَى كُلُّ شَيْءً عَدَدًا ﴿

او نیوونکی دی (علم د الله او چاپیر دی) په هغه (علم) باندی چه په نزد د دغو (ملائکو او رسولانو) دی او شمیرلی ساتلی دی (الله) هر شی د شمیر او عدد له مخی. (په ډیر ښه انضباط سره).

تفسیر: یعنی هر شی د هغه الله تعالیٰ تر کتنی او نگرانی لائدی دی. هیڅوک د دی خبری طاقت نه لری چه د الله تعالیٰ په وحی کښی څه تغیر او تبدیل او قطع او پریکړه وکړی. او دا پیری او څوکئ د حکومت د شان د اظهار او د محافظت د اسبابو د سلسلی دپاره ډیرو حکمتونو لره نیوونکی دی. که نه هغه لوی ذات چه په علم او قبضه کښی یی هر شی شته داسی شبانو ته هیڅ احتیاج نه لری او نه ورته اړ (محتاج) دی.

#### تمت سورة الجن بفضله وكرمه فلله الحمد والمنة

تبركالذي(٢٩) المزمل(٧٣)

سورة المزمل مكية الا الآيات (١٠) و (١١) و (٢٠) فمدنية وهي عشرون آية و ركوعان رقمها (٧٣) تسلسلهاحسب النزول (٣) نزلت بعد سورة «القلم».

د «المزمل» سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۱۰ ؤ ۱۱ ؤ ۲۰) یته څخه چه مدنی دی شل آیته او دوه رکوع لری په تلاوت کښی

(۷۳) او په نزول کښې (۳) سورت دې وروسته د «القلم» له سورت څخه نازل شوي دي

#### بِنُ اللَّهِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

#### <u>يَا</u>يَّهُا الْمُزَيِّلُ الْمُؤَيِّلُ الْمُؤَيِّلُ الْمُؤَيِّلُ الْمُؤَيِّلُ الْمُؤَيِّلُ الْمُؤَيِّلُ الْمُؤَيِّلُ الْمُؤَيِّلُ الْمُؤْمِين</u>

ای نغښتونکيه د ځان په جامه کښي (له هیبته د وحي).

تفسیر: دا سورت له ابتدائی سورتونو ځنی دی چه په مکه کښی نازل شوی دی. په صحیحو روایاتو کښی دی چه په شروع کښی کله چه د وحی له ثقل او دهشته د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم بدن ریږدیده نو دوی خپلی کورنی ته وفرمایل (زملونی زملونی! په کالیو (جامو) کښي مي ونغاړئ! په کاليو (جامو) کښي مي ونغاړئ!) لکه چه دوی په کاليو (جامو) کښي ونغښتل شول. الله تعالیٰ په دې سورت کښي او په لاندني سورت کښي ځمونږ پيغمبر صلي الله عليه وسلم په هم دی نامه سره یادوی. او په ځینو روایتونو کښی راغلی دی چه قریش په «دارالندوه» کښي ټول شوی و او د دوی په نسبت ئي مشوري سره کولي چه د دوی له حال سره مناسب کوم لقب ورکړ شي ځينو ئي «کاهن» ځينو ئي «مجنون» ځينو ئي «ساحر» وويل خو يو هيڅ يوي خبری باندی د دوی د رأیو اتفاق حاصل نشو ـ په پای (آخر) کښی د «ساحر» په لوری ئی رجحان حاصل شو. کله چه ځمونږ پیغمبر صلی الله علیه وسلم له دی جرګی څخه خبر شو نو خفه یه کالیو (جامو) کښي ئي خپل ځان ونغښتو کیناست لکه چه یه عام ډول (طریقه) سره د غم او خپګان په وقت کښي هم داسي وضعیت له ښه سړیو ځنې لیده کیږي. نو په دې مناسبت سره حق تعالیٰ د تأنیس او ملاطفت دیاره به دی عنوان سره ورته خطاب فرمائی لکه چه ځمونږ پیغمبر صلى الله عليه وسلم يو ځلي حضرت على رضي الله تعالىٰ عنه ته هم داسي خطاب فرمايلي ؤ چه «قم ابا تراب» کله چه هغوی له کوره مرور شوی او د مسجد پر ځمکی باندی غځیدلی و. حضرت شاه عبدالعزیز رحمة الله علیه لیکی چه یه دی سورت کښی د کند اغوستلو (خرقه یوشی) لوازم او شرائط بیان شوی دی. کواکی دا سورت د هغه سری سورت دی چه د فقیرانو کند اغوندی او ځان ته هم دا رنګ او شکل غوره کوی. د عربو په لغت کښی «مزمل» هغه سړی ته

تبركالذي (٢٩) المزمل (٧٣)

وایه شی چه ډیر ارت کالی (جامی) پخپل ځان باندی ونغاړی او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم هم دا معمول و. کله به چه د تهجد یا د قرآن شریف د تلاوت دپاره د شپی له مخی پاڅیدل نو یوه اوږده کمبله به ئی اغوسته چه له یخنئ ځنی پری ساتلی وی او د لمانځه او اوداسه په حرکاتو کښی هیڅ ډول (طریقه) ربر (زحمت) او تکلیف دوی ته عائد نشی، او هم د دی عنوان له غوره کولو ځنی د هغو خلقو ویښول مقصد دی چه خپل ځانونه په کالیو (جامو) کښی نغاړی او له ماښامه تر سحره پوری مست اوده کیږی تر څو هغوی هم له خوبه پاڅیدلی د شپی یوه معتدبه برخه د الله تعالیٰ په یاد سره تیره کړی.

#### قُوراكيْل إلاقِليْلانُ

ودریږه (لمانځه ته) په شپه کښي مګر خو په لږه (له ټولي شپي نه).

تفسیر: یعنی که کومه شپه اتفاقاً ونه شوه نو معاف دی. د ډیرو مفسرینو په نزد د (الاقلیلاً) مطلب دا دی چه د شپی له مخی د الله تعالیٰ د عبادت دپاره ودریږی. هو! که د شپی په کومه لږه برخه کښی هوسا (دمه) کیږی. نو څه مضائقه نشته. اغلباً له لږو ځنی به مطلب دلته نیمائی وی. ځکه شپه چه د هوسائی (آرام) دپاره ده کله چه نیمه ئی په عبادت باندی تیره شوه نو په هغه اعتبار پاتی نیمی ته ئی لږ ویل موزون ښکاری. ودریږه ای محمده لمانځه ته په لږه د شپی کښی.

#### نِّصُفَةَ أَوِانْقُصُ مِنْهُ قِلْيُلاَ ۗ أَوْزِدُ عَلَيْهِ

(چه هغه نیمه د شپی ده) یا لږه کړه له هغی (نصفه) لږ څه (چه ثلث دی) یا زیاته کړه په هغی (نیمی شپی) باندی (چه ثلثان دی)

تفسیو: یعنی له نیمی شپی ځنی څه لږه چه تر دریمی برخی پوری ورسیږی یا له نیمائی ځنی څه زیاته چه تر دوو ثلثو پوری ورسیږی په قرینی د هغی وینا د الله تعالیٰ چه وروسته له دی نه ئی داسی لولو ﴿ إِنَّ رَبِّكَ يَعُلُوْاتَكَ تَقُوُمُ اَدُّنَی مِنْ شُلْقِیَ الَّیْلِ وَنِصَّفَهُ وَشُلْتُهُ ﴾ الآیة ۔ .

#### وَرَتِّلِ الْقُرُانَ تَرُبِيْكُكُ

او ښکاره واضح لوله قرآن په ښکاره واضح لوستلو سره (چي وشميرلي شي حروف ئي) تبرك الذي (٢٩)

تفسیر: یعنی په تهجد کښی قرآن په وضاحت سره لوله چی یو یو توری ئی په صاف ډول سره وپوهیدی شی ځکه چی له داسی لوستلو څخه فهم او تدبر ته ډیر مدد رسیږی او په زړه باندی زیات اثر کوی او په شوق او ذوق کښی زیادت راولی.

#### إِنَّا سَنُلُقِيْ عَلَيْكَ قُولًا ثَفِّتُكُلُانَ

بیشکه مونږ غورځوونکی یو پر تا باندی قول دروند (قرآن ځکه چه مشتمل دی په اوامرو او نواهیو سخت دی پر مکلفینو باندی)

تفسیو: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی ریاضت وکره چه دروند پیتی دی آسان شی!» او هغه بیتی (بار) داسی دی چه د هغه یه مخامخ کښی د شپی ویښتوب ډیر آسان وګاڼه شی. مطلب دا دی چه وروسته له دی نه به پر تاسی باندی پرله پسی مونږ قرآن کریم راښکته کوو چه د خپل قدر او منزلت یه اعتبار ډیر قیمتدار او وزندار او د خپلو کیفیاتو او لوازمو یه اعتبار ډير دروند او ګران بار دی. په احاديثو کښي راغلي دی چه د قرآن کريم د راښکته کيدلو په وقت کښي پر رسول اکرم باندی ډیره سختی او تکلیف تیریده د یخنځ په موسم کښي هم دوی خولی کیدل. که د وحی په وقت کښی پر هر یوه بوده (څاروی) باندی سور ؤ هغه به د دوی د سورلي توان نه درلود (لرلو). يو ځلي د رسول اکرم صلي الله عليه وسلم يتون د زيد بن ثابت ير یتون باندی و یه دی وقت کښی وحی نازله شوه زید بن ثابت ته داسی محسوسه شوه ګواکی د هغه پتون له ډیره باره ماتیږی . برسیره یه دی په شاؤخوا کښی د قرآن کریم دعوت او تبلیغ او د هغه د نورو حقوقو پوره اداء کول او په دې لارې کښې ګردې (ټولي) سختې په روڼ تندې سره تیرول هم ډیر لوی او مشکل کار و. او همغسی چه له یوه حیثیته دا کلام یر دوی باندی دروند و یه بل حیثیت یر کافرانو او منکرانو باندی هم ډیر شاق ؤ. الغرض د دی ګردو (ټولو) وجوهو یه ملاحظه یر رسول اکرم صلی الله علیه وسلم باندی امر صادر شو چه هومره قرآن کریم چه نازل شوی دی د هغه په تلاوت باندی د شپی له لوری مشغول شئ ! او د دی خاص عبادت په انوارو باندی خپل ځان مشرف او منور کړئ! او د دی عظیم فیض د قبولیت استعداد یخپل مبارک وجود كښي لا مستحكم وفرمايع.

# إِنَّ نَاشِئَةَ الَّيْلِ هِيَ اشَتُ وَطُأُوًّا تَوُمُ وَمُكَّلُّهُ

بیشکه پورته کیدل د شپی (له خوبه) دغه (پاڅیدل) ډیر سخت دی له پلوه د مشقته پائمال کولو د نفس (یا له حیثیته د موافقته د سمع له قلبه سره) او تبركالذي(٢٩) المزمل(٣٧)

ډير ښه ثابت محکم دى (دا پورته کيده له خوبه لپاره د ويلو د قرآن).

تفسیر: یعنی د شپی له مخی له خوبه پاغیدل کوم آسان کار نه دی ډیر دروند ریاضت او نفس وژل دی او له هغه څخه نفس او هوس پایمال کیږی او خوب او آرام او نوری نفسانی غوښتنی خرابیږی او د شپی په منځ کښی دعاء او د الله تعالیٰ یاد په ډیر ښه ډول (طریقه) سره کاوه شی. زړه او خوله سره ملګرتیا کوی او هغه خبری چه له ژبی څخه راوځی په ذهن کښی ښه ځای نیسی ځکه چه په دی وقت کښی شورماشور نه وی او د الله تعالیٰ له نزول څخه د دنیا په آسمان کښی زړه ته یو راز (قسم) عجیب سکون او قرار، لذت او د اشتیاق کیفیت ورمیسر او حاصلیږی.

# إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِسَبُحًا طُونِ لَأَنْ

بیشکه تا لره (ای محمده!) په ورځی کښی شغل دی په کارونو اوږدو کښی (له مخلوق سره).

تفسیر: یعنی په ورځ کښی د خلقو پوهول او نور راز راز (قسم قسم) مشاغل او چاری ستاسی په مخ کښی دی اګر که هغه هم بالواسطه عبادت دی خو سره له هغه هم د پروردګار د بلا واسطی عبادت او مناجات دپاره د شپی اوقات تاکل (مقررؤل) هم لازم دی که د شپی د مشغولتیا لامله (له وجی) ځینی د شپی چاری پاتی کیږی نو د هیڅ فکر کولو ځای نه دی او د هغو تلافی د ورځی له مخی هم کیدی شی.

# وَاذْكُرِ اسْوَرَبِّكَ وَتَبَتَّلُ إِلَيْهِ تَبُرْتِيُكُالً

او یادوه نوم د رب خپل او جلا (جدا) شه له هر شی څخه په لوری د دغه (رب خپل) جلا (جدا) کیدل کامل.

تفسیر: یعنی علاوه د شپی له قیامه د ورځی له مخی هم اګر که په ښکاره ډول (طریقه) له مخلوقاتو سره معاملات او علائق ساتلی کیږی خو په زړه کښی د هغه الله تعالیٰ علاقه ډیره زیاته وساتئ ا. او په تللو او راتللو ناستی ملاستی کښی هم د الله تعالیٰ په یاد او فکر کښی مشغول اوسئ ا پرته (علاوه) له الله تعالیٰ نورو شیانو ته مه متوجه کیږئ ا بلکه له ګردو (تولو) تعلقاتو څخی ځان وساتئ او یواځی له هغه سره خپل تعلق او علاقی تینګی ولرئ ا یا داسی ووایئ چه ښائی ګرد (تول) تعلقات په همغه یوه تعلق کښی مدغم شی چه صوفیه د هغه تعبیر بی له ګردو

تبركالذي(٢٩) المزمل(٧٣)

(ټولو) او سره له ګردو (ټولو)) يا د «ځان ته کيدلو په ټولنه کښی) سره کوی. يادوه! ای محمده! نوم د رب خپل هغه چه:

#### رَبُّ الْمُشُوِقِ وَالْمُغُوِبِ

(هم دغه الله) رب د مشرق د لمرختو دی او (رب) د مغرب لمرپریوتو دی (1,0) د ټولو شیانو دی).

تفسیر: مشرق د ورځی او مغرب د شپی نښه ده . ګواکی اشاره ئی وکړه چه شپه او ورځ دواړه د هغه مشرق او مغرب د مالک اجل واعلیٰ شانه واعظم برهانه په رضاء غوښتلو سره ښایی صرف کړی شی.

#### لآالة اِلاَهُوَفَا تَّخِذُهُ وَكِيْلًا ۞

نشته بل هیڅوک حقانی معبود مګر خو هم دی دی یواځی نو ونیسه دغه (الله) وکیل کار ورسپالی شوی کار جوړوونکی لپاره د امورو خپلو.

تفسیر: یعنی بندګی هم د هغه وکړئ! او توکل هم پر همغه باندی ښائی چه سړی ولری.! کله چه هغه وکیل او کار چلوونکی وی نو له نورو ځنی د جلا (جدا) اوسیدلو څخه هیڅ ویره نه ده په کار.

#### وَاصْدِرُعَلَى مَا يَقُوُلُونَ

(نو فرمائی الله) او صبر کوه (ای محمده!) په هغه څه باندی چه وائی ئی دوی (ځما او ستا په حق کښی)

تفسیر: یعنی کفار تاسی ته ساحر \_ کاهن \_ مجنون \_ مسحور او نور وائی او ماته د ښځی او ولد نسبت کوی تاسی داسی خبری په ډیر صبر او استقلال سره واورئ! تحمل وکړی.!

#### وَاهُجُرُهُمُ هَجُرًا جَبِيْلا<sub>©</sub>

او پریږده دوی پریښوول نیک (یعنی صبر کړه! او شورماشور مه کوه!).

تفسیو: بنه پریښوول دا دی چه اول په ښکاره ډول (طریقه) سره د هغوی صحبت ترک کړئ! او په پته سره د هغوی له احوال ځنی خبردار شئ! چه څه کوی؟ او څه وایی؟ او پاک الله څرنګه یادوی ـ دوهم دا چه د هغوی د بدسلوکی شکایت د نورو په مخ کښی ونه کړئ؟ او نه په انتقام اخیستلو پسی و گرځئ!. او نه د ویلو او د مکالمی او مقابلی په وقت کښی د خپګان اظهار وکړئ!. دریم دا چه سره د بیلتانه او مفارقت د هغوی په نصیحت کښی قصور ونه کړئ! بلکه په هر ډول (طریقه) چه کیدی شی د هغوی په هدایت او لارښوونه کښی سعی وکړئ! حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی له گردو (ټولو) څخه یواځی شه! مګر په جنګ او شور سره نه بلکه په به ه سلوک سره » مګر په یاد ئی ولرئ چه دا آیت مکی دی او د قتال آیت مدنی دی.

# وَذَرْنِي وَالْمُكَذِّبِينَ أُولِ النَّعُمَةِ وَمَهِّلَهُمْ قَلِيلًا النَّعُمَةِ وَمَهِّلَهُمْ قَلِيلًا

او پریږده ما او دروغ کوونکی چه خاوندان د نعمت دی او مهلت ورکړه دوی ته (مهلت) لږ.

تفسیو: یعنی د حق او صداقت د دروغجن کوونکی معامله چه په دنیا کښی په عیش او آرام دی ماته وسپارئ! زه به له هغوی سره پوهیږم مګر لږ څه وروسته.

# ٳؾٛڵۮڛؙٛٵٞڰؙٵڒۊڿڿۣڡٵؗۨؖۊؖڟۼٵٵۮ۬ٳڠؙڝۜٙۊؚۊۜۼۮٵٵ۪ٲڵؽؠٵۜ

بیشکه په نزد ځمونږ دی (لپاره د منکرانو په آخرت کښی) ځنځیرونه درانه او اور سوځوونکی. او طعام نښتونکی په مری کښی (چه د زقوم او ضریع ونه ده) او عذاب دردناک.

تفسیر: یعنی عذاب دردناک د مارانو ، لرمانو او الله پوهیږی په نورو څه څه راز (قسم) عذابونو (العیاذ بالله).

# يَوْمُ تَرُجُفُ الْاَرْضُ وَالْجِبَالُ وَكَانَتِ الْجِبَالُ كَثِيبًا مَّهِيلًا

(دا واقع عذابونه په هغی) ورځی کښی دی چه وخوځیږی ولړځیږی ځمکه او غرونه او شی به دا غرونه لکه د شګو ډیری روانی شوی (تیت پیت (خواره واره) له ډیره هیبته). تفسیر: یعنی د هغه عذاب تمهید له هغه وقت راهیسی شروع کیږی کله چه د غرونو بیخونه سست شی او په خوځیدو او لړځیدلو سره ټوټی ټوټی والوځی او داسی راښکاره شی لکه د شکی دلی چه څوک به قدم پری نشی ایښودی.

#### إِنَّا اَرْسُلُنَّا اِلْيُكُورُسُولًا لَا شَاهِمًا عَلَيْكُمْ

بیشکه مونږ لیږلی مو دی تاسی ته (ای محمدی امته!) رسول (محمد) شاهد په (اعمالو د) تاسی باندی (په ورځی د قیامت کښی)

تفسیر: یعنی دا پیغمبر به د الله تعالیٰ به مخ کښی شاهدی ورکوی چه کوم سری د الله تعالیٰ وحدانیت او د انبیاؤ رسالت او شریعت منلی دی؟ او کوم سری نه دی منلی؟.

# كمَّ الرَّسَلْنَا إلى فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴿

لكه چه ليږلى وو مونږ فرعون ته رسول (موسىٰ عليه السلام).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ د حضرت موسیٰ علیه السلام په شان تاسی ته هم ای محمده صلی الله علیه وسلم! مستقل دین او عظیم الشان کتاب درکړی دی. ښائی چه دا د هغی پیشګوئی په لوری اشاره وی چه د (سفر استثناء) په تورات کښی مرقومه ده چه «زه په هغوی کښی له ورونو د تاسی یعنی د بنی اسمٰعیل ځنی تاسی غوندی یو نبی پاڅوم»

# فَعَطَى فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ فَأَخَذُنْهُ آخُنَّا وَبِيلًا

نو عصیان نافرمانی و کړه فرعون له هغه رسول (موسیٰ علیه السلام) څخه پس ونیو مونږ دغه (فرعون) په نیولو سختو سره.

تفسیر: کله چه الله تعالیٰ د موسیٰ علیه السلام منکران په سختی سره ونیول او د غرق له لاری ئی حرق ته واستول نو د محمد صلی الله علیه وسلم منکرین به ولی نه نیسی چه له گردو (تولو) پیغمبرانو ځنی افضل او برتر دی.

# فَكِيفَ تَتَعُونَ إِنْ كَفَرُ تُور يَوُمًا يَّجُعُ لُ الْوِلْدَان شِيبَا الْ

پس څرنګه به وساتئ (ځانونه خپل) که چیری کافران منکران شئ (تاسی په دنیا کښی) له (عذاب د) هغی ورځی څخه (چه له هیبته) به وګرځوی هلکان واړه سپین ډیری (چه ورځ د قیامت ده).

تفسیر: یعنی که په دنیا کښی خلاص شوئ نو په آخرت کښی به څرنګه خلاصیوئ چه د هغی ورځی د ډیر اوږدوالی سختوالی لامله (له وجی) به هلکان زاړه کیږی. که څه هم په حقیقت کښی خو هلکان نه زاړه کیږی خو د هغی ورځی د سختی اوږدوالی اقتضاء به هم داسی وی.

# إِلسَّمَا أَءُ مُنْفَطِرٌ لِهِ ثَكَانَ وَعُدُلاً مَفْعُولًا

آسمان به (وچوی په سبب د هیبت شدت د دغی ورځی) ده وعده د هغه (الله په راتلو د دغی ورځی سره) کیدونکی خامخا.

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ وعده ضروری ده اگر که تاسی هغه ډیره لری و گڼځ او غیر ممکنه ئی وبولځ.

# إِنَّ هَاذِهِ تَنْ كِرَةٌ وَمَنَّ شَأَءًا تُخَذَّ إِلَّى رَبِّهِ سَبِيلًا ﴿

بیشکه دا (آیتونه) ویروونکی تذکره پند دی (خلقو لره) نو هر هغه څوک چه اراده کوی (چه) نیسی رب خپل ته لاره (د ایمان په دغه نصیحت سره ودی نیسی).

تفسیر: یعنی نصیحت کړی شوی دی نو اوس که څوک خپله فائده غواړی پر هغه نصیحت باندی دی عمل وکړی! او خپل پروردگار ته دی ځان ورنژدی کړی او ملجاء دی ونیسی! ځکه چه لاره خلاصه ده او هیڅ ممانعت نشته او نه له هغه څخه الله تعالیٰ ته څه فائده رسیږی بلکه په هغه کښی ستاسی ډیری فائدی او گټی دی نو پر صافه سمه لاره لاړ شئ!.

تنبیه: د شپی د وینیدللو امر چه د دی سورت په شروع کنبی یاد شو تقریباً تر یوه کال پوری وروسته له هغه هغه آیت په دغه راتلونکی آیت سره منسوخ شو.

# إِنَّ رَبِّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقْوُمُ أَدُنَّى مِنْ ثُلُثِي الَّيْلِ

# وَنِصْفَهُ وَتُلُثَهُ وَطَلَّبِفَةٌ مِّنَ الَّذِينَ مَعَكَّ

بیشکه رب د تا عالم دی په دی بیشکه ته چه ئی پاخیږی لمانځه ته په شپه کښی لږ له دوو برخو د شپی څخه او نیمه برخه د شپی او دریمه برخه د شپی او (هم دا رنګه پورته کیږی لمانځه ته) یوه طائفه له هغو کسانو څخه چه له تاسره دی (په دین کښی له مؤمنانو).

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ته ښکاره ده چه تاسی او ستاسی ملګرو د دی امر تعمیل په ښه شان سره کړی دی کله مو نیمه شپه کله مو دوه برخی کله مو تر دریو برخو د شپی پوری د الله تعالیٰ عبادت کړی دی لکه چه په روایاتو کښی راغلی دی چه د لویو اصحابو رضی الله تعالیٰ عنهم پښی د شپی د ډیرو ودریدلو لامله (له وجی) پرسیدلی وی او د ځینو ئی له ډیر پرسوبه چاودی شوی وی بلکه ځینی حضراتو به خپلی څنی (ویښته) پاس په سقف او چت کښی تړلی تر څو د ویدیدلو په وقت کښی تړلی تر

# وَاللهُ يُقَدِّرُ الكِيْلَ وَالنَّهَارُ عُلِمَ آنَ لَنَ تُحُصُونُهُ فَاللَّهُ وَالنَّهَارُ عُلِمَ آنَ لَكُنُ تُحُصُونُهُ فَتَابَ عَلَيْكُمُ فَاقْرَءُ وُامَاتَيَسَّرَمِنَ الْقُلْرُ إِنْ

او الله اندازه کوی ساتی شپه او ورځ پوه دی (الله) په دی شان دا دی چه هرګز به طاقت ونه لرئ تاسی د هغی (شپی چه پورته کیږئ پکښی په هغه تاکلی (مقرر کړی) وقت) نو معافی ئی ولیږله پر تاسو باندی (او درآسانه ئی کړه او د قیام فرضیت ئی ساقط کړ) پس ولولئ (په لمانځه کښی) هومره چه آسان وی له قرآنه.

تفسیر: یعنی د شپی او د ورځی پوره اندازه او میچ الله تعالیٰ ته معلوم دی هم دی په یوی ځان 
ته (خاصی) اندازی سره کله شپه او کله ورځ اوپدوی ـ لنډوی او برابروی ئی خپل گرد (تول) 
بندگان د هغوی د خوب او د غفلت په وقت کښی چه کله نیمه او کله دری برخی او کله دوه 
برخی او کله پر گردی (تولی) شپی پوری اوپدیږی په ښه ډول (طریقه) سره ئی ساتی او حفاظت 
ئی کوی په تیره بیا په هغو وقتونو کښی چه لکه اوس د گړیو او گړیالونو او نورو سامان او 
اسباب نه و او د وقت معلومولو کار دومره آسان نه و اصحابو ته ئی داسی توفیق وباښه چه پوره 
پخپل وقت باندی پخپل عبادت ودریږی دا یواځی د هغه له مهربانئ څخه و اگر که ځینی کسان

تبركالذى(٢١) المزمل(٧٣)

گرده (توله) شپه له دی ویری څخه نه ویدیدل چه په تاکلی (مقرر) وقت به ویښ نشم او د تهجد لمونځ او د شپی قیام به راڅخه پاتی کیږی. نو د دی تکالیفو لامله (له وجی) الله تعالیٰ پخپل رحمت سره د معافی امر هغوی ته ولیږه او وئی فرمایل چه تاسی په دی ډول (طریقه) سره تر آخره پوری نشئ دریدلی نو ځکه هر چا لره چه د ویښیدلو توفیق وی پا دی څیږی! او هر څومره ئی چه خوښه وی هومره قرآن دی چومره ئی چه خوښه وی هومره قرآن دی پکښی ولولی!. نو اوس پر محمدی امت باندی نه د تهجد لمونځ فرض دی او نه ئی د وقت مقدار او نه د قرآن شریف د تلاوت او د لوست انداز ئی ټاکلی (مقرر) شوی دی.

# عَـلِوَانَسَيكُونُ مِنْكُوْمُرْضِى وَالْخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الْأَرْضِ يَـبُتَغُونَ مِنْ فَضَلِ اللهِ وَالْخَرُونَ يُقَارِتلُونَ فِيُ سَبِيلِ اللهِ ﴿ فَا قُرَءُ وَامَا تَيَسَرَ مِنْهُ وَلَقِيمُوا الصَّلُوةَ وَ الْتُوا الزَّكُوةَ

پوه دی (الله) شان دا دی چه ژر به شی بعض له تاسی ځخیی مریضان ناروغان او وی به نور له تاسی څخه چه سفر مزل به کوی دوی په ځمکه کښی لتوی به دوی له فضله رزقه د الله او وی به نور له تاسی څخه چه جنګونه به کوی دوی په لاری د الله کښی نو لولئ تاسی (په لمانځه کښی) هومره چه آسان وی له دغه (قرآنه) او قائموئ سم ودروئ لمونځ (سره له ټولو حقوقو ئی) ورکوئ زکوة.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ ولیده او به ورته معلوم و چه په تاسی کنبی به رنځوران او پردیسیان هم وی چه د خوړو د گتلو یا د علم د زده کولو یا د نورو دپاره به سفرونه کوی او هم به غازیان او مجاهدین وی چه د الله تعالیٰ په لاری کنبی جنگونه کوی نو سره له دی حالاتو د شپی وینبیدل او د هغه په احکامو باندی عمل کول به ډیر سخت کار وی نو ځکه ئی هغه پر تاسی باندی تخفیف کړ او وئی فرمایل چه په لمانځه کنبی هومره قرآن چه لوستلی شئ وئی لولئ! او پر خپلو ځانونو باندی نور زیات څه تکلیف وانه خلئ! هو! فرض لمونځونه پر ډیر اهتمام او توجه سره وکړئ! او له شریعت سره برابر زکوة ورکوئ! او د الله تعالیٰ په لاره کنبی خپل مالونه ولکوئ! چه د دی چارو له کولو څخه ډیری روحانی فائدی او ترقیات حاصل کیدی شی. مالونه ولکوئ! چه د دی چارو له کولو څخه ډیری روحانی فائدی او تحتم سره دا شاقه ریاضت منبیه؛ په ړومبنیو اصحابو باندی تر یوه کال پوری په ډیر تاکید او تحتم سره دا شاقه ریاضت ښائی له دی جهته کړی شوی وی چه دا حضرات د ګرد (ټول) راتلونکی امت هادیان او معلمان کیدونکی ؤ او ضرورت ئی درلود (لرلو) تر څو دوی ډیر بهه پاخه او په داسی رنګ سره رنګ

تبرك الذي (٢٩) المزمل (٧٣)

کړل شی چه ګرده (توله) دنیا د هغوی په هنداره (آئینه) کښی د محمدی کمالاتو ننداره (نظاره) وکړی ـ او دا قدسیه نفوس د تول امت د اصلاح پیتی پر خپلو اوږو باندی واخیستی شی. والله اعلم.

#### وَاَتُّرِضُواالله قَرْضًاحَسَنًا ﴿

او قرض کوئ تاسی له الله سره قرض ښه مال ورکوئ په لاره د الله کښی (په خوښی له حلالو).

تفسیر: په پوره اخلاص سره د هغه الله تعالیٰ په لاری کښی د هغه له احکامو سره سم مال او شته لکول هم هغه ته د ښه پور (قرض) ورکولو په شان دی. که بندګانو ته حسنه قرض ورکړ شی نو هغه په هم دغه عموم کښی داخل دی ـ کماثبت فضله فی الحدیث.

# وَمَاتُفَرِّمُوْ الْإِنْفُسِكُمْ مِّنْ خَيْرِتَجِدُولُا عِنْدَ اللهِ هُوَخَيْرًا وَآعُظَمَ اجْرًا "

او هر هغه چه وړاندی لیږئ تاسی دپاره د ځانونو خپلو له څه خیر نیکی څخه نو بیا به مومئ تاسی هغه (نیکی) په نزد د الله دا (پخوا لیږل د حسناتو) خیر ډیره غوره ده او ډیره لویه ده له پلوه د اجر ثواب.

تفسیر: یعنی هغه نیکی چه تاسی ئی دلته کوئ د هغه بدل به هلته په ډیر ښه صورت سره مومئ او ډیر زیات اجر ثواب به تاسی ته له هغه څخه دررسیږی او داسی ئی مه ګڼئ هغه نیکی چه مونږ ئی په دنیا کښی کوو هم دلته ختمیږی به بلکه هغه ګرد (تول) سامان له تاسی څخه د مخه هلته رسیږی او په عین حاجت او اړتیا (احتیاج) کښی ستاسی په کار درځی.

# وَاسْتَغُورُوااللهُ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ٥

او بسنه وغواړئ له الله په هر حال کښي بيشکه الله دی سه مغفرت کوونکي (د خطياتو) ډير رحم والا. (په انعام د اجر او ثواب سره).

تبركالذي(٢٩) المدثر(٤٧)

تفسیر: یعنی تاسی گرد (تول) شرعی حکمونه په ځای راوړئ! او بیا د الله تعالیٰ له حضوره معافی وغواړئ! ځکه هر څومره محتاط سړی چه وی بیا هم له هغه څخه څه نه څه ګناه او خطاء کیږی، څوک به دعوی وکړلی شی چه زه د الله تعالیٰ د پوره بندګی حق اداء کولی شم. بلکه هر څومره لوی سړی چه وی دغومره دی خپل ځان قاصر ګنی او د خپلو تقصیراتو مغفرت او بښنه دی غواړی، ای بښونکیه پخپل فضل او کرم سره ځمونږ ګردی (تولی) خطاوی او تقصیرات راوبښه!.

#### تمت سورة المزمل بفضل الله ومنه فله الحمد والمنة

سورة «المدثر» مكية وهى ست وخمسون آية وفيها ركوعان رقمها (٧٤) تسلسلهاحسب النزول (٤) نزلت بعد سورة «المزمل».

د «المدثر» سورت مکی دی (۹۰) آیته او (۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۷۱) او په نزول کښی

(١) سورت دى وروسته د «المزمل» له سورته نازل شوى دى.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

#### سَايُهُا الْمُدَّرِّرُكُ قُوْ فَأَنْ فِرُكُ الْمُدَّرِّرُكُ قُوْ فَأَنْ فِرُكُ

ای په جامه کښی نغښتونکیه (له هیبته د وحي) پورته شه! (له ځایه د خوبه خپله) نو وویروه (خلق له عذابه د الله که ایمان رانه وړی).

تفسیر: دلته دی د «المدثر» په نسبت د «المزمل» تفسیر دی ځمونږ دغه تفسیر کښی ولوستله شی یعنی د وحی له ثقاله او د پرښتو له هیبته نه ښائی چه تاسی وویریږئ یا وډار شئ؟ د تاسی کار خو دا دی چه ګردی (ټولی) هوسائی (راحتونه) او آرامی مو پری ایښی دوی له الله څخه وویروئ او د کفر او د معصیت له خراب انجام څخه ئی وډار کړئ.

#### وَرَبُّكِ فُكَبِّرُ ﴿

او رب خپل پس په لوئي سره يادوه.

تبرك الذي (٢٩) المدثر (٤٧)

تفسیر: ځکه چه د الله تعالیٰ د لوئی د ویلو او د هغه عظمت او بزرګی له بیانولو څخه د هغه ویره په زړونو کښی پیدا کیږی او د الله تعالیٰ تعظیم او تقدیس داسی یو شی دی چه د هغه معرفت ښائی له ګردو (ټولو) اعمالو او اخلاقو څخه پخوا حاصل شی. په هر حال د هغه پر کمالاتو او انعاماتو باندی نظر اچول په لمانځه کښی یا د باندی له هغه څخه د هغه لوئی اعلان کول او د ګردو (ټولو) اقرار پر هغه باندی اخیستل ستاسی کار دی.

# وَتِيَابِكَ فَطَهِّرُ ﴿ وَالرُّجُزَفَا هُجُرُنَّ

او كالى (جامى) خپل پس پاك وساته! (له پليتى نه لكه چه ځان دى پاك ساتى) او كندكى كناه او بتان پس ترك كړه ( دائم اوسه په ترك ئى لكه چه له نورو كناهونو څخه په څنګ ئى!)

تفسیر: د دی سورت په نازلیدلو کښی حکم شوی دی چه ګرد (ټول) مخلوق د خالق په لوری وبلل شی! بیا د لمانځه او نورو حکم شوی دی. د لمانځه دپاره شرط دی چه کالی (جامی) پاک وی او له پلیتی ځنی ځان وژغورل (وساتل) شی! دا دی چه هغه شیان ئی هم دلته بیان وفرمایل. دا ښکاره ده کله چه کالی (جامی) پاک ساتل له حسی او معنوی نجاستونو ځنی ضروری دی نو د بدن پاکی به په طریق اولیٰ سره حتمی او ضروری وی نو ځکه د هغه د بیان ضرورت پاتی نه شو. ځینو عالمانو د کالی (جامی) له پاک ساتلو ځنی له بدو اخلاقو ځنی د نفس پاک ساتل مراد کړی دی. او د ګندګی له لری کیدلو څخه دا معنی مرادوی چه د بتانو له ګندګی ځنی لری شئ! لکه چه تر اوسه پوری لری یئ. په هر حال په دی مبارک آیت کښی د ظاهری او باطنی طهارت تأکید مقصود دی ځکه چه پرته (علاوه) له هغه د الله تعالیٰ لوئی هغسی چه ښائی پر طهارت تأکید مقصود دی ځکه چه پرته (علاوه)

#### وَلَا تُمُنُّنُ تُسُتَكُثِرُ ۗ وَلِرَبِّكَ فَاصْلِرُ ٥

او مه کوه داسی (لږ) احسان چه بدل ئی ډیر غواړی او دپاره د رب خپل پس صبر کوه (او هیله (امید) ورته ولره احکامو ته ئی منتظر اوسه)

تفسیر: دلته الله اعظم برهانه همت او اولولعزمی راسیی چه هر شی مال ـ دولت ـ علم لار سوونه یا نور چه چاته ورکوئ نه سائی چه د هغه بدل عوض او ونج وغواړئ یواځی د الله تعالیٰ پر ورکړه باندی شاکر او صابر اوسئ! او هغه شدائد چه د تبلیغ او دعوت په لاره کښی تاسی ته

تبركالذي(٢٩) المدثر(٧٤)

پیښیږی د هغه په مقابل کښی له صبر او تحمل څخه کار واخلئ! او د هغه د امر لاری ته سترګی ونیسئ! او وپوهیږئ چه دا عظیم الشان کار پرته (علاوه) له پوره زړه ورتیا حوصلی صبر او استقلال څخه هیڅ کله انجام ونه مومی. د دی آیتونو تفسیر په بل ډول (طریقه) سره هم شوی دی خو د دی حقیر په خیال دغه تفسیر بی تکلف دی.

### فَإِذَانُقِي فِي النَّاقُورِ فَ فَذَالِكَ يَوْمَ إِنَّ يُومُ عَسِيرٌ ﴿

کله چه پو کړه شی په صور (شپیلی) کښی نو د هغه (وقت د) پوکی په دغه ورځ کښی ورځ سخته ده.

تفسیر: یعنی د هغی ورځی په واقعاتو او پیښو کښی د صور نفخ او د شپیلی پوکل ګواکی یوه مستقله ورځ او ځان ته پیښه ده چه له سره تر پایه پوری به له مشکلاتو ځنی ډکه وی.

#### عَلَى الْكُفِرِ النَّى غَيْرُ يَسِيُرٍ ٠٠

پر (منکرانو) کافرانو باندی نه به وی آسانه (په دوی باندی هغه ورځ).

تفسیر: یعنی پر منکرانو کافرانو باندی به هیڅ ډول (طریقه) آسانی نه وی. بلکه د هغی ورځی سختی به لحظه په لحظه پر هغوی باندی زیاتیږی پرته (علاوه) له مؤمنانو څخه چه که دوی سختی هم ووینی څو د څه مدت له مخی به وی او وروسته له هغه به بیا په دی باندی ډیره آسانی شی.

# ذَرُنِ وَمَنْ خَلَقُتُ وَحِيْدًا<sup>®</sup>

پریږده ما او هغه څوک چه پیدا کړی می دی یواځی (بی له ماله او بی له مدد ګاره اولاده).

تفسیو: هر سری د مور له کیدی څخه یواځی او جره راځی مال، اولاد \_ فوج \_ لښکر \_ سامان \_ او نور شیان له ځان سره نشی راوړی. یا به له وحید څخه مراد خاص ولید بن مغیره وی چه د هغه په باره کښی دا آیات نازل شوی دی. ځکه چه ولید د خپل پلار یو ځوی و او د دنیوی ثروت او لیاقت له اعتباره په عربو کښی یو نومیالی سړی و. مطلب دا دی چه د داسی منکرانو په معاملو کښی چابکتیا مه کوئ! او مه د دوی له مهلت موندلو څخه خفه کیږئ! بلکه د هغوی گردی (ټولی) خبری ماته پریږدئ! زه به ټول پخپل هیداد (انجام) او سزا ورسوم نو نه ښایی چه

تاسى خفه او بريشان شئ.

#### وَّجَعَلْتُ لَهُ مَالِالمَّهُدُودُالِّ وَّبَنِينَ شُهُودًا اللهِ

او بیا می وگرځاوه ور می کړ ده ته مال ډیر زیات (له هر قسمه چه تل زیاتیده) او ځامن حاضر (کیناستونکی له ده سره په هره مرکه مجلس کښی).

تفسیر: یعنی ولید ځوی د مغیره د ډیر مال او اولاد او د ډیرو شتو خاوند و. لس واړه ځامن ئی تل د هغه په مخ کښی ؤ. په جرګو او مرکو کښی به ئی د خپل پلار عزت او وقار ډیر زیاتؤو او نور به تری ویریدل ـ د سوداګری چارو او د نورو کارونو دپاره به د هغه په مخ کښی ډیر سړی ؤ او هیڅ ضرورت نه پیښیده چه ځامن ئی د پلار له مخی څخه غائب شی.

#### وَمَهَّدُكُ لَهُ تَمْهِيدًا ﴿

او تیاری می وکړه فراخی می وکړه ده لره تیاری (په عیش \_ عمر \_ مال \_ اولاد \_ ریاست سره).

تفسیو: یعنی ولید ځوی د مغیره په دنیا کښی ډیر د عزت خاوند و ـ او خپل ځان ته ئی د ریاست او حکومت ډیر ښه مسند تیار کړی و لکه چه ګرد (ټول) قریش به هر مشکل کار کښی هغه ته ورتلل او دی به ئی د خپلو ځانونو حاکم او مشر ګاڼه.

#### ثُمَّ يَظْمَعُ أَنْ أَزِيْكَ ﴿

بيا طمع كوى اميد لرى دى چه لا به ښه زيات كړم (ده لره دغه ټول شيونه).

تفسیر: یعنی د ولید ځوی د مغیره له ژبی څخه سره له دغه ډیر نعمت او ثروت د شکر توری به ئی هیڅکله نه وتو. بلکه تل به د بت پاللو او د مال تولولو په حرص او طمع کښی بوخت (مشغول) او ډوب ؤ او که رسول اکرم صلی الله علیه وسلم به د هغه په مخ کښی کله د جنت د نعمتونو ذکر فرمایه نو ده به ویل «که دا سړی پخپل بیان کښی رښتین وی نو زه کامل یقین لرم چه د هغه ځای نعمتونه هم ماته رارسیږی.» نو د هغه په نسبت فرمائی چه سره له دومره ناشکری او حق نه پیژندلو داسی هیله (امید) هم لری چه الله تعالیٰ هغه ته د دنیا او آخرت نعمتونه لا زیاتوی.

تبركالذي(٢٩) المدثر(٤٧)

دغه خوبی له ایمانه او شکرانه له سره کیدونکی نه دی. لکه پخپله الله اجل شانه واعظم برهانه داسی فرمائی:

#### كَلَّ إِنَّهُ كَانَ لِإِيٰتِنَا عَنِينًا اللهُ

نه کوم داسی (چه مال رجال او نعماء ئی ډیر کړم) بیشکه هغه وو آیتونو ځمونږ لره عناد کوونکی مخالف.

تفسیر: یعنی کله چه د هغه حقیقی منعم له آیتونو ځنی ولید ځوی د مغیره مخالف دی نو دی هیڅ حق نه لری چه داسی توقع او هیله (امید) ولری او هسی خیالی پلاؤنه پاخه کړی. وائی چه د دی آیتونو له نازل کیدلو ځنی د وروسته پرله پسی د ده په مال او اسباب کښی نقصان پیښیده تر څو چه ملنګ او فقیر شو او په ډیره خواری او ذلت سره مړ شو.

#### سَأْرُهِقُهُ صَعُودًا ١

ژر ده چه مکلف به ئی کړم په مشقت عذاب سخت سره (یا) وبه ئی خیژوم یر لوړ (اوچت) غره د اور باندی.

تفسیر: یعنی اوس هغه ولید ځوی د مغیره ته ډیر په لوړه (اوچته) باندی ختل پاتی دی او په خورا (ډیر) سختو مصائبو کښی ئی اخته کیدل په مخ کښی دی. او په ځینو روایتونو کښی راغلی دی چه «صعود» په دوزخ کښی د یوه غره نوم دی چه په هغه باندی کافران تل خیژول کیږی او بیا د هغه له څوکی ځنی راښکته رغړول کیږی چه دا هم بالذات یو قسم عذاب دی. تنبیه: ولید یو ځلی د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په حضور کښی مشرف شو دوی ولید ته د قرآن کریم څو آیتونه واورول چه ولید د هغو له اوریدلو څخه لږ څه متأثر شو مګر ابوجهل ئی وغلاؤ په قریشو کښی یو شورماشور ونښت چه که ولید مسلمان شی نو کفارو ته به سخته خرابی پیښیږی نو ځکه ګرد سره راټول شول او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په نسبت راز راز (قسم قسم) خبری وشوی ځینو ویل چه شاعر دی او ځینو کاهن او نور ویل ولید وویل چه « زه پخپله په شعر او شاعری کښی پوه او ماهر یم او د کاهنانو خبری می هم ډیری آوریدلی دی خو دا قرآن نه شعر دی نه سحر او نه کهانت » خلقو وویل «آخر ستا فکر د هغه په نسبت څه دی؟» وئی ویل چه «ماته وار راکړی چه زه چرت (خیال) ووهم» په پای (آخر) کښی ئی وچولی (تندی) تریو او خوله ئی ورانه کړه او وئی ویل چه «هیڅ شی نه دی هغه کوډی دی چه له بابلیانو ځنی نقل شوی دی » حال دا دی چه ده پخوا له دی نه د قرآن د آوریدلو په وقت بابلیانو ځنی نقل شوی دی » حال دا دی چه ده پخوا له دی نه د قرآن د آوریدلو په وقت

تبركالذي(٢٩) المدثر(٧٤)

کښی ویلی و چه دا نه کوډی دی او نه د لیونیانو د خبرو په شان دی بلکه د الله تعالیٰ کلام دی مګر یواځی د نورو خپلوانو د خوښولو دپاره ئی وروسته له خپله ځانه ئی هسی یوه خبره جوړه کړه لکه چه وروسته د هم دی په لوری اشاره شوی ده.

# إِنَّهُ فَكُرَّ وَقَدَّرَهُ فَقُتِلَ كُيفَ قَدَّرَهُ ثُمَّ قُتِلَ كِيفَ قَدَّرَهُ

بیشکه هغه فکر وکړ (چه څرنګه طعن وکړم په قرآن) او اندازه ئی وکړه په زړه خپل کښی (کار د محمد) ووژلی شو (ملعون کړ شو) څرنګه ئی اندازه کړه بیا د ووژلی شی (ملعون د کړ شی) څرنګه ئی اندازه وکړه (په طعن د قرآن او محمد کښی).

تفسیر: یعنی دی بدبخت ولید پخپل زړه کښی خبره جوړه او داسی ئی غوره کړه چه قرآن کوډی دی الله تعالیٰ دی دی غارت کړی او ملعون ئی وګرځوی او ودی وژنی دا ئی څومره چتی (بیکاره) او مهمل تجویز وکړ بیا ئی الله تعالیٰ غارت کړی او ملعون ئی وګرځوی او ودی وژنی چه ده د خپل قوم د جنباتو لحاظ داسی وکړ چه سم د هغوی له خوښی سره ئی یوه هسی خبره وویله چه ګرد (ټول) تری خوښ شول.

# ثُوَّ نَظْرَ اللَّهُ ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ اللَّهُ أَدُبَرَ وَاللَّهَ عَبَسَ فَكَرَالُ الْمَثَرِقُ فَقَالَ إِنَّ هَٰنَا اللَّسِمُ اللَّهُ يَوُكُونُ إِنَّ هَٰنَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ الْمَشَرِقُ فَقَالَ إِنَّ هَٰنَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ الْمَشَرِقُ فَقَالَ إِنَّ هَٰنَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّالِمُ اللْمُولِقُولَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللْمُولِقُولُ وَاللَّهُ وَالْمُولِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ الْمُولِمُ وَاللَّالِمُ اللْمُولِقُولُ وَالْمُولِمُ اللْمُولِمُ الْ

بیا ئی وکتل (محمد یا قرآن ته) بیا ئی مخ تریو کر او وچولی (تندی) ئی غوته کر (له کراهیته) بیا ئی شا واړوله (له محمده) او غاړه ئی وغړوله (له اسلامیته) نو وئی ویل نه دی دا (قرآن) مگر خو سحر دی چه نقل کاوه شی (له نورو ساحرانو نه) نه دی دا (قرآن) مگر خو خبره د بشر بنی آدم ده.

تفسیر: یعنی ولید د کفارو تولنی ته وکتل او خوله ئی ورانه کړه بیا ئی په وینا شروع وکړه تر څو لیدونکی وپوهیږی چه دی د قرآن په نسبت سخت کراهیت او انقباض لری بیا ئی هسی شا واړوله لکه چه د یوه منفور شی په نسبت وینا کوی او حال دا دی چه پخوا ئی د ده د حقانیت په نسبت اقرار کړی و اوس دی د خپلوانو د خوښی لامله له هغی وینا څخه واوښت او په ډیر غرور او تکبر سره ئی وویل چه «بس بل شی نه دی دا هغه سحر او جادو دی چه له پخوانیو نقل شوی راځی ـ او په یقین سره دا د سړی خبره ده چه د جادو په ډول (طریقه) پلار له ځوی

تبركالذي (٢٩) المدثر (٤٧)

ـ میره (خاوند) له ماندینی (ښځی) ـ دوست له دوسته جلا (جدا) کوی!».

نو اوس الله اعظم شانه واكرم برهانه د ده د دغى وينا داسى ترديد فرمائى:

#### سَأْصُلِيُهِ سَقَـرَ ٠

(نو فرمائی الله) ژر به داخل کړم دی سقر (اور د دوزخ) ته.

تفسير: يعني ژر به هغه په اور کښي واچوم او د ده د عناد او تکبر خوندونه هغه ته وروڅکوم.

#### ومَا آدُرْىكَ مَاسَقَرُ اللَّهُ وَلَا تُبْقِيُ وَلَاتَنَارُاقً

او څه شی پوه کړی ئی ته چه څه دی اور د سقر چه نه پاتی کیږی (تری هیڅ شی د غوښو بی له سوځولو نه).

تفسیر: یعنی د دوزخیانو هیڅ یو شی به داسی نه پاتی کیږی چه ونه سوځی بیا له سوځیدلو څخه وروسته به په همغه خپل حال باندی هم نه پاتی کیږی بلکه دوهم ځلی به بیا پخپل هغه اصلی حالت باندی بیرته اوړی او بیا سوځی او دا سلسله به تل جاری پاتی کیږی (العیاذ بالله). تنبیه: له زیاترو اسلافو ځنی هم دا معنی منقوله ده مگر ځینو مفسرینو د دی توجیه په بل ډول (طریقه) سره هم کړی ده.

# لَوَّاحَةُ لِلْبَشَوِقَ عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَـرَ فَ

سوځوونکی توروونکی دی (دغه اور بشره د کافرو) سړیو لره په هغه (اور د سقر) باندی مؤکلی دی نولس پرښتی.

تفسیو: یعنی د بشری پوستکی او نور هر هغه شیان چه د انسان پر بدن په نظر راځی ټول وریژیږی او تک تور به اوړی او د دوزخی حیثیت به بیخی خرابوی، حضرت شاه صاحب لیکی لکه چه اوسپنه په اور کښی سره شی او تکه سره بریښی د کافرو بنی آدمانو د ساقونو او د پندی پوستکی او پردی به همغسی رابریښی، ځینی د ﴿ لَوَّاحَهُ اللّبَهُو ﴾ ترجمه داسی کوی ظاهر کیدونکی خلقو لره یا په نظر راتلونکی پر بدن باندی ﴿ عَلَیْهَ اللّهُ عَثْمَ کَهُ کَهُ سَالِهُ هغه اور د سقر باندی مؤکلی دی نولس پرښتی) یعنی د دوزخ د انتظام دپاره هغه پرښتی لښکری چه تاکلی

(مقرر) شوی دی د هغوی مشرتوب او لار ښوونی ته نولس مشران مقرر دی چه د دوی په منځ کښی د لوی افسر نوم «مالک» دی.

تنبیه: حضرت شاه عبدالعزیز رحمة الله علیه به ډیر تفصیل سره د «نولسو» د عدد حکمتونه بیان کړی دی چه د کتلو وړ (لايق) دی. لنډه ئي دا چه په جهنم کښي د مجرمينو د تعليب دېاره نولس وظیفی چاری او دندی دی چه د هری یوی دندی (وظیفی) په ځای راوړل د یوی پرښتی تر کتنی لاندی کیږی. یه دی خبری کښی هیڅ د شک او شبهی ځای نشته چه پرښتي د ډیر زور او قوت خاوندانی دی او د یوی پرښتی له لاسه دومره کار پوره دی چه په لکونو انسانان د هغه له کولو څخه عاجز یاتي کیږي. خو په یاد ئې ولري چه د هرې پرښتي قوت په همغې دائري کښي محدود دی چه دا په هغه کښی په کار کولو سره مأموره ده لکه ملک الموت چه د مليونو سړيو ارواح او ساوی په یوه دقیقه (لحظه) کښی ایستلی شی مګر د ښځو په ګیډو کښی د یوه وړوکی ساه نه شي اچولي. حضرت جبريل عليه السلام به يوى لمحى او ربى كښي وحي راوړي شي خو باران ورول د هغه کار نه دی. لکه چه غوږونه لیدی نشی او سترګی اوریدی نشی اګر که هر یو له دوی ځنی یخپلی مخصوصی وظیفی او دندی کښی که هر څومره سخت هم وی کار کولی شی لکه غوږ کولی شی چه په زرهاؤ غږونه واوری او دومره ستړی نشی ـ او سترګی په زرهاؤ رنګونه ووینی او په لیدلو ئی چندان ستری نشی هم داسی که یوه پرښته د یو راز (قسم) عذابولو دپاره پر دوزخیانو باندی مقرره کیږی نو د دی له لوری یو راز (قسم) عذاب پر دوزخیانو باندی عائد کیږی ـ او هغه بل قسم عذاب چه د دی د استعداد له دائری څخه د باندی دی ممکن نه دی نو ځکه د دی نولس قسم عذابونو دېاره چه د هغوی تفصيل په تفسير عزيزی کښي شته نولس مسؤلي لوئی پرښتی مقرری شوی عالمانو د دی عدونو په حکمتونو باندی ډیری خبری کړی دی مګر د دی احقر یه خیال کښی د حضرت شاه صاحب کلام یه دی مورد کښی ډیر عمیق او لطیف دی. والله تعالىٰ اعلم.

### وَمَاجَعَلُنَا اَصْعَابَ النَّارِ إِلَّا مَلَيِّكَةً "

او نه دی کرځولی مونږ خازنانی مؤکلانی د دوزخ مګر پرښتی (ډيری قوتناکی)

تفسیر: د نولسو د شمیر له اوریدلو څخه کافرانو خندل او ملنډی ئی پری وهلی او ویل به ئی چه ځمونږ شمیر له زرگونو څخه زیات دی نولس پرښتی پر مونږ باندی څه کولی شی؟ که هغوی ډیر زور ولری نو هرومرو (خامخا) ځمونږ د لسو تنو له مقابلی ځنی یوه پرښته نشی وتلی. یوه غیږ باسی (پهلوان) د دوی له منځه وویل «چه زه یواځی د دی نولسو پرښتو له منځه اوولسو تنو لره بس یم. د دوو نورو ساتنه ستاسی په غاړه ده » نو په دی مناسبت دا آیت رانازل شو. یعنی

تبركالذي(٢٩) المدثر(٧٤)

دوی خو په شمیر نولس دی ولی پرښتی دی بنیادمان نه دی او د هری یوی پرښتی قوت دومره زیات دی چه د لوط علیه السلام تبر او کلی ئی په یوه لاس لکه چه ډوډی په تبی باندی پر بل مخ اړوی واړول.

#### وَمَاجَعَلْنَاعِلَّاتُهُمُ إِلَّافِتُنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواً

او نه دی ګرځولی مونږ (دا لږ) شمیر د دوی مګر فتنه ازموینه دپاره د هغو کسانو چه کافران شوی دی (چه استهزاء او توکی پری کوی چه دا څه عدد دی چه مقرر شوی دی).

تفسیر: یعنی د کافرانو د عذابولو دپاره د نولسو پرښتو شمیر پر یوه خاص حکمت باندی مبتنی دی چه د هغه په لوری د «علیها تسعة عشر» په تفسیر کښی اشاره وشوه. او د دی شمیر له بیانولو څخه د منکرانو ازموینه مقصد ده چه آیا د دی له اوریدلو څخه کوم یو ویریډی؟ او کوم یو پریډی؟ او کوم یو پری وهی.

او بل مو ذکر د نولسو پرښتو وکړ دپاره د دی:

## لِيَسْتَيُقِنَ الَّذِيْنَ اُوْتُواالَكِتْبَ وَيَزْدَادَ الَّذِيْنَ الْمَنُوَّا اِيْمَانًا وَلَا يَرْتَابَ الَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتْبَ وَالْمُؤْمِنُوْنَ \*

تر څو چه یقین وکړی هغه کسان چه دوی ته ورکړی شوی دی کتاب (چه یهود او نصاری ځکه چه د دوی په کتابونو کښی د خازنانو د اور هم دغه عدد و) او (بل لپاره د دی چه) زیات کړی هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی په محمد له اهل کتابو نه له جهته د ایمان ایمان ئی زیات کړی (او لپاره د دی) چه ونه کړی شک هغه کسان چه دوی ته ورکړی شوی دی کتاب او (غیر له مذکورینو نه نور) مؤمنان.

تفسیر: یعنی اهل د کتابونو ته دا شمیر لا پخوا معلوم و لکه چه د ترمذی په یوه روایت کنی راغلی دی. یا لد تر لد د نورو سماوی کتابونو په ذریعه به دومره پوهیدلی وی چه یوه پرښته څومره زور او قوت لری. او حال دا دی چه نولس پرښتی هم دومره لد شمیر نه دی. بله دا چه د تعذیب د انواعو په اعتبار ښائی چه مختلفی پرښتی پر دوزخ باندی ماموری وی او دا کار یواځی د یوی پرښتی له لاسه پوره نه دی. په هر حال له دی بیان څخه د اهل کتابونو په زړونو کښی د

تبركالذي(٢٩) المدثر(٧٤)

قرآن د حقیت یقین پیدا کیږی او د مؤمنانو په زړونو کښی له دی ځنی د ایمان قوت لا زیاتیږی او د دی دواړو ډلو په زړونو کښی د پاک قرآن په بیان کښی هیڅ یو شک او تردد او اشتباه نه پاتی کیږی. او نه مؤمنان د کافرانو په دی مسخرو او ملنډو باندی تیروځی او غولیږی. او بل مو ذکر د نولسو پرښتو وکړ دپاره د دی:

# وَلِيَقُولَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمُ سَّرَضٌ وَالْكَفِي وَنَ مَاذَا اللهُ بِهٰذَا مَثَلًا اللهِ عِلْمَ المَثَلَا

او چه ووائی هغه کسان چه په زړونو د هغوی کښی مرض ناروغی (د نفاق) ده او (ووائی) کافران څه شی اراده کړی ده الله پر دی شمير (د ملائکو) سره له جهته د مثاله.

تفسير: له ﴿ اللَّذِينَ وَاللَّهِ مُرَدُّ ﴾ څخه منافقان يا ضعيف الايمان سرى مراد دى. او له «كافرون» څخه ښكاره منكران مطلب دى.

يعنى د نولسو له بيان ځني مقصد څه و؟ داسي ناموزونه خبره څوک منلي شي؟ (العياذ بالله).

## كَنْالِكَ يُضِلُّ اللهُ مَنُ يَتَنَاءُ وَيَهُدِيُ مَنَ يَتَنَاءُ

هم داسی (په شان د ګمراه کولو د منکرانو) ګمراه کوی الله هر هغه څوک چه اراده وفرمائی د ضلالت ئی او سمه لاره ښیی هر هغه چاته چه اراده وفرمائی (د هدایت ئی)

تفسیر: یعنی له یوه غیز ځنی یو بداستعداده سری گمراه کیږی او یو سلیم الطبع انسان لاره مومی څوک چه غواړی کومه خبره ونه منی نو خامخا ښه خبره په بدی باندی اړوی او له هغی څخه مسخری او ملنډی (توقی) جوړوی. او د هر چا په زړه کښی چه د الله تعالیٰ ویره او ایمان وی نو د هغه له آوریدلو څخه د ده ایمان تینگیږی او یقین ئی ترقی کوی.

#### ومَايَعُ لَوُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّاهُوا

او نه پوهیږی په لښکر د رب ستا مګر هم دغه (الله پری پوهیږی او ورته معلوم

دی)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ د بیشمیرو لښکرو شمیر یواځی هغه ته معلوم دی دا نولس تنه پرښتی خو یواځی د دوزخ د کارکوونکیو پرښتو مشرانی دی.

#### وَمَاهِيَ إِلَاذِكُوٰى لِلْبَشَرِقَ

او نه دی دا (سقر \_ عدد \_ قرآن) مگر خو ذکر پند دی خلقو ته (چه پری يند ونيسي).

تفسیر: یعنی د دوزخ ذکر یواځی د عبرت پند او نصیحت دپاره دی تر څو د هغه د احوال له آوریدلو څخه خلق د الله تعالیٰ له غضبه وویریږی او د هغه له نافرمانی څخه مخ واړوی.

# كَلَاوَالْقَنَرِ فَوَالَّيْلِ إِذَ آدُبُرَ فَوَالصَّبْعِ إِذَ آلَسُفَرَ فَ كَلَّوَالْقَبْعِ إِذَ آلَسُفَرَ فَ كَلَاوَالْقَبْعِ إِذَ آلَسُفَرَ فَ كَلَاوَالْقَبْعِ إِذَ آلَسُفَرَ فَ إِنْهَا لَا فِيكُ مِن الْكُبُرِ فَي

نه ده داسی (چه څوک به انکار وکړی له سقره) او قسم دی په سپوږمی باندی او په شپی باندی کله چه شا واړوی او په ګهیځ (سحر) باندی کله چه روڼ شی، بیشکه دا (اور د سقر) خامخا (یو له بلاګانو) لویو څخه دی.

تفسیر: یعنی هغه خورا (ډیر) لوی ویروونکی او ډیر عظیم الشان شیان چه په قیامت کښی ظاهر کیدونکی دی دوزخ له هغو لویو شیانو ځنی یو شی دی.

## نَذِيْرُ اللِّبَشَرِ ﴿ لِمَنْ شَأْءُ مِنْكُوْ أَنْ يَتَقَدَّمَ أَوْيَتَأَخَّرُ ﴿

ویروونکی دی (سقر) بشر بنی آدمانو لره هغه چا لره چه غواړی له تاسی ځنی چه وړاندی شی (نیکی جنت ته په ایمان سره) یا وروستی شی (شرور ته په کفر سره).

تفسیر: که وړاندی لاړ شي د نیکې یا د جنت په لورې درومي که بیرته پاتې شي په بدې اخته

تبركالذي(٢٩) المدثر(٤٧)

کیږی یا په دوزخ کښی لویږی په هر ډول (طریقه) سره مقصود دا دی چه دوزخ ګردو (ټولو) مکلفینو لره ډیر ویروونکی شی دی څرنګه چه د هغه ویرولو عواقب او نتائج په قیامت کښی ښکاره کیدونکی دی نو ځکه ئی پر داسی شیانو باندی قسمونه یاد کړی دی چه له قیامت سره ډیر مناسبت لری لکه د سپوږمی اول زیاتیدل او بیا لږیدل د دی نړی او جهان د نشوونما ـ او د اضمحلال او فنا مثال او نمونه ده هم داسی د دی دنیا د ژوندون نسبت د آخرت له ژوندانه سره د اختفا او اکتناف له پلوه داسی دی لکه د شپی نسبت له ورځی سره ګواکی د دی دنیا ختمیدل به هسی وی لکه د شپی پائ (آخر) ته رسیدل او د هغی دنیا ظهور به هسی وی لکه د سپیده داغ د رنا (رنړا) خوریدل. والله اعلم.

## 

هر نفس په سبب د هغه چه کړی ئی وی ګروبندی به وی (په سقر کښی). مګر خو خاوندان د ښی لاس وی به په جنتونو کښی چه پوښتنی به سره کوی یو له بل له حال د مجرمانو (ګنهګارانو).

تفسیر: یعنی هغه خلق چه د میثاق په ورځ کښی د حضرت آدم علیه السلام د شا له ښی لوری څخه وتلی وی، او په دنیا کښی ئی هم ښی چاری کړی وی او په سمه لاره تللی وی او په موقف کښی د عرش په ښی خوا چیری چه جنت وی ودریږی او په همغه طرف رهی (روان) کیږی او د هغوی عملنامی هم په ښی لاسی کښی ورکړی شوی وی نو دا خلق نه یواځی له قیده او رنځ څخه خوشی دی بلکه د جنت په باغونو کښی خوښ ـ خوشاله او په خپل واک (اختیار) سره ګرځی او په خورا (ډیر) بی فکری او فارغ البالی سره له خپلو نورو ملګرو یا پرښتو څخه د ګنهګارانو احوال پوښتی چه هغوی چیری دی؟ چه دلته نه ښکاری؟.

#### مَاسَلَكُمُ فِي سَقَرَ اللهُ مَا سَقَرَ

(نو وبه وائی مؤمنان منکرانو ته داسی چه) څه شی داخل کړی یئ تاسی (ای منکرانو) په دوزخ کښی.

تفسیر: یعنی کله چه واوری چه گنهگاران په دوزخ کښی اچولی شوی دی نو دوی د دی گنهگارانو په لوری متوجه کیږی او داسی پوښتنی تری کوی چه تاسی سره له پوهنی او عقل

تبركالذي(٢٩) المدثر(٤٧)

څرنګه د دوزخ په اور کښې لویدلی یځ؟.

## قَالُوُالَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّيْنَ ﴿ وَلَهُ نَكُ نُطْعِمُ الْمِسْكِيْنَ ﴿ وَكُنَّا نَغُوْضُ مَعَ الْخَالِبِضِيْنَ ﴿ وَكُنَّا نُكَدِّبُ بِيَوْمِ الدِّيْنِ ﴿ حَتَّى آثَىنَا الْيَقِيْنُ ﴾

وبه وائی (مجرمان په جواب د مؤمنانو کښی چه) نه وو مونږ (په دنیا کښی) له لمونځ کوونکیو څخه او نه وو مونږ چه طعام خواړه مو ورکړی وی مسکینانو ته او وو به مونږ چه ننوتلو شغل مو کاوه په (باطلو) خبرو کښی سره له ډیرو خبرو کوونکیو او وو به مونږ (په دنیا کښی) چه دروغ به مو ویل په ورځ د جزاء (قیامت) باندی تر هغه پوری چه راغله مونږ ته (هغه) یقینی خبره (مرګ).

تفسیر: یعنی نه ئی د الله تعالیٰ حق وپیژنده او نه ئی د بندگانو خبر واخیست. هو! د نورو خلقو په شان به ئی د حق په خلاف بحثونه کول او په بدو صحبتونو کښی کیناسته تر څو د شکوکو او شبهاتو په دلدل کښی کیواته (ونختل) او له ګردو (ټولو) څخه لویه خبره دا ده چه د هغوی باور نه ؤ چه د انصاف ورځ به هم راتلونکی وی او تل به هغو رښتیا خبری دروغ ګڼلی تر څو چه د مرګی په کنده کښی ولویده او پخپلو سترګو ئی ولیده او په هغو ګردو (ټولو) خبرو چه دروغ ئی بللی پوره باور وشو.

## فَهَا تَنْفُعُهُمُ شَفَاعَةُ الشَّفِعِينَ۞

(نو فرمائی الله) پس نفع گته (فائده) به ونه رسوی دوی ته شفاعت د سیارښت کوونکیو.

تفسیو: د کافرانو په حق کښی به هیڅوک سپارښت ونه کړی او که ئی وکړی نه به منلی کیږی.

### فَمَالَهُمُ عَنِ التَّذُكِرَةِ مُعْرِضِيْنَ اللَّهُ

پس څه شوی دی په دوی باندی چه له تذکره پنده (قرآنه) مخ ګرځوونکی دی.

تبركالذي(٢٩) المدثر(٤٧)

تفسیر: یعنی سره له دی چه دا مصیبتونه د دوی په مخ کښی دی او ښه پندونه هم اوری خو هیڅ نه متأثر کیږی بلکه د هغو له اوریدلو څنی هم غاړه غړوی.

### كَأَنَّهُوْدُ وَوُو مُنْ اللَّهُ مِنْ قَدُورٌ وَقُ

گواکی دوی (صحرائی خره) گوره خر دی تښتیدونکی چه تښتی له څمری (پیا له غال مغال) څخه.

تفسیر: یعنی د حق او حقیقت د شورماشور له اوریدلو څخه او د الله تعالیٰ د ځمریانو له غرمبیدلو څخه لکه ځنګلی ګډی او وحشی خره لری تښتی.

## بَلْ يُرِيدُ كُلُّ امْرِ فَي مِّنْهُمُ إِنَّ يُؤُتِي صُحْفًا مُنَشَّرَةً ﴿

بلکه غواړی هر يو سړی له دوی نه دا چه ورکړی شی ده ته پاڼی خوری شوی (په متابعت د محمد کښی).

#### كَلَّابُلُ لَّا يَخَافُونَ الْإِخْرَةُ صُ

داسی نه ده (ور به نه کړی شی دوی ته دا پاڼی) بلکه نه ویریږی دوی له (عذابه د) آخرت څخه.

تفسیر: یعنی هیڅ کله به داسی نه کیږی ـ ځکه چه نه په هغو کښی دا لیاقت شته او نه د دی خبری د اجراء دپاره څه اړه (احتیاج) او ضرورت دی. یعنی که چیری دغه پاڼی هم دوی ته ورکړی شی نو بیا هم دوی ایمان نه راوړی نو پس څنګ کول د دوی له ایمانه په سبب د نه راتللو د کاغذونو سره نه دی بلکه دوی نه ویریپی له عذابه د آخرته دوی دا چتی (بیکاره) غوښتنی د دی دپاره نه کوی چه که داسی وشی نو دوی به ایمان راوړی بلکه اصلی خبره خو دا ده چه دا خلق د آخرت له عذابه نه ویریپی نو ځکه د دوی دا غوښتنی حقیقت نه لری بلکه یواځی تعنت او ملنډی دی که بالغرض د دوی دا غوښتنی هم پوره شی بیا به هم دوی د هغه متابعت نه کوی لکه چه د انعام په اوله رکوع ۷ آیت ځمونږ دغه تفسیر کښی الله تعالیٰ فرمایلی دی د کو کَوَنَزَلْنَاعَلَیْكَنْبُوْفُولْقَالَ الّذِیْنَکَمْرُدُّالْنُ لَمْذَالْرِیْمُولُولُونْنُ

## كَلَّالِكَهُ تَذُكِرَةٌ ﴿ فَمَنْ شَأَءُ ذَكَرَهُ ﴿

نه ده داسی چه دوی وائی (قرآن ته چه سحر کهانت دی) بیشکه دا (قرآن) تذکره پند دی. پس هر هغه څوک چه غواړی پند دی واخلی له دغه (قرآن).

تفسیر: یعنی داسی له سره نشی کیدی چه هر یوه ته بیل بیل کتاب ورکړ شی هم دا یو کتاب پاک قرآن د پند دپاره بس او کافی دی ﴿ فَمَنُ شَکَّرَ گَرَدٌ ﴾ ۔ پس هر هغه څوک چه غواړی پند دی واخلی له دغه قرآن څخه) حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی که دا کتاب په یوه باندی نازل شو نو څه وشوه دا خو ستاسی د تولو د ښیګڼو (فایدو) دپاره دی.

#### وَمَا يَذُكُرُونَ إِلَّا أَنْ يَتِثَاءُ اللَّهُ \*

او نه آخلی پند (له قرآنه) دوی مگر که اراده وفرمائی الله (د هدایت ئی)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ غوښتل او نه غوښتل اګر د ده په حکمت باندی مبنی دی چه هیڅ یو بشر په هغه باندی احاطه نشی کولی هم دی د هر سړی استعداد او لیاقت په ښه ډول (طریقه) سره پیژنی او سم له هغه ورسره معامله کوی.

#### هُوَاهُـُلُ التَّقُوٰى وَاهُلُ الْمُغُفِرَةِ ﴿

همغه (الله) دی اهل (وړ) د ویری (چه تری ویریږو) او اهل د بښنی (چه بښنه تری غواړو)

تفسيو: يعني سړى هومره ګناه چه وکړى خو هر کله چه د تقویٰ په لارى باندى لاړ شي او له

تبركالذي(٢٩) القيامة(٥٧)

الله تعالیٰ شخه وویریپی نو دی به ئی گرد (تول) گناهونه وبنی او د هغه توبه به ومنی. له انس ابن مالک رضی الله تعالیٰ عنه شخه روایت شوی دی چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په دی محای کښی د منهیی حاشیی په ډول (طریقه) د دی آیت له لوستلو شخه وروسته وفرمایل چه د هغه الفاظ دا دی «قال ربکم عزوجل انا اهل ان اتقیٰ فلا یشرک بی شئ فاذا اتقانی العبد فانا اهل ان اغفر له ـ زه د دی خبری لائق او وړ (قابل) یم چه بنده له ما محنی وویریپی او له ما سره دی بل شوک شریک ونه گنی کله چه بنده له ما شخه وویریپی او د زړه په اخلاص له شرک شخه محان وژغوری (وساتی) نو محما شان دا دی چه زه ئی گناهونه وبنهم » الله تعالیٰ مو دی پخپل فضل او کرم سره په توحید او ایمان باندی قائم او دائم تینگ ولری او پخپلی مهربانی مو دی تول گناهونه راوبنیی.

#### تمت سورة المدثر بمنه وتوفيقه فله الحمد والمنة

سورة القيمة مكية وهي اربعون آية وفيها ركوعان رقمها (٧٥) تسلسلها حسب النزول (٣١) نزلت بعد سورة «القارعة».

د «القیامة» سورت مکی دی (٤٠) آیته او (۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۷۵) او په نزول کښی (۳۱)

سورت دی وروسته د «القارعة» د سورت څخه نازل شوی دی

#### بِنُ مِن اللهِ الرَّحْمُن الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### لَا أُقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيمَةِ قُ

قسم خورم زه په ورځی د قیامت باندی.

تفسیر: یعنی د قیامت د ورځی امکان د عقل له مخی او متیقنالوقوع کیدل ئی د داسی مخبر صادق په وینا سره ثابت شوی دی چه د هغه په صدق باندی قطعیه دلائل قائم دی. زه په هغه باندی قسم خورم چه تاسی په یقین وروسته له مړینی څخه بیا ژوندی کیږئ او ضرور به د ښو او د بدو حساب کیږی.

تنبیه: سکاره دی وی چه په دنیا څو راز (قسم) داسی شیان دی چه خلق په هغو باندی قسمونه خوری . یه خپل معبود باندی ، یه معظمو او محترمو شتو باندی یه کوم مهتم بالشان څیز باندی

تبركالذي (٢٩) القيامة (٧٥)

پر کوم عجیب او نادر شی باندی د هغه د سیگنی (فایدی) او ندرت ورسوولو دپاره. لکه چه وائی چه د دی خبری رعایت هم کوی چه د مقسم به این کسی خه مناسبت هم وی \_ او دا هم ضروری نه ده چه په هر محای کسی خه مناسبت هم وی \_ او دا هم ضروری نه ده چه په هر محای کسی خامخا مقسم به د مقسم علیه دپاره شاهد و گرځاؤ شی لکه په دی بیت کسی

هومره ستا د توری د ښيګنی (فايدی) يم زيمنه

لوړمه په سر دی چه سر می دی درښکته

په دی بیت کښی د خپل سر تیتوالی او د خپل محبوب په سر باندی لوړل (قسم خوړل) څومره ښه او موزون دی. اسلامی شریعت مسلمانانو ته پرته (علاوه) له الله تعالیٰ پر بل شی باندی قسم یادول حرام کړی دی. خو د الله تعالیٰ شان له بندګانو ځنی جلا (جدا) او بیل دی هغه لوی ذات پرته (علاوه) له خپل ځان په بل باندی هم قسم یادوی او عموماً پر هغه شیانو باندی قسم یادوی چه د ده په نزد محبوب یا نافع یا وقیع او مهتم بالشان وی. یا مقسم علیه لپاره په ډول (طریقه) د شاهد او حجت ودراوه شی. دلته د قیامت په ورځ لوړل (قسم خوړل) د هغه د نهایت وقیع او مهتم بالشان او عظمت له حیثیته دی او په هغه مضمون باندی ئی چه قسم یاد کړی دی د هغه مناسبت ښکاره دی ځکه چه د بعث او د مجازاتو ظرف هم دغه قیامت دی. والله تعالیٰ اعلم.

#### وَلَآ أُقْبِيهُ بِإِلنَّفْسِ الكَوَّا مَةِ @

او قسم خورم زه په نفس ملامت کوونکی (ځان خپل لره په خرابی باندی اګر که کوشش ئی کړی وی په نیکو کارونو. جواب د قسم دا دی چه خامخا به ژوندی کړی شی دوهم وار).

تفسیو: محققینو لیکلی دی چه د سری نفس یو شی دی خو همغه یو نفس د دریو حالاتو په اعتبار دری نومونه لری. اول که نفس د علوی عالم په لوری مائل وی او د الله تعالیٰ په عبادت او اطاعت کښی خوښی ورته حاصله وی ـ او د شریعت په پیروی کښی ئی اطمینان او تسلی په برخه وی نو دی نفس ته «مطمئنه» وائی لکه چه د جزء ۳۰ «الفجر» په سورت ۳۰ آیت کښی ئی لولو پی آنی آنی التک التکار التکار آنیکی آنی آنی آنیکی آنیکی آنیکی آنیکی آنیکی آنیکی آنیکی آنیکی آنیکی و دوهم که نفس د سفلی عالم په لوری مائل وی او په دنیوی لذاتو ـ غوښتنو او خواهشونو کښی مبتلا او اخته وی او د بدی په لوری ئی رغبت او د شریعت له اطاعته مباعدت خوښوی نو دی نفس ته (اماره) وائی. ځکه چه هغه سری ته امر ورکوی چه په بدو چارو کښی مشغول او بوخت شی. لکه چه د جزء ۱۳ یوسف علیه السلام د سورت په اوومه

ركوع ٣٥ آيت كښى ځمونږ دغه تفسير كښى راغلى دى ﴿ وَمَٱأْمَرِيُّ نَقْشِوْ إِنَّ النَّفْسَ لِكَمَّارَةٌ فِالسُّوَّء إِلَّا مَارَجِمَرَيِّ ﴾ دريم نفس كله د عالم سفلى په لورى ميلان كوى او په شهوت او غضب کښی اخته کیږی او کله د عالم علوی په لوری رجحان غوره کوی او له ګردو (ټولو) خرابو شیانو څخه لري تښتي او که کومه خرابي یا تیرواته تري وشي نو په هغه باندي شرمیږي او خیل ځان ملامتوی نو دی نفس ته «لوامة» وائی حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چه «د سری نفس یه اول کښی په لوبو او مزو کښی ډوب وی ـ او هیڅ د نیکی په لوری رغبت نه كوى \_ نو داسى نفس ته «نفس امارة بالسوء» وايه شئ بيا چه لد څه عقل او هوش ورته ييدا کیږی ـ ښه او بد پیژنی ـ نو له بدو ځان ساتي ـ او کله په غفلت کښي بیا په بدو پسې منډی وہی ۔ خو بیا چه ویښ شی ۔ ژر تر ژرہ خپل ځان ملامتوی او ډیر پښیمانیږی ۔ نو داسی نفس ته (نفس لوامة) وایه شی ـ بیا چه کله ښه یاک او صاف شی ـ او د زړه له کومی د ښو په لوری تمائل بیدا کوی \_ او له چتی (بیکاره) او خرابو چارو ځنی یخپله لری تښتی \_ او د بدی او خرابی له تصوره ډیر ورته رېر (زحمت) او تکلیف رسیږی ـ نو داسی نفس ته «نفس مطمئنة» وایه شی (انتهیٰ بتغییر یسیر) دلته ئی یه نفس لوامی باندی قسم یاد کر چه که د چا فطرت صحیح وی نو دی یخپله د خپل نفس له لوری یه دنیا کښی یه خرابی او تقصیراتو باندی ملامتی آړوی او هم دا شي دی چه پخپل خورا (ډير) لوی او ښه او بهتر صورت سره په قيامت کښي به راڅرګنديږي (ښکاريږي).

#### أَيْعُسُبُ الْرِنْسَانُ أَكُن نَجْمَعَ عِظَامَهُ الْ

آيا کمان کوی (کافر) انسان چه له سره به نه ټولوو مونږ (خواره واره) هډوکی د ده (لپاره د ژوندون په ورځ د قيامت).

تفسیو: یعنی کافر انسان داسی خیال کوی چه تر هدوکی پوری هم مات او گود او خواره واره شوی دی نو به اوس به هغه شوی دی او د هغو ویوکی بغرکی هم په خاورو او نورو کښی گدود شوی دی نو به اوس به هغه غرنگه یو ځای کیږی؟ او بیا به په څه ډول (طریقه) سره جوړ او پیوندیږی؟ داسی خو ډیر سخت او محال ښکاری داسی نه ده چه مونږ به جمع نه کړو خواره واره شوی هدوکی د ده.

### بَلِي قَدِرِثِنَ عَلَى أَنْ تُسْرَوِّى بَنَانَهُ

هو! (بلکه جمع به ئی کړو) حال دا چه قادر يو مونږ په دی باندی چه برابر ټول کړو هډوکی او بندونه د ګوتو د ده. تبرك الذي (٢٩) القيامة (٧٥)

تفسیو: یعنی موند خو د گوتی بندونه هم جوړولی شو. د بندونو تخصیص ښائی د دی لامله (له وجی) وی چه دا د بدن له اطرافو ځنی دی او د هر څیز تکمیل د هغه په اطرافو باندی کیږی لکه چه ځمونډ په محاورو کښی هم په داسی مواردو کښی داسی ویلی کیږی چه ځما بندونه خوړیږی. او له هغه څخه مراد ګرد (تول) بدن وی بله دا چه په بندونو کښی سره د هغو د وړوکی توبه د صنعت رعایت زیات دی او عادتاً دا ډیر سخت او نری کار دی. نو ځکه هغه څوک چه په سخت کار باندی قادر دی

## بَلْ يُرِيدُالْإِنْسَانُ لِيَفْجُرَ آمَامَهُ ﴿ يَسْكُلُ آيَّانَ يَوْمُ الْقِيلَمَةِ ٥

بلکه اراده لری (کافر) انسان چه دروغ ووائی (په هغه خیز باندی چه) په مخ کښی د ده دی (له قیامت او حسابه) پوښتنه کوی (کافر انسان استهزاء چه) کله به وی (ورځ د) قیامت (شیخ الهند رحمة الله علیه د دی آیت ترجمه داسی کړی ده «بلکه غواړی انسان چه بی حیائی وکړی د ده (یا پخپل) مخ کښی (یعنی ګناه وکړی اوس یا په راتلونکی زمانه کښی) پوښتنه کوی کله به وی قیامت»).

تفسیر: یعنی هغه خلق چه له قیامت څخه انکار کوی ـ او دوهم ځلی ژوندون محال گڼی ـ د هغه سبب دا نه دی چه دا خبره ډیره مشکله ده ـ او د الله تعالیٰ کامل قدرت او نښی ښکاره نه دی ـ بلکه بنی آدم غواړی چه د قیامت له راتګه پخوا پخپل راتلونکی عمر کښی چه پاتی دی بالکل بیباک او بیپروا شی او په فسوقو او فجورو کښی مشغول پاتی وی. که چیری د قیامت اقرار وکړی او د اعمالو د حساب او کتاب ویره ئی په زړه کښی ځای ونیسی نو په فسق او فجور کښی دومره بی حیائی او بیباکی نشی کولی نو ځکه له داسی خیال څخه ئی زړه تل په ډه گرځی چه تری عیش منغض نشی او په لذت کښی ئی څه خلل ونه لویږی. بلکه د استهزاء او تعنت او د سپین سترګی له مخی پوښتنی کوی چه ښه خانه! هغه ستاسی قیامت به کله راځی؟ که په رښتیا سره راتلونکی وی نو میاشت او کال او نیته ئی په ښکاره ډول (طریقه) سره راوښیه!.

## فَإِذَا بَرِقَ الْبَصَرُ ٥ وَخَسَفَ الْقَمُونُ

کله چه خړی متحیری شی سترګی له هیبته او توره شی سپوږمی (رڼا (رنړا) ئی لاړه شی). تفسیر: یعنی د حق تعالیٰ د جلالی تجلی له سببه سترګی تیغی وخیژی او د حیرت او ویری لامله (له وجی) ئی سترګی خړی پاتی شی او لمر به هم سر ته ډیر نژدی راشی او سپوږمی بی نوره شی سپوږمی ئی ځکه جلا (جدا) ذکر کړه چه عربو د قمری حساب لامله (له وجی) هغی ته په ډیر زیات اهتمام سره کتل ـ او د هغی له احواله به تل خبر ؤ.

## وَجُمِعَ الشَّمُسُ وَالْقَمَرُ فَ يَقُولُ الْإِنْسَانُ يَوْمَهِنِ أَيْنَ الْمَفَتُّ فَكُلًا لَاوَزَرَ إِلَى رَبِّكَ يَوْمَهِنِ إِلْمُسُتَقَرُّ فَ

او جمعه شی لمر او سپوږمی (له طرفه د مغربه په قیامت کښی یا جمع شی په تور والی کښی په تلو د رڼا (رنړا) د دواړو سره یعنی په بی نوری او تت والی کښی به دواړه سره شریک او مله وی). نو وبه وائی (کافر) انسان په دغه ورځی کښی چیرته ځای د تیښتی شته؟ نه دی مناسب طلب د تیښتی نشته ځای د پناه خاص (مشیت د) رب ستا ته په دغی ورځی کښی ځای د قرار د خلقو دی (نو حساب ورسره کړ شی او جزاء ورکړه شی).

تفسیر: یعنی اوس خو وائی چه هغه ورځ چیری ده؟ او په هغه وقت کښی به له ویری بدحواس کیږی او داسی به وائی چه نن زه چیری وتښتم؟ او په کوم ځای کښی پټ شم؟ نو داسی ارشاد به کیږی چه نن نه د تښتیدلو موقع ده او نه د پوښتنی وقت نن هیڅ یو طاقت هم تاسی نشی خلاصولی او نه پناه درکولی شی نن ګرد (تول) د خپل پروردګار په مخ کښی حاضریږی او د هغه د علل او انصاف په مخ کښی ودریږی او هغه هره فیصله چه وغواړی د هر چا په حق کښی کوی.

## يُنَبِّؤُ اللِّائْسَانُ يَوْمَيِنٍ بِمَاقَدٌمَ وَٱخَّرَهُ

خبر به کړ شی انسان په دغی ورځی (د قیامت) کښی په هغو (اعمالو) چه مخ کښی ئی لیږلی دی (نیک وی که بد) او (په هغو اعمالو چه) وروسته ئی پری ایښی وی (نیک وی که بد).

تفسیر: یعنی کرد (تول) پخوانی او وروستنی اعمال ښه وی که بد وی هغه ته ورڅرګندیږی (ښکاریږی) او پری پوهیږی.

## بَلِ الْإِنْسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيْرَةٌ ﴿ وَلَوْ النَّيْ مَعَاذِيْرَةُ ﴿

بلکه انسان په ځان خپل باندی حجت لیدونکی شاهد دی که چیرته وړاندی کړی عذرونه خپل (قبول به نشی).

# لَاثُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعُجَلَ بِهِ اللَّا عَلَيْنَاجَمُعَهُ وَقُرُانَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَا جَمُعَهُ وَقُرُانَهُ اللَّهُ فَالْتَبِعُ قُرُانَهُ فَرُوانَ فَرَانَ فَرَانَ فَكُولِنَ عَلَيْنَا بَيَانَ فَقُ

مه خوځوه په دی (قرآن) سره (ای محمده پخوا له وحی) ژبه خپله چه تعجیل به کوی په دی (قرائت سره) بیشکه پر مونږ باندی دی جمع کول ئی (په سینه ستا کښی) او لوستل ئی (په ژبه ستا) بیا مو کله چه ولوست دا (قرآن په ژبی د پرښتی) نو متابعت کوه ته د لوستلو د ده (غوږ ورته نیسه) بیا بیشکه په مونږ باندی دی ښکاره بیانول د هغه (په اعتبار د فهم سره).

تفسیر: لکه چه مو ولیکل ړومبی به کله چه حضرت جبریل علیه السلام د الله تعالیٰ له لوری د قرآن وحی راوړه د جبریل علیه السلام له لوستلو سره به یو ځای ځمونډ رسول اکرم صلی الله علیه وسلم هم هغه لوسته چه ژر ئی یاد او زده ئی کړی او د جبریل علیه السلام له تللو څخه وروسته وحی ئی په ښه ډول (طریقه) په یاد پاتی وی. مګر په دی صورت کښی دوی ته ډیر تکلیف پیښیده کله به چه دوی هغه ړومبی کلمه لوستله دوهمه کلمه به د دوی په فهم کښی په ښه ډول تبركالذي (٢٩) القيامة (٧٥)

(طریقه) سره نه راتله ـ او د هغو په پوهیدلو کښی به هم دوی ته لږ ډیر دقت پیښیده نو ځکه الله تعالیٰ وفرمایل چه یه دی وقت کښی ستا د ژبی د خوځولو او لوستلو هیڅ ضرورت نشته تاسي بالكل د زړه له كومي د وحي اوريدلو ته متوجه شئ! او داسي انديښنه مه كوئ! چه دا به می نه یادیږی ـ او بیا به ئی څرنګه ولولم؟ او خلقو ته به ئی په څه ډول (طریقه) ویوهوم؟ ـ د هغو گردو (تولو) تورو ستاسو یه تتر (سینه) کښی حرف یه حرف تولول او ستاسی له ژبی څخه د باندی راایستل ـ او په خلقو ئی لولول ځما کار دی کله چه یرښته یاک قرآن ځما له لوری تاسي ته ولولي \_ نو تاسي چپ اوسع! \_ پوره او ښه ئي واورئ! \_ د هغه اوريدل د هغه يادول \_ او د هغه علومو او معارفو ورونه درخلاصول او ستاسی له ژبی څخه نورو ته د هغه رسؤل او روښانول ـ دا ګرد (ټول) ځمونږ له کارونو ځنی دی. وروسته له دی څخه رسول الله صلی الله علیه وسلم له جبریل علیه السلام سره یو ځای لوستل بری ښودل. نو دا هم یوه معجزه شوه چه یو ځلی گرده (توله) وحی له سره تر پایه یوری واوری ـ او یو توری ئی هم له خولی څخه ونه باسی ـ او نه ئی ضبط او گردان کړی ـ خو د يرښتی له ورتګ څخه وروسته يوره وحی لفظ په لفظ په يوره ترتیب سره بی له کومی فتحی او ضمی او نور د تزئید او تنقیص ولولی ـ او وئی لولوی ـ او وئى يوهوى دا يه دى دنيا كښي يوه وړوكې نمونه له ﴿ يُنَبِّؤُ الَّائِمَانُ يَوْمَهِإِ بِهَاقَلَّامُ وَأَخْرَ ﴾ څخه ده یعنی څرنګه چه الله تعالیٰ په دی قادر دی چه خپله وحی د برښتی له ورتګه وروسته په يوره ترتيب سره حرف په حرف برته (علاوه) له كومي ادني خطاء او تيروتو د خپل پيغمبر صلى الله علیه وسلم په تتر (سینه) کښي تولوي ـ نو آیا هغه په دې باندې قادر نه دې چه د بندګانو یخوانی او وروستنی هغه ګردی (تولی) چاری چه ښائی ځینې ئې د هغوی د کوونکې له فکره هم وتلی وی \_ گرد (تول) سره تول کړی او په يوه وقت کښې هغه د دوی په مخ کښې وروړاندی کړی او په هغه باندی هغوی ګرد (ټول) سره ښه وپوهوی. او هم داسي د هډوکي منتشر ذرات او رژیدلی بخرکی سره راتول کړی؟ او بیا له نوی سره هغه ړومبنی انسان ورځنی پیدا کړی؟ بیشکه هغه الله اكرم شانه واعظم برهانه له دى څخه لا يه لويو كارونو باندى هم قادر دى.

## كَلَا بَلْ يُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ ﴿ وَتَذَرُونَ الْاِحْرَةَ الْ

نه دی داسی (لکه چه انکار کوی کفار له بعثه) بلکه خوښوئ تاسی ځغلیدونکی (ژر فانی کیدونکی دنیا) او پریږدی تاسی آخرت (چه باقی او وروسته راتلونکی دی او د هغه دپاره هیڅ عمل نه کوئ)

تفسیر: یعنی ستاسی دا د قیامت او د نورو حقائقو انکار کول هیڅ یو په کوم یوه صحیح دلیل باندی مبنی نه دی بلکه د دی سبب د دنیا انهماک دی، کله چه دنیا نقدی او ژر رسیدونکی شی دی نو ځکه ئی تاسی غواړئ. آخرت تاسی پور (قرض) گنئ او پریږدئ ئی او

تبرك الذي (٢٩) القيامة (٧٥)

### وُجُو لا يُومَينِ تَاضِرَةً ﴿ إِلَّ رَبِّهَا نَاظِرَةً ﴿

ځينی مخونه (يعنی د مؤمنانو به) په دغی ورځی (د قيامت) کښی ښائسته تازه روښانه وی خاص ذات د رب خپل ته به کتونکی وی.

تفسیر: دا د آخرت بیان دی یعنی د مؤمنانو غیری به په دی ورځی کښی ډیری روښانه ځلیدونکی تر او تازه او ډیری خوښی او بشاشی وی. او د دوی سترګی به د حقیقی محبوب په لقاء او کتلو سره رڼی وی. له قرآن کریم او متواترهؤ احادیثو ځنی په یقینی ډول (طریقه) سره معلوم شوی دی چه په آخرت کښی به د الله تعالیٰ لیدنه وی ـ خو ګمراهان له دی څخه منکر دی ـ ځکه چه دا نعمت د هغوی په برخه کښی نه دی. اللهم لاتحرمنامن هذه النعمة التی لیس فوقها نعمة

# وَوُجُوْهٌ يُومَيدِ إِبَاسِرَةٌ ﴿ تَظْنُ أَنَ يُفْعَلَ بِهَا فَاقِرَةٌ ﴿ كَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

او ځینی مخونه (یعنی د کفارو) په دغی ورځی (د قیامت) کښی به تریو بدڅیره وی یقین به کوی چه کاوه شی واقع کیږی په دغو (مخونو) باندی دوی ته بلا لویه چه ماتوونکی وی هډوکی د شا لره نه ده داسی (چه دنیا خوښوی پر آخرت) کله چه ورسیږی (سا) هډوکی د ستونی ته.

**تفسیر:** یعنی باور لری چه هغه ناکاره معامله کیدونکی ده او هغه عذاب د ګاللو (تیرولو) دی چه بالکل به ملا ماتوونکی وی.

﴿ كَلَا إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقَ ﴾ ـ نه ده داسی چه دنیا خوښوی پر آخرت كله چه ورسيږی سا هموكي د ستوني ته)

یعنی آخرت مه لری گنئ ځکه چه موت د دی سفر ړومبی منزل دی چه هغه ډیر نژدی له هم دی

تبركالذي(٢٩) القيامة(٥٧)

ځایه د نورو منزلونو په تللو باندی شروع کیږی تر څو چه وروستنی منزل ته ورسیږی ګواکی د هر سړی مرګ هغه لره د لوئی ورځی (قیامت) یوه وړوکی نمونه ده هر کله چه د مریض روح کرد (ټول) سره غونډ شی او چنغړک هډوکی د ټتر (سینی) او ورمیږ ته ورسیږی ـ او سا ئی په مری کښی ونښلی ـ نو ویوهیږه چه د آخرت منزل ئی شروع شو.

## وَقِيْلَ مَنْ سَرَاقٍ ﴿ وَظَنَّ آتَهُ الْفِوَاقُ اللهِ

او وبه ویلی شی (یعنی وبه وائی هغه څوک چه چاپیر له مریضه دی) څوک دی دم کوونکی (په هغه رنځور باندی چه جوړ شی او روح ئی بیرته ور وګرځی) او یقین کړی هغه مریض) چه بیشکه په ده (باندی راغلی) دی وقت د فراق جدائی (له دنیا او خپلوانو).

تفسیر: د داسی مایوسی په وقت کښی د طبیبانو او ډاکترانو له لاسه هیڅ شی نه وی پوره کله چه خلق له ظاهری علاج او تدبیر ځنی عاجز شی نو د دم او دعاء ـ تعویذ په فکر کښی لویږی او یو له بل سره وائی «خانه! کوم داسی ښه سړی راولئ چه په دی رنځور څه دم او دعاء وکړی. ګوندی وی چه جوړ شی ځینو اسلافو ویلی دی چه «من راق» د پرښتو وینا ده چه له ملک الموت سره د روح د قبضولو دپاره راځی او له دوی سره داسی وائی چه د دی مړی سا څوک وباسی او وړی ئی؟ د رحمت پرښتی؟ که د عذاب؟ نو په دی تقدیر سره (راقی) له (رقی) څخه مشتق ګاڼه کیږی چه معنی ئی دم او دعاء او دویکه او افسون دی.

﴿ وَكُلَّ آكَهُ الْفِرَاقُ ﴾ - او یقین کړی هغه محتضر چه بیشکه په ده باندی راغلی دی وقت د فراق جدائی له دنیا او خپلوانو) یعنی مړ کیدونکی به وپوهیږی چه دی اوس له ګردو (تولو) عزیزانو او اقاربو او محبوبو او مألوفو شیانو ځنی بیلیدونکی دی. یا ئی دا مطلب چه سا ئی له بدنه تلونکی ده.

#### وَالْتَفَتُّ وَالْتَفَتُّ وَالْتَكَاقُ مِالسَّاقِ اللَّهِ السَّاقِ

او تاویږی یوه پنډی (د ده) له بلی پنډی (د ده) سره (له هیبته د مرګ).

تفسیر: یعنی په ځینو اوقاتو کښی د موت د سکراتو لامله (له وجی) یوه پنډی له بلی پنډی سره لګیږی، او هم د بدن د لاندنی برخی ځنی د روح د تعلق له منقطع کیدلو څخه وروسته د پنډیو خوځول او یوه له بلی ځینی بیلول به د ده په واک (اختیار) کښی نه پاتی کیږی نو ځکه یوه

تبركالذي(٢٩) القيامة(٥٧)

پندی له بلی پندی څخه بی واکه لویږی. ځینی اسلاف وائی چه د عربو په محاورو کښی «ساق» کنایه ده له سخت مصیبت څخه ـ نو په دی تقدیر به د دی آیت ترجمه داسی کیږی. «یوه سختی به له بلی سختی سره یو ځای کیږی» ځکه چه مړ کیدونکی ته په دی وقت کښی دوه سختی وروړاندی کیږی یوه دا چه له دنیا ځنی داسی درومی چه مال او اسباب ـ اهل او عیال ـ کور او کهول ـ جاه او حشم ګرد (ټول) ځنی پاتی کیږی ـ غلیمان پری خوښیږی او پیغورونه ورکوی ـ او خپلوان ئی خفه کیږی ـ او په رنځ او خپګان کښی لویږی. بله ئی له دی ځنی ډیره لویه او ویروونکی ده چه هغه د قبر او آخرت هسی پیښی او احوال دی چه د هغه کیفیت په بیان نشی راتلی یعنی سختی د دنیا له سختی د آخرت سره یو ځای کیږی.

## ٳڶۮڗۑؚڮؘؽۅٛٙڡؠٟڹٳۣڷؙٮۜڛٵؿؙؖؖؖؖڠ

په لوری د رب ستا په دغی ورځی کښی ورتله دی (د ټولو مخلوقاتو لپاره د مجازاتو).

تفسیر: یعنی د آخرت د سفر ابتدا<sub>ء</sub> له دی ځای ځنی ده. ګواکی اوس د بنده راښکوول د خپل پروردګار په لوری شروع شو مګر افسوس چه له خپل غفلت او حماقت څخه ئی د سفر هیڅ سامان تراوسه پوری نه دی جوړ کړی او نه د دی اوږده منزل لپاره کومه توښه له ځان سره لری.

# فَلَاصَدَّقَ وَلاَصَلِّ ﴿ وَلاَصِلُ ﴿ وَلَاصَلُ اللهِ وَتَوَلَّى ﴿ فَكَرَدُهُ مِن كَنَّ بَ وَتَوَلَّى ﴿ فَكُرَدُهُ مِن اللهِ وَيَتَمَكَّلُ ﴾ فَتُرَدُهُ مِن اللهِ وَيَتَمَكَّلُ ﴾

بیا یقین ونه کړ (په مؤمن به باندی) او نه ئی لمونځ وکړ مګر دروغجن ئی کړ (قرآن لره) او مخ ئی وګرځاؤ (له ایمانه) بیا لاړ اهل خپل ته (له مجلس نه) په تکبر سره.

تفسیر: یعنی د رښتین ګڼلو او باور لرلو په ځای پیغمبران دروغجنوی ـ او د لمانځه کولو او د الله تعالیٰ په لوری د متوجه کیدلو په ځای تل له هغه ځنی غاړه غړوی ـ او په دی باندی یواځی اکتفا نه کوی بلکه په خپل تکبر او غرور د خپلو متعلقینو او خپلوانو په لوری ځی ـ او داسی راښکاروی چه لکه کوم ښه لوی کار او ډیره میړانه (بهادری) او د پوهنی کار ئی کړی دی.

#### آوُلَى لَكَ فَأَوْلَى ﴿ يُعَمِّ آوُلَى لَكَ فَأَوْلَى الْكَ فَأَوْلَى الْكَ فَأَوْلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ ال

وړ لايقه ده تاته (ای کافر انسانه هغه شی چه بد ئی بولی سختی د مرګ) پس وړ لايقه ده (هغه شی چه بد ئی بولی چه سختی د قبر ده) بيا وړ لايقه ده تا لره) هغه شی چه بد ئی بولی چه سختی د ورځی د قيامت ده) پس وړ لايقه ده (تا لره هغه شی چه بد ئی بولی چه هميشه عذابيدل ستا دی په دوزخ کښی).

تفسیر: یعنی ای بدبخته! اوس ستا د هلاک، افسوس او کمبختی وار دی. یو ځلی نه بلکه څو څو ځلی اوس پاتی خرابی پر خرابی او تباهی پر تباهی ده پرته (علاوه) له تانه به بل هیڅوک د الله تعالیٰ د نوی نوی سزا وړ (لائق) او مستحق نه وی.

تنبیه: ښائی اوله خرابی په باور نه لرلو او لمونځ نه کولو او دوهمه په بل یو لوی ځغردوالی (ضد) باندی چه دروغجنول او غاړه غړول دی او دریمه او څلورمه د دی دواړو امورو ځنی په هره یوه باندی چه دی ئی د افتخار وړ (لائق) ګڼی بنا دی لکه چه د هغه په لوری په ﴿ کُوَّدُهُۖ مِالِلٌ ﴾ کښی اشاره ده والله اعلم.

## آيخسَبُ الْإِنْسَانُ آنُ يُتْ وَلِكَ سُدًى الْمُ

آیا گمان کوی (کافر) انسان چه پری به سود شی دی چتی (بیکاره) بی قیده مهمله بیکاره (په دنیا او عقبا کښی مکلف به نه شی په احکامو د ده).

تفسیر: یعنی آیا بنی آدم داسی گنی چه دی به هم داسی چتی (فضول) بیکاره او مهمل پری خوده شی؟ او د امر او نهی هیڅ یو قید به په ده باندی نه وی؟ یا له مړینی څخه وروسته به بیا نه ژوندی کیږی؟ او له ده څخه به د نیکیو او د بدیو گرد (ټول) شمیر نه اخیست کیږی؟ او هیڅ حساب او کتاب به ورسره نه کیږی.

 آیا نه ؤ دغه (انسان اول) یو څاڅکی له منی څخه چه تویوه شی (اچوه شی پر رحمونو د ښځو کښی). بیا و دی یوه ټوټه د وینو نو پیدا کړ الله (اندامونه ئی) پس برابر کړ (صورت ئی او روح ئی پکښی وپوکلو) نو پیدا کړ له هغه (اوبو د منی) څخه جوړه (دوه صنفه) نارینه او ښځه آیا نه دی دغه (ذات) قدرت لرونکی کوونکی د دغو افعالو قادر په دی باندی چه ژوندی کړی مړی (بلکه ښه قادر دی).

تفسیر: یعنی انسان له نطفی ځنی د غوته شویو وینو په شکل گرځی بیا الله تعالیٰ د دی د پیدایښت گرد (ټول) مراتب پوره کوی او انسان تری جوړوی ـ او ټول ظاهری اعضاء او باطنی قوتونه ئی برابروی ـ او د یوی بیځانی نطفی ځنی یو عاقل انسان جوړوی ـ او هم له هم دی نطفی ځنی ده دوی د هر یو ظاهری او باطنی نطفی ځنی دوه ډوله (قسمه) بنی آدم پیدا کوی چه د دوی د هر یو ظاهری او باطنی خصوصیات سره بیل وی. آیا هغه مطلق قادر چه له اوله ئی گرد (ټول) خلق په داسی یو حکمت او قدرت سره پیدا کوی بیا په دی باندی قادر نه دی چه دوی بیا راژوندی کړی؟ «سبحانک اللهم فبلیٰ!» پاک دی ستا ذات ای اله ولی به ئی نه پیدا کوی! ته بیشکه قادر ئی.

#### تمت سورة القيامة بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة الدهر (سورة الانسان) مدنية وهي (٣١) آية وركوعان رقمها (٧٦) تسلسلهاحسب النزول (٩٨) نزلت بعد سورة الرحمٰن.

د «الدهر» د «الانسان» سورت مکی دی (۳۱) آیته (۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۷۱) او په نزول کښی (۹۸) سورت دی وروسته د «الرحمٰن» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

## هَلُ آيْ عَلَى الْإِنْسَانِ حِيْنٌ مِّنَ الدَّهْرِلَوْ يَكُنُ شَيْئًا مَّذُ كُورًا ٥

آیا راغلی دی (یعنی په تحقیق سره راغلی دی) پر انسان څه وقت له زمانی څخه چه نه و دی یو شی یاد کړی شوی (په یوه نامه سره).

تبرك الذي (٢٩) الدهر (٧٦)

تفسیر: بیشکه پر انسان باندی داسی یو وقت تیر شوی دی چه هیڅ نوم او نښه ئی نه وه بلکه یو غیر مذکور په انسانیت څیز و او یو جز وو له اجزاؤ د عناصرو او د نطفی بیا ئی څومره مدت طی کړ چه د نطفی په شکل راووت ـ دا حال ئی هم د دی د موجوده شرافت او کرامت لامله (له وجی) د ویلو وړ (لایق) نه دی او نه ښائی چه یری ژبه وخوځوله شی.

#### إِتَّاخَلَقُنَا الَّانُسَانَ مِنُ تُنْطُفَةٍ آمُشَاجٍ ۗ

بیشکه پیدا کړی دی مونږ انسان له نطفی څخه چه ګډوډه شوی ده (د نر او د ښځی)

تفسیو: یعنی د نارینه او د ښځی د دوو ډولو (قسمونو) اوبو ځنی ئی پیدا کړ. تنبیه: د (امشاج) معنی مخلوط دی نطفه د هغو غذاؤ خلاصه ده چه له مختلفو شیانو ځنی روغه

ده نو ځکه د ښځی له اوبو څخه پرته (علاوه) يواځی همغه يو اوبو ته هم (امشاج) وايه شي. او پيدا کړ مونږ دغه انسان لره په دغه حال کښي چه:

## نَّبُتَلِيُهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا اللهِ التَّاهَ مَدَيْنَهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا @

ازمایو ئی نو ومو کر ځو مونږ دغه (انسان) اوریدونکی بیشکه مونږ ورښوولی ده دغه (انسان) ته سمه لاره (په لیږلو د رسولانو او په دلائلو د عقل سره) یا نه وو دی شکر کوونکی او یا به وی دی ناشکره.

تفسیو: یعنی له نطفی ځنی د وینی غوته او له هغی ځنی ئی د غوښی یوه توټه جوړه کړه هم دا راز (قسم) له څو څو ځلی اړولو او ګرځولو څخه ئی هغه دی درجی ته ورساؤ چه دی پخپلو غوږونو سره اوری او په سترګو سره وینی او له هسی قوتونو څخه کار اخلی چه بل کوم حیوان له هغو ځنی نشی کار اخیستی. ګواکی نور ګرد (تول) د ده په مخ کښی کاڼه او ړانده دی. تنبیه: د «نبتلیه» معنی اکثرو مفسرینو (امتحان) او ازموینه اخیستی ده د بنی آدم له پیدایښته دا غرض دی چه دی د الله تعالیٰ په احکامو ـ امر ـ نهی او نورو مخاطب شی او امتحان تری واخیست شی او ولیده شی چه دی تر کومی اندازی پوری د خپل الله تعالیٰ د احکامو تعمیل او خپل اخلاص او وفاداری څرګندوی (ښکاره کوی)؟ نو ځکه هغه ته ئی د آوریدلو ـ پوهیدلو او

ليدلو قوتونه وروبښل چه پر هغو باندي د شرعي تکاليفو مدار دي.

﴿ اِنَّا مَدَينُهُ ﴾ الآية ـ بيشكه مونږ ورښوولى ده انسان ته سمه لاره يا به وى دى شكر كوونكى او يا به وى ناشكره) يعنى ړومبى ئى د اصلى فطرت او پيدائشى عقل او پوه ځنى ـ بيا ئى د عقليه او نقليه دلائلو په وسيله هغه ته د نيكى لاره وروښووده چه د دى ښوونى اقتضاء داسى ده چه ښائى كرد (ټول) انسانان په يوه سمه لاره باندى لاړ شى خو د شاؤخوا د حالاتو لامله (له وجى) او د خارجى عواملو اغيزى (اثر) او د نورو عوارضو له سببه كرد (ټول) په يوه لاره باندى پاتى نشول. ځينو الله تعالى ومانه او حق ئى وپيژنده ـ او ځينو ناشكرى او ناحقى ته ملا وتړله وروسته له دى نه الله اكرم شانه واعظم برهانه د دى دواړو د پاى (آخر) او انجام ذكر دغسى فرمائى:

## ٳ؆ٞٲؘؙٵؙڠؙؾۘۮؙٮؘٵڸڶؙػڶڣۣؠؿؽڛڶڛڶۮٚۅؘٲۼٛڶڰۊۜڛٙۼؽڗؙؖ۞

بیشکه مونږ تیار کړی مو دی کافرانو ته ځنځیرونه او طوقونه او تود اور (لمبی وهونکی چه تل به په کښی سوځی).

تفسیر: یعنی هغو خلقو چه د رسمونو او رواجونو او اوهامو او ظنونو په ځنځیرونو کښی ځانونه تړلی دی او بی د الله تعالیٰ له اقتدار او حکومته ئی د نورو د حکومت او اقتدار طوقونه او غاړکی له خپلو غاړو ځنی نه دی ایستلی بلکه د حق او د حق د عاملینو په خلاف د دښمنی او د جگړی د اورونو په لگولو کښی خپل عمر تیروی. او کله په تیروتلو سره هم د الله تعالیٰ د نعمتونو شکر نه ادا یکوی او نه ئی په زړه کوی نو داسی خلقو ته په آخرت کښی د دوزخ طوقونه او غاړکی \_ ځنځیرونه او ډیر سخت سوځوونکی اور تیار دی.

## اِتَ الْأَبْرَارَيَشُوبُونَ مِنَ كَايِس كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴿ عَيْنَا يُتَثْرُبُ بِهَاعِبَادُ اللهِ

بیشکه ابرار نیکان څښی (په جنت کښی) له جامونو د شرابو ځنی چه وی که له هغو سره (جنتی) کافور. چینه چه څښی به له هغی څخه (نیک) بندګان د الله.

تفسیر: یعنی د شرابو هسی جامونه به څښی چه لږ څه کافور به په کښی ګډ وی دا کافور د دی دنیا د کافورو په شان نه دی بلکه د جنت د یوی خاصی چینی نوم دی چه د الله تعالیٰ له تبركالذي(٢٩) الدهر (٢٧)

لوری په خاص ډول (طریقه) د الله تعالیٰ مخصوصو او مقربو بندګانو ته د هغه له اوبو څخه ورکولی کیږی. ښائی چه د دی سوړوالی ـ ښه رائحه او وږم ـ مفرح ـ خاصیت ـ او د تک سپین رنګ لامله (له وجی) هغه ته کافور وایه شی.

### يُفَجِّرُ وَنَهَا تَفُجِيرًا ۞يُؤفُونَ بِالتَّنْرِ

چه بیائی به (مؤمنان) دغی (چینی) لره (هر چیرته چه ئی خوښه وی په بیول) وفا کوی (ابرار) په (هغه) نذر سره (چه ئی واجب کړی وی په طاعت د الله کښی پر ځانونو خپلو باندی)

تفسیر: یعنی دا چینه د هغو بندگانو په واک (قبضه) او اختیار ده چه په هر لوری دوی اشاره وکړی د دی چینی اصلی منبع به د وکړی د دی چینی اصلی منبع به د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په لوړه (اوچته) مانی کښی وی چه له هغه ځایه به د ګردو (ټولو) انبیاؤ ۔ اولیاؤ ۔ صلحاؤ او مؤمنینو مانیو ته د هغی ویالی وبهیږی والله اعلم وروسته له دی نه اکرم شانه واعظم برهانه د ابرارو د خصائلو داسی بیان فرمائی.

﴿ يُؤَفُّونَ بِالنَّذَرِ ﴾ ـ وفا كوى ابرار په هغه نـذر سره چه ئـى واجب كړى وى په طاعت د الله پر ځانـونـو خـپلـو)

یعنی هغه نذرونه چه پخپلو ځانونو باندی ئی منلی وی اداء کوی ئی ښکاره ده کله چه پخپل ځان باندی لاژم کړی څیز پوره کاؤ شی نو هغه خبری چه د الله تعالیٰ له لوری لاژمی شوی دی څرنګه به پری ښودی شی؟.

## وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيْرًا

او ویریږی (ابرار) له هغی ورځی چه شر ئی ښکاره او تیت (څرګند) دی

تفسیر: یعنی د دی ورځی سختی او خرابی به درجه په درجه پر ټولو عامه او ګردو(ټولو) لره نیوونکی وی او هیڅوک به په کلی ډول (طریقه) له هغه ځنی محفوظ نه وی. الا من شاء الله!

## وكيطومون الطعام على حببه مسكينا وكيريا وآسيران

او (ابرار) ورکوی طعام خواړه پر محبت مینی د دغه (الله یا د طعام) مسکین اړ (مجبور) ته او یتیم پلار مړی ته او اسیر بندی ته.

تبركالذي(٢٩) الدهر(٢٧)

تفسیر: یعنی د الله تعالیٰ په محبت کښی خپل طعام او خواړه سره له دی چه دی پخپله ورته اړ (مجبور) او محتاج دی او ډیر خواهش ئی ورته کیږی په ډیر اخلاص ـ شوق او ذوق سره مسکینانو ـ یتیمانو او بندیانو ته ئی ورکوی.

تنبیه: بندی عام دی مسلمان وی یا کافر. په حدیث کښی راغلی دی چه د بدر د بندیانو په نسبت رسول اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی چه «له هر مسلمان سره چه کوم بندی وی ښائی چه له هغه سره ښه سلوک وکړی!» لکه صحابه ؤ رضی الله تعالیٰ عنهم د دی حکم په تعمیل بندیانو ته له خپلو ځانونو ځنی ښه خواړه ورکول او حال دا چه هغه بندیان مسلمانان نه ؤ د مسلمان ورور حق خو له دی څخه هم لا زیات دی. که د «اسیر» په لفظ کښی لږ څه توسیع وکړه شی نو دا آیت مریی او پور وړی (قرضداری) لره هم شامل کیدی شی ځکه چه هغوی هم یو راز (قسم) بندیان دی.

## ٳٮۜٛٮٚٵٮؙٛڟۼؠؙڬؙٛٷڸۅؘڿ؋ٳٮڵۼڵٷ۫ڔؽؽؙڡؚٮ۬ٛڬ۠ۅ۫ڿۯٙٳٷؖڵٳۺٛڴۅ۫ڗٳ٥ ٳڽٵۼؘٵؽ۫ڡؚڹڗؾؚڹٵؽۅٛڡٵۼؠؙۅٛڛٵۊؠؙڟؚڔؽڗؙٳ۞

(وائی ابرار) بیشکه چه مونږ طعام خواړه درکوو تاسی ته خاص دپاره (د ثواب) د الله نه غواړو مونږ له تاسی څخه جزاء بدل او نه شکر ایستل بیشکه مونږ ویریږو له ربه خپله له عذابه د ورځی تریو مخی (غمجنی) ډیری سختی تریو مخی نه

**تفسیر:** یعنی دا طعام او خواړه ورکوونکی به د حال په ژبی سره داسی ویونکی وی او که چیری مصلحت وی او لاژم ئی وګنی د قال په ژبی سره ئی هم ویلی شی.

﴿ اِنَّاقَتَاتُ ﴾ بیشکه مونږ ویریږو له ربه خپله له عذابه د ورځی تریو مخی غمجنی ډیری سختی تریو مخی نه).

یعنی ولی به موند نورو ته طعام او خواړه نه ورکوو؟ او له خوړو ورکولو ځنی وروسته به ولی د بدل او شکریی هیله (ارزو) او امید ونه لرو چه موند له خپل پروردګاره او له هغی لوی ورځی څخه ویریدونکی یو چه هغه ورځ به ډیره غمجنه او سخته تریو تندی وی مونډ په ډیری مینی او اخلاص مستحقینو ته طعام او خواړه ورکوو او سره له هغه ویریږو چه آیا ځمونډ دا عمل به د الله تعالیٰ په دربار کښی منلی کیږی؟ که نه؟ نه چه د هغه په اخلاص او نورو شرائطو کښی څه لرتیا پاتی وی او بالعکس دا اعمال ځمونډ د ځان وبال نه شی.

## فَوَهُمُ اللهُ شَرَدْ إِكَ الْيُومِ وَكُفَّهُ مُونَفَرَةً وَسُرُورًا اللهِ

نو وبه ساتی دوی لره الله (په سبب د حسناتو د دوی) له شره سختی د دغی ورځی او ملاقی ور به کړی دوی ته تازګی او حسن د مخونو (او خوشالی د زړونو).

تفسیر: یعنی له هغه شی ځنی چه دوی ډیر ویریلل الله تعالیٰ دوی له هغه ځنی محفوظ او مأمون وساتل او د هغوی مخونو ته ئی ښائست او تازکی او زړونو ته ئی خوښی او سرور ورعطاء کړ.

### وجزمهم بماصكرواجنة وحريرال

او جزاء به ورکړی دوی ته (الله) په سبب د صبر د دوی (ټول نعماء د) جنت او (جامي) وریښمیني.

تفسیر: یعنی کله چه دی خلقو د دنیا پر تنگسی او سختیو باندی صبر کاؤ ـ او له گناهونو او معاصیو ځنی ئی ځانونو ساتل او په طاعت او عبادت کښی قائم اوسیدل نو ځکه الله تعالیٰ د هغوی د آرام او راحت دپاره دوی ته د جنت ښه نعماء ـ اعلیٰ باغونه او فاخره لباسونه مرحمت کړل. اوس الله اکرم شانه واعظم برهانه د دغو جنتیانو یو بل ښه وضعیت داسی بیان فرمائی:

## مُتَّكِئِنَ فِيهَا عَلَى الْأَرَآبِكِ لَايَرُونَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زَمُهَرِيُّا اللهُ

حال دا چه تکیه کوونکی به وی په هغه (جنت) کښی پر تختونو باندی د باچایانو او ټولواکانو په ډول (طریقه) نه به وینی دوی هلته شمس لمر (ګرمی) او نه زمهریر (ساړه یا به نه وینی په دغه جنت کښی لمر سپوږمی چه رڼا (رنړا) به ئی له بل څه وی).

تفسیر: یعنی د جنت موسم به ډیر معتلل او برابر وی نه د تودوخی او نه د یخنی او نه به نور خه ریر (زحمت) او تکلیف هلته وی.

## وَدَانِيَةً عَلَيْهِمُ ظِلْلُهَا وَذُلِلَتُ قُطُونُهَا لَكُ لِيُلاَ

حال دا چه نژدی به وی پر دوی باندی سیوری (د ونو) د هغه او مسخری

تَبْركالذي(٢٩) الدهر(٧٦)

ټيتي کړی شوی به وی ميوی د هغو په مسخريدلو ټيټيدلو سره (چه شوکول به ئي اسان وي).

تفسیر: یعنی د ونو محانگی د خپلو میوو سره دوی ته ډیری نژدی کیږی او د هغوی میوی به ورځوړندی او د دوی په واک (اختیار) کښی به وی او جنتیان په هر حالت او هر ځای کښی چه وغواړی اعم له دی څخه چه ولاړ وی یا ناست یا ملاست بی له تکلفه هغه تولولی او شوکولی شی. تنبیه: ښائی د ونو محانگی ئی دلته په ظلال سره تعبیر کړی وی یا به دا واقعی سیوری وی محکه که د لمر رڼا (رنړا) هلته بل راز (قسم) کومه رڼا (رنړا) خو به هرومرو (خامخا) هلته وی او د دی رڼا (رنړا) په سیوری کښی به جنتیان د ارام او تفریح دپاره به کینی والله اعلم

## وَيُطَافُ عَلَيْهِمُ بِأَنِيَةٍ مِّنُ فِضَّةٍ وَّالُوابِكَانَتُ قُوارِيُرَأَهُ قُوارِيْرِآمِنُ فِضَّةٍ

او گرځولی به شی پر دغو (ابرارو) باندی (په دغه جنت کښی) جامونه له سپینو زرو او ګلاسونه صراحی چه وی به (دغه ظروف) په شان د ښیښو هسی ښیښی چه له سپینو زرو به وی (صاف به وی د ښیښو په شان چه ظاهر به ئی له باطن او باطن به ئی له ظاهره ښکاری)

تفسیر: یعنی دا ظروف لوښی به په اصل کښی د سپینو زرو څخه جوړ وی او ډیر سپین بی داغه او خوښی بښونکی ـ او داسی صاف او شفاف او ځلیدونکی به وی چه لکه ښیښی غوندی به ښکاری او د هغه د منځ شیان به له باندی څخه له لری لیده کیږی.

#### عَدَّرُوْهَا تَقَدِيرًا<sub>®</sub>

په اندازه کړی به وی هغه (جامونه ساقیانو د جنت جنتیانو ته) اندازه کول.

تفسیر: یعنی یو جنتی هومره چه څخلو ته ضرورت لری او زړه ئی وغواړی په هغه میچ او اندازه سره به سم او برابر په هغه کښی شراب وی چه نه به تری لړیړی ـ او نه به تری زیاتیږی ـ یا په هره اندازه چه جنتیان پخپلو زړونو کښی ټاکلی (مقرر کړی) او ګرځولی وی بی له تزئید او بی له تنقیص سم د دوی له غوښتنی سره ورته وړاندی کیږی.

## وَيُهْ عَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِزَاجُهَا زَجْبِيلًا اللهُ

او ور څښول کيږی به جنتيانو ته په جنت کښی جامونه د شرابو چه وی به ګه له (پاکو شرابو د) هغه سره (لپاره د خوشبوئ جنتی) زنجبيل.

تفسیر: یعنی د شرابو جام یو هغه و چه د هغه که جنتی کافور دی. دوهم ئی هغه دی چه زنجبیل (سوند) ورسره کدوی مگر دا د دی دنیا زنجبیل او سوند ونه کانه شی محکه هغه یوه چینه ده چه «سلسبیل» نومیډی د سوند تأثیر تود دی او په غریزیه حرارت کښی انتعاش پیدا کوی ـ او عرب هغه ډیر خوښوی.

په هر حال سره په کوم خاص مناسبت سره دی چینی ته «زنجبیل» وائی. د نیکانو په جامونو کښی د هغه لږ څه ګډون کاوه شی په اصل کښی دا چینه لویو عالی مقامو مقربینو لره ده. والله اعلم.

## عَيْنَا فِيهَا تُسَلِّي سَلْسَيِنِيالُا

چینه په دغه (جنت کښی چه) نوم ئی ایښودلی شوی دی په سلسبیل سره (چه د حلقه آسانه لذیذه تیریږی).

تفسیر: د سلسبیل معنی صافی بهیدونکی اوبه دی. کنا فی الموضح، او ځکه ورته «سلسبیل» وائی چه آسانه تیریږی له حلقه او ډیری لنینی او خونده وری دی په څښلو کښی او هر چیرته چه د جنتی زړه وغواړی همغلته ورته بهیږی.

#### ويطوف عليهم ولنان فخلدون

او کرځی پر دغو جنتیانو باندی هلکان تل پاتی شوی (پخپل حال د ځوانی باندی).

تفسیر: یعنی تل به هلک پاتی کیپی یا به له جنتیانو څخه هیڅ نه اخیست کیپی او تل ترتله د هغوی په خدماتو کښی مشغول وی.

### إذَارَايْتَهُمْ حَسِبْتَهُمْ لُؤُلُو المَّنْتُورُا ۞

تبركالذي(٢٩)

کله چه ووینی ته دوی گڼی به هغوی (په صفائی کښی) لکه مرغلری خوری شوی.

تفسیو: یعنی پخپل حسن ـ جمال ـ صفائی ـ او ښائست سره په هر لوری ګرځی او داسی خوش منظر معلومیډی لکه چه د ډیرو ځلیدونکیو او ښائسته مرغلرو په شان پر ځمکی باندی خواره شوی وی. او تخصیص د «منثور» دپاره د دی دی چه دا ښائسته او ښی ښکاریډی له مرغلرو منظومځ او پییلو شویو څخه.

## وَإِذَارَايَتَ ثَوَّرَايَتَ نَعِيمًا وَمُلَكًا كَبِيْرًا®

او هر کله چه وګوری ته دغه (جنت) ته نو وبه وینی ته نعمتونه (ډیر چه صفت ئی کیدی نشی) او ملک پاچائی لویه (لارواله چه انتها، او زوال نه لری).

تفسیر: یعنی د جنت حال او احوال څه ووایه شی ـ که څوک ئی ووینی نو ور معلومیږی چه په جنت کښی به څه عظیمالشان نعمتونه او څومره لویه لاژواله بیمثاله باچائی یوه معمولی او ادنیٰ جنتی ته ور په برخه کیږی رزقنا الله تعالیٰ منها بمنه و فضله.

### غِلِيَهُمْ رِثِيَابُ سُنُكُسٍ خُفُرٌ وَ إِسْتَبُرَقُ ۚ

د پاسه پر دوی باندی به کالی (جامی) د نریو وریښمو وی چه شنه به وی او د پريو (غتو) وریښمو نه

تفسیر: یعنی نری او پریر (غت) دوه ډوله (قسمه) د وریښمو کالی (جامی) به جنتیانو ته ورکاوه کیږی.

#### وَّحُلُوْا اسَاوِرَ مِنْ فِضَةٍ

او وابه غوسته شی (دوی ته) باهوگان له سپینو زرو.

تفسیر: په دی سورت کښی دری ځایه د سپینو زرو ـ د لوښیوـ ګاڼو (زیوراتو) او نورو ذکر راغلی دی ـ په بل ځای کښی د سرو زرو ذکر شوی دی. ممکن دی چه دا هم وی او هغه هم وی. ځینو ته به دا ورکاؤ شی ـ او ځینو ته به هغه یا به کله دا او کله به هغه وروړاندی کیږی.

#### وَسَقْنَهُمُ رَبُّهُمُ شَرَابًا طَهُورًا اللهُ

او ور وبه څښی دغو (جنتيانو ته) رب د دوی شراب طهور (څښاک ښه پاکيزه)

تفسیو: یعنی له کردو (ټولو) نعمتونو وروسته د شراب طهور یو جام به د حقیقی مالک له لوری ورکاوه شی چه نه په کښی نجاست وی او نه کدورت نه به ورسره څه درد او الم او نه به بدبوئی وی او د هغه له څښلو څخه وروسته له بدن څخه وی او د هغه له څښلو څخه وروسته له بدن څخه به داسی عرق او خولی وځی چه د هغه وږمه او خوشبوئی به د مښکو په څیر زړونه خوښوی.

## ٳڽۜٙۿڶۮؘٳػٳؽؘڵڴۄؙڂؚۯۜٳٷػٳؽڛۼؽڴۄ۫ۺۜؿٛڴۏۯٳڿٝٳ؆ٵؽڂؽ ٮؘڗٛڶٮٚٵۼڲؽڰٳڵڠؙۯٳؽؾڹٛڒؚؽڸڒڿٛ؋ٵڞؚؠۯڸؚڮٛڮ۫ۄۯؾؚڰ

(او وبه فرمائی الله دوی ته چه) بیشکه دغه (نعمتونه) ؤ تاسی لره جزاء بدل (د اعمالو ستاسی) او دی سعی عمل زیار (کوشش) ستاسی مشکور مقبول. بیشکه موند هم دا موند نازل کری مو دی په تا باندی (ای محمده!) قرآن نازل کول نو صبر کوه حکم امر د رب خیل ته (په نصرت د تا).

تفسیو: یعنی د زیات اعزاز او اکرام او د زړونو د خوښی دپاره به ویلی شی چه دا ستاسی د اعمالو بدل دی ستاسی زیارونه (کوششونه) مقبول او مشکور او سعی مو ومنلی شوی ـ د دی زیری له آوریدلو ځنی به جنتیان لا خوښیږی.

﴿ اِتَّانَعُمُنُ ﴾ الآیة ـ بیشکه موند نازله کړی مو دی په تا باندی ای محمده قرآن نازلول نو صبر کوه حکم امر د رب خپل ته په نصرت د تا )

چه ستا زړه مضبوط شی او خلق ورو ورو پخپلو ښو او بدو باندی ښه وپوهیږی او معلوم ئی کړی چه ستا د کومو اعمالو په وسیله موندل کیږی ۔ که په داسی پوهولو سره هم ونه پوهیده او پخپل ضد او عناد کښی ټینګ پاتی شو نو تاسی د خپل پروردګار په حکم باندی همغسی تینګ ودریږی او د وروستنی فیصلی انتظار وکړئ.

#### وَلَانْطِعْ مِنْهُمُ الِثِمَّا أَوْكَفُوْرًا ﴿

تبرك الذي (٢٩)

او مه منه خبره له دوی ځنی د هیڅ یو ګنهګار او ناشکره (چه تا بولی کفر ته).

تفسیر: یعنی عتبه او ولید او د قریشو نور کفار تاسی ته دنیوی ترغیبونه درکوی او شنه باغونه درخیبونه درکوی او شنه باغونه درخیی او په دی تحریص ـ تطمیع سره غواړی چه تاسی د تبلیغ له فرضه واړوی ـ نو الله تعالیٰ تنبیه فرمائی چه تاسی د دوی په خبرو باندی مه تیروځی ځکه چه د ګنهګار ـ فاسق او ناشکر کافر له وینا منلو څخه پرته (علاوه) له نقصانه بل څه په لاس نه درځی نو د داسی شریرانو او بدبختانو خبرو ته غوږ نیول نه دی په کار.

## وَاذْكُو السَّرَرَتِّكِ بُكُوةً وَ آصِيلا ﴿

او يادوه نوم د رب خپل صباح گهيځ (سبا) او بيګا ماښام.

تفسیر: یعنی تل هغه پخپل زړه کښی ولره! په تیره بیا په دی دوو وقتونو کښی ئی هرومرو (خامخا) یادوه! ګردو (ټولو) اندیښنو علاج هم دا د الله تعالیٰ ذکر دی.

## وَّمِنَ اللَّيْلِ فَاسُجُدُ لَهُ وَسَبِّحُهُ لَيْلًا طَوِيْلًا ®

او په څه برخه د شپی کښی نو سجده کوه هغه (الله) ته او نسبت د پاکی کوه دغه (الله) ته په شپه اوږده کښی (یعنی تهجد کوه او)

تفسیر: لمونځ وکړه! ښائی چه له دی ځنی د مغرب او عشاء لمونځونه یا به تهجد مراد وی که له ﴿ وَسِنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنی د هغه متبادره معنی اخیسته کیږی. یعنی د شپی له لوری علاوه پر تهجد پر ډیرو تسبیحو او تهلیلو کښی مشغول شئ! که له ړومبی «فاسجد» ځنی د ماښام او ماسختن لمونځ مراد وی نو دلته به له تسبیح څخه تهجد مراد وی.

## إِنَّ هَوُلاء يُعِبُّونَ الْعَاجِلَةَ وَيَنَارُونَ وَرَآءَ هُوْ يَوْمَا ثَقِيْلًا

بیشکه دا (خلق چه کفار دی) خوښوی ژر تیریدونکی (دنیا) او پریږدی وروسته له ځانه ورځ سخته (د عقبیٰ چه د هغی دپاره څه تیاری او عمل نه

تبركالذي(٢٩) الدهر (٢٦)

#### کوی).

تفسیو: یعنی دا خلق که ستاسی پند او هدایت نه منی د هغه سبب د دنیا مینه ده. کله چه دنیا یو ژر په لاس راتلونکی څیز دی دوی هم دا غواړی. او د قیامت له درنی ورځی څخه غافل شوی دی او هیڅ د هغه په راتللو باندی باور هم نه لری او هسی ئی ګڼی کله چه مونږ ومرو او له خسا کیدلو څخه پس وراسته او تجزیه کیږو بیا به مو څوک راژوندی کوی؟ وروسته د دی پوښتنی جواب ورکوی.

## نَعَنُ خَلَقْنَاهُمُ وَشَدَدُ نَآ اَسْرَهُ وَ وَإِذَا شِئْنَا بِدَّ الْنَا آمُثَا لَهُ مُ بَبُولِلا

مونږ پیدا کړی مو دی دوی او بیا مو مضبوط کړل پیدایښت بندونه اندامونه د دوی او کله چه اراده وفرمایو بدل به راوړو مونږ امثال د دوی (په خلقت کښی) بدل.

تفسیر: یعنی اول مو تاسی پیدا کړی او ستاسی کرد (ټول) بندونه او اندامونه مو جوړ کړی دی نی ځمونږ هغه قدرت نه دی سلب شوی. هر کله چه مونږ وغواړو ستاسی دا موجوده ژوندون پائ (انجام) ته ورسوو او هم داسی یوه بله هستی بیا پیدا او ودرولی شو. یا دا مطلب که دا خلق ئی ونه منی نو مونږ قادر یو هر کله چه وغواړو د دوی په ځای به نور داسی سړی راولو چه ګرد (ټول) سره به مطیع او فرمانبرداران وی او د دوی په شان به سرکشان نه وی.

### إِنَّ هَانِهُ تَذُكِرَةٌ \* فَمَنُ شَأَءَ اتَّخَذَ إِلَّى رَبِّهِ سَبِيُلَّاق

بیشکه دغه (سورت) تذکره پند دی (خلقو لره) نو هر هغه څوک چه اراده کوی نیسی طرف د رب خپل ته لاره (په خیر او طاعت سره ـ پس و دی نیسی!).

تفسیر: یعنی په جبر او زور سره په دوی باندی د دی خبری منل ستاسی کار نه دی ـ د پاک قرآن په وسیله پند ورکوئ! وروسته له دی د هر چا اختیار دی هر څوک چه زړه ئی غواړی د خپل پروردګار تر خوشی پوری د رسیدلو لاره ځان ته جوړه کړی!.

### وَمَا تَتَنَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَتَنَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عِلَيْمًا حَكِيْمًا أَيُّ

او اراده نشئ كولى تاسى (د هيڅ لاره د طاعت) مكر هغه چه اراده وفرمائى الله (تاسو ته) بيشكه الله دى (پر هر شى باندى) ښه عالم دانا ښه حكمت والا.

تفسیر: یعنی ستاسی غوښتنه هم پرته (علاوه) د الله تعالیٰ له غوښتنی نشی کیدی ـ ځکه چه د بنده مشیت د الله تعالیٰ د مشیت تابع دی دغه الله تعالیٰ ته ښه معلوم او ښکاره ده چه د چا استعداد او قابلیت څه قسم دی؟ نو سم له هغه سره د هغه مشیت کار کوی. بیا پاک الله هر چا لره چه پخپل مشیت په سمی لاری باندی بیائی یا په ګمراهی کښی پریږدی.

## يُّدُخِلُ مَنُ يَّتَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالظُّلِمِينَ اعَدَّ لَهُ مُعَدَابًا ٱلِيمًا ﴿

داخلوی (الله) هغه څوک چه اراده (د دخول ئی) وفرمائی په رحمت خپل کښی او ظالمان (کافران چه دی) تیار کړی دی (الله) دوی ته عذاب ډیر درناک.

تفسير: يعنى د هر چا استعداد چه ښه وى هغه ته به په نيكى باندى د تللو توفيق وروبښى او د خپل رحمت او فضل مستوجب به ئى و كرځوى.

#### تمت سورة «الدهر» بفضل الله تعالىٰ ومنه وكرمه.

سورة المرسلات مكية الا آية (٤٨) فمدنية وهي خمسون آية وفيها ركوعان رقمها (٧٧) . تسلسلهاحسب النزول (٣٣) نزلت بعد سورة «الهمزة».

د «المرسلات» سورت مکی دی پرته (علاوه) له (۱۸) آیته څخه چه مدنی دی (۵۰) آیته (۲) رکوع لری

په تلاوت کښی (۷۷) او په نزول کښی (۳۳) سورت دی وروسته د «الهمزة» د سورت څخه نازل شوی دی

#### بِنُ اللَّهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ ٥

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### وَالْمُرْسَلْتِ عُرْفًا الله العُومِنْتِ عَصْفًا الله

قسم دی په هغو بادونو چه لیږلی شوی دی (د الله له طرفه) پی در پی پرله پسی (چه زړونه خوښوی) (یا) قسم دی په هغو ملائکو لیږلیو شویو په نیکیو سره (چه امر او نهی دی). بیا قسم دی په هغو سختو خوځوونکیو بادونو باندی چه الوځی په زور سره (یا) پس قسم دی په هغو ملائکو تلونکیو په حکم د الله سره ګړندی تلل

تفسیر: یعنی اول پسته او ښه نری هوا چلیږی چه له هغی سره به د مخلوقاتو ډیر توقعات او منافع تړلی وی بیا لږ څه وروسته همغه یوه نرمه او پسته هوا د یوی سختی سیلی او طوفان جکړ پشان به الوځی او داسی خرابی او ورانی به راولی چه خلق به په نارو سورو شی. هم دا د دنیا او د آخرت مثال و گنئ! ډیر داسی کارونه دی چه خلق هغه اوس مفید او نافع گنی او پر هغه باندی د دوی لوئی هیلی (امیدونه) تړلی وی او ډیر توقعات تری لری خو همغه کار کله چه د قیامت په ورځ پخپل اصلی او ډیر سخت او ویروونکی صورت سره راښکاره شی نو ګرد (ټول) خلق به تری پناه غواړی.

#### وَّ النَّشِ رَتِ نَشُرًا ﴿ فَالْغُمِ فَتِ فَرُقًا ﴿

قسم دی په هغو خواره کوونکیو بادونو باندی (باران لره) پورته کول خورول بیا (قسم دی) په (هغو ملائکو یا آیتونو د قرآن چه) جدائی کوی (په منځ د حق او باطل کښی) جدائی کول

تفسیر: یعنی پر هغه هواؤ باندی قسم دی چه بخارات او نور له ځانه سره راپورته کوی او وریځی پیدا کوی او په فضاء کښی ئی خوروی ـ بیا په هر هر ځای کښی چه د هغوی رسونه مقصود وی د الله تعالیٰ په امر هغه هم هغلته رسوی او ویشی ئی او له وریا (باران) څخه وروسته بیا وریځی یوه لوری بل لوری ته خوروی. هوا یوازی له وریځی سره مخصوصه نه ده بلکه د هغه عمومی خاصیت دا دی چه د ګردو (ټولو) شیانو کیفیات لکه ښی او بدی ویمی او نور خوروی او د هغوی لطیف اجزاء ځنی بیلوی او له ځان سره ئی ویری او یو څیز له یوه ځایه جلا (جدا) کوی او له بل سره ئی لګوی غرض دا جمع او تفریق چه د هوا خاصه ده د آخرت یوه نمونه ده چه هلته د حشر او نشر څخه وروسته به وګړی (خلق) سره بیلول شی او پس له یوه ټولیدلو ځنی به بیلو بیلو بیلو ځایونو ته رسول شی

#### فَالْمُلْقِيتِ ذِكْرًا فَ عُدُرًا أَوْنُذُرًا فَ

پس قسم دی په هغو (پرښتو) چه راښکته کوونکی د ذکر وحی پند دی لپاره د لری کولو د عذر (الزام د مؤمنانو) او لپاره د ویرولو (الزام د کافرانو).

تفسیر: حضرت شاه عبدالعزیز رحمهٔ الله علیه له «الملقیات ذکراً» څخه هم هوا مراد کړی ده ځکه چه د وحی غږ د خلقو غوږونو ته رسوونه هم د هوا کار دی.

تنبیه: «المرسلات ـ العاصفات ـ الناشرات ـ الفارقات ـ الملقیات» د پنځو واړو مصداق ځینو هواوی تاکلی (مقرر کړی) دی ځینو پرښتی ځینو پیغمبران او ځینو مفسرینو لکه چه ډومبنیو څلورو څخه هواوی مراد کړی دی او له پنځمی ځنی ئی پرښتی اخیستی دی چه په ترجمه کښی ښکاره ده نوری خبری هم په دی مورد کښی شته چه د هغوی ګرد (ټول) تفصیلات په (روح المعانی) کښی شته.

حضرت شاه عبدالقادر رحمة الله علیه لیکی چه «له وحی څخه د کافرانو د دغه الزام لری کول منظور دی چه د سزا په وقت کښی ونه وائی چه مونږ نه وو خبر او هغو کسانو ته چه په برخه کښی ئی ایمان دی د ویری اورول دی چه ایمان راوړی» حضرت شاه عبد العزیز رحمة الله علیه فرمائی چه «د الله تعالیٰ هغه کلام چه پر امر \_ نهی عقائدو او احکامو باندی مشتمل دی هغه د عنر کولو دپاره دی چه د اعمالو د پوښتنی په وقت د دی سړی دپاره عنر او دستاویز وی چه ما هغه کار سم د الله تعالیٰ له امره سره کړی دی \_ او د ده د هغه امر په نسبت می له هغه کار ځنی ځان ساتلی دی او د الله تعالیٰ هغه کلام چه پر قصصو \_ اخبارو او نورو باندی مشتمل وی عموماً د منکرانو د ویرولو او ډارولو دپاره دی». په دی سورت کښی د خبری مخه زیاتره د عموماً د منکرانو د ویرولو او ډارولو دپاره دی». په دی سورت کښی د خبری مخه زیاتره د وحی رسوونکی هواوی دواړه شاهدانی دی چه یو وقت هرومرو (خامخا) داسی راتلونکی دی چه په هغه کښی به مجرمان پخپلو حرکاتو باندی پر او ملزم کیږی \_ او له الله داسی راتلونکی دی چه په هغه کښی به مجرمان پخپلو حرکاتو باندی پر او ملزم کیږی \_ او له الله تعالیٰ ځنی ویریدونکی به بیخی مأمون \_ مصئون او بی فکره وی.

#### إِنَّهَا تُؤْمَدُ وَنَ لَوَاقِعُ ٥

بیشکه څه وعده چه له تاسی سره کړی شوی ده (د قیامت) خامخا واقع کیدونکی ده.

تفسیو: یعنی د قیامت او د آخرت د حساب او کتاب او جزاء او سزا وعده هرومرو (خامخا) پیښیدونکی ده.

#### فَإِذَا النُّبُومُ كُلِمِسَتُ ﴿ وَإِذَا السَّمَاءُ فُرِجَتُ ٥

نو کله چه ستوری تور شی رڼا (رنړا) نور یی ورک شی. او کله چه آسمان څیری کړ شی.

تفسیر: یعنی ستوری محوه بی رنا خریر کیږی آسمان به توتی توتی را لویږی او د څیریدلو له وجی به په هغه کښی ورونه او کړکی څرګندیږی

#### وَإِذَا الْجِبَالُ نُسِفَتُ اللَّهِ

او كله چه غرونه والومحولي شي (وايستل شي له محايونو خپلو نه) او روان شي.

تفسير: يعنى د پاغوندو په شان په هوا کښي الوځي او دى خو او هغي خوا ګرځي.

#### وَإِذَا الرُّسُلُ أُقِّنَّتُ اللَّهُ الرُّسُلُ أُقِّنَّتُ اللَّهُ الرُّسُلُ أُقِّنَّتُ اللَّهُ

او کله چه د پیغمبرانو وقت وټاکلی (مقرر) شی (او جمع کړل شی دپاره د شهادت).

تفسیو: چه له وړاندی وروسته تاکلی (مقرر) وقت سره سم د خپلو امتیانو سره د رب العزت په دربار کښی حاضر شی.

## لِأَيِّ يَوْمِ أُجِّلَتُ ﴿ لِيَوْمِ الْفَصْلِ ﴾

دپاره د کومی ورځی وروستی کړی شوی دی (دا څیزونه) دپاره (د شهادت) د ورځی د فیصلی.

تفسیر: یعنی پوهیدئ چه دا فیصله کومی ورځی دپاره ساتلی شوی ده؟ هغی ورځی ته چه په هغی کښی به د هری خبری بیخی او آخری او قطعی فیصله وی بیشکه که الله تعالیٰ غوښتلی اوس به هم د هر څیز فیصله لاس په لاس او سم د لاسه هم کوله خو د ده د حکمت اقتضاء داسی نه ده چه اوس هر څوک پخپلی سزا ورسوی.

تبرك الذي (٢٩)

## ومَا اَدُرلِكَ مَا يَوْمُ الْفَصْلِ ﴿ وَيُل يُومَدِيدٍ لِللَّهُ كُلِّ إِلْمُكُلِّ إِلْمُكُلِّ إِلْمُ

او څه شي پوه کړي ئي ته چه څه ده ورځ د فيصلي افسوس هلاک خرابي ده په دغې ورځي د قيامت باندي).

تفسیر: یعنی هیڅ مه پوښته چه د فیصلی ورځ به څرنګه وی؟ بس دومره وپوهیږه چه دروغ ویونکیو لره به د تباهی ډیره سخته ورځ وی او له سختو مصائبو او ربړو (تکلیفونو) سره به په کښی مخامخ کیدونکی وی ځکه چه د هغه څیز له لیدلو ځنی چه د دوی په فکر او خیال کښی هم نه و تیر هر کله چه ورسره مخامخ شی سخت وار خطاء کیږی او د حیرت او ندامت لامله (له وجی) ئی حواس خرابیږی.

## ٱكَمُ نُهُلِكِ الْأَوَّلِيْنَ ﴿ ثُمَّرَ نُثَبِعُهُمُ الْلِخِرِيْنَ ۞ كَنْ لِكَ نَقْعَلُ بِالْمُجْرِمِيْنَ ۞

آیا نه دی هلاک کړی مونږ مجرم خلق ړومېنی بلکه هلاک کړی مو دی په سبب د تکذیب سره بیا ورلیږو په هغو پسی وروستنی (مجرمان هم لکه چه له دوی سره مو معامله وکړه) هم داسی کار کوو مونږ له ټولو مجرمانو گنهگارانو سره.

تفسیر: د قیامت منکرانو داسی گڼل چه د دنیا دا لوی ژوندون به په څه ډول (طریقه) پای (آخر) ته رسیږی؟ او څرنګه به باور کیدی شی چه دا ګرد (ټول) بنی آدمان به په یوه ورځ کښی سره مړه ـ او انسانی نسل به بیخی فنا کیږی؟ دا دوزخ او عذاب ویرول ګرد (ټول) سره فرضی او ساختګی راښکاری ـ نو د دی چتی (بیکاره) خبرو په جواب کښی فرمائی چه پخوا له دی څخه ډیر خلق مړه شوی دی ـ او ډیر اقوام او تبرونه د خپلو ګناهونو په بدل د تباهی سره مخامخ شوی دی ـ د ورستنیو په نسبت به هم داسی د موت او هلاکت سلسله جاری وی نو پاک الله فرمائی کله چه ځمونږ قدیمی عادت د مجرمانو په نسبت معلوم او څرګند (ښکاره) دی نو وپوهیږئ چه د دی پیړی کفار به هم په همغو پخوانیو کفارو پسی شړو. هغه لوی ذات چه په بیلو وپوهیږئ چه د دی پیړی کفار به هم په همغو پخوانیو کفارو پسی شړو. هغه لوی ذات چه په بیلو بیلو زمانو کښی ئی لوی لوی مضبوط او تکړه سړی وژلی دی ـ او ډیر طاقتور مجرمان ئی هلاک کړی دی ـ نو آیا هغه اوس په دی باندی قدرت نه لری چه په دی ګردو (ټولو) مخلوقاتو باندی

#### ( سبحان ذى العزة والعظمة والكبرياء والجبروت!).

## وَيُلُّ يُوْمَيٍ ذِ لِلْمُكَنِّ بِيُنَ®

افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (په بعث بعد الموت باندی).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه د قیامت راتک ئی د دی لپاره دروغ گانه چه گرد (تول) انسانان به څرنگه یو ځلی پناه کیږی؟ او په څه ډول (طریقه) به گرد (تول) مجرمان په یوه وقت کښی گرفتار او په سزا رساوه کیږی؟.

## ٱڮۯڹڂؙڬڠؙڴؙڎؙؙۅؚڛۜؽ؆ٵ۫؞ٟؠٞڡؚؽڹۣ۞ۏؘجؘعڵڹٷ؈ٛڠۯٳڔٟؠٙڮؽڹٟ۞ ٳڸڶۊؘۮڔۣؠٞۼۘڶٷۄٟ۞

آیا نه یئ پیدا کړی مونږ تاسی له اوبو سپکو (د منی) ځنی نو ومو ساتلی مونږ هغه (اوبه) په ځای د قراری ټینګ کښی (چه د مور رحم دی) تر نیتی معلومی (وقت د ولادت) پوری.

تفسیر: یعنی د یوی وقفی په ځای کښی ئی محفوظ وساته. له دی ځنی مراد د مور رحم دی چه هغه ته (بچه دان) هم وایه شی. او علی الاکثر ووړکی هلته تر نهو میاشتو پوری وی او خپل خلقت کاملوی.

#### فَقَدَرُنَا اللهِ عُمَ الْقُدِرُونَ ٢

پس قادر یو موند په دغو کارونو باندی پس ښه ټیک قادران یو موند

تفسیر: یعنی د اوبو هغه څاڅکی ئی او تر نیتی معلومی پوری په هغه تینګ او مضبوط ځای (رحم) کښی چه اکثر نهه میاشتی وی وساته په تدریج سره یی پوره کړ او له هغه څخه یی په ورو ورو یو کامل انسان جوړ کړ له دی ځنی ځمونړ په قدرت او قوت باندی وپوهیډئ نو آیا دا الله تعالیٰ دا انسان وروسته له مړینی څخه نشی ژوندی کولی.

تبركالذي (٢٩) المرسلات (٧٧)

تنبیه: ځینو د «قدرنا» معنی اندازه کول اخیستی دی یعنی «اندازه مو کړ» او مونړ یو ښه اندازه کوونکی یو چه په دومره مدت کښی له مونړ ځنی هیڅ یو ضروری څیز نه دی پاتی او نه مو کوم زائد او بیکار شی پیدا کړی دی.

# وَيُلُّ يَوْمَدٍ ذِ لِلْمُكَدِّرِ مِيْنَ ﴿

افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (په ایمان او په نعمت باندی).

تفسیر: چه داسی به ئی ویل کله چه مونړ په خاورو کښی داسی ګډوډ شو چه ځمونړ د هډوکو بڅرکی بیخی نری او ګرد (تول) سره خاوری ایری شی نو آیا بیا به په څه ډول (طریقه) ژوندی کیډو؟ نو په هغه وقت کښی به دوی پخپلو دی چتی (بیکاره) او پلیتو شبهاتو باندی وشرمیډی او د ندامت او ارمان ګوتی به په غاښونو وچیچی.

(اوس الله تعالیٰ جل وعلا شانه وعظم برهانه ذکر کوی د خپل احسان پر خپلو بندگانو او داسی فرمائی):

# المُرنجَعَلِ الْأَرْضَ كِفَاتًا ﴿ اَحْيَاءً وَ اَمُواتًا ﴿

آیا نه ده گرځولی مونږ ځمکه جمع کوونکی (په شا خپلی) ژوندیو لره او مړیو لره (په ګیډه نس خپل کښی).

تفسیر: یعنی گرد (تول) ژوندی مخلوقات پر هم دغی ځمکی باندی د خپل ژوندون چاری برابروی او د دوی مړی هم په هم دی ځمکی کښی خښیږی او ورته رسیږی، انسان ته ژوندون د هم دی خاوری په وسیله په برخه شوی دی او له مړینی ځنی وروسته ئی هم دا خاوره د هستوګنی ځای دی. نو آیا بیا دوهم کرت له دی خاوری ځنی د هغه پورته کیدل کومه مشکله خبره ده؟.

# وَّجَعَلْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ شَلِيخْتٍ وَٱسْقَيْنَاكُوْمَا أَوْفُرَاتًا ۗ

او پیدا کړی دی مونږ په دی (ځمکه) کښی غرونه لوی او لوړ (اوچت) او در ومو څښلی تاسی ته اوبه خوږی تنده ماتوونکی.

تفسیر: یعنی په هم دغی ځمکی کښی مو لکه غر غوندی دروند او سخت جسم پیدا کړی دی چه

تبرك الذي (٢٩) المرسلات (٧٧)

له خپله ځایه هیڅ نه خوځیږی. او په هم دی ځمکی کښی مو د اوبو چینی در بهولی دی چه د خپلی نرمی او سیلان په سبب تل تر تلله بهیږی او په ډیر سهولت سره ئی څښونکی خړوبیږی ـ پس هغه الله تعالیٰ چه په دی حقیری ځمکی کښی ئی پخپل قدرت سره داسی متضادی نمونی راښولی دی او د موت او حیات او د سختی او نرمی ډیری منظری او ننداری ئی راوړاندی کړی دی نو آیا هغه د حشر په میدان کښی د سختی او د نرمی او د نجات او د هلاک مختلف مناظر او ننداری نشی راښوولی؟ او هم د هغه ذات په قبضه کښی چه د پیدا کولو هلاک کولو او د حیات او بقا ی گرد (ټول) سامان او وسیلی شته نو آیا د هغه قدرت او نعمت دروغ گڼل څرنگه جائز کیدی شی؟.

### وَيُلُّ يُومَيٍذٍ لِللهُ كَذِّبِيْنَ ۞

افسوس هلاک خرایی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (په دغو مخلوقاتو او نعمتونو باندی).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه داسی نی گڼل چه په یوه ځای او یوه وقت کښی به د گردو (ټولو) ړومبنیو او وروستنیو د اثابت او تعنیب په دی اندازه مختلفی او متضادی چاری څرنګه پای (آخر) ته رسیږی او وبه ویل شی دغو مکنبینو ته د الله اکرم شانه واعظم برهانه له جانبه د قیامت په ورځی کښی داسی چه:

# ٳٮٛٛڟڸڠؙٷۘٳٳڸؗڡٵڴڬؿؙۯۑ؋ؿؙڰڋؚؠؙٷؽ۞

ځئ لاړ شئ! هغه څيز ته چه وئ تاسی چه په هغه (عذاب د اور) به مو دروغ وئيل په دنيا کښي.

تفسیو: یعنی د قیامت په ورځ کښی به منکرانو ته داسی ویل کیږی. بیا به وویل شی د الله له جانبه منکرانو ته داسی چه:

# ٳٮؙٛڟٙڸڠؙۏۘٳٳڶ ڟؚڸڷۮؚؽؾؙڶؿۺؙۼڛ۪ڰٚ

ځځ لاړ شځ تاسې! هغه سيوري ته چه خاوند د دريو خاښونو څانګو دي.

تفسیر: له قتادة رضی الله تعالیٰ عنه او نورو ځنی مروی دی چه د کافرانو د سیوری دپاره یو

تابركالذي(٢١) المرسلات(٧٧)

لوګی له دوزخه راوځی چه په چاودلو سره به په دریو څانګو ویشل کیږی وائی چه دا لوګی به داسی وی چه له هر یوه منکر به له دری خواؤ راچاپیر وی ـ یوه ټوټه به ئی د سر له لوری د چتری په ډول (طریقه) ولاړه وی او دوهمه به ئی په ښی لاس او دریمه به ئی په کیڼ لاس. د حساب تر خلاصیدو پوری به دا خلق تر هم دی سیوری لاثدی وی او ایمانداران او نیک کرداران به د عرش عظیم تر سیوری لاثدی په ډیره هوسائی (راحت) او آرام سره ولاړ وی.

# لَاظَلِيُلٍ وَلَا يُغْنِىٰ مِنَ اللَّهَبِ اللَّهَ اللَّهُ اللّ

چه نه به وی (دا سیوری) یخ او نه به دفع کوی (له دوی نه هیڅ شی) له لمبی د اور نه).

تفسیر: یعنی یواځی په نامه سره به سیوری وی. داسی کوم ګڼ سیوری به نه وی چه د هغه په وسیله د لمر له تودوخی یا د اور له لمبو ځنی منکرین ځان وژغوری (وساتی) یا د تندی د داخلی او خارجی تودوخی مخه ونیسی.

#### ٳٮٛۜۿٵڗۯؠؙڛۺؘۯڔۣڰٵڶڨؘڞؙڕۣۿ

بیشکه هغه (اور) ویشتل کوی په هسی بخرکو سرو سکروټو سره (چه هره یوه به ئی وی) لکه لوړه (اوچته) غټه مانی.

تفسیر: یعنی د دوزخ دغه سکروتی به دغومره لوړی (اوچتی) وی او هغه سکروتی به د لوئی ماڼی د وچتوالی په میچ راالوځی. یا به د هغه د سکروتو لویوالی د لوئی ماڼی له لویوالی سره برابر وی.

### كَأَنَّهُ جِلْلَتُ صُغُرُّهُ

ګواکی هغه (بڅرکی سکروټی قطار د) اوښانو زیړو تورو دی.

تفسیو: یعنی که له مانی سره تشبیه په لوړوالی (وچتوالی) کښی وی نو له اوښ سره به په لویوالی کښی وی نو له اوښ سره به په لویوالی کښی وی نو د ﴿ کَانَّهُ عِلْکَ مُفَرُ ﴾ مطلب به داسی وی چه ؤړمبی به د اور هغه بڅرکی او سکروتی له مانی سره برابری وی بیا به ماتی او وړی شوی د اوښ یه اندازه به کیږی. یا به له اوښ سره په رنګ کښی تشبیه ولری خو په دی

تبرك الذي (٢٩) المرسلات (٧٧)

صورت کښی هغو کسانو چه د ﴿ چِمْلَتُّصُّقُرُ ﴾ ترجمه په «تورو اوښانو» سره کړی ده هغه زياته ښه لګیږی څکه چه له روایتونو څخه دا ثابته شوی ده چه د دوزخ اور تک تور دی او عرب تورو اوښانو ته د دی لامله (له وجی) «صفر» وائی چه هغه عموماً زیړوالی ته مائل وی. والله اعلم.

# وَيُلُّ يَّوُمَيٍ نِ لِلْمُكَدِّبِيْنَ ۞

افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (د داسی عذابونو).

تفسیر: چه داسی به ئی گڼل چه قیامت نه دی راتلونکی او که را هم شی نو مونږ به هلته په آرام او هوسائی (راحت) کښی یو.

#### هٰذَايُومُ لَايَنْطِقُونَ اللهِ

دا هغه ورځ ده چه (مفیدی) خبری نه کوی (پکښی کفار یا به نشی نیولی هیڅ حجت پر الله باندی).

تفسیر: یعنی منکران به ځینو مواطنو کښی بالکل خبری ونه شی کړی او په هغو مواطنو کښی چه وینا کوی هغه به نافع نه وی. نو په دی لحاظ سره به د هغوی ویل او نه ویل ګرد (ټول) سره برابر وی.

#### وَلا يُؤُذُنُ لَهُمُ فَيَعْتَذِرُونَ<sup>©</sup>

او اذن حکم به ونه کړ شی دوی ته چه عذر وغواړی (او نه به معذرت ورته څه نفع ورسوی).

تفسيو: ځکه چه د معذرت او د توبي د قبليدلو وقت تير شوی دی.

### وَيُلُ ٰ يُوْمَ<sub>ع</sub>ٍذٍ لِلْمُكَذِّبِيُنَ۞

افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (په دغی ورځی د قیامت باندی).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه دغه ورځ د دنیا په عدلیو او محکمو باندی قیاس کوی او داسی ئی ګڼلی وی چه که هسی کومه موقع راوړاندی شوه نو هلته به هم په غوړو خبرو او په عذرونو او ننواتو سره ځانونه خلاصوو.

# هٰذَايَوُمُ الْفَصُلِ جَمَعُنْكُمُ وَالْأَوَّلِينَ®

دا ورځ د فیصلي ده ټولوو مونږ تاسي (اي مکذبانو) او پخواني خلق هم.

تفسیو: د دی لامله (له وجی) چه ګرد (تول) سره راتول کړو او بیا ئی بیل بیل سره ودروو او وروستنی او آخری حکم او فیصله ورواوروو.

# فَانَ كَانَ لَكُورُ كَيْثُ فَكِيدُدُونِ®

پس که وی تاسی لره څه کید مکر چل (په دفع د عذاب کښی) نو وکړئ دغه کید مکر چل مو یه ما باندی.

تفسیر: هو که! دا گرد (ټول) مو دلته سره راټول کړی اوس دی یو له بله سره جرګی او مشوری وکړی هر هغه چم (چل) کید او مکر فریب او تدبیر چه ځمونږ د نیولو دپاره جوړولی شی هغه دی جوړ کړی او راودی ښیی په دنیا کښی خو مو د حق په باطلولو او پټولو کښی ډیر تدبیرونه کړی ؤ نن مو هم له همغو تدبیرونو څخه هر یو مو چه زړه غواړی راد مخه ئی کړئ!.

# وَيُلُّ يُوْمَبٍ ذِ لِلْمُكَذِّبِيُنَ ﴿

افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (په حساب کتاب باندی).

تفسیر: چه په نورو باندی ئی هیله (امید) او اسره کړی وه چه هغوی به مونږ په هر ډول (طریقه) سره چه وی خلاصوی ځینو سپین سترګو خو د دوزخ د پرښتو شمیر نولس اوریدلی داسی ئی هم ویلی دی چه د دوی له منځه اوولسو تنو ته یواځی زه کافی یم.

# ٳؾؘؖٲڷؙؠؙٛؾٞۊؚؽؙؽؘ؋ۣٛڟؚڵڸ

#### خامخا پرهیزګاران ویریدونکی به (د جنت د ونو) په سیوری کښی وی.

تفسیر: یعنی ویریدونکی له عذابه د الله چه کوی پرهیز له کفر او عصیان څخه ډومبی د عرش بیا د جنت په سیوریو کښی به وی.

# وَّعُيُونِ ۚ وَ فَوَاكِهَ مِمَّايَشُتَهُونَ ﴿ كُلُوْا وَاشْرَبُوْا هَنِيَكًا ۗ لِهِ عَيُوا هَنِيَكًا ۗ بِمَا كُنْ تُعُو تَعُمَكُوْنَ ﴿

او په (غاړه د) چینو کښی به وی او په (منځ د) میوو کښی به وی له هغه قسمه چه غواړی ئی دوی (او وائی به مومنانو ته پرښتی چه) خورئ تاسی او څښئ تاسی (ای متقیانو) په داسی حال کښی چه لذت اخیستونکی او هضمیدونکی به یئ په بدل د هغو (صالحه ؤ اعمالو) چه وئ به تاسی چه کول به مو (په دنیا کښی)

تفسیر: د مکذبینو په مقابل کښی ئی دا د متقینو حال بیان وفرمایه ځکه «الاشیاء تعرف باضدادها».

# ٳؾؙٵڬڬٳڮ نَجُزِى الْمُحْسِنِيْنَ®وَيُلٌ يُوْمَيٍنٍ لِلْمُكَذِّبِيُنَ®

(لکه چه جزای مو متقیانو ته ورکړه) بیشکه مونږ دا رنګه ښه بدل ورکوو نیکانو ته (پس نیکی دی کوی چه ښه جزای بیامومی دغسی) افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (په نعماؤ د جنت سره).

تفسیر: چه په دنیا کښی به ئی مسلمانانو ته ویل که له مرینی څخه وروسته بیا ژوندون وی نو هلته به هم مونږ له تاسی څخه ښه یو اوس چه هغوی تاسی په عیش او عشرت کښی وینی او خپل ځانونه په تکلیف او زحمت کښی مومی نو دوی ته لا زیات ربړ (تکلیف) رسیږی او رسوا او ذلیل کیږی. او وائی به منکرانو ته پرښتی داسی چه:

# كُلُوْا وَتَمَتَّعُوْا قَلِيلًا إِنَّكُوْ مُّحُومُونَ ۞

تبرك الذي (٢٩) المرسلات (٧٧)

خورئ تاسو! او نفع اخلئ (ای مکذبانو له نعمتونو د فانی دنیا) لږی ورځی بیشکه یئ تاسی مجرمان (ګنهګاران په عقبیٰ کښی).

تفسیر: دا خطاب مکذبینو ته دی چه شحو ورځی نوری هم مزی وکړئ! آخر به د دی خوړلو او شبلو بدل په ښه ډول (طریقه) له تاسی ځنی اخیست کیږی ځکه چه تاسی د الله تعالیٰ مجرمان یئ چه د هغه سزا پرته (علاوه) له حبس دوام او عذاب الیم شخه بل شی نه دی ګواکی «کلوا وتمتعوا» فرمایل داسی شول لکه چه یو هسی مجرم ته چه په وژلو سره محکوم شوی وی داسی وویل شی که شحه غوښتنه یا خواهش لری راښکاره ئی کړه چه د هغه په پوره کولو کښی کوشش وکړ شی.

# وَيُلُ يَوُمَدٍ ذِ لِلْمُكَدِّبِيُنَ®

افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (له عذاب دردناک څخه).

تفسیر: چه د دنیا په عیش ـ عشرت ـ ساعت تیری او لنتونو کښی ډوب تللی وی ـ له دی څخه خبر نه وی هغه څیز چه تاسی ته د ګلانو امیل ښکاریده او هغه مو پخپلو غاړو کښی اچول هغه یو تک تور سخت چیچونکی مار او منګور دی.

#### وَإِذَ اِقِيْلَ لَهُمُ ازْكَعُوالَايْزُكَعُونَ @

او کله چه وویل شی (په دنیا کښی) دغو (مکنبینو) ته چه رکوع وکړئ لمونځ وکړئ تاسی (الله ته) نه کوی دوی رکوع لمونځ (الله ته).

تفسیر: یعنی مکذبین په لمانځه کښی رکوع نه کوی یا د الله تعالیٰ د عامو احکامو په مقابل کښی غاړه نه ږدی.

### وَيُلُ يُوْمَيِدٍ لِلْمُكَدِّبِيْنَ®

افسوس هلاک خرابی ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره (په اوامر او نواهی د الله).

تبركالذي(٢٩) المرسلات(٧٧)

تفسیر: په هغی ورځی کښی به ارمان او افسوس کوی چه په دنیا کښی مو ولی د الله تعالیٰ د احکامو په مقابل کښی سر احکامو په مقابل کښی سر تیټ کړی وی نو دلته به هرومرو (خامخا) معزز محترم او سرلوړی (سرفراز) وم.

### فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعُكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿

پس په کومی خبری باندی وروسته ما سوا له دی (قرآنه) په ایمان یقین راوړی (دغه منکران) بلکه په بل شی باندی ممکنه نه ده پرته (علاوه) له (قرآن).

تفسیر: یعنی له قرآن مجید څخه لوړ (اوچت) او کامل او مؤثر بیان به د چا وی؟ که دا مکنبین په دی باندی باور نه کوی نو پر کومی خبری به ایمان راوړی آیا له دی پاک قرآن څخنی وروسته د بل کوم کتاب د راتللو په انتظار کښی دی چه له آسمانه به راښکته شی؟.

(آمنا بالله وبماانزل الله فاكتبنامع المؤمنين)

تمت سورة «المرسلات» بفضله ولله الحمد والمنة وبه التوفيق والعصمة.

سورة النبا مكية وهي اربعون آية و فيها ركوعان تسلسلها حسب النزول (٨٠) رقم تلاوتها (٧٨) نزلت بعد سورة المعارج

د «النبا» سورت مکی دی (٤٠) آیة (۲) رکوع لری په نزول کښی (۸۰) او په تلاوت کښی (۷۸) سورت دی وروسته د المعارج له سورته نازل شوی دی

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمِنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# عَمَّرِيَتُسَاءَ لُوُنَ<sup>0</sup>

له څه شی څخه پوښتنه کوی (کفار) يو له بله (يا له مؤمنانو څخه په طريقه د مسخري سره).

تفسیر : یعنی خلق د کومی خبری پته لګولو او د کوم څیز په تحقیق او تفتیش کښی مشغول دی؟ آیا په هغو کښی داسی څه قوت او استعداد شته چه له ډیرو پوښتنو څخه په هغه څیز باندی وپوهیږی؟ هیڅ کله به ونه پوهیږی یا دا چه کافران د انکار او استهزاء او د نه منلو او مسخرو په ډول (طریقه) په خپلو منځونو کښی او هم له پیغمبر او مسلمانانو څخه پوښتی خانه ! هغه لویه ورځ کله راځی؟ ولی دومره وځنډیده (ایساره شوه) اوس ولی نه راځی؟» تاسی پوهیږئ چه دوی د څه دپاره داسی پوښتنی کوی؟ هغه داسی عظیم الشان او لویه خبره او ویروونکی ننداره ده چه د هغه علم او پوه دوی ته عنقریب راځی او دوی به ئی ژر په خپلو سترګو ووینی او پری وبه پوهیږی.

# عَنِ النَّبُرَاالُعَظِيْوِ ﴿ الَّذِي هُمُ مِنْهُ فِيْهِ مُغْتَلِفُونَ ۞

پوښتنه کوی (کفار) د لوئی خبری (قیامت یا قرآن څخه چه مشتمل دی په بعث او نورو اخروی امورو) هغه (قرآن) چه دوی په کښی مختلف دی (مؤمنان ئی په حقانیت اقرار لری او کافران تری انکار کوی).

تفسیر : یعنی د قیامت لویه ورځ چه د خلقو په منځ کښی په هغی کښی اختلاف او شخړه

(جگړه) ده او کفار په هغه کښی سره مختلف دی په انکار او په شک کښی یا به تپوس کاوه مؤمنانو او کافرانو تولو. مؤمنانو دپاره د زیادت د ویری او کافرانو له جهته د مسخری نه څوک ئی راتگ منی څوک ئی نه منی څوک ئی په خیال کښی ورته تللی دی څوک وائی جسم پورته کیږی څوک وائی گرد (ټول) رنځ او خوند په روح او په سا باندی تیریږی او په جسم پوری هیڅ څیز اړه (مجبوری) نه لری ځینی وائی قیامت شته او بتان به ځمونږ شفاعت کوی او ځینی وائی قیامت شته او بتان به ځمونږ شفاعت کوی او ځینی وائی نوری دوری دار راز (قسم) جگړی.

# كُلُاسَيَعْلَمُونَ۞ٚثُقُرَكُلُاسَيَعْلَمُونَ۞

نه دی کوی (دا اختلاف او پوښتنی) ژر به وپوهیږی (دا کافران په عذاب د انکار باندی) بیا هیڅکله دی نه کوی (پوښتنی او اختلاف) ژر به وپوهیږی (په عذاب د انکار) دغه منکران په هغه باندی چه حق دی په هغه وقت کښی چه مړه شی او وڅکی عذاب.

تفسیر: یعنی پیغمبرانو د دنیا له اوله تر اوسه پوری خلق ډیر پوهولی دی خو خلقو هیڅ کله له خپلو جګړو او پوښتنو څخه مخ نه دی اړولی اوس نژدی ده چه هغه ویروونکی ننداره هغوی ته په مخ کښی راشی نو هلته به وپوهیږی چه د قیامت لویه ورځ څه شی ده؟ او د هغی پوښتنی او جګړی په څه ډول (طریقه) دی؟.

### ٱڵۄؙڹۼؙۘۼڸٲڶٳۯۻؘڡؚۿڰ<sup>اڰ</sup>

آیا نه ده گرځولی مونږ ځمکه فرش (بلکه گرځولی ده مونږ ځمکه فرش لپاره د هستوګنی د خلقو).

تفسیو : چه خلق په سکون او اطمینان پری ولګوی او هستوګنه پری وکړی او په آرامی او هوسائی (راحت) سره ناسته ملاسته پکښی وکړی.

#### وَّ الْجِبَالَ أَوْتَادًا فُ

او (آیا نه دی ګرځولی مونږ) غرونه میخونه (بلکه ګرځولی دی مونږ غرونه د ځمکی میخونه چه یه سبب د هغو برقراره ده).

تفسیو : لکه چی یو شی د میخونو په وهلو سره تینګیږی او نه سره بیلیږی او نه له خپل ځای څخه دی خوا او هغی خوا ته خوځیږی هم دا راز (قسم) د ځمکی هغه ابتدائی خوزیدل او سره بیلیدل د غرونو د شته والی په سبب شول او د الله تعالیٰ په امر ئی په ښکاره ډول (طریقه) یو راز (قسم) آرام په برخه شو.

#### وَّخَلَقُنْكُمُ أَزُواجًا

او پیدا کړی یئ مونږ تاسي جوړه (نر او ښځه).

تفسیو: یعنی الله تعالیٰ د نارینه د سکون او راحت او هوسائی (آرام) او وخت تیرولو دپاره شَخُه د ده جوړه کړی ده لکه چه د «الروم» په دریمی رکوع ۲۱ آیت څمونږ د دغه تفسیر کښی داسی یو آیت شته ﴿ وَمِنْ اَیْجَهَ اَنْ خَلَقَ لَکُرْسِ اَشْکِالُو اَبْوَاجُلِلْتَنْکُو اَلِیَهَاوَجَعَلَ بَیْنَکُو مِیَوَاقَ وَرَحْمَهَ ﴾ یا به له ازواج څخه مراد راز راز (قسم قسم) اشکال (انواع اقسام) او نور شیان مراد وی.

# وَّجَعَلْنَا نَوْمَكُوْ سُبَاتًا <sup>ق</sup>ُ

او ګرځولی دی مونږ خوب ستاسی قطع د کارونو آرام راحت (د ابدانو د تاسی).

تفسیو : یعنی سری چه په اوږدی ورځی کښی له ډیر کاراو بار او خوځیدو ستړی ستومانه کیږی نو هر کله چه اوده شی نو ګرده (ټوله) ستومانی او ستړتیا ئی لری کیږی ګواکی خوب د آرامی او هوسائی (راحت) نوم دی وروسته له دی د خوب په مناسبت شپه هم یادیږی.

#### وَّجَعَلْنَا الَّيْلَ لِبَاسًا فَ

او ګرځولي ده مونږ شپه لباس (پټوونکي د هر څيز په تياري خپلي سره).

تفسیر : همغسی چه سری پخپلو جامو سره څانونه پتوی ګواکی د شپی تیاره هم د خلقو پرده ساتی او هغه چاری چه د پتیدلو وړ (لائق) وی زیاتره ئی د شپی په تیاره کښی کولی شی په هسی او ښکاره ډول (طریقه) هم سړی له ورځی څخه زیاتره د شپی له مخی د یخنځ او نورو شیانو لامله (له وجی) جامی اغوستلو ته اړ (مجبور) او محتاج کیږی.

#### ويجعُلْنا النَّهَارَمَعَاشًا أَن

او کرځولی ده مونږ ورځ (وقت د طلب د) معاش (او د کارونو).

تفسیو : زیاتره هر راز (قسم) چاری او ګتی د ورځی له مخی کیږی چه له هغو محخه هر څوک. د خپل کور او کهول حوائج او اړتیاوی (محتاجی) لری او خپل زړه ډاډه کوی. د شپی او ورځی په مناسبت د آسمان او لمر خبره هم کیږی یا دا چه د ځمکی په مقابل کښی د آسمان بیان هم کاوه شی.

#### وَبِّنَيْنَا فَوْقَكُوْ سَبْعًا شِكَادًا ﴿

او جوړ کړی دی مونږ د پاسه د تاسی اووه محکم (اسمانونه چه نشته پکښی هیڅ نښه د خلل او د زوال).

تفسیر : یعنی اووه کلک آسمانونه جوړ شوی دی چه سره له دومره زیاتو پیریو منتو د تیرینلو اوس هم د پخوا په شان دی او هیڅ یو کنډو په کښی نشته او داسی تینګ او کلک دی چه له سره نه نړیږی او هیڅ یو چاود او درز په کښی نه ښکاری.

#### وَّجَعَلْنَا سِرَاجًا وَّهَاجًا ﴿

او کرځولی پیدا کړی ده مونډ (په آسمان کښي) ډيوه روښانه .

تفسير : يعنى لمر چه تودوخي او رڼا دواړه اوصاف په کښي شته.

# وَّ اَنْزَلْنَامِنَ الْمُعُصِرْتِ مَاْءٌ تَجَاجًا ۞

او نازلی راښکته کړی دی مونږ له نښيځونکيو (نچوړونکو) او ورونکيو (وريځو) څخه اوبه ډيری توئيدونکی پاکی صافي.

تفسير : مخعيدونكي وريعي يا محمولي هواوي.

# لِنُخْوِجَ بِهِ حَبَّاوَّ نَبَاتًا ۞ وَّجَدَّتٍ ٱلْفَافًا ۞

لپاره د دی چه راوباسو مونږ په هغو (اوبو) سره دانی او واښه او باغونه يو له بل سره کن نژدی.

تفسیر : یعنی خورا (ډیر) کن باغونه یا دا چه په یوی ځمکی کښی ئی راز راز (قسم قسم) ونی او باغونه شنه کړی دی.

تنبیه : د قدرت عظیم الشانی نبی ئی ویلی او بنکاره کړی ئی دی چه هغه الله جل جلاله چه داسی قدرت او حکمت لری آیا بیا تاسی نشی ژوندی کولی؟ او د حساب او کتاب دپاره ستاسی پورته کول کومه مشکله او سخته خبره ده بلکه نه ده آیا دا خبره به د هغه له حکمت څخه غلطه نه وی چه دومره لویه دنیا او ډیر شیان هم داسی ګډوډ پریږدی، هیڅ نتیجه او ګټه (فائده) تری څرګنده (بنکاره) نشی؟ په ربنتیا سره بنائی چه د دنیا د دی طویلی سلسلی او اوږد لړ پایی او د دی ګډو وډو شیانو کومه بنکاره نتیجه هرومرو (خامخا) وی چه هغه ته مونږ (آخرت) وایو . لکه چه وروسته تر خوبه ویښتیا او په شپی پسی ورځ راځی نو هم داسی وپوهیږی، چه په دنیا پسی د آخرت راتلل هم یقینی دی.

#### إِنَّ يَوْمُ الْفَصْلِ كَانَ مِيْقَاتًا ﴾

بیشکه ورځ د فیصلی (په مابین د خلقو کښی قیامت دی) وقت (مقرر لپاره د ثواب او عقاب په حکم د رب ستا).

تفسیر : د فیصلی ورځ به هغه وی چه ښه او بد داسی سره بیخی په کښی بیلیږی چه په هیڅ ډول (طریقه) اشتراک او اجتماع به پکښی پاتی کیږی. هره نیکی خپل معدن ته او هره بدی خپل مرکز ته ورځی. ښکاره ده چه داسی کامل امتیاز او افتراق په دی دنیا کښی نشی کیدی. ځکه چه د دی دنیا گرد (تول) موجودات لکه ځمکه آسمان، لمر، سپوږمی، شپی، ویدیدل، ویښیدل، وریځ، وریا، باغ، نارینه ښځه ووړکی او نور د ښو او بدو سړیو په منځ کښی سره گه او مشترک دی. او کافر او مسلمان دواړه له دغو وسائلو او وسائطو نه یو رنګ منافع او گتی اخلی. نو ځکه د دی شیانو د بیلولو دپاره یوه بیلوونکی ورځ یوم الفصل په کار ده چه هغه د دی موجوده نظام عالم په پای (آخر) کښی ده او د هغه وخت تعین او مقرری د الله تعالیٰ په ازلی او ابدی علم او پوه کښی معین او تاکلی (مقرر) دی. چه د هغه لړ څه تعریف اوس الله اکرم شانه واعظم برهانه دغسی فرمائی چه

# يُوْمَرُ يُنْفَخُرِ فِي الصُّوْرِ فَتَأْتُونَ أَفُوا جَاهُ

هغه ورځ چه وپوکل شی (دوهم ځلی) په صور (شپیلی) کښی نو راځئ به تاسی ډلی ډلی (له قبرونو نه موقف ته)

تفسیر : یعنی ډیر زیات غونډونه او فرقی سره تولیږی چه د هغوی ویشونه د هغو په چارو، عقائدو او اعمالو پوری تړلی او مربوط دی.

#### وَّفَتِحَتِ السَّمَأَ ٤ فَكَانَتُ ٱبْوَابًا ﴿

او پرانستلی مخیری به شی آسمان (په دغه ورځ د قیامت کښی) نو شی به دروازی دروازی.

تفسیو : یعنی آسمان به داسی وپرانیستلی او توتی توتی شی چه له لری به دروازی پکښی ښکاری د دی خبری تائید په یوه بل آیت سره هم کیږی چه د فرقان په دریمی رکوع ځمونږ دغه متبرک تفسیر کښی ئی داسی لولو. ﴿ وَيَوْمَرْتَكُونُ اِلْمُمَارِّوْنِ اَلْمُولِدُ تَوْرِیْكِا ﴾

#### و سُرِيْرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتُ سَرَا كَالَ

او روان به کړل شی غرونه نو شی به لکه سراب (شګی کل ځلیدونکی ځمکه لکه اوبه).

تفسیر : لکه چه په علیدونکو شګو باندی له لری څخه د اوبو ګمان کیږی هم داسی په هغو غرونو باندی فهم اتکل کاوه شی ځکه چه هغه به غرونه نه وی بلکه د شګو ګل (سراب) به وی.

### إِنَّ جَهَنَّمُ كَانَتُ مِرْصَادًا ﴿ لِلطَّعِينَ مَا كُبَّا ﴿

بیشکه دوزخ چه ځای د انتظار (د کتو لپاره د تیریدونکیو دی) سرکشو لره د ورتللو او د هستوګنی ځای دی

تفسیو: یعنی دوزخ د شریرینو په انتظار کښی دی او هلته د دوی د ورتللو او د هستوګنی ځای دی یا بیشکه دوزخ محارونکی دی او ځای د تیریللو د خلقو دی نو مؤمن به تری تیر شی او کافر به پکښی پریوځی.

# لْبِشِيْنَ فِيْهَا آحْقَابًا ﴿

ځنډ (ایسارتیا) کوونکی به وی دغه (سرکشان) په هغه (دوزخ) کښی ډیری زمانی (بلکه همیشه به په کښی یاتی کیږی.)

تفسیر : چه د شمیرلو میچ ئی نشته سره له دی چه ډیری زمانی او پیړی تیریږی خو د دوی مصیبت به پای (آخر) ته نه رسیږی.

# لَايَذُ وَقُونَ فِيهُا بَرُدًا وَلا شَرَابًا ﴿ إِلَّا حِيمًا وَعَسَّاقًا ﴾

نه به څکی دغه (سرکشان) په هغه (دوزخ) کښی سړه (هوا اوبه) او نه د څښلو (یخ) څیز. مګر پرته (علاوه) له ډیرو تودو اوبو او بهیدونکیو زوو له وینو سره (د دوزخیانو له زخمونو).

تفسیر : یعنی نه د یخنی راحت او هوسائی (آرام) مومی، نه به د څښلو کوم خوند هغوی ته پیدا کیږی یواځی تودی اوبه وررسیږی چه له هغو څخه د هغوی خولی سوځی او کولمی ئی پری کیږی او له ګیډی څخه د باندی لویږی او بل هغه تکی زیړی بهیدونکی زوی وررسیږی چه د نورو دوزخیانو له پرهارو څخه راووځی الله تعالیٰ مو له دی او له نورو دنیوی او اخروی هر راز (قسم) رېړو (تکلیفونو) څخه وساتی.

# جَزَآءُ وِفَاقًا ﴿إِنَّهُ مُ كَانُوُ الْا يَرُجُونَ حِسَابًا ﴿ وَكُنَّ بُوا بِالْيِنَا كِنَّا أَلِهُ ﴿

جزاء (ورکوله شی دغو سرکشانو ته) موافقه (له اعمالو د دوی سره) بیشکه وو دوی (په دنیا کښی) چه نه ویریده امید هیله ئی نه لرله د حساب (ځکه چه منکر ؤ له بعث نه) او دروغ ئی ګڼل آیتونه ځمونږ

تفسیر : یعنی د هغه شی چه دوی نه ویریدل او هیله (امید) ئی چه دوی نه لرله هم هغه وردمخه شو او هغه خبره چه دروغ ئی بلله پخپلو ستر کو ئی ولیدله اوس کورو چه دوی څنګه تکذیب او انکار کوی.

# وَكُلُّ شَيًّ أَحْسَيْنَاهُ كِتْبًا ﴿

او هر څیز (له طاعته او معصیته) شمیرلی دی مونږ هغه په لیکلو سره (په لوح محفوظ کښی لپاره د جزاء).

تفسیر : یعنی هر نحیز د الله تعالیٰ په ازلی او ابدی علم او پوه کښی شته او د هغه د علم المحیط سره سم د لوح محفوظ په دفتر کښی لیکلی دی هیڅ یو ښه او بد کار د الله تعالیٰ د علم علم له احاطی څخه د باندی نه دی د یوی وړی او ذری پوښتنه او شمیر هم کوی. او وبه ویل شی دغو منکرانو سرکشانو ته په آخرت کښی په وقت د وقوع د عذاب کښی پر دوی باندی د الله اکرم شانه واعظم برهانه له جانبه داسی چه

# فَكُوْتُوا فَكُنَّ تُزِيْكُو إِلَّاعَدَا ابَّاهُ

پس و څکئ (سزا خپله) چه له سره نه زياتوو مونږ پر تاسي پرته (علاوه) له عذاب باندي).

تفسیو: یعنی همغسی چه تاسی په تکذیب او انکار کښی تیری او وړاندی تګ کوی نو که بی واکه مرګ او مړینه. تاسی ته درپیښه شی تل به مو هم دا وړاندی تګ وی. اوس د لویو ربړو (تکلیفونو) خوند و څکئ! مونډ به هم ستاسی عذاب داسی زیاتوو چه هیڅ تخفیف او سپکتیا به په کښی نه وی. او د یوه عذاب د پاسه به بل عذاب درکاوه کیږی. او دغه آیت ډیر سخت دی له آیتونو د قرآنه په حق د دوزخیانو کښی اوس الله تعالیٰ اعظم برهانه و اعلی شانه د مؤمنانو کرامت داسی بیان فرمائی

# إِنَّ لِلْمُتَّقِيْنَ مَفَازًا ﴿ حَدَا إِنِيَ وَأَعْنَا بًا ﴿ وَكُوا عِبَ أَثُوا بِأَافُ

بیشکه خاص متقیانو ته (په آخرت کښی) ځای د خلاصی بری کامیابی دی باغونه (د میوی) او د انګورو (ونی) دی او پیغلی انارتیونی همځولی دی.

تفسیر : یعنی داسی انارتیونی پیمخی پیغلی چه دوی د خپل پیغلتوب، وروستنی میچ ته رسیدلی وی. او گردی (تولی) به یوه عمر (منگ) او یوه ونه وی متقیانو ته ورعنایت کیږی.

#### وَّكَانْسًادِهَاقًا ﴿

او (متقیانو ته په جنت کښی د شراب طهور) پیالی ډکی تر څنډو (غاړو) دی.

تفسیر : یعنی د پاکو خوږوبی (شراب طهور) په څنډو (کنارو) اوښتی جامونه به پر متقیانو مؤمنانو ور څښولی کیږی.

# ڵ<u>ڛ</u>ؘؠۘۼؙۅؙؽۏؚؽؠٵڵۼ۫ۅؙٲۊٞڵٳڮڎ۠ڹٵؙؖڠٞ

نه آوری په دغه (جنت کښی متقیان) لغو چتی (بیکاره) خبری او نه دروغ.

تفسیو : یعنی په جنت کښی چتی (بیکاره) خبری اتری نه وی. او ملنډی نه پکښی اوریدلی کیږی. درواغ او فریب او درغلی (خیانت) په کښی نه وی. نه څوک له چا سره جنګ جنجال کوی ځکه چه هلته د جګړی او شخړی هیڅ یوه پیښه نه وی او نه څه ضرورت ورته واقع کیږی.

# جَزَآءُ مِنْ تَرْتِكَ عَطَأَءُ حِسَابًا ﴿

(جزاء به ورکوله شی متقیانو ته) جزاء ورکول له ربه ستا نه عطاء ډیره (په حراء به علی متقیانو ته).

**تفسیو :** یعنی د یوی یوی ذری شمیر به کیږی او ښه بدل او کافی اجر ئی د دوی د رب او پالونکی له جانبه ورکاوه کیږی. هسی رب اکرم شانه واعظم برهانه.

# رَّتِ السَّلُوتِ وَالْأَرْضِ وَمَابَيْنَهُمَا الرَّحْمٰنِ

چه رب د آسمانونو او (رب د) ځمکې او (رب د) هغو شیانو دی چه په منځ د دغو دواړو (ځمکې او آسمان) کښې دی ډیر مهربان دی.

تفسیو: دغه جزاء او بدل یوامحی د الله تعالیٰ رحمت او لورینه (مهربانی) ده کنه د هیچا په الله تعالیٰ باندی زور یا پور (قرض) او حق نشته که سړی د خپلو ښو اعمالو او چارو په وسیله له عذاب او ربرو (تکلیفونو) مخخه ځان وژغوری (وساتی) نو دا خو لوی بری او سخت مشکل کار

دی. پاتی شو جنت نو دا پرته (علاوه) د الله تعالیٰ د خالصی لورینی (مهربانی) او فضل او مرحمت څخه مشکل دی. که جنت څمونږ د ښو چارو په صله او عوض کښی راکوی نو دا د هغه یوه بله مهربانی ذره نوازی او عزت افزائی ده.

# لايمُلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴿

نه به مالکان کیږی (د شفاعت، نه به توانیږی خلق) له دغه (الله) سره د خبرو کولو.

تفسیر: یعنی نه به قادریدی هیڅوک چه خبری وکړی له الله سره له ویری یا نه به مالکان کیدی د شفاعت دپاره د چا مګر خو په اذن د الله تعالیٰ، او سره له دومره لطف، مرحمت د هغه الله تعالیٰ عظمت، جلال او لورینه (مهربانی) داسی ده چه هیڅوک د الله تعالیٰ په مخ کښی خبری نشی کولی او شوندی نشی خوځولی.

# يَوْمَ نَقُوْمُ الرُّوْمُ وَالْمَلَيْكَةُ صَفَّااً الْ

په هغی ورځی (د قیامت) کښی چه ودریږی روح او د ملائکو صفونه صفونه.

تفسیر: له روح څخه مقصد ګرد (ټول) ساکښان (جاندار) دی یا به له هغه څخه (روح القدس) مراد وی چه حضرت جبریل علیه السلام دی. او د ځینو مفسرینو په تصور او جاج له دی څخه لوی روح (روح الاعظم) مراد ده چه ډیر ارواح له هغه څخه جوړ او منشعب شوی دی. والله اعلم.

# الكَيْتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَٰنُ وَقَالَ صَوَابًا

نه به کوی خبری (هیڅوک له ویری په باب د شفاعت کښی مګر) پرته (علاوه) له هغه چه اذن حکم وکړی ده ته رحلمن (د خبرو یا د شفاعت) او ویلی ئی وی صواب ښه خبره (په دنیا کښی چه لا اله الا الله ده).

تفسیو: یعنی په هغه دربار کښی هر څوک هر څه چه وائی د هغه الله تعالیٰ په اذن او حکم اشاره وائی او څه چه وائی هم داسی خبری کوی چه د ویلو او کولو وړ (لاتق) او خورا (ډیر) (درستی) او معقولی وی. لکه د کوم غیر مستحق سپارښت نه کوی په هغه ورځ کښی او د الله تعالیٰ په حضور کښی به د سپارښت وړ (لاتق) یواځی هغه څوک کیدی شی چه په دنیا کښی له

عم(٣٠)

رښتينو او جوتو خبرو مخخه زياتره رښتيا او جوتى خبرى ئى له خولى مخخه وتلى وى او د «لا اله الا الله» پاكه كلمه ئى ويلى وى يعنى مسلمان وى نه كافر ولى چه نه كوى شفاعت مگر خو د مستحق مومن اى الله تعالىٰ تل دا كلمه محمونږ په ژبو جارى لره!.

# ذلك الْيُؤمُر الْحَقَّ فَمَنَّ شَأَءُ اتَّخَذَ إلى رَبِّهِ مَالبًا

دا هغه ورځ ده حقه پس هر هغه چه اراده وکړی نیسی طرف د رب خپل ته مرجع (ځای د ورتلو په طاعت سره پس ودی نیسی څو مأمون شی له عذابونو).

تفسیر: یعنی هغه د قیامت ورځ خامخا راتلونکی ده اوس هر هغه څوک چه خپلی ښه او بهتری غواړی ښائی چه د هغی ورځی دیاره ځان تیار کړی او په زړه یوری تیاری ورته ونیسی!.

# إِنَّا ٱنْكَارُنْكُوْعَدَا بًا قَرِيبًا أَ يَوْمَرَيَنْظُرُ الْمَرْءُ مَاقَدَّ مَتُ يَلُا الْمَاوُءُ مَاقَدَّ مَتُ يَلُا الْمُؤْمِنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ ع

بیشکه مونږ چه یو ویروو مونږ تاسی (ای کفارو) له یوه عذاب راتلونکی نژدی څخه (چه عذاب د آخرت دی) هغه ورځ چه وبه وینی هر سړی هر هغه څه چه په مخ کښی لیږلی ده دواړو لاسو د ده (عمل د خیر وی که د شر جزاء به ئی مومی) یعنی ښه او بد، وړاندنی، وروستنی چاری او اعمال ئی وروړاندی کیږی. او وبه وائی کافر (په ورځ د قیامت کښی) کاشکی چه وی زه خاوری.

تفسیر : یعنی کاشکی زه خاوری وی په دنیا کښی چه هیڅ کله پیدا شوی نه وی! ځکه چه د هم دغه پیدایښت له سببه د حساب او کتاب په عذاب اخته شوی یم او چا ویلی دی خاوری شوی وی په دی ورځ کښی چه هیڅ بیا پیدا شوی نه وی.

#### تمت سورة النبإ بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة النازعات مكية وهى ست و اربعون آية و فيها ركوعان رقم تلاوتها (٧٩) تسلسلها حسب النزول (٨١) نزلت بعد سورة «النبإ »

د «النازعات» سورت مکی دی (٤٦) آیته (۲) رکوع لری په تلاوت کښی (۷۹) په نزول کښی (۸۱) سورت دی وروسته د «النبإ » له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِشـــــــمِ اللهِ الرَّحْمُن الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# وَالنِّزِعْتِ عَرْقًا لا وَّالنَّشِطْتِ نَشُطًا لا

قسم دی (په ملائکو) سخت وښکونکيو (ارواحو د کفارو لره) سخت وښکل (او قسم دی) په ملائکو آسان وښکونکيو (ارواحو د مؤمنانو لره آسان وښکل)

تفسیر : یعنی قسم دی په هغو پرښتو باندی چه د کافرانو په رګونو کښی ورننوځی او د هغوی ارواح په راښکلو سره له سرونو د ګوتو او نوکونو نه په ډیره سختی سره وباسی یا قسم دی په ستوریو ځغلیدونکیو باندی له مشرق نه مغرب ته.

(﴿وَّالْتُوَهُلَّٰتِ نَتُطًا﴾: او قسم دی په ملائکو وښکونکيو ارواحو د مؤمنانو لره آسان وښکل) يعنی هغه پرښتی چه له مؤمنانو څخه د روح غوته پرانيځی او بيا دوی په ډيری خوښی سره د پاکی نړی په لوری ورځغلی. خو په ياد ئی ولرئ چه دا ذکر د روح دی او د بدن نه دی لنډه ئی دا چه ښه سړی په ډيری خوښی سره د پاکی نړی په لوری ورځغلی او بد سړی تری تښتی نو ئی په راښکودلو سره بيرته بيائی يا قسم دی په هغو ستوريو باندی چه وځی له يوه برجه بل برج ته.

# وَّالسِّبِعْتِ سَبُعًا ﴿فَالسِّبِعَٰتِ سَبُقًا ﴿

او (قسم دی) په تیزو غوټه وهونکیو (ملائکو په تعمیل د احکام الله) تیز غوټه وهل نو قسم دی په وړاندی کیدونکیو (ملائکو) باندی وړاندی کیدل (په ارواحو د مؤمنانو جنت ته).

تفسیر: یعنی هغه پرښتی چه روح له ځان سره اخلی او د ځمکی څخه د آسمان په لوری په داسی سرعت او سهولت سره ځغلی لکه چه بی له کوم تکلیفه په اوبو باندی ګړندی لامبو وهی بیا نو د دی ارواحو په باره کښی هر هغه امر چه د الله تعالیٰ له خوا کیږی د هغه په ځای راوړلو ته په ډیر شوق، ذوق او تلوار سره ورځغلی یا قسم دی په تسبیح ویونکی باندی په تسبیح ویلو سره یا په هغو ستوریو باندی قسم دی چه وړاندی کیږی یو له بل نه په تللو راختلو او نورو.

#### فَالْمُكُ بِبُوٰتِ آمُرًا۞

پس (قسم دی) په تدبیر جوړوونکیو (ملائکو) د حکم د الله (په دنیوی چارو کښی جواب د قسم دا دی چه خامخا به راپورته کړی شځ تاسی لپاره د حساب او کتاب).

تفسیو: یعنی وروسته له هغه د دی ارواحو په نسبت که د ثواب حکم کیږی که د عقاب د دی دواړو احکامو تدبیر او انتظام په هم دغو پرښتو پوره اړه (تعلق) لری. او د هر حکم په کولو سره مشغولیږی، یا به مطلقاً له هغو پرښتو څخه مراد وی چه د عالم تکوین په انتظام او تدبیر باندی مسلطی دی، ښکاره خبره خو هغه ډومبنی خبره ده. د «النازعات» او د «الناشطات» او د نورو داسی کلمو د تعیین په نسبت نوری خبری او اتری هم ډیری کیږی او د هغو په تعیین او تاکلو (مقررولو) کښی ډیری ویناوی دی نو خو مونږ د الله بښلی مترجم په خوښه (مذاق) دا خبری لیکلی دی لکه چه پاس مو په ترجمه کښی اشاره وکړله. جواب د دی قسمونو محذوف دی یعنی قسم دی چه خامخا به راپورته کړی شئ تاسو لپاره د حساب او کتاب.

# يَوْمَ تَرُجُفُ الرَّاجِفَةُ ﴿ تَتُبَعُهَا الرَّادِفَةُ ٥

هغه ورځ چه ولړځیږی لړځیدونکی (چه اوله شپیلی ده) پس راځی پس له دی نه هغه وروسته راتلونکی (چه ثانی نفخه ده)

تفسیر: یعنی د قیامت ورځ کښی به ولرځیږی غرونه او ځمکه له اول ځلی شپیلی او صور له پوکلو څخه. حضرت شاه صاحب لیکی چه پرله پسی ځمکه لرځیږی ډیرو مفسرینو له «رادفة» څخه مراد دوهم صور او شپیلی اخیستی دی. والله تعالیٰ اعلم، او په منځ د دواړو نفخو کښی به څلویښت کاله وی چه په اوله شپیلی سره ټول مخلوقات مری او په دوهمه شپیلی سره به ګرد (ټول) مخلوقات بیا ژوندی کیږی.

# قُلُوبٌ يُومَيِذٍ وَاحِفَةٌ ۞ أَبِصَارُهَا خَاشِعَةٌ ۞

زړونه (د منکرانو د بعث) په هغی ورځی کښی به بی قراره رپیدونکی ویریونکی وی. سترګی د هغو به سپکی ذلیلی ښکته وی (له ویری).

تفسير : يعنى د پريشانى او ويريدلو له سببه به زړونه رپيږى او ځانونه به لرځيږى د دوى سترګى

عم(۳۰) النازعات(۷۱)

به خواری او سپکی او ښکته وی او د ذلت او ندامت او پښیمانی گردی (تولی) نښی به په هغوی کښی له لری ښکاری.

# يَقُولُونَ ءَ إِنَّا لَمَرُدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ ۞ عَلِذَا كُنَّا عِظَامًا نَنْخِرَةً ۞ قَالُوْ ا تِلْكَ إِذًا كُرَّةً خَاسِرَةً ۞

وائی به (دغه منکران د بعث تمسخراً) آیا مونږ به بیا وګرځولی شو په ړومبی حالت (بیا به ژوندی کیږو؟) آیا کله چه وګرځو مونږ هډوکی زاړه ریژیدونکی (نو بیا به هم ژوندی کیږو؟) وویل (منکرانو تمسخراً) دغه (ګرځیدل ځمونږ ژوندون ته) په هغه وقت کښی ګرځیدل نقصانمن زیانمن دی.

تفسیر : یعنی د هدیری په ژوره (خکته) کښی له خښیدلو څخه وروسته به بیا څنګه مونړ ژر تر ژره بیرته ژوندی کیږو؟ مونړ خو په دی خبری نشو پوهیدی چه په رژیدلی زاړه هډوکی کښی به بیا څنګه روح ننوځی؟ که داسی کومه پیښه وشی نو بیا به ژوندی کیدل ډیر ضرر لرونکی او زیانمن وی. ولی چه مونړ هغه ژوندون لره څه تیاری نه دی کړی او هیڅ شی او سامان نه ورته لرو. دا خبری دوی په ملنډو او مسخرو سره کوی او داسی ښکاروی چه مسلمانان ځمونړ په نسبت داسی ویناوی کوی او حال دا دی چه تر مړینی وروسته بیا هیڅ ژوندون نشته نو د دی ژوندون او زیان خبره بالکل مهمله او چتی (بیکاره) ده. نو بیا فرمائی الله اکرم شانه واعظم برهانه چه سخت مه ګڼځ قیامت ځکه چه

# فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةٌ وَالحِدةٌ شَفَاذَا هُمُ رِبالسَّاهِمَ وَا

پس بیشکه دا (ثانی نفخه) خو پوکل یو دی (ډیرآسان چه پری ژوندی کیږی ګرد (ټول) مخلوقات) پس ناڅاپه وی به دغه (خلق ټول) په مخ د ځمکی (پس له مرګه).

تفسیر : ځینی د «ساهرة» مصداق شام بولی او ځینی ئی د دوزخ نوم کنی یعنی منکر خلق دا خبره ډیر سخته کنی. او حال دا دی چه داسی چاری پاک الله ته ډیری آسانی دی تر دی چه د یوی سلکی وهلو په میچ دا ګردی (تولی) چاری کیدونکی دی، یعنی د یوی چغی او د صور په پوکلو سره بی له ډیله ګرد (تول) پخوانی او وروستنی مړی له ځمکی څخه د حشر په ډګر کښی سره تولیږی. وروسته له دی یوه لنډه خبره او لږ په قهر کیده دوی ته ورپه یادوی چه په جهان او

عم(۳۰) النازعات(۷۹)

نړی کښی يو لوی متکبر او خورا (ډير) لوی باچا ته کړی شوی وه او منکرينو ته دا پيښه ور په زړه کوی چه له تاسو څخه د مخه د نورو منکرانو او متکبرانو او کافرانو حال څرنګه و؟ او په څه څه جزاؤ رسيدلی دی؟.

#### هَلُ اَتْكَ حَدِيثُ مُولِينَ مُولِينَ

آیا راغلی ده تاته (ای محمده! بلکه بیشکه رسیدلی ده تاته ای محمده!) خبره د موسیٰ (چه پری متسلی شی ای محمده! او زیری ورکړی مؤمنانو ته په نعیم او منکرانو ته په جحیم).

تفسیر : دا قصه په څو څو ځایونو کښی په تفصیل سره ذکر شوی ده . یعنی په تحقیق راغلی ده تاته خبره د دغه موسیٰ.

# إِذْ نَادْ لُهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ الْمُقَدِّسِ طُوَّى ﴿

کله چه ور غږ کړ دغه (موسٰی) ته رب د ده په پاکه کنده میدان د طویٰ کښی.

تفسیر : یعنی د طور له غره سره نژدی. او موسیٰ ته الله اکرم شانه واعظم برهانه دغسی امر وفرمایه چه.

# إِذْهَبُ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَعَىٰ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْ تَزَكِّى اللَّهِ الْهُدِيكَ إِلَى رَبِّكَ فَتَخْتُلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ

لاړ شه (په رسالت ځما) طرف د فرعون ته چه بیشکه ده سر غړولی (تجاوز ئی کړی) دی (له احکام الله). نو ووایه ورته آیا مینه لری ته په طرف د دی چه پاک شی له شرک او معاصی نه). او (رغبت لری دی ته چه) لاره دروښیم تاته طرف د رب ستا ته پس وویریږی ته (له عذابه).

تفسير : يعنى كه ته خپل ښه والى او اصلاح غواړى، نو زه د الله تعالىٰ په امر ستا اصلاح

کولی شم، او داسی لاره در بنیم چه پر هغی باندی له تللو څخه ستا په زړه کښی د الله تعالیٰ ویره او د هغه کامل معرفت تینگ شی، ځکه چه د ویری شته والی بی له پوره معرفت متصور نه دی. ښکاره شوه چه د حضرت موسٰی علیه السلام له بعثت څخه مقصد د فرعون اصلاح هم وه او یواځی د بنیاسرآئیلو نجات او ژغورنه (ساتنه) له قیده نه وه. پس موسیٰ علیه السلام فرعون ته ورغی او هغه تری معجزه وغوښته.

#### فَأَرْلَهُ الَّايَّةَ الكُّبُرِي الْمُ

پس وښودله (موسٰی) دغه (فرعون ته) معجزه لویه (همسا او سپین لاس او نور).

تفسیر : یعنی هلته رسیدلی د الله تعالی پیغام ئی ورساوه . او موسیٰ فرعون ته د حجت د تمامولو دپاره له کردو (تولو) محخه لویه معجزه له همسا محنی د ښامار جوړول وروښودل.

# فَكُذُّبَ وَعَطَىٰ ﴿ ثُولُو الدُّبُرَيَسُعِي ۗ

پس تکذیب و کړ (فرعون د موسٰی) او وئی نه مانه بیا ئی شا کړه (له ایمانه) لاړ په ډیره بیړه سره (په فساد پسی)

تفسیر : یعنی هغه ملعون فرعون نه وو منونکی، او په دی فکر کښی ولګید چه ډیر سړی سره راتول کړی او کوډګران ولتوی او پر دی باندی ئی وګماری چه د موسٰی علیه السلام د معجزاتو مقابله په سحر سره وکړی.

# نَحْشَرَ فَنَادَى ﴿ فَقَالَ آنَارَ ثَكُو الْأَعْلَ اللَّهِ الْأَعْلَ اللَّهِ الْأَعْلَ اللَّهِ الْأَعْلَ اللَّ

پس (فرعون گرد (ټول) ساحران) راټول کړل پس غږ ئى وکړ. پس وويل (فرعون داسى چه) زه رب پالونكى ستاسى يم ډير لوى لوړ (اوچت).

تفسیر : یعنی له گردو (تولو) محخه لوی رب خو زه یم نو دا موسیٰ علیه السلام د کوم رب رسول او استامی دی؟ معاذ الله.

#### فَأَخَذُهُ اللهُ نَكَالَ الْلِخِرَةِ وَالْأُولِيْ

پس ونیو دغه (فرعون لره) الله په عذاب (د حرق) د آخرت او (په عذاب د غرق د دنیا .

تفسير : يمنى دلته د دنيا په اوبو كښى ډوب شو او هلته د عقبيٰ په اور كښى سوځي.

# إنَّ فِيُ ذَالِكَ لَعِبُرَةً لِمَنَ يَغْتَلَى اللهِ الله

بیشکه په دغه (اغراق او احراق) کښی خامخا عبرت دی هغه چا لره چه ویریږی (له الله نه).

تفسیر : په دی قصی کښی ډیری خبری د سنجولو (فکر کولو) او عبرت او نصیحت اخیستلو دېاره شته په دی شرط چه د سری په زړه کښی لو څه د الله تعالیٰ ویره وی.

(ربط): د موسیٰ علیه السلام او د فرعون قصه په منځ کښی استطراداً راغلی ده. وروسته له دی نه بیا هغه مضمون د قیامت په لوری اوړی. لکه چه اوس د قیامت منکرانو ته الله اکرم شانه واعظم برهانه داسی فرمائی

# ءَانْتُو ٱشَكُ خَلْقًا آمِ التَمَاءُ بَنْهَا ١

آیا تاسی ډیر سخت یئ د پیدائښت لامله (له وجی) که آسمان؟ جوړ کړی دی (الله) دغه (آسمان).

تفسیر : یعنی د تاسی پیدا کول هغه هم وروسته له دی نه چه یو ځلی پیدا شوی یئ له ځمکی او آسمانونو او غرونو او سیندونو او نورو موجوداتو محخه گران دی. کله چه تاسی د داسی لویو لویو شیانو خالق او مالک الله تعالیٰ پیژنی، بیا نو په خپلو بیا پیدا کیدلو کښی ولی تردد او شبهه لرئ!. جوړ کړی دی الله آسمان.

# رَفَعُ سَمُكُهُا فَسَوْمِهَا ﴿ وَأَغْطُشَ لَيْلَهَا وَأَخْرَجَ ضُعِهَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

پورته کړی دی (الله) چت لوړوالی (اوچتوالی) د هغه (آسمان) نو سم صاف بی عیبه ئی کړ. او توره تیاره ئی کړه شپه د دغه (آسمان) او راوئی ایسته ورځ رڼا د دغه (اسمان).

تفسیر : یعنی په آسمان کښی فکر ووهئ! چه نحومره زیات هسک او اوچت دی؟ نحرنگه کلک او مضبوط دی؟ په نحه اندازه منظم او مرتبعی عیبه او بی نقصانه دی؟ شخنگه صاف او هوار دی؟ شخه ډول (طریقه) انتظام او تدوین او ترتیب د هغه په موجوداتو او مربوطاتو کښی شته؟ د هغه له لمر او سپوږمی او ستوریو څخه نحومره ګټی (فائدی) اخلی؟ او په څه اندازه د اوقاتو او اطرافو په پیژندلو او نورو شیانو کښی ورځنی ګټور کیږئ! د آسمان ننداری ته د ورځی له خوا او د شپی له خوا بیل بیل محیر شئ چه شرنگه درښکاری، او د تعجب او د حیرت وړ (لائق) در بریښی؟.

#### وَالْأَرْضُ بَعُدُ ذَالِكَ دَحْمَاهُ

او ځمکه وروسته له دغه (پيدايښت د آسمان) صافه وغؤړوله (الله) دا (ځمکه).

تفسیر: یعنی د ځمکی او د آسمان له منځه کوم یو وړاندی او کوم یو وروسته جوړ شوی دی؟ د دی په نسبت وړاندی له دی نه په بل کوم ځای کښی څه خبری شوی دی ځمونړ د دغه تفسیر د حٰم السجدة سورت وګورئ!.

تنبیه : «راغب» د «دحیٰ» معنی د یوه شی له خپل اصلی ځای څخه بیرته کول او په بل ځای کښی کیښودل لیکلی دی. نو ښائی له دی لفظ څخه دلته د هغو تحقیقاتو په لوری اشاره وی چه نن ورځ د پوهانو تحقیقات دی ځای ته رسیللی دی چه ځمکه په اصل کښی د کوم لوی سماوی جرم کومه برخه ده چه له هغه څخه بیله شوی ده والله تعالیٰ اعلم بالصواب. اوس الله اعلیٰ شانه واعظم برهانه د ځمکی د غوړولو له څه نور تشریح داسی فرمائی

# ٱخْوَرَرِمِنْهَامَآءُ هَاوَمَرَعْهَا فَ

را ایستلی دی (الله) له دغی (ځمکی) څخه اوبه د دی او واښه ورشو د دی.

تفسیر : یعنی الله تعالی سیندونه او چینی بیولی دی او د هغو اوبو په وسیله ئی قسم قسم نباتات، واجه پیدا کری دی

# وَالْجِبَالَ ارْسُهَا ﴿

او غرونه (په مخ د ځمکې) ودرول ثابت محکم کړل (الله) هغه (غرونه)

تفسیر: چه له خپل ځای څخه نه خوځیږی. او د ځمکی مخصوص اضطرابات او خوځیدل ئی هم ورک کړی دی او دغه اثبات د ځمکی او جریان د اوبو پری او ایستل د محصولاتو تری کړی دی الله اکرم شانه واعظم برهانه.

### مَتَاعًا لَكُورُ وَلِانْعُامِكُورُ

دپاره د نفعی ستاسی او دپاره د نفعی د چارپایانو ستاسی (ای بندگانو ځما!)

تفسیو: یعنی که دا انتظام نه وی نو ستاسی او ستاسی د حیواناتو چاری به غرنگه پوره کیدی؟ د دی گردو (تولو) شیانو له پیدا کولو محخه ستاسی د اړتیاؤ (احتیاج) پوره کول راحت او هوسائی (آرام) رسول او نوری گتی مراد دی. نو ښائی چه تاسو د هغه حقیقی منعم شکر اداء کړئ او وپوهیډئ چه هغه حکیم برحق او قادر مطلق چه داسی لوړ (اوچت) انتظامات او لوی ترتیبات کولی شی د تاسو په رژیدلو هدوکیو کښی هم روح پوکلی شی ښائی چه سړی د الله تعالیٰ د قدرت اقرار وکړی او د ده د نعمتونو شکر په ځای راوړی! که نه د قیامت په ورڅ سخت پریشان او خپه کیډی کله چه د ده گرد (تول) اعمال وروړاندی شی او د افسوس او د حسرت گوتی وچیچی. لکه پخپله الله اکرم شانه واعظم برهانه داسی فرمائی:

# فَإِذَاجَاءَتِ الطَّامَةُ الكُنْبُرِي ﴿ يَوْمَرَيَتَذَكُو الْإِنْسَانُ مَاسَعِي ﴿ وَبُرِّزَتِ الْجَحِيْمُ لِينَ يُزِي ۞

پس کله چه راشی آفت بلار لویه (قیامت یا وقت د ورتگ د کفارو جحیم ته او د مؤمنانو نعیم ته او د مؤمنانو نعیم ته کړی ئی وی (که خیر وی یا شر په دنیا کښی) او څرګند (ښکاره) به کړی شی دوزخ هر هغه چاته چه وینی ئی (د لیدلو خاوند وی).

تفسیر : یعنی دوزخ به داسی په عام منظر کښی راویست شی چه هر لیدونکی به ئی وینی او هیڅ یو غر او یوه پرده به په منځ کښی نه وی.

#### فَالْمُنَّامَنُ طَغَيْ فَوَالثَّرَ الْحَيْوِةَ الدُّنيَّا فَ

پس هر هغه چه سرکشی کړی وی (په کفر سره) او غوره کړی ئی وی ژوندون لږ خسیس (پر آخرت باندی).

**تفسیو :** یعنی دنیا ته پر آخرت باندی ترجیح ورکوی او هغه ښه ګڼی او غوره کوی ئی او آخرت بالکل هیروی.

# فَإِنَّ الْجَحِيْمَ هِيَ الْمُأْوَى هُوَ الْمَامَنُ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى التَّفْسُ عَنِ الْهُوٰي فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَاوٰي هُ

پس بیشکه دوزخ هم دا (دوزخ د ده) د هستوګنی ځای دی او هر هغه څوک چه ویریږی له ودریدلو (په مخ د) رب خپل او منع کړی ئی وی نفس خپل له هوا فاحشاتو بدو غوښتنو څخه نو بیشکه جنت هم دا (جنت د ده) د هستوګنی ځای دی.

تفسیر: یعنی هغه شموک چه د دی خبری لامله (له وجی) ویریږی چه زه یوه ورځ د الله تعالیٰ په مخ کښی د حساب او کتاب دپاره دریږم. او د دی ویری لامله (له وجی) ئی د خپل نفس په خواهش ناکاره کار ونه کړ، او د الله تعالیٰ ګرد (ټول) احکام ئی ومنل. او له نواهیو څخه ئی ځان وژغوره (وساته)، نو د هغه ځای خامخا په جنت کښی دی.

# يَسْنَكُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ ٱليَّانَ مُرسَمًا ۞

پوښتنه کوی له تا څخه (ای محمده! منکران) د قیامت چه کله به وی وقوع د هغه (قیامت).

تفسیر: یعنی ای محمده! منکران پرله پسی له تانه دغسی پوښتنی کوی چه آخر هغه کړی کله راځی؟ او قیامت به کله راښکاره شی؟ او حساب او کتاب به کله قائمیږی؟.

# وِنْهُ وَأَنْتُ مِنْ ذِكْرُهُا ﴿ إِلَّى رَبِّكِ مُنْتَهُمُا ﴿

عم(٣٠) النازعات(٧١)

په څه کښی ئی ته (ستا څه کار دی) له ذکره پوهیدلو څخه د هغه (قیامت څخه بلکه تا لره علم نشته) خاص رب ستا ته ده انتهاء د دغه (علم د قیامت چه کله به وی)

تفسیر : یعنی د هغه پوره ورښوول ستا کار نه دی که هر څومره پوښتنی وشی هیچا ته دا پټه خبره ښکاره کیدونکی نه ده او د دی کار پوره علم الله تعالیٰ ته معلوم دی. حضرت شاه صاحب لیکی چه له ډیرو پوښتنو څخه هم دی ځای ته رسیدلی دی چه پرته (علاوه) له الله اکرم شانه واعظم برهانه نور ګرد (ټول) خلق تری بی خبر دی.

# ٳؾٚؠٵۘٲڹؙؾؙڡؙڹؙۮؚۯؠؘڽڲۼۺ؆ڰ

بیشکه ته (ای محمده) ویروونکی ئی د هغه چا چه ویریږی له (عذاب د) هغه (قیامت) نه.

تفسیر: یعنی ای محمده ستا کار د قیامت د خبرو اورول او د خلقو ویرول دی که د چا په زړه کښی د بلی ورځی څه ویره وی یا د آخرت د ویری استعداد پکښی وی نو هغه به ویریږی او د قیامت له خوفه ورته تیاری کوی گواکی ستا د ویرولو د نتیجی اعتبار یواځی د هغو کسانو په حق کښی دی چه له هغو څخه د گتی (فائدی) اخیستلو امید وی او اهلیت ئی لری، که نه نااهل سړی له انجامه غافل شوی هم داسی په فضولو بحثونو کښی لویږی چه قیامت به کله او په کوم کال کښی واقع کیږی؟.

# كَأَنَّهُمْ يَوْمُرِيرُونَهَا لَوْيَلْبَتُوْاَ اللَّاعَشِيَّةً أَوْضُلَهَا ﴿

ګواکی دغه (منکران) په هغی ورځی کښی چه ووینی دغه (قیامت داسی به ګنی) لکه چه نه ئی ؤ کړی ځنډ (ایسارتیا) (په دنیا یا قبورو خپلو کښی) مګر (په قدر د) ماښام آخر د ورځی یا په قدر د څاښت.

تفسیر : یعنی اوس خو شور لګوی چه د قیامت په راتلو کښی ولی دومره ځخنډ (ایسارتیا) او ډیل وشو؟ ولی ژر نه راځی؟ مګر په هغه وقت کښی به دوی ته څرګنده (ښکاره) شی چه قیامت خورا (ډیر) ژر راغلی او هیڅ معطلی او ډیل په کښی پیښ شوی نه دی.

تمت سورة النازعات بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة عبس مكية وهي (٤٢) آية وفيها ركوع واحد رقمها (٨٠) تسلسلها حسب النزول (٢٤) نزلت بعد سورة النجم

د «عبس» سورت مکی دی (٤٢) آیته (۱) رکوع لری په تلاوت کښی (۸۰) په نزول کښی (۲٤) سورت دی وروسته د «النجم» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

حضرت رسول اکرم صلی الله تعالیٰ علیه وسلم د قریشو له ځینو غتانو سره د اسلام په نسبت څه خبری کولی او دوی ئی پوهول په دی منځ کښی يو ړوند مسلمان عبد الله بن ام مکتوم رضی الله تعالیٰ عنه د دوی یه خدمت ورحاضر شو او د رسول الله صلی الله علیه وسلم توجه ئی محان ته ور آړوله چه «يا رسول الله د دی آيت مراد څه دی؟ ماته له هغه څخه يو څه راوښيئ همغسي چه الله تعالیٰ تاته درسوولی دی!» حضرت د دی ړانده له دی بی وخته پوستنی څخه لږ خپه شو او ښائي چه د ده مبارک په زړه کښي داسې کومه خبره هم تيره شوی وی چه زه اوس په مهمو خبرو کښي مشغول او بوخت يم که د قريشو دا غتان په ښه ډول (طريقه) وپوهولي شم ګوندي وي چه دوی د اسلام په لوری راشي او د دوی له سببه نور ډير کسان هم مسلمانان شي او حال دا دی چه عبد الله بن ام مکتوم مسلمان دی او د هغه دیاره نور ډیر وقتونه هم شته چه په هغو کښی خپلی داسی یوښتنی وکړی او تعلیم حاصل کړی هغه نه ګوری چه که زه له دغی بااثرو او بارسوخو خلقو څخه سترګی واړوم او ده ته التفات وکړم نو ځما دا وضعیت به په هغو باندی لږ شاق تیر شی او شاید چه هغوی به بیا محما خبرو ته لکه اوس غور ونه نیسی. لنده ئی دا چه دوی منقبض شول او د انقباض نسی د دوی په وچولی (تندی) کسی سکاره شوی په دی خبره باندی دا آیت نازل شول. په روایاتو کښی راغلی دی چه وروسته له دی کله به چه دغه ړوند د حضرت رسول الله صلی الله علیه وسلم یه مخ کښی راتللو نو دوی به د ده زیات تعظیم کاوه او ورته ویل به ئی «مرحبا بمن عاتبنی فیه ربی».

# عَبَسَ وَتُوكِي أَنَّ جَاءَهُ الْأَعْلَى الْ

وچولی (تندی) تریو کړ (محمد) او مخ ئی وګرځاوه د دی لامله (له وجی) چه راغی ده ته ړوند (عبد الله او قطع ئی کړ کلام د محمد په منځ د ده او

#### د اشرافو د قریشو کښي)

تفسیر: یعنی د پیغمبر په وچولی (تندی) کښی د یوه ډانده له راتللو څخه ګونځی ولویدی او خپل مخ ئی تری واډاوه او ښائی چه ده ته د دی ډانده د معذوری د مات زړه او د طلب صادق لحاظ کول ډیر په کار و حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «دا خبره ګواکی د نورو په مخ کښی له حضرت رسول صلی الله علیه وسلم څخه ګله ده نو ځکه ئی د غائب په صیغه ذکر کړی دی په مخ کښی ئی پخپله رسول صلی الله علیه وسلم ته خطاب فرمایلی دی» محققین وائی چه دا د متکلم د تکرم او د استعیاء او د مخاطب د زیات شرافت او کرامت نښه ده چی د عتاب په وقت کښی هم مخامخ د دی خبری نسبت نه ورته کوی او په مخ کښی د خطاب په صیغه د التفات صنعت خطاب ورته کوی چه د اعراض شبهه ورکه شی، برسیره په دی هغه خبره له پخوانی خبری څخه نرمه پسته ده . والله اعلم.

# وَمَايُدُرِيكَ لَعَلَّهُ يَزُكَّى ﴿ اَوْيَذَكُو فَتَنْفَعَهُ الدِّكُرٰى ۗ وَمَايُدُرِيكَ لَعَلَّهُ يَزُكَّى ﴿ اَوْيَذَكُو فَتَنْفَعَهُ الدِّكُرٰى

او څه شی پوه کړی ئی ته (ای محمده له احواله د دی ړانده) ښائی چه هغه (ړوند) به پاک شی (په تعلیم د تا له معاصیو له بدو اخلاقو) یا به ذکر پند واخلی پس نفع به ورسوی ده ته ذکر پند (د تا).

تفسیو : یعنی هغه ړوند طالب صادق وه تاسی ته څه معلومه ده چه ستاسی د توجه له فیضه به د هغه حال زیات اصلاح کیده او د هغه نفس به لا پاکیده . یا به ستاسی کومی خبری د دوی په غوږونو کښی ځای نیوه ښائی چه ستاسی په اخلاص پوهولو څخه به هغه په یوه شی پوهیده او بله ورځ به ورته په کار ورتله.

# آمّامن استَغَنى ٥ فَأَنْتَ لَهُ تَصَدى ٥ وَمَاعَلَيْكَ ٱلْايَزُلِي ٥

او هر هغه څوک چه استغناء ئی کړی ده (پروا نه کوی د هدایت) نو ته هغه ته قصد کوی (د هغه د مسلمانی په فکر کښی ئی) او نشته پر تا باندی هیڅ الزام چه هغه پاک نشی (په اسلام سره).

تفسیر : یعنی هغه خلق چه د خپلی مغروری او متکبری او لوئی په سبب د حق پروا نه لری او لوئ هغوی ته اجازه نه ورکوی چه الله تعالیٰ او رسول الله صلی الله علیه وسلم ته سر ښکته کړی، ته ولی په هغوی پسی ګرځی او غواړی چه هرومرو (خامخا) هغوی مسلمانان شی او د هغوی د اسلام اثر په نورو هم ولویږی. حال دا دی چه د الله تعالیٰ له پلوه (طرفه) پر تاسی باندی هیڅ یو الزام نشته چه دا متکبر مغرور او لوئی خوښوونکی سړی ولی په لاره نه دی راغلی؟ په تاسی دا فرض ؤ چه هغوی ته دعوت او تبلیغ وکړی او دا کار تاسی وکړ زیات له دی نه د دی بی پروا متکبرانو په فکر کښی په دی اندازی لویدل په کار نه دی چه رښتینی طالبان او مخلص ایمانداران ستاسی له توجه څخه بی برخی پاتی شی. یا د داسی معاملی ظاهری سطحی ته کتلی، د خلقو په زړونو کښی داسی یو خیال پیدا شی چه د پیغمبر صلی الله علیه وسلم زیاده توجه لویانو بډایانو ته ده او غریبانو او بی و ځلو ته ئی فکر نشته. د داسی چتی (بیکاره) خیالاتو له خوریدلو څخه هغه بد اثرونه چه د اسلام په عام دعوت باندی لویږی له دی ګتی (فائدی) څخه خورا (ډیر) زیات تاوان لری چه تاسی د دی څو متکبرانو غتانو له مسلمانی څخه په خپل زړه کښی غوره کړی دی.

# وَأَمَّا مَنْ جَاءَكَ يَسُعَى ٥ وَهُوَيَخُسَى ٥

او هر هغه څوک چه راشي تاته په تلوار سره (لپاره د طلب د خير) حال دا چه دې ويريږي (له الله نه)

تفسیر : یعنی دغه د خیر طالب عبد الله بن ام مکتوم رضی الله تعالیٰ عنه له الله جل جلاله محخه ویریدی یا له دی محخه ویریدی چه ستاسی ملاقات به ورته نه میسر کیدی یا دا چه دی دوند دی له دی نه ویریدی چه خوک به ئی لاس ونه نیسی چه چیری ونه لویدی یا له کوم شی سره ونه لگیدی یا داسی خیال و کری چه زه د پیغمبر صلی الله علیه وسلم زیارت ته محم کیدی چه غلیمان (دښمنانان) په لاره کښی ماته محه ضرر راورسوی.

#### فَأَنْتُ عَنْهُ تَلَقَّى اللَّهِ

پس ته (ای محمده) له هغه (ړوند طالبالخير څخه) مخ ګرځوی (مشغوليږی تغافل کوی له کفارو سره خبری کوی).

تفسیر: حال دا دی چه له هم داسی سری څخه ګټه (فائده) واخلی او د اسلام دپاره کار وکړی. وائی چه هم دی ړانده ابن ام مکتوم ځغره واغوسته او د اسلام بیرغ ئی په اوړه کیښوده. او د قادسیی په جهاد کښی شریک شو تر دی چه په جهاد کښی ئی شهادت وموند رضی الله تعالیٰ عنه و ارضاه ! روایت دی چه حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د دی آیت له نزوله وروسته هیڅکله مخ نه و تریو کړی په مخ د فقراؤ کښی.

# كُلَّا إِنَّهَا تَذُكِرَةً أَهَّ فَنَنْ شَأَءُ ذُكَّرُهُ ١٠٠

مه کوه بیا داسی (ځکه چه) بیشکه دا (سورت) یوه تذکره پند دی (له جانبه د الله ټولو ته) نو هغه څوک چه غواړی ودی منی دغه (پند د قرآن)

تفسیو: یعنی که متکبر اغنیا قرآن کریم ونه لولی او د هغه پند ته غوږ کښینږدی نو ځان ته ضرر رسوی څکه چه قرآن مجید د هغو څه پروا نه لری نه تاسی ته ښائی چه دومره زیات د هغوی فکر وکړئ. پر تاسی باندی دومره دی چه خپل عمومی تبلیغ او پند ووایئ که څوک خپله گته (فائده) غواړی نو ځان دی پری پوه کړی او ودی لولی او عمل دی پری وکړی.

# رِقُ صُعُنٍ مُّكَرِّمَةٍ ﴿ مَّرُفُوْعَةٍ مُّطَهَّرَةٍ ﴿

(دغه قرآنی آیات لیکلی شوی دی) په پاڼو عزتناکو (عند الله په لوح محفوظ کښی) چه پورته دی په قدر او عظمت کښی پاک کړی شوی دی (له رسیدو د شیاطینو او له نورو ټولو عیبونو نه).

تفسیر: یعنی آیا د دی مغرور او لوئی خوښوونکی له منلو څخه د قرآن عزت او وقعت زیاتیږی؟ قرآن مجید خو هغه پاک کتاب دی چه آیتونه ئی په آسمان کښی نهایت معزز او لویه مرتبه لری او په پاکو پاڼو کښی لیکلی شوی دی او په ځمکه کښی هم اخلاصمن مسلمانان د هغه خورا (ډیر) زیات عزت او احترام ساتی او په ډیر تقدیس او تطهیر ئی په لوړو (اوچتو) ښو ځایونو کښی ږدی.

# بِأَيُدِي سَفَرَةٍ ﴿ كِرَامِرَ بَرَرَةٍ ۞

#### په لاسونو د (ملائکو) ليکونکيو عزتمنو نيکو.

تفسیو: یعنی هلته ئی پرښتی لیکی او سم له هغه سره وحی راځی او دلته ئی هم په پاڼو باندی لیکونکی او ټولوونکی د دنیا د خورا (ډیر) لویو سړیو او ښو خلقو څخه پرښته خوی د پاک الله بندګان دی چه هغوی د قرآن کریم د هر راز (قسم) تزئید، نفس او تحریف، تبدیل څخه ځانونه ژغوری (ساتی) او هغه تل همغسی پاک ساتی.

# قُتِلَ الْإِنْسَانُ مَا آكُفَرَ وَهُ

لعنت (هلاک) کړی شوی دی په (کافر) انسان چه څه شی کافر کړی ئی دی (ماعث کړی ئی دی په کفر).

تفسیر: یعنی د قرآن کریم غوندی د لوی نعمت هیڅ قدر او عزت ئی ونه پیژنده او د الله تعالیٰ حق ئی پر گای نه کړ. او له دی نه ئی هیڅ اندیښنه ونه کړه چه.

# مِنُ أَيِّ شُئٌّ خَلَقَهُ ﴿ مِنُ نُطْفَةٍ ۗ

له څه شی څخه پیدا کړی دی (الله) هغه (انسان فرمائی الله) له نطفی (قطری د منی) څخه.

تفسیو : یعنی که لو خه دغه انسان خپل اصل ته فکر وکړی چه دی له خه شی څخه پیدا شوی دی ؟ د یوه ناڅیز او بی قدر څاڅکی له اوبو څخه پیدا شوی دی چه هیڅ حس، شعور، حسن، جمال، عقل، کمال، ادراک، واک (اختیار) او نور په کښی نه و . او دا ګرد (ټول) شیان الله تعالیٰ له خپلی مهربانی څخه وربښلی دی چه اوس ئی عمومی حقیقت داسی ښکاری آیا ده ته دا لوئی، غرور څه مناسبت لری؟ او ښه نه ورښکاری او نه ښائی چه خپل اصلی حقیقت او د الله دا ګرد (ټول) انعام او اکرام هیر کړی؟ او د الله تعالیٰ د داسی پند ورکولو او وینا مورد وګرځی؟ څوک چه خپل ځان او حقیقت نه پیژنی او د الله تعالیٰ د دی ګردو (ټولو) احساناتو او نعمتونو قدر نه کوی نو داسی احسان هیروونکی ته شرم په کار دی .

# خَلَقَهُ فَقَدَّرُهُ اللَّهِ السَّبِيلُ يَتَّكَرُهُ الْأَوْتُرُ السَّبِيلُ يَتَّكَرُهُ اللَّهِ

پیدا کړی دی (الله) دغه (انسان) پس په اندازه ئی کړ ده لره (هیئت او صورت اندامونه د مور په نس کښی) بیا ئی لاره ورآسانه کړی ده ده ته (لاره د وتو د ده له ګیډی د موره).

تفسیر : یعنی لاسونه، پښی او نور ګرد (ټول) اعضاء او قواوی ئی له هم هغه یوه څامحکی اوبو څخه د مور په نس کښی د احسن الخالقین توب په اقتضاء په یوه ځان ته شکل او خاص اسلوب او اندازه ورجوړ کړی او هیڅ یو شی ئی نامناسب او خراب او خلاف له حکمت نه دی ورروغ کړی. بیا ئی لاره ورآسانه کړی ده ده ته یعنی د ایمان او د کفر د ښو او د بدو پوه ئی عه(۳۰)

ورکړه . يا دا چه د مور له نس څخه ئې په آساني سره راوويست.

#### ثُمِّ آمَاتَهُ فَأَقْبُرُهُ ﴿

بيا (الله) مر كر هغه (انسان لره) نو په قبر كښى ئى كيښود ده لره.

**تفسیو :** یعنی وروسته له مړینی څخه د هغه مړی د خښولو هدایت ئی ورکړ تر څو چه د ژوندیو په نزد بی حرمته نه شی.

#### ثُوِّ إِذَاشَاءَ أَنْثُرُهُ ۞

بیا هر کله چه اراده وفرمائی (الله د انسان د بیا ژوندیتوب نو ئی) ژوندی کوی ده لره (لپاره د جزاء).

تفسیر : یعنی هغه الله تعالیٰ چه یو علی انسان ته حیات او بیا ممات ورکوی او خبوی ئی اختیار لری چه هر وخت ئی وغواړی بیا ئی ژوندی کړی او له قبره ئی وباسی محکه چه اوس هم هیچا د هغه قدرت نه دی سلب کړی. په هر حال هغه څوک چه خلق پیدا کوی او دنیا ته ئی راولی بیا ئی وژنی او برزخ ته ئی بیائی او بیا ئی ژوندی کوی او د حشر په میدان کښی ئی ودروی. نو د داسی قادر او مقتدر ذات پند آیا د اعراض او انکار وړ (لایق) دی؟ چه ګرد (ټول) امور ئی په واک او اختیار کښی دی آیا د هغو نعمتونو سپکتیا کوم سړی لره ښائی؟ بلکه هر انسان ته لاژم دی چه د رب المنان د احسان قدر وکړی.

# كَلَّالَمَّا يَقُضِ مَا آمَرَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

بیخی نه دی کړی (کافر) هغه شی چه امر حکم کړی دی ده ته (دغه الله د هغه).

تفسیر: یعنی سری هیڅ کله د خپل خالق حق نه دی پیژندلی او هر څه حکم ئی چه ورکړی وی تر اوسه یوری ئی یه ځای نه دی راوړی.

تنبیه: ابن کثیر رحمة الله علیه «کلا لما یقض ما امره» له «ثم اذا شاء انشره» سره لگولی دی یعنی کله چه غواړی هغه ژوندی کوی او پورته کوی ئی. اوس داسی نه کوی څکه چه د دنیا د ودانی په نسبت د ده حکم (کونی) او (قدری) دی او دا ئی تر اوسه پوری پای (آخر) ته نه

دی رسولی، نو هیڅوک داسی نشی ویلی چه ولی اوس قیامت نه قائمیږی؟

# فَلْيَنْظُو الْإِنْسَانُ إِلَّى طَعَامِهُ اللَّهِ

نو ودی کوری انسان طرف د طعام خپل ته.

تفسیر : رومبی د انسانانو د پیدا کیدلو او م کیدلو ذکر اوس د هغه د ژوندون او د بقاء د سامان داسی یادونه کوی چه.

#### اللَّاصَيَبُنَاالُمَاءَ صَبَّالَهُ ثُوَّ شَقَقَنَا الْاَرْضَ شَقًالَهُ

بیشکه موند توئی کړی دی اوبه (له وریځو محخه) تویول بیا محیری کړی ده موند محکه محیرول.

تفسیر : یعنی د یوه تنکی واجه څه طاقت دی چه ځمکه څیری کوی او زرغونیږی دا د قدرت لاس دی چه ځمکه څیروی او هغه او نوری راز راز (قسم قسم) غلی، دانی، میوی او نور ترکودی (ترکارئی) او نباتات ځنی راوباسی.

# فَأَنْبُتُنَافِيهَا حَبُّا ﴿ وَ عِنْبَا وَتَضَبّا ﴿ وَرَبْتُونَا وَغَلُالُ اللَّهِ وَرَبْتُونَا وَغَلُالُ وَحَدَا إِينَ غُلُبًا ﴿ وَلَانْعَامِكُو ﴿ وَكِنَا إِنَّ غُلُمُ الْحُونَا لِهُمَّةً وَالْبًا ﴿ مُنْاعًا لَكُو وَلِانْعَامِكُو ﴿

بیا مو زرغونی کړی دی په هغی (ځمکی) کښی دانی او انګور او مڼه، ترکاری. او زیتون خوونه او خرما او باغونه ګڼ (له جهته د ډیروالی د ونو نه). او (تازه) میوی او (وچی میوی یا) واښه (ومو کړل دغه ټول څیزونه) دیاره د نفع د تاسی او د حیواناتو د تاسی.

تفسير : يعني ځينې شيان ستاسي په کار درځي او ځينې ستاسي د حيواناتو په کاريږي.

# فَإِذَا جَآءَتِ الصَّاحَةُ أَنَّ

#### نو کله چه راشی سخت آواز غوږونه کڼوونکی (د دوهمی نفخی).

تفسير : يعنى داسى سخت غړ چه په هغه غوړونه كنيږى له دى څخه مراد د نفخ الصور غړ دى.

# يَوْمَرَيفِرُّ الْمَرْءُمِنَ آخِيُهِ ﴿ وَالْمِهُ وَآبِيهِ ﴿ وَصَاحِبَتِهُ وَبَنِيْهِ ﴿ لِكُلِّ امْرِئُ مِّنَهُ وُ يَوْمَيِنِ شَكْنٌ يُغُنِيهِ ﴿

هغه ورځ چه تښتی به سړی له خپله وروره او له خپلی مور او له پلاره او له خپلی ملګری (ښځی) او له خپلو ځامنو. هر سړی لره له هغو څخه په دغی ورځی کښی به یو حال وی چه بی پروا کوی ئی (له نورو له احوالو نه).

تفسیر : یعنی په هغی ورځی کښی به هر څوک د خپل ځان په فکر کښی وی هیڅ یو له احبابو او خپلوانو څخه به د بل په فکر کښی نه وی بلکه له دی ویری چه بل څوک ځما نیکی وانځلی یا د خپل حق غوښتنه ونه کړی یو له بله تښتی.

# ۉۼٛٷڰؿۏڡؠؚؽؚؠؖڞڣٵٷ۠ڞٵڿڲ؋ؖۺؾۺڗڰڰ

ځينې مخونه به په دغې ورځې کښې روښانه (وی د ايمان له رڼا) خنديدونکې خوشاله به وی (په موندلو د کرامت چه مؤمنان دی)

تفسیر: یعنی د مؤمنانو له غیری څخه به خندا او خوشالی ښکاری چه شکر له عذابه خلاص او د الله تعالیٰ په کرامت سره مو اختصاص وموند او د ایمان له نوره به ئی مخونه روښانه وی او له دیره مسرته به خاندی او خوشاله به اوسی.

# ۅؘٷٛٛٛٛٛٛٷڰ۠ ؿؘۅٛؠؠۣؠۭ۬عؘڶؽۿٵۼۺڗڰ۞ۺۜۯۿڠۿٵڞٙڰڗڰ۠۞

او ځینی مخونه په دغی ورځی کښی په دوی باندی به ګرد وی پټ کړی به وی هغه مخونه (ګرد) ظلمت او توروالی.

تفسیر : یعنی د کافرانو په څیرو باندی به د غم او کدورت او خپګان دوړی بریښی او د فسق

او فجور ظلمت او تياره به ئي ښي توري کړي.

# أُولَيِكَ مُمُ الْكَعْرَةُ الْفَجَرَةُ ﴿

دغه تول (تورمخی) هم دوی دی (بی شرم) کافران فاجران.

تفسیو: یعنی بی حیا کافرو ته هومره چه وویل شی دوی له خپلی خبری څخه نه اوړی، نه له الله جلاله شرمیډی او نه له خلقو او نه له لوئی ورځی څخه ویریډی او په حقوق الله او حقوق العباد کښی خیانت او تری انکار کوی څرنګه چه دوی جمع کړی دی کفر سره له فجوره نو جمع به کړی الله تعالیٰ توروالی د مخونو سره ئی ګرد.

تمت سورة عبس بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة التكوير مكية وهى تسع و عشرون آية و فيها ركوع واحد رقمها (٨١) تسلسلها حسب النزول(٧) نزلت بعد سورة تبتت

د «التکویر» سورت مکی دی (۲۹) آیة یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۸۱) په نزول کښی (۷) سورت دی وروسته د «تبت» د سورت محخه نازل شوی دی.

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## إِذَا الشَّبُسُ كُورَتُ ۖ إِذَا الشَّبُسُ كُورَتُ ۗ

كله چه (د) لمر (رڼا) ونغښتله شي (نور ئي لاړ شي).

تفسیر : کواکی د لمر هغه اوپدی شغلی به چه تودوخی رنا ورڅخه وځی ونغښتلی شی او لمر به بی نوره شی او د خیدک (پنیر) چکی ته به ورته وی یا به هیڅ نه ښکاری.

#### وَإِذَا النَّجُوْمُ انْكُنَّارَتُ أَنَّ

او کله چه ستوری خر شی (یا راولویږی یه ځمکه).

تفسیر : یعنی ستوری به راولوییی او رڼا به نه لری.

# وَإِذَا الْجِبَالُ سُيِّرَتُ ﴿

#### او کله چه غرونه روان کړل شي.

تفسير : يعنى غرونه به له خپلو ځايونو څخه روانيږي او په هوا کښي به الوځي او ګرځي به.

#### وَإِذَ االْعِثَ الْمُعِلِّكُ ۗ ﴾

او کله چه د لسو میاشتو بلاربی اوښی خوشی کړی شی (اوښیانه به ورسره نه وی).

تفسیر : اوښ د عربو له ښو بودهؤ (خاروو) څخه دی او هغه اوښه چه د لسو میاشتو بلاربه وی او له هغی د شودو او جونکی (بچی) ځیکیدلو هیله (امید) نژدی وی پر دوی ډیر گرانه وی خو د قیامت د ویروونکی زلزلی په وخت کښی به د هغه نفیس او عزیز او گران مال پوښتنه به هم ونه کړه شی یا د هغه خاوند به دغومره خپه او پریشانه وی چه د داسی عزیز او گران مال له احواله به غافل وی یا دا چه وریځ به معطله کړه شی له بارانه. یا ځمکه پاتی کیږی له فصله دا خبر چه «د ریلونو او موترو او د طیارو او د نورو عصری نواقلو له تک او راتک څخه به اوښان نشی تللی» محض یو ظرافت دی.

# وَإِذَا الْوَكُونَ كُونُونَ كُونُونَ

او کله چه وحشی ځناوران راتول کړل شي (لپاره د قصاص اخيستو يو له بله).

تفسیر : یعنی هغه ځنګلی ځناوران به چه تل د سریو له ویری لری تنبتی له ډیری ویری ښارونو ته راځی او له کورنیو بودهؤ (څاروو) سره به ملګرتوب خوښوی لکه چه اوس هم ډیر ځلی د خوف او ویری په وقت کښی هم داسی لیلل کیږی څو کاله پخوا له دی نه د (هند) ګنګا او جمنا په سیند کښی سخت سیلاب راغی خلقو وکتل چه یو لوی تل اوبه وړی او په هغه باندی سریو بودهؤ (څاروو) مارانو او نورو ژوندیو ځانونه ټینګ نیولی دی او یو په بل باندی څه تعرض نه کوی هر یو د خپل ځان په فکر کښی دی پرته (علاوه) له دی د یخنځ په وخت کښی کله

عم(٣٠)

کله لیدلی شوی دی چه ځینی څیروونکی ځناوران کلیو او ښارونو ته ننوځی.

تنبیه : ځینو مفسرینو د «حشر» معنی مړه کول او ځینو مړه کول بیا ژوندی کول لیکلی دی والله اعلم.

# <u>ۅؘٳڎؘٳٳڶؚ۪۬ۼٵۯڛڿؚٙۯؾٛؖٛٛ</u>

او کله چه بحرونه سیندونه سره ګډ کړل شی (تریخ له خواږه سره یا ډیر سخت ګرم شی یا وچ کړی شی نو پکښی به پاتی نشی یو څاڅکی د اوبو).

تفسیو: یعنی د لویو لویو سیندونو اوبه به له ډیرو خوټیدلو څخه د بخار او براس په ډول (طریقه) کیږی چه د هغو له تودوخی څخه به په محشر کښی کفارو ته سخت ربړ (تکلیف) پیښیږی او د تناره په شان به د سیندونو له منځه سخت سوځوونکی اور او د بخار او بړاسونو غړوسکی پورته کیږی یا کله چه دریابونه بل کړ شی نو وګرځی اور.

# وَإِذَا النُّفُوسُ زُوِّجَتُ "

او کله چه نفسونه جوړه کړل شي (پيوست کړل شي ارواح له جثو سره يا يو ځای کړل شي هر څوک له مثل خپل سره نيکان له نيکانو بدان د بدانو سره)

تفسیر: یعنی مسلمان له مسلمان سره او کافر له کافر سره بیا هر راز (قسم) عمل کوونکی که بنه وی که بد لکه له خپل همجنس عمل کوونکی به سره مله شی د عقائدو، اعمالو، اخلاقو او نورو په اعتبار به له هر یوه څخه بیل بیل ټولگی جوړیږی یا دا چه ارواح به له خپلو اجسامو سره جوړه کړل شی.

# وَإِذَا الْمَوْءُدَةُ سُهِلَتُ كُلْإِيِّ ذَنْكٍ قُتِلَتُ قَ

او کله چه له جینځ ژوندی خښه کړی شوی څخه وپوښتیدله شی (داسی) چه په کومی ګناه وژلی شوی ده (دا جینځ).

تفسیو : د جاهلیت په عربو کښی قاعده وه چه پلار به خپله جینئ په ډیره بیرحمی سره ژوندی په ځمکه کښی خښوله. ځینو به د نیستی او غریبی، یا د هغی د واده د اخراجاتو له ویری داسی کول. او ځینی به له دی شرمیدل چه څنګه به خپله جینئ بل چاته ورکړم چه هغه می څوم

وباله شی قرآن کریم خبر ورکړ چه د دی مظلومانو په نسبت به هم په قیامت کښی پوښتنی وشی چه په کومه ګناه ژوندی خښی شوی دی؟ داسی ئی مه ګڼځ چه دا مو اولاد دی په دوی باندی مو هر څه چه زړه غواړی هغه کولی شی بلکه د اولادتوب له پلوه ستاسو دا جرم لا درنیږی.

# وَإِذَاالصُّحُفُ نُشِرَتٌ ﴿ وَإِذَا السَّمَا ءُ كُثِتَطَتُ ۗ ﴿

او کله چه اعمال نامی وغوړولی خواره کړی شی او کله چه آسمان د پوستکی په شان وویستلی شی (له خپله ځایه).

تفسیر: لکه چه د حیواناتو له حلالولو او پوستکی و ښکلو څخه وروسته د هغه ګرد (ټول) اعضاء او رګونه او پلی او نور ښکاری هم داسی د آسمان له پرانیستلو څخه وروسته ګرد (ټول) پاس شیان لیدل کیږی او د غمام نزول به وشی چه د هغه ذکر به نولسمه پاره کښی په «ویوم تشقق السمآء بالغمام» سره شوی دی.

## وَإِذَا الْجُحِيثُوسُ عِرَتُ ﴿ وَإِذَا الْجُنَّةُ أَزْ لِفَتُ ٣

او کله چه دوزخ بلی لمبی کړ شی (کافرانو ته) او کله چه جنت نژدی کړ شی (مؤمنانو ته).

تفسیر: یعنی کفارو ته دوزخ په ډیر زور او شور او بلو لمبو سره ورښکاره کاوه شی او جنت متقیانو ته ورنژدی کیږی چه د هغه ډول او سینګار به جنتیانو ته خورا (ډیر) ښه خوښوونکی او مسرت بښونکی وی نو په دغه وقت کښی.

#### عَلِمَتُ نَفْشُ مَّا احْضَرَتُ اللهُ

پوه به شی هر نفس په هغه شی چه حاضر کړی ئی وی (له خیر او له شره).

تفسیر : یعنی هر یوه ته به دا پته ولگیږی او ورمعلومه به شی چه له ده سره د نیکی یا د بدی څومره پنگه (ذخیره) او سرمایه شته چه له ځان سره ئی راوړی وی.

# فَلَا أُقْيِمُ بِالْخُنِّسِ الْمُكَوِّرِ الْكُنِّسِ اللهُ الْمُكِّنِ

عم(٣٠)

نو قسم خورم زه په (ستوريو) بيرته ګرځيدونکيو سمو تلونکيو پټيدونکيو باندي.

تفسیو : ډیر ستوری لکه زحل مشتری مریخ زهره او عطارد کله له مشرق څخه د مغرب په لوری کله سم کله کاږه ځی کله ګړندی او کله ورو خوځیږی کله د لمر کله د سپوږمی څنګ ته نژدی کیږی بیا څو ورځی پتیږی.

#### وَالَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴿ وَالصُّبْحِ إِذَا تَنَفَّسَ اللهِ

او (قسم خورم زه) په شپی کله چه راوخیژی مخ راوګرځوی (په تیارو خپلو سره) او (قسم خورم زه) په صبا کله چه سا ووهی راوخیژی (روښانه شی).

تفسير : يا كله چه شپه راشي يا لاړه شي. د «عسعس» لفظ دوه معنى لرى.

حضرت شاه عبد العزیز رحمة الله علیه لیکی کواکی لمر ته ئی په لامبو وهونکی کب او مهی سره تشبیه ورکړی او د لمر هغه وړانکی ئی چه له لمر څخه پخوا خیژی او خوریږی د مهی لکی ته مشابه او ورته کړی دی هغسی چه مهی په سیند کښی پټ تیریږی او د هغه له سا وهلو څخه اوبه تیندکی وهی او سره خوریږی هم دا راز (قسم) لمر هم پخوا تر سپیده داغ او لمر بریښی، ځینی وائی نه سهار له سا څخه مراد د سهار هغه نسیم او وږمه ده چه د پسرلی په موسم کښی له سپیده داغه راهیسی چلیږی.

تنبیه : د دی قسمونو مناسبت له راتلونکی مضمون او خبری سره دا دی چه د دی ستوریو تلل، ودریدل بیرته گرځیدل پتیدل او د پخوانیو پیغمبرانو د پرله پسی وحی د راتللو یوه نمونه ده چه تر یو مدت پوری د هغی له نښی پاتی کیدلو څخه وروسته د هغو پاتی کیدل او پتیدل شپی ته ورته دی په رښتیا سره چه هغه توره تیاره پیری چه د حضرت خاتم المرسلین د ولادت باسعادت څخه پخوا پر دنیا تیره شوی ده چه د حق او باطل فرق او توپیر (تفاوت) پکښی نه کیده او د وحی علائم او نښی پکښی نه ښکاریدلی د یوی توری شپی نمونه وه وروسته په نور سره لکه رڼا ورځ روښانه کړی ده گواکی د پخوانیو پیغمبرانو رڼا لکه د ستوریو رڼا وه او دا نور الاعظم او لویه رڼا لکه لویی پلوشی لرونکی لمر دی. څنګه ښه ویلی شوی دی.

فانه شمس فضل هم كواكبها يظهرن انوارها للناس فى الظلم حتى اذا طلعت فى الكون عم هدا ها العالمين و احيت سائر الامم انبيا دى لكه ستورى، د فضل لمر دى محمد

په رڼا د دوی تل درومي، خلق په لوری د احد

یه بعثت د محمد شوه ، دنیا توله منوره

سپین تور زیر او سور ټول منتفع شول له احمد

محینی علماء وائی چه د ستوریو دا سم او کور تک او پتیدل بیرته گرمحیدل په علم ملکوت کښی د پرښتو تک او راتک او پتیدلو ته ورته دی. د شپی تیریدل او د سهار راتلل د قرآن کریم په سبب د کفر او ظلمت لری کیدل او د هدایت د نور له ښو ښکاره کیدلو سره مشابه دی. سم له دی وینا سره د مقسم به مناسبت له مقسم علیه سره له لری ښکاری والله اعلم او د پاس قسمونو جواب دا دی چه الله اکرم شانه و اعظم برهانه داسی فرمائی:

# ٳٮۜۜٙ؋ؙڵڡۜٙۅؙڵۯڛؙۅؙڸٟڲڔۣؠؙۅۣۿٚۮؚؽڠؙٷۜۊٟۼڹؙۮۮؽٲڵڡۯۺ مؘڮؽڹٟ۞۠ۺؙڟٳۼڿٛڗۜٳؘڡؚؽڹۣۿ

بیشکه دا قرآن خامخا قول وینا د رسول عزتمن (جبریل) ده چه خاوند د قوت زور په نزد د څیښتن (خاوند) د عرش مرتبه والا دی منلی شوی دی هلته امین دی.

تفسیو: دا د حضرت جبرئیل علیه السلام صفتونه دی یعنی قرآن کریم چه د الله جل جلاله له لوری مونږ ته رارسیدلی دی د وصول دوه وسیلی لری یوه وحی راوړونکی پرښته جبریل علیه السلام دوهم محمونږ پیغمبر عربی حضرت محمد صلی الله علیه وسلم د دوی دواړو صفتونه داسی دی چه د هغو له ښکاره کیدلو څخه بیا هیچاته د قرآن مجید په منزل من الله او صداقت کښی هیڅ شک او شبهه نه پاتی کیږی. د یوی خبری په رښتیا منلو کښی لوی دلیل دا دی چه راوی ئی په اعلیٰ درجه سره ثقه، عادل ، ضابط، حافظ او امین وی او له هغه چا څخه چه روایت کوی د ده په مخ کښی عزت او حرمت لرونکی وی او خورا (ډیر) معتبر ثقات د هغه په امانت باندی ډاډه وی. کلی اعتماد ولری او د هغه خبری بی له وړاندی وروسته کولو څخه د زړه له کومی ومنی. دا گرد (تول) صفتونه په حضرت جبریل علیه السلام کښی شته عزتمن او کریم هغه څوک دی چه متقی او ډیره پاکی ولری او له الله تعالیٰ څخه خورا (ډیر) ویریدونکی وی «ان اکرمکم عندالله اتقلکم» په حدیث کښی دی (الکرم التقوی) ذی قوة اشاره ده کامل حفظ، ضبط او د بیان کامل قوت ته او د الله تعالیٰ په مخ کښی هغه د لوئی درجی خاوندی دی یعنی د گردو (تولو) پرښتو څخه د الله تعالیٰ په دربار کښی نژدی ځای لری د آسمان پرښتی د هغه حکم منی ځکه پرښتو څخه د الله تعالیٰ په دربار کښی نژدی ځای لری د آسمان پرښتی د هغه حکم منی څکه خبره ده اوس د بشری رسول خبری هم واوری.

# وَمَاصَاحِبُكُهُ بِمَجْنُونٍ ﴿

عم(٣٠)

او نه دی دا صاحب ملګری ستاسی (محمد) لیونی (لکه چه پری ګمان کوئ تاسو بلکه ښه پوه او هښیار دی).

تفسیر: یعنی له بعث پخوا تر مخلویښتو کلونو پوری تاسی له (محمد) سره لیدلی دی او په دی اوپده موده کښی مو د هغه د پتو او ښکاره ؤ خبرو تجربه کړی ده خو هیڅکله مو د هغه فریب دروغ او لیونتوب نه دی لیدلی او تل مو د هغه د رښتیا، امانت، عقل او پوه اعتراف او ستاینه (صفت) کوله اوس نو ولی بی سببه هغه ته لیونی او دروغجن ویل کیږی؟ لکه چه دا ستاسی هغه رفیق او ملګری نه دی؟ چه د هغه ګرد (ټول) احوال تاسی ته ښکاره دی نو اوس داسی سړی ته لیونی ویل آیا لیونتوب نه دی؟ بلکه لیونتوب دی!.

# وَلَقَدُوالا بِالْأُفِقِ الْمُبِينِ اللهِ فَي

او خامخا په تحقیق لیدلی و (محمد) هغه (جبریل د آسمان) په څنډه (غاړه) روښانه کښي.

تفسیو: یعنی په مشرقی څنډه (غاړه) کښی د هغی پرښتی یعنی جبریل علیه السلام بڼه ئی په اصلی صورت او ښه شان سره ولیده نو ځکه نشی ویلی چه د هغه په لیدلو کښی به څه تیرواته او مغالطه پیښه شوی وی. او هغه څوک ئی چه لیدلی په رښتیا سره پرښته وه پخوا له دی نه د «النجم» په سورت کښی راغلی دی «فاستوی وهو بالاقق الاعلیٰ».

#### وَمَاهُوعَلَى الْغَيْبِ بِضَنِيْنٍ ﴿

او نه دی دغه (محمد د وحی) پر پتو خبرو باندی بخیل (چه پتوی ئی او تعلیم د هغی تاسی ته نه کوی).

تفسیر: یعنی دا پیغمبر تاسی ته د هر راز (قسم) پتی خبری که په تیره که په راتلونکی پوری اړه (تعلق) لری خبر درکوی یا د الله تعالی د اسماؤ او صفاتو یا د شرعبه ؤ احکامو یا د مذاهبو د حقیقت او بطلان یا د جنت او دوزخ د خبرو یا له مړینی څخه وروسته د پیښو او په هغو پوری تړلی خبرو په درښوولو کښی لړ بخل هم نه کوی او څه اجرت او باړه نه غواړی نذرانی، بخشش او تعارف ته ئی سترګی نه دی نیولی نو بیا د کاهن لقب ولی ورته ورکاوه کیږی؟ کاهن د پتو خبرو د یوی وړوکی او جزوی خبری سره ډیر دروغ ګډوی او د هغه په درښوولو کښی دومره بخل کوی تر څو چه زیاته نذرانه او بخشش وانه خلی هغه نه وائی او یو

توری ئی له خولی څخه نه وځی د پیغمبرانو لوړ (اوچت) سیرت د کاهنانو له رټلیو اخلاقو سره څه نسبت نه لری.

# وَمَاهُو بِقَوْلِ شَيْطِن رَّحِيْمٍ ﴿

او نه ده دا (قرآن) خبره د شیطان رتلی ویشتلی شوی (په شغلو سره).

تفسیر: هیخ کله شیطان د هغو سو چارو سوونه نه کوی چه په هغو کسی د بنیادمانو گته (فائده) او د هغه ملعون تقبیح او مذمت وی بلکه دغه (قرآن مجید) د الله اکرم شانه واعظم برهانه حق کلام دی.

# فَأَيْنَ تَذْ هَبُوْنَ ۞

نو چرته ځئ تاسو (ای منکرانو کافرانو په دی انکار او په څنګ کولو کښی له قر آنه).

تفسیر: یعنی کله چه دروغ او لیونتوب تخیل، توهم، کهانت او نور گرد (تول) احتمالات لری شول نو پرته (علاوه) له حق او رستیا څخه نور څه پاتی شول بیا نو ای منکرانو دا سمه صافه لاره ولی پریږدی؟ او بی لاری ولی ځځځ؟.

#### إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرُ إِلَّهُ عُلَمِينَ ﴾

نه دی دا (قرآن) مگر ذکر پند دی (له جانبه د الله) دپاره د خلقو (انس وی که جن).

تفسیر: هغه گرد (ټول) احتمالات چه د قرآن کریم په نسبت ئی پیدا کړی، هغه گرد (ټول) سره غلط دی که تاسی د دی قرآن په خبرو او ښوونو کښی ښه فکر او جاج ووهئ. نو دا به درښکاره شی چه دغه قرآن ټول جهان ته ډیر ښه لار ښوونکی او مکمل دستور العمل دی چه په عمل کولو ئی د دواړو دارینو فلاح او گټی په لاس راځی. نه دی دا قرآن مگر ذکر پند دی له جانبه د الله اکرم شانه واعظم برهانه دپاره د خلقو مخصوصاً.

# لِمَنْ شَاءَمِنْ كُوْ آن يَسْتَقِيْمَ اللهُ

هغه چاته چه غواړی قصد کوی له تاسی د سمیدلو خپلو (داسی چه سم برابر لاړ شی پر لاره د الله تعالیٰ باندی).

تفسير : يعنى دغه قرآن مجيد په تيره بيا هغو لره پند دى چه په سمه لاره تلل غواړى، كوږ تك او عناد ئى نه وى خوښ ځكه چه داسى سړى له داسى پند څخه ډيره كټه (فائده) اخلى.

# وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا آنَ يَشَاءُ اللهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴿

او نه شئ قصد كولى تاسى (د سمى لارى) مكر هغه چه اراده وفرمائى الله (د قصد د تاسى د سمى لارى) چه رب پالونكى د (ټولو) عالميانو دى.

تفسیر: یعنی پخپله قرآن کریم پند دی ولی تاثیر ئی د الله تعالیٰ په مشیت پوری اړه (تعلق) لری چه ځینو باندی اثر کوی او په ځینو نورو باندی د ځینو نورو حکمتونو په سبب څه اثر نه کوی او نور استعدادات هغوی ته ورکوی.

#### تمت سورة التكوير بفضل الله القدير فلله الحمد والمنة

سورة الانفطار مكية وهى تسع عشرة آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٨٢) تسلسلها حسب النزول (٨٢)

نزلت بعد سورة «النازعات»

د «الانفطار» سورت مکی دی (۱۹) آیته یوه رکوع لری په نزول او په تلاوت په دواړو کښی (۸۲) سورت دی

وروسته د «النازعات» له سورته نازل شوی دی.

# بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# إِذَا السَّمَاءُ انْفَطَرَتُ فُو إِذَا الْكُوَ إِكِبُ انْتَثَرَتُ فُ وَإِذَا الْبِحَارُ فُجِّرَتُ فُ

او کله چه آسمان وچوی څیری شی او کله چه ستوری راولویږی تیت په تیت

عه(۳۰) الانفطار(۸۲)

(ګډوډ) شي او په هغه وقت کښي چه دريابونه ګډ شي (يو له بله سره او ټول يو درياب شي).

تفسیر : یعنی د ترخو اوبو سیندونه به سره وخوتیږی او د دی تندوبی له سببه به ترخی او خوږی اوبه سره کډی وډی شی.

# وَإِذَا الْقُبُورُيْعُ ثِرِتُ ۞

او کله چه قبرونه سره څیری لاندی باندی کړل شی (او مړی ژوندی تری رایورته کړل شی).

تفسیر : یعنی هغه شیان چه د ځمکی په منځ کښی وی د باندی به راغورځی او مړی به له خپلو قبرونو څخه (ژوندی) راوځی. هر کله چه وشی دا کارونه قیامت قائمیږی نو

# عَلِمَتُ نَفُسٌ مَّا قَرَّمَتُ وَأَخْرَتُ ٥

پوه به شی هر نفس (په دغه وقت کښی) په هغه خیر او شر خپل باندی چه وړه به شی پری ایښی وی.

تفسیر : یعنی هغه سی او بدی چاری چه کړی ئی وی یا ئی نه وی کړی د خپل عمر او منګ په اول کښی ئی کړی وی یا په آخر کښی د هغی نښی بیرته ورڅخه پاتی وی او که نه وی پاتی هغه ګرد (ټول) هلته د ده په مخ کښی راځی.

# يَايُّهُا الْإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَيِّكَ الْكَرِيْرِ ﴿

ای انسانه (کافره!) څه شی مغروره کړی ئی ته پخپل رب کريم باندی (چه کافر شوی ئی پری).

تفسیر: یعنی هغه کریم رب آیا د دی خبری وړ(لائق) و چه ته د خپل جهل او حماقته د هغه په حلم او کرم باندی ډاډه شوی سر به دی ورځنی غړاوه؟ تاته خو دا ښه وه چه د هغه له دی کرم څخه به شرمیدی او د حلیم له قهر څخه به ډیر ویریدی ولی چه الله تعالیٰ ډیر کریم دی خو ورسره منتقم او حکیم هم دی نو که دا تیرواته او غرور نه دی نو څه دی چه ته ئی په یوه صفت

پیژنی او له بل صفت ئی سترگی پتوی ..

#### الذِي خَلَقَكَ فَسَوْكَ فَعَدَاكَكُ

هغه (رب الکریم) چه پیلا کړی ئی یی ته نو برابر کړی ئی ته (یعنی اندامونه ئی پوره درکړی دی) پس برابر معتلل کړی ئی ته (په خلقت کښی).

تفسیر : یعنی پیدا ئی کر یو لاس په اندازه د بل سره او یوه سترګه په مقدار د بلی سره. په دی کښی اشارت دی دی ته چه هر کله دغه رب قدیر په دغه شان سره قدرت لری نو قادر دی په بیدا کولو سره لپاره د حساب او کتاب او جزاء او سزا حضرت شاه صاحب لیکی «جوړ ئی کر بدن او درسم ئی کر خصلت». یا مطلب دا چه په حکمت سره ئی ستا د اعضاؤ جوړښت او تناسب در سم کړی دی او ستا په مزاج او اخلاطو کښی ئی اعتدال درپیدا کړی دی.

## فَأَتِي صُورَةٍ مَّاشَأَءُرُكَبُكُ٥

په هر شان (کامل) صورت سره چه وئی غوښته ترکیب پیوند ئی کړی ته.

تفسیر : یمنی د کردو (تولو) په بنو (صورتونو) کښی له او ډیر توپیر (فرق) او تفاوت پیدا کړ او هر یوه ته ئی بیل رنگ، شکل او ډول عنایت کړ او په مجموعی ډول سره ئی انسانانو ته د نورو ساکښانو (جاندارو) په نسبت به بنه (شکل) ورکړه. ځینو پخوانیو پوهانو له دی څخه دا مراد اخیستی دی که الله تعالیٰ اراده فرمایلی وی له هغه څخه به ئی خر، سوډر، سپی او نور ځناوران جوړول سره له دی قدرته دا د الله تعالیٰ ډیره مهربانی او خورا (ډیر) احسان دی چه تاسی ته ئی د سری بنه (شکل) درکړه نو هغه الله تعالیٰ چه له تاسی سره ئی دومره ښیکنی (نیکئ) کړی او انعامات ئی دربښلی دی آیا د دی خبری وړ (لائق) دی چه سړی ئی امر او حکم ونه منی ۹ برهانه کرد (ټول) احکام له زړه ومنو.

# كَلَابَلُ تُكَذِّ بُؤْنَ بِالدِّيْنِ ٥

نه دی (دا غرور ستا مناسب) بلکه دروغ وایئ تاسی په ورځی د جزاء باندی.

تفسير : يعنى د تيروتلو بل هيڅ سبب نشته تاسى چه د جزاء ورځ نه منځ نو ځکه هر شى مو

چه زړه غواړی هغه کوی. او وایئ چه په مخ کښی د حساب او کتاب او پوښتنی ورځ نشته مونږ دلته هر څه چه کوو څوک ئی لیکی؟ او شمیر پسی ئی ګرځی؟ او محفوظ ئی ساتی؟ کله چه مړه شو دا تولی خبری پای (آخر) ته رسیږی.

# وَإِنَّ عَلَيْكُوْ لَخِفِظِيْنَ فَكِوامًا كَتِبِيْنَ فَيَعَلَمُوْنَ مَا تَفْعَلُوْنَ الْ

حال دا چه بیشکه په تاسی باندی خامخا ساتونکی ملائکی (د عمل، مقرر دی) عزتمنی (په نزد د الله) لیکونکی (د اعمالو د تاسی) پوهیږی (دغه ملائک) په هغه څه چه کوئ ئی تاسی.

تفسیو : یعنی دغه ملائکی چه کرام الکاتبین نومیړی د الله تعالیٰ داسی عزتمنی بندگانی دی چه نه خیانت او درغلی کوی او نه کوم کار نالیکلی پریږدی او نه له هغوی څخه ستاسی کارونه پتیږی. کله چه گردی (تولی) چاری داسی یو په یو په اهتمام سره لیکلی کیږی نو آیا دا گرد (تول) دفترونه هم داسی مهمل او بیکاره پری ښودلی شی؟ نه بلکه هرومرو (خامخا) په کار اچول کیږی او بیشکه د هر سړی عمل د هغه په مخ کښی راوړل کیږی چه د هغه ښه یا بده جزاء ومومی چه ښوونه ئی په تفصیل سره په دغه راتلونکی آیت کښی داسی شوی ده.

## إِنَّ الْأَبْرَارَكِفِي نَعِيمُونَ

بیشکه چه ابرار (نیکان-مؤمنان) خامخا په نعمتونو (د جنت) کښی دی.

تفسیر: چه هلته به تل هر راز (قسم) بخششونه او نعمتونه مومی او تل به خوشاله او آرام وی او د هیڅ یوه شی غم او اندیښنه به د جنتیانو سره نه وی. او نه به ئی له جنت څخه د وتلو او د راحت له قلته څه یروا وی.

# وَّ إِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَحِيْمٍ ﴿ يَّصُلُونَهَا يَوْمَ الدِّيْنِ ﴿ وَمَاهُمُ مَا مُنْمَ عَنْهَا بِغَا إِنِمَا إِنْ اللهِ مُن اللهِ مَن اللهِ مِن اللهِ مَن اللهِ مَالِمُ مَن اللهِ مَالِمُ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَن اللّهِ مَنْ اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهِ مَن اللّهُ مَن اللّهِ م

او بیشکه چه فجار بدکاران (کافران) خامخا په دوزخ کښی دی ننوځی دوی په هغه کښی په ورځی د جزاء کښی او نه به وی دوی هیڅ له هغه (دوزخ)

#### څخه پټيدونکي.

تفسیر : یعنی نه به په تیښته له دوزخه جلا (جدا) کیدی شی او نه به له ننوتلو څخه وروسته له هغه ځای ووځی بلکه تل به هلته په کښی وی.

# وَمَا اَدُرْكَ مَا يُومُ البِّيْنِ ﴿ ثُحَرِّمَا اَدُرْكَ مَا يَوْمُ البِّيْنِ ﴿ ثُمَّا اَدُرُكُ مَا يَوْمُ البِينِ اللَّهِ مِنْ البَيْنِ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ أَمْ مُنْ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّ

او څه شی پوه کړی ئی ته څه ده ورځ د انصاف جزاء بیا څه شی پوه کړی ئی ته څه ده ورځ د انصاف جزاء (یعنی بل څوک پری نه پوهیږی بی له الله نه. د جزا ورځ ده) هغه ورځ چه نه به وی مالک نشی کولی هیڅوک له هیچا سره هیڅ شی (د نفعی او د ضرر).

تفسیر: یعنی هومره چه فکر او جاج ووهی. او په غور او خیال کښی ډوب لاړ شئ بیا به هم د دی ویروونکی ورځی په پوره کیفیت باندی نه پوهیدئ اخو لنډه ئی دا چه دومره اوپوهیدئ چه په هغه ورځ به دا تول خپلوی او خیښی، آشنائی او یارانی ورکی شی او هر سړی به «نفسی! نفسی!» ناری وهی. هیڅوک به پرته (علاوه) د مالک الملک له امر څخه د بل چا شفاعت نه کوی عاجزی، چاپلوسی، صبر، او استقلال او نور هیڅ کار نشی کولی «الا من رحم الله».

## وَالْأَمْرُيُومَ إِن تِلْهِ اللَّهِ

#### او امر حکم په هغه ورځ کښې خالص الله لره دی.

تفسیر : یعنی لکه چه په دنیا کښی د ټولواک (حاکم) او باچا حکم په رعیت باندی او د مور او پلار خبره په اولادو باندی او د بادار وینا په نوکرانو چلیږی په هغه ورځ کښی به دا ټول حکمونه پای (آخر) ته رسیږی او د هیچا امر په بل چا باندی نه چلیږی او پرته (علاوه) د هغه مطلق شهنشاه او لوی ستر ټولواک (حاکم) له احکامه څنی بل څوک سا هم نشی وښکلی او هیڅ قوت او قدرت به نه لری او الله تعالیٰ به بی له ملتوبه او شرکته او د بل چا د ښکاره او پتی مرستی (مدد) محمده خپل احکام صادروی او ګردی (تولی) خبری ئی ژر تر ژره چلیږی او ګردی

(تولی) چاری به صورتاً او معناً ، حساً او مادتاً د الله تعالیٰ د قدرت به قبضه او لاس کنی وی. تمت سورة الانفطار بفضله تعالیٰ ومنه و کرمه

سورة المطففين مكية وهى ست و ثلثون آية و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٨٣) تسلسلها حسب النزول (٨٦)

نزلت بعد سورة العنكبوت وهي آخر سورة نزلت بمكة

د «المطففین» سورت مکی دی (۳۱) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۸۳) په نزول کښی (۸۲) سورت دی. وروسته د العنکبوت له سورته نازل شوی دی او د مکی سورتونو آخری سورت دی.

#### بِنُ اللَّهِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# وَيُلُّ لِلْمُطَفِّفِيْنَ ﴿ الَّذِيْنَ إِذَا الْتَالُوُ اعْلَى التَّاسِ يَسْتُوفُونَ ﴿ وَيُلِّ لِلْمُطَفِّفِي أَنَّ الْكَالُو الْمُعْدِينَ الْمُعَلِّمِ اللَّهِ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِّمِ اللَّهِ الْمُعَلِّمِ اللَّهِ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِّمِ اللَّهِ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِّمُ اللَّهِ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهِ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الللَّهِ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِّمِ الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِلَّمِ الْمُعِلَّمِ الْمُعِلَّمِ الْمُعِلَّمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمِ الْمُعِلَّمِ الْمُعِلِمِ الْمُعِلَّمِ الْمُعِلَّمِ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمِ الْمُعِلَّمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعِلَّمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعِلَمِ الْمُعِلَمِ الْمُعْلِمِ الْمُعِلَمِ الْمُعِلَمِ الْمُعِلَمِ الْمُعِلَمِ الْمُعِلَمِ الْمُعِلَمِ الْمُعِلَمِ الْمُعْلِمِ الْمُعِلَمِ الْمُعِلَمِ الْمُ

افسوس هلاک خرابی یا کنده د دوزخ ده کم کونکیو لره (په پیمانه او تول کښی) هغه (کسان) هر کله چه ځان ته اخلی پیمانه نو پوره اخلی او کله چه پیمانه ورکوی یا ئی تلی هغوی ته نو کمی کوی (پوره ئی نه ورکوی).

تفسیر : له خلقو څخه خو خپل حق او برخه پوره اخیستل بد او منعوم نه دی دلته د دی خبری بد ویل مقصود نه دی. بلکه د له ورکولو د منعت د تاکید دپاره دی. یعنی اگر که له ورکول په خپله فی نفسه هم منعوم دی خو که له دی سره د اخیستلو په وقت کښی د نورو بالکل رعایت نه کیږی نو دا لا منعوم دی پرته (علاوه) له رعایت کوونکی څخه چه که په هغه کښی یو عیب شته خو یو هنر هم لری نو دا دی په هغه پسی نو څکه د هغه هومبنی سړی عیب لا شدید شو څرنګه چه اصلی مراد د له ورکولو منعت دی نو څکه ئی دلته پیمانه او ژی او وزن، تلل دواړه یاد کړل تر څو خبره ښه ښکاره او جوته شی چه د پیمانه کولو او تللو د دواړو په وقت کښی له ورکوی. او څنګه چه پوره اخیستل پخپله فی نفسه کومه بده خبره نه ده. نو یو

ځلی ئی د تاکید دپاره یاد کړ. د پیمانی او اوژی (تول) تخصیص ښائی د دی دپاره وی چه په عربو په تیره بیا په مدینی منوری کښی زیاتره د کیل او پیمانی سره پیرودلو (اخیستلو) او پلورلو (بیع و شراء) رواج درلود (لرلو). پرته (علاوه) له دی د دی تخصیص نور وجوه هم شته.

# ٱڵڒؽڟڹؙٛٲۅڵڸٟڮٲ؆ٞٛؠؙٛؠٞۺۼؙۅٛؿٷن۞ٚڸؽۅٛڡۭۼڟؽۄٟ۞

آیا یقین نه کوی (ډیر اخیستونکی لږ ورکوونکی دغه) چه بیشکه دوی راپورته به کړل شی دپاره (د حساب) د لوئی ورځی (د قیامت).

تفسیر : یعنی که هغوی داسی خیال لری چه وروسته له مړ کیدلو بیا ژوندون شته او د الله تعالیٰ په مخ کښی د ګردو (ټولو) حقوقو او فرائضو او چارو حساب او شمیر ورکول حق دی نو هیڅ کله به ئی داسی حرکت او خوځیدل نه کول.

## يَّوْمَ يَقُوْمُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعُلَمِينَ ٥

هغه ورځ چه وبه دریږی خلق لپاره (د احکام) د رب د ټولو مخلوقاتو.

تفسیر : چه الله تعالیٰ کله تجلی کوی او څه وخت ځمونږ حساب او کتاب ګوری او په حق مو رسوی او څه وقت مونږ ته ځمونږ چاری او فیصلی رااوروی.

# كَلَّاإِنَّ كِتْبَ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِّيْنٍ ٥

داسی پکار نه ده (او نه دی کوی ډیر اخیستل او لږ ورکول په تجارت او غفلت له قیامت نه) بیشکه لیکلی شوی اعمال د فاجرانو (کافرانو) خامخا په سجین کښی دی.

تفسیر: یعنی له سره هسی کمان ونه کر شی چه داسی ورځ به نه راځی ځکه چه هغه ورځ هرومرو (خامخا) راتلونکی ده نو د هغی ورځی د راتګ دپاره د ګردو (ټولو) نیکانو او بدانو عملنامی لیکلی د کرام الکاتبین په دفترو کښی مرتب ایښودلی شوی دی. (اوس الله اجل شانه واعظم برهانه ویروی فاجران بالعموم او داسی فرمائی).

# وَمَا اَدُرْ لِكَ مَاسِجِّيُنُ ۞كِتَكُ مُّرْقُومُ۞

او څه شی پوه کړی ئی ته (ای محمده) چه څه دی سجین یو دفتر دی لیکلی شوی (د فجارو د اعمالو).

تفسیر : یعنی سجین یو داسی دفتر دی چه په هغو کښی د گردو (ټولو) دوزخیانو نومونه لیکلی شوی دی او د بندگانو د چارو لیکونکی پرښتی چه د هغوی د نامه یادونه په پخوانی سورت کښی وشوه د دی بدکارانو د مړه کیدلو او د عمل له پریکیدلو څخه وروسته د هر یوه سړی چاری په بیلو بیلو دفترو کښی لیکی او په دی دفتر کښی ئی داخلوی د هر یوه دوزخی د نامه دپاره یوه بیله علامه او نښه ایښودله شی چه هغه دوزخی دی او د هغه د لیدلو څخه هر څوک پوهیږی چه پکښی خیر نشته له څینو روایتو څخه دا ښکاری چه د کافرانو ارواح په هم دغه ځای کښی وی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی د هغو نومونه لیکل کیږی تر څو وروسته له مړینی هلته یوړل شی» ځینی پخوانی مفسرین وائی چه دا ځای تر اوومی ځمکی لادی دی الله تعالی اعظم برهانه په داسی خبرو ښه پوهیږی.

# وَيُلُّ يَوْمَهِنِ لِلْمُكَدِّبِ يَنَ ﴿ الَّذِيْنَ يُكَدِّبُونَ بِيَوْمِ الَّذِيْنَ يُكَدِّبُونَ بِيَوْمِ الدِّيْنِ ﴿ وَمَا يُكَدِّبُ بِهَ إِلَا كُلُّ مُعْتَدٍ آثِيُو ﴿

افسوس هلاک خرابی یا کنده د دوزخ ده په دغی ورځی کښی دروغ ویونکیو لره هغه کسان چه دروغ وائی په ورځی د انصاف جزاء باندی. او دروغ نه ګنی دغه (ورځ د جزاء) مګر هر یو له اندازی تیریدونکی ګنهګار.

تفسیو: هغه څوک چه د جزاء له ورځی څخه منکریږی په حقیقت کښی د الله تعالیٰ د ربوبیت او د هغه عدل، قدرت او حکمت او نورو صفاتو څخه منکریږی او هغه څوک چه د الله تعالیٰ له دی صفاتو څخه منکریږی نو هومره چه په ګناهونو کښی زړهور شی لږ ده. د «معتداثیم» یعنی له اندازی تیریدونکی ګنهگار بل بد عادت دغه دی چه:

## إِذَا تُتُلَى عَلَيْهِ الْنُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ شَ

کله چه ولوستلی شی په ده باندی آیتونه (د قرآن) ځمونږ نو وائی (جهلاً او عناداً چه دا) چتی (بیکاره) قصی دی د پخوانیو. تفسیر: یعنی کله چه قرآن کریم او د پند خبری آوری وائی داسی خبری به پخوانیو خلقو هم کولی اوس هم هغه پخوانی قصی او له کاره وتلی افسانی ویلی کیږی نو مونږ له داسی قصو او افسانو څخه کله ویریدونکی یو (العیاذ بالله).

# كَلَابَلْ مِنْ وَانَ عَلَى قُلُوبِهِمُ مَّا كَانُوْ الكُسِبُونَ ﴿

نه ده داسی (لکه چه وائی منکران) بلکه زنگ اچولی دی پر زړونو د دوی هغو ګناهونو چه ؤ دوی چه کول به ئی.

تفسیر: یعنی ځمونږ په آیتونو کښی هیڅ د شک او شبهی ځای او موقع نشته خبره خو دا ده چه د ګناهونو د کثرت او مزاولت څخه د هغوی په زړونو باندی زنګ لویدلی دی نو ځکه د صحیحه ؤ حقائقو انعکاس په هغو کښی نه کیږی. په حدیث کښی راغلی دی «کله چه سړی ګناه کوی یو تور تکی د هغه په زړه باندی پیدا کیږی که توبه ئی وکړه نو دا تکی لری کیږی که نه هومره چه ګناه کوی په همغه اندازه دا تکی پلنیږی او ارتیږی تر دی چه د ده زړه تک تور شی او د حق او د باطل هیڅ فرق او تمیز نشی کولی» د مکنبینو حال هم داسی وګنه چه له ډیرو شرارتونو څخه د دوی زړونه بالکل مسخ شوی دی نو ځکه په آیت او د الله تعالیٰ په خبرو او نښو باندی ملندی وهی او پری مسخری کوی (نعوذ بالله).

# كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ رَّبِّهِمُ بَوْمَهِنٍ لَّمَحُجُوبُونَ ٥

رښتيا ده چه بيشکه دوی به له (لقاء د) رب خپله په دغی ورځی (د قيامت کښی) هرومرو (خامخا) په حجاب کښی وی (نه به وينی الله)

تفسیر: یعنی د دی انکار او تکنیب د انجام او پای (آخر) څخه ښائی چه بی فکره نشی هغه وقت خامخا راتلونکی دی چه په هغه کښی مؤمنین د حق سبحانه و تعالیٰ په لقاء او لیدللو سره مشرفیږی او دا بدبختان به تری محروم او ممنوع او بی برخی پاتی کیږی.

ؿؙڗٙٳڹۜۿؙؙؗؗۄٝڶڝؘٵڵۅٳٳۼۘڿؽؚۄؚ۞ؿؙڗۜؽؚۊؘٵڷۿۮؘٳٳڷڹؚؽؙؙػٛڹٛؗٛ ؠؚ؋ؙؙڲڵڐؚڹٛٷؘؽ<sup>۞</sup>ػڵٙڒ پس بیشکه دوی چه دی خامخا ننوتونکی دی دوزخ ته. بیا به وویل شی (دوی ته چه) دا هغه (عذاب) دی چه وئ تاسی چه هغه به مو دروغ گاڼه انکار به مو تری کوو. له سره نه ده داسی.

تفسیر: یعنی د دی بدانو او نیکانو پای (آخر) او انجام هیڅکله یو شانی نشی کیدی او الله جلاله ابرارو سره دغسی معامله فرمائی:

# اِنَّ كِتْبَ الْأَبُرَارِ لَفِي عِلِيِّيْنَ فَوَمَّ الدَّرْكَ مَا عِلَيْتُوْنَ فَ كَالْمُورِ لَفِي عِلِيِّيْنَ فَوَمَّ الْدَرْكَ مَا عِلَيْتُونَ فَ كِنْكِ مَرْقُومُ فَ

بیشکه کتاب لیکلی اعمال د ابرارو نیکانو خامخا په علیین کښی دی. او څه شی پوه کړی ته (ای محمده) چه څه دی علیین؟ یو دفتر دی لیکلی شوی (د اعمالو د ابرارو).

تفسیر: چرته چه د جنتیانو نومونه لیکلی شوی دی او د هغو یا د ښو چارو پاڼی سره روڼی او ترتیب شوی دی پومبی د هغو ارواح هلته بیولی کیږی بیا ئی د خپلی هستوګنی اصلی ځای ته بیائی د دی ارواحو څه علائق او اړیکی به له قبر سره هم وی. ویل کیږی چه دا ځای پر اووم اسمان دی او د مقربینو ارواح به هلته هستوګنه لری والله اعلم.

## يَّشُهَدُهُ الْمُقَلِّ بُوْنَ اللهُ

چه ګوری حاضریږی هغه ته مقربان (د الله ملائکی او نور بندګان).

تفسیر : مقربی پرښتی یا د الله تعالیٰ مقرب بندگان په خوشالی سره د مؤمنانو اعمالنامی کوری او هلته به حاضر وی.

# إِنَّ الْأَبْرُ ارْكِفِي نَعِيْمٍ ﴿ عَلَى الْأَرْ آبِكِ يَنْظُرُونَ ﴿

بیشکه ابرار نیکان خامخا په نعیم لوی نعمت د (جنت) کښی دی پر (مکللو) تختونو باندی ناست ګوری (د الله لقاء او د جنت نعماء، او تری

#### متلذذ کیږی یا به ګوری دوزخیانو ته)

تفسیو: یعنی په خورا (ډیرو) ښو پالنګونو به ناست وی او په زړه پوری د جنت ښی ننداری به کوی او د الله تعالیٰ په لیدلو سره به خپلی سترګی رڼوی او زړونه به پری خوشالوی.

# تَعُرِفُ فِي وُجُوهِم نَضْهَ لَا النَّعِيْمِ أَنْ

پیژنی به ته (ای کتونکیه!) په مخونو د دوی کښی تازه کی د نعیم (تنعم د جنت).

تفسیر: یعنی د جنت له عیش او آرام څخه به د هغوی څیری داسی سی او ترؤتازه او بارونقی ښکاری چه هر لیدونکی به له لری پری پوهیږی چه دا کسان په خورا (ډیر) عیش، هوسائی (آرام) او راحت او تنعم کښی دی.

# ؽؙٮؙڡٞۅؘٛؽڡؚؽؙ ڗۜڿؚؽۊۣ؞**ۼٛؾٛۏٛ**ۄۣۨڿؚؠٝؗٛۿؙڡؚۺڰ۠

ورڅښولی شي (هغوی ته) له خالصو شرابو مهر کړيو شويو څخه چه مهر به ئي مشک وي.

تفسیو : حضرت شاه صاحب لیکی «چه په جنت کښی به د خورا (ډیر) خالصو شرابو ویالی د هر چا د کور د مخه وی. خو دا خورا (ډیر) ښه او نادر شراب دی چه سر به ئی تل مهر وی په جنتی مشکو سره ». لکه چه په دنیا کښی مهر په لاکو یا مومو یا خاورو یا ختو یا نورو شیانو باندی لګول کیږی کله چه د هغه ځای خاوری مشک دی نو په هغو باندی دا مهر لګاوه کیږی. دا ښیښه چه په لاس کښی واخیسته شی دماغ معطریږی او تر آخره پوری د خوشبوئی خورا (ډیر) ښه رائحه او وړم تری پورته کیږی.

# وَ فِي ذَالِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَفِسُونَ ۞

او په دغه (شرابو او نورو جنتی نعماؤ) باندی پس بایده دی چه رغبت وکړی رغبت کوونکی (په کولو د فضائلو او پریښودلو د رذائلو چه عجلت وکړی په حسناتو او ځان وساتی له سیاتو).

تفسیر : یعنی د دنیا ناپاک شراب د دی وړ (لاکق) نه دی چه کوم ښه سړی هغه ته رغبت وکړی. هو یواځی شراب طهور د دغی خبری لاکق او وړ دی چه په هغو باندی خلق ورمات شی او یو په بل باندی د هغو په څښلو کښی وړاندی والی وکړی (اللهم ارزقنا).

# وَمِزَاجُهُ مِنْ تَسُنِيُو ﴿ عَبْنَا لِيَّشُرَبُ بِهَا الْمُقَرَّبُونَ ﴿

او ګډون د هغه (شراب دی له اوبو د) تسنیم څخه دا (تسنیم) یوه چینه ده (په جنت کښی) چه څښی به له هغی څخه د (الله) مقربان.

تفسیو : یعنی مقرب خلق یواځی د دی چینی خالص شراب څښی او نیکانو ته به د دی شرابو که ورکول کیږی چه لکه ګلاب او نور په هغه شراب کښی ګډیږی.

### إِنَّ الَّذِيْنَ آجُومُوا كَانُوْ امِنَ الَّذِيْنَ امْنُوْ ايَضْحَكُونَ ﴿

بیشکه هغه کسان چه کافران شوی دی ؤ دوی په هغو کسانو باندی چه ایمان ئی راوړی ؤ خندل به ئی (مسخری به ئی پری کولی).

تفسیر: او پخپلو منځونو کښی به ئی په تمسخر او استهزاء سره داسی ویل چه د دی بی هوشانو په مغزو کښی څه یو چتی (بیکاره) خیال لویدلی دی چه د نن موجود او محسوس خوندونه او لذتونه د جنت په صباح موهومو چرتونو (خیالونو) او خیالی لذتونو باندی له لاسه وباسی (العیاذ بالله).

## وَإِذَا مَرُّوا بِهِمْ يَتَغَامَزُونَ اللَّهِ

او کله چه تیریږی منکران پر مؤمنانو باندی هغوی ته پخپلو منځونو کښی سره سترګکونه وهی (لپاره د استهزاء).

تفسیر: او یو تر بله په سترګو اشارتونه کوی او د حال او قال په ژبه پخپلو منځونو کښی سره داسی وائی چه وګورئ هم دوی بی عقلان او احمقان دی چه د جنت په پور (قرض) باندی د دنیا له نغدو څخه ځان بی برخی کوی (استغفرالله).

# وَإِذَا انْقَلَبُوٓ الِلَّهَ الْمُلِهِمُ انْقَلَبُوُ افْكِهِينَ اللَّهُ

او کله چه وګرځی خپلو کورونو ته (نو) ګرځی دوی خوشاله (خبری جوړوونکی په سبب د تمسخر او استهزاء پر مؤمنانو باندی)

تفسیو: یعنی په خوش طبعی او ټوکو په مسلمانانو باندی ملنډی وهی او په خپل عیش او عشرت باندی مفتون او مغرور شوی وائی چه ځمونږ عقیده او فکر ښه دی که نه مونږ ته دومره نعمتونه او هوسائی (آرام) ولی او له کومه رسیده.

# وَإِذَارَاوُهُمُ وَالْوَآاِنَ هَوُلاء لَضَالْوُنَ ﴿

کله چه وبه لیدل (کفارو) دغه (مؤمنان) نو ویل به ئی پخپل منځکښی چه بیشکه دغه (مؤمنان) خامخا بی لاری دی.

تفسیر: او گمراهان دی چه خامخا په زهد او ریاضت کښی خپل محانونه له لاسه ویاسی او د جنت موهومو لذتونو ته په اوسنی موجوده لذتونو باندی ترجیح ورکوی او په لاحاصل او بیگتی (بی فائدی) ربړو (تکلیفونو) باندی د حقیقی کمالاتو نوم ایښی دی آیا دا ښکاره گمراهی نه ده چه سړی د خپل عیش او آرام او هوسائی (راحت) او کور او کهول څخه مخ واړوی او په یوه سړی پسی رهی (روان) شی او خپل پلارنی دین پریږدی. (معاذ الله)

# وَمَاۤ أُرۡسِلُوۡاعَلَيۡهِمُ حٰفِظِيۡنَ ۗ

حال دا چه نه دی لیږلی شوی (کافران) پر دغو (مؤمنانو) باندی ساتونکی څارونکی.

تفسیو: چه شاهدی ووائی په هدایت او ضلالت د دوی دغه الله جل شانه واعظم برهانه فرمان او بیان دی چه دا کافران پر مسلمانانو باندی پیره داران نه دی مقرر شوی دا احمقان له خپلو بدو چارو څخه سترګی پتوی. او د هغوی د هر راز (قسم) حرکاتو کتنه کوی. د خپل ځان د اصلاح په فکر کښی نه لویړی او هغو کسانو ته چه په سمه لاره ځی ګمراه او احمق وائی.

# فَالْيَوْمُ الَّذِينَ الْمَنْوُامِنَ الْكُفَّارِيضَحَكُونَ ﴿

نو په نن (ورځ د قيامت کښي به) هغه کسان چه ايمان ئي راوړي دي په

#### كفارو باندى خاندى.

تفسیر: یعنی د قیامت په ورځ به مسلمانان په دی کافرانو پوری خاندی چه دا خلق څومره ناپوه و چه فانی او خسیس څیز ته ئی په ښو نعمتونو او پاتی کیدونکو نفیسو شیانو باندی ترجیح ورکوله. نو اوس څنګه په دوزخ کښی پراته دی؟ او د دائمی عذاب خوند څکی؟.

# عَلَى الْأِرَابِكِ يَنْظُرُونَ۞

پر مکللو تختونو باندی ناست گوری (د الله لقاء او د جنت نعماؤ ته) او تری متلذذ کیږی یا گوری کفارو ته چه څرنگه په عذابیږی.

تفسيو : يعني د خپلي خوشالي او د كافرانو د بد ژوند ننداري كوي.

#### هَلُ رُوِّبُ الكُفَّارُمَا كَانُوْ ايَفْعَلُونَ 🗟

بیشکه چه جزاء ورکړه شوه کفارو ته همغسی چه کول ئی (په دنیا کښی له معاصیو).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه په دنیا کښی ئی پر مسلمانانو باندی خندل نن د هغوی خپل حال د خندیدو لائق او وړ دی او مسلمانان د هغو په تیرو حماقتونو باندی خاندی.
تمت سورة المطففین بفضل الله تعالیٰ ومنه وکرمه

سورة الانشقاق مكية وهى خمس وعشرون آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٨٤) تسلسلها حسب النزول (٨٣) نزلت بعد سورة «الانفطار»

د «الانشقاق» سورت مکی دی (۲۵) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۸۱) په نزول کښی (۸۳) سورت دی

وروسته د الانفطار له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ مِن الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# إِذَا السَّمَا مُانْشَقَتُ أَوْلَذِنتُ لِرَبِّهَا وَحُقَّتُ أَن

کله چه آسمان شق خیری شی وچوی او واوری ومنی امر حکم د رب خپل او (دا آسمان) لائق وړ دی (د هغه الله حکم منلو ته).

تفسیر ؛ یعنی کله چه د الله تعالیٰ له خوا د محیریللو «تکوینی» حکم وشی آسمان به هغه تعمیلوی او منی ئی او آسمان د مقدور او مقهور کیللو له پلوه د دی خبری وړ (لائق) دی چه سره له دومره عظمت او رفعت او لوی والی او هسکوالی (اوچتوالی) د خپل خالق او مالک په مخ کښی غاړه کیږدی او د هغه په دی حکم منلو کښی هیڅ ونه وائی.

#### وَإِذَا الْأَرْضُ مُكَّتُ ٥

#### او کله چه ځمکه وغوړوله شي.

تفسیر: د محشر دپاره به ځمکه د ربر په شان جوړیږی او د هغی د مخ کرد (ټول) عمارات او غرونه او نور شیان لری کیږی تر څو په یوی مستوی سطحی باندی کرد (ټول) پخوانی او وروستنی خلق سره یو ځای او په یوه وخت کښی بی له بردی او حجاب او حائل څخه وکتی شی.

#### وَالْقُتُ مَافِيُهَا وَتَخَلَّتُ صُ

او د باندی وغورځوی هغه چه دننه پکښی وی له مړيو او خزائنو څخه او ښه خالی شي له ټولو اشياؤ نه.

تفسیر: په هغی ورځی کښی ځمکه خپلی خزانی او مړی او نور اجزا اله دننه څخه د باندی غورځوی او منځ ئی له هر هغه شی څخه بالکل تشیږی چه د هغو تعلق د بندګانو له حساب او کتاب او سره وی.

#### وَآذِنتُ لِرَيِّهَاوَ <del>'</del>فَقَتْ هُ

او واوری ومنی امر حکم د رب خپل او (دا محمکه) لائق وړ ده (د هغه الله حکم منلو ته)

تفسیو: کله چه ځمکه او آسمان د هغه الله تعالیٰ د ذات او د تکوینی حکم تابع او منقاد دی نو سړی ته کله ښائی چه د هغه لوی پروردګار له تشریعی حکم څخه سر وغړوی.

# يَاكِتُهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَّى رَبِّكَ كَنْ حًا فَمُلْقِيلُهِ ﴿

ای انسانه بیشکه ته عمل کوونکی ئی په پوره سعی سره تر وقت د رسیدلو رب خپل ته په عمل سعی کولو سره نو ته یو ځای کیدونکی ئی له دغه (خپل عمل او سعی سره او جزا ئی مومی خیر وی که شر).

تفسیر: یعنی د پروردگار په مخ کښی له رسیدلو څخه پخوا هر سړی له خپل استعداد سره سم او موافق مختلف او راز راز (قسم) ربرونه (تکلیفونه) گالی (برداشت کوی) څوک ئی په طاعت کښی زیار (محنت) گالی (برداشت کوی) څوک ئی په سر غړولو کښی ځان سټړی کوی که د خیر په لاره کښی وی یا د شر په لاره کښی هر رنگه ربړونه (تکلیفونه) وباسی اخر د خپل پروردگار حضور ته ورځی او د خپلو اعمالو او چارو نتائج به ووینی.

# فَأَمَّا مَنُ أُوْ تِيَ كِتْبَهُ بِيَمِيْنِهِ ٥ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِمَابًا يُمِيرًا ٥

پس هر هغه څوک چه ورکړه شی کتاب عملنامه د ده په ښی لاس د ده کښی نو ژر ده چه حساب به وکړ شی له ده سره حساب آسان.

تفسیر : آسان حساب دا دی چه په هره خبره باندی به تنقیدونه نه کیږی او یواځی د هغه پانی وړاندی کیږی او بی له بحث او مناقشی څخه به خوشی کیږی.

# وَّيَنُقُلِكِ إِلَّى آمُ لِهِ مَسْرُورًا ٥

او وبه ګرځی اهل خپل ته (په جنت کښی) خوشاله کړی شوی.

تفسیر: نه د سزا خوف وی نه د غصی ویره په ډیر امن او اطمینان سره د خپلو احبابو او اقاربو او مسلمانانو وروڼو ته وررسیږی. او له دوی سره په خوښی سره مشغولیږی او له هغوی سره کرځی.

# وَ امَّا مَنُ أُورِي كِتْبَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ فَ

او هر هغه څوک چه ورکړ شی کتاب عملنامه د ده وروسته تر شا د ده (په کیڼ لاس ئی).

تفسیر : یعنی ورکړه شی عملنامه په کیڼ لاس کښی د شا له لوری او پرښتی نه غواړی چه د ده هغه مخ ووینی نو په دی وسیله خپل زیات نفرت او کراهت له هغه څخه ښکاره کوی. کیدی شی چه مراد ئی داسی وی چه د دوی متی به تړلی وی نو ځکه ئی عملنامی د شا له لوری ورکولی کیږی.

### فسُون يَدْ عُواتُبُورًا الله

پس ژر به ناری کړی دی ای هلاکه ای هلاکه (ځما راحاضر شه! دا دی وقت دی).

تفسير : يعنى د عذاب له ويرى څخه به مرګ غواړى او د خپل هلاکت آرزو او تمنا به کوى.

# وَّيَصْلِي سَعِيُرًا شِإِنَّهُ كَانَ فِيُ آهُلِهِ مَسْرُورًا ﴿

او ننه به وځی دی بل اور (د دوزخ) ته چه بیشکه ؤ دی په (دنیائی) اهل خپل کښی خوشاله (په کفر او معاصی غافل له آخرته).

تفسیر : یعنی په دنیا کښی له آخرته بی فکره و د هغه عوض او رنج دا دی چه نن په سخت غم ککړ دی پرته (علاوه) له دی هغه کسان چه د دنیا د هستوګنی په وقت کښی د آخرت له ویری ویلی کینل هغوی نن بالکل ډاډه او په خوښی کښی دی. منکران هلته خوښ ؤ او مسلمانان دلته خوشال دی.

# إِنَّهُ ظُنَّ آنُ لَنْ يَنْحُورَا ﴿

بیشکه ده به یقین کاوه په دنیا کښی داسی چه دی به له سره بیرته نه گرځی (الله ته او منکر ؤ له بعثه)

تقسیر : د ده کله داسی خیال و چه یوه ورځ به د الله تعالیٰ په مخ کښی ودریږی او د یوی ذری شمیر جواب به ورکوی نو ځکه په ګناه او شرارت کښی داسی زړهور او دلیر وو. یعنی ده یه په دنیا کښی ګمان کاوه چه له سره به الله تعالیٰ ته رجوع ونه کړم او قیامت نشته! نه ده داسی بلکه

# بَلَى الله الله وَتَه كَانَ رِه بَصِيْرًا هُ

هو! دی رجوع کوی (هرومرو (خامخا) الله ته) بیشکه رب د ده دی په ده ښه پوه لیدونکی بینا.

تقسیر : یعنی له پیدا کولو گنی تر مرگ پوری به ئی دا کتل چه د ده روح له کوم گای څخه راغلی ده؟ او بدن ئی له څه شی څخه روغ دی؟ څه اعتقاد لری؟ عمل ئی څه دی؟ په زړه ئی څه گرځی؟ له ژبی ئی څه وځی؟ لاسونه، پښی بی څه کوی؟ څه ګټی؟ څه خوری؟ څه کوی؟ وروسته د هغه له مرګه د هغه روح چیری لاړ؟ د ده د بدن اجزاء په کوم کوم ځای کښی دی؟ او نوری پوښتنی. هغه الله تعالیٰ چه د سړی له احوالو څخه په دی اندازه خبر او د هر څیز په ګردو (تولو) خبرو او کلی او جزئی احوالو باندی پوه دی نو آیا څه ګمان کاوه شی چه هغه به دی

# فَلَا الْقُسِمُ بِالشَّفَقِ ﴿ وَالْكِيْلِ وَمَا وَسَقَ ﴿

پس قسم خورم په شفق سپینوالی د عشاء پس له سوروالی د ماښام او په شپه او په هغو (څیزونو) چه جمع کړی وی (شپی هغه په تیارو خپلو کښی)

تفسیر : یعنی سری او نور ساکنبان (جاندار) چه د ورځی له مخی د معاش په تلاش کښی د باندی گرځی او هر چیری په خپلو چارو کښی بوخت دی د شپی له لوری ټول سره یو ځای کیږی او هر یو په خپلو ځایونو کښی سره ټولیږی.

# وَالْقَمَرِ إِذَا النُّسَقَ اللَّهُ

او (قسم خورم) په سپوږمی کله چه پوره کامل شی.

تفسير : يعنى د څوارلسمى شپى سپوږمى چه د خپل كمال حد ته رسيدلى وى. (او جواب د

پاس قسمونو دا دی چه:)

# ڵؘؾۯڰڹؙؾۜڟؠؘڤٵۼؽؙڟ<u>ڹ</u>ۊۣ۞

خامخا سواره به شع وبه رسیږی تاسی ای خلقو یو حال ته وروسته له بل حال نه.

تفسیو: یعنی د دنیا په ژوندون کښی له مختلفو دورو څخه په تدریج سره تیر شوی په پای (آخر) کښی د مرګ پوړ (زینه) ده، بیا د برزخ عالم دی، وروسته قیامت، الله تعالیٰ پوهیږی چه په قیامت کښی د څه څه احوال ولیدل؟ او د څه څه مراتبو پریکول درجه په درجه په مخ کښی دی؟ لکه چه د شپی په اوله برخه کښی تر څو چه شفق وی یو شانته سره او سپینه رڼا وی نو دا رڼا فی الحقیقت او په رښتیا سره وی چه د لمر د پاتی شوی اثرات او اغیزی نښی دی چه پس له ورکیدلو د هغی د ظلمت بله دوره شروع کیږی چه هر شی په کښی پتیږی. په شپه کښی سپوږمی هم راخیژی چه درجه په درجه د هغی رڼا زیاتیږی، کمیږی او په څوارلسمی شپی کښی د پوره سپوږمی رڼا هغه توره تیاره فضا و رڼوی، ګواکی د انسانی احوال طبقات هم د شپی مختلفو کیفیاتو ته ورته او ورسره مشابه دی والله اعلم.

#### فَمَا لَهُمُولِايُؤُمِنُونَ۞

پس څه دی دغو (انسانانو ته) چه ايمان نه راوړی.

تفسیر : چه وروسته له مرګه دوی د الله تعالیٰ په طرف رجوع کوی او هم یو سخت مزل په مخ کښی دی چه هغه ته کافی توښه په کار ده.

# وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُنُّ الْ لَايَنْجُدُرُونَ ۖ ۖ

او کله چه ولوست شی په دوی باندی قرآن نو غاړه نه ږدی سجده نه کوی (دپاره د لوستلو ئی).

تفسیر: که د هغوی عقل پخپله دا حالات نشو موندلی نو لازم و چه د قرآن کریم له بیان څخه ئی ګته (فائده) اخیستلی خو پرته (علاوه) له دی د دوی حال دا دی چه د قرآن معجز بیان اوری خو هیڅ د هغه په مخ کښی د عاجزی او تذلل اظهار نه کوی تر دی چه مسلمانان د پاک الله تعالیٰ دا آیات اوری سجده کوی هغوی د هم دی تشی سجدی توفیق هم نه لری.

# بَلِ الَّذِينَ كَفَرُ وَايْكَذِّ بُونَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَايُوعُونَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَايُوعُونَ اللَّه

بلکه هغه کسان چه کافران شوی دی په الله دروغ ګڼی (قرآن). او الله ته ښه معلوم دی هغه څه چه دوی ئی پتوی په زړه کښی ئی ساتی (له کفر او نفاق).

تفسیر: یعنی یواځی دا خبره نه ده چه هغوی د الله تعالیٰ آیتونه آوری او سجده نه کوی او انقیاد او تذلل ته غاړه نه ږدی بلکه زیات له دی نه د هغو آیتونو تکذیب پخپلو ژبو سره هم کوی او د دوی له زړونو څخه چه په هغه کښی د تکذیب، انکار، بغض، عناد او د حق د دښمنی ډیرئ پرتی دی الله تعالیٰ ښه خبر دی

# فَبَشِّرُهُ وُبِعَنَا إِلِيَمِ

پس بشارت زیری ورکړه دوی ته په عذاب دردناک سره (په آخرت کښي).

تفسیر: یعنی زیری و کړئ په هغو باندی څه شی چه هغوی ګټی د هغی نتیجه او میوه به هرومرو (خامخا) هغوی ته رسیږی او د هغوی دا کوششونه او زیارونه به هیڅ نه ابته (خراب) کیږی او خامخا هغوی ته جزاء وررسیږی.

# إِلَّا الَّذِينَ الْمَنْوُ اوَعَمِلُوا السَّلِطَتِ لَهُ وَ أَجْرُ عَيْرُمَمُنُونٍ ﴿

مگر خو هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) هغوی ته دی اجر ثواب بی نهایته چه خلاصی او کمی نه لری.

تفسير : چه هيڅ کله پای (آخر) ته نه رسيږی او تل دائم او قائم او لا ينقطع دی.

تمت سورة الانشقاق بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة البروج مكية وهى اثنتان وعشرون آية و فيها ركوع واحد. رقم تلاوتها (٨٥) تسلسلها حسب النزول (٢٧) نزلت بعد سورة الشمس

د «البروج» سورت مکی دی (۲۲) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۸۵) په نزول کښی (۲۷) سورت دی

وروسته د «الشمس» له سورته نازل شوی دی

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### والسَّمَاءِ ذاتِ الْبُرُوبِينَ

قسم په آسمان چه خاوند د برجونو دی.

تفسیر: له برجونو څخه مراد هغه دولس برجونه دی چه په یوه کال کښی لمر په هغو کښی گرځی یا د آسمانی قلعی برجونه او برخی دی چه پرښتی پیری په کښی کوی یا هغه لوی ستوری دی چه په لیدلو سره هم په آسمان کښی ښکاری والله اعلم.

# وَالْيَوْمِ الْمُوعُوْدِ ﴿وَشَاهِدٍ وَمَشْهُوْدٍ ۞

او (قسم دی) په هغی ورځی وعدی کړی شوی (چه د قیامت ورځ ده) او (قسم دی) په هغی ورځی چه حاضریږی (چه ورځ د جمعی ده) او په هغی ورځی چه هغی ته ورحاضریږی (خلق چه ورځ د عرفی ده).

تفسیر: خلق په ګردو (ټولو) ښارونو کښی حاضریږی د جمعی په ورځ او د ګردی (ټولی) دنیا خلق سره یو ځای ټولیږی د عرفی په ورځ حج ته نو ځکه په روایتونو کښی راغلی چه (شاهد) د جمعی ورځ ده او (مشهود) د عرفی. برسیره پر دی د شاهد او د مشهود په تفسیر کښی ډیری خبری دی خو اوفق بالروایات هم دا خبره ده والله اعلم.

تنبیه: د قرآنی قسمونو په نسبت مو د القیامة د سورت په شروع کښی څه لیکلی دی ښائی هغه په هر ځای کښی دی ښائی هغه په هر ځای کښی په زړه ولرئ او له دی قسمونو څخه د قسم د جواب مناسبت دا دی چه د دی ګردو (ټولو) څخه دا ښکاری چه الله تعالیٰ مالک د امکنه ؤ او ازمنه ؤ دی او د داسی مالکالکل له حکم څخه پرته (علاوه) کار کوونکی د لعن او عقوبت مستحق او وړ (لائق) دی. او

جواب د قسم محذوف دی لکه چه پری دغه راتلونکی آیت دلالت کوی چه:

# قُتِلَ أَصْلِبُ الْأُخْدُودِ ﴿ النَّارِ ذَابِ الْوَقُودِ ﴿

وژلی شوی دی خاوندان د کندی د خندقونو د اور (په ځمکه کښی) چه خاوند د بلیدلو وه (په ګوګړو او په ډیرو لرګیو او په سړیو سره).

تفسير : يعنى مغضوب او ملعون شول هغه خلق چه لوى لوى خندقونه ئى كنستلى او له اوره ئى ډک کړی او ډير لرګی ئي پکښې واچول او ښه ئي سره کړل. د (اصحاب الاخدود) څخه مراد څوک دی؟ مفسرین څو واقعات وائی خو هغه قصه چه یه صحیح مسلم، جامع ترمذی، مسند احمد او نورو کښي ياده شوی ده لنډه ئې دا ده چه په پخوانيو پيړيو کښي کوم کافر باچا وو. چه له هغه سره يو كوډګر (ساحر) و كله چه د كوډګر مرګ نژدى شو، له باچا څخه ئى غوښتنه وکړه، چه يو هښيار او يوه هلک دی ماته راکړ شي چه زه دا خپل علم ورزده کړم او وروسته له ما څخه دا علم له لاسه ونه ځی يو هلک د دی کار دياره وټاکل (مقرر) شو چی هره ورځ به ئي د هغه کوډګر څخه سحر او کوډي زده کولي. د ده په لاره کښي يو عيسائي راهب وو چه د هغی پیړی په اعتبار د هغه دین حق و دغه هلک له هغه سره هم خپل تګ راتګ شروع کړ او په پټه ئې د هغه راهب دين ومانه او د هغه د فيض او کرامت له برکته د ولايت او کرامت خاوند شو یوه ورځ دی هلک ولیدل چه یو څیروونکی ځناور لکه ځمری یا پړانګ او نور لاره نیولی او خلقو ته ئی زیاته ویره او پریشانی وروړاندی کړی ده. هغه یوه تیږه (ګټه) په لاس کښي واخیسته او دعا ئی وکړه «ای اله! که د راهب دین حق وی نو ځما یه دی ډېره دا ځناور مر کړی» دا ئی وویل او تیره (گته) ئی وروغورځوله چه د هغی له اغیزی او اثر هغه ځناور له کاره ووت یه خلقو کښی یو لوی شورماشور جوړ شو چه دغه هلک ډیر علم لری یوه ډانده چه دا انگاځه او آوازه واوریده ورځنی وئی غوښتل چه «ځما سترګی رارڼی کړه!» هلک وویل «کوونکی زه نه یم هغه ځمونږ الله تعالیٰ دی که ته هغه منی او کفر پریږدی نو دعا درته کوم هیله (امید) شته چه ستا ستر کی رنی شی» لکه چه هم داسی هم وشوه . ورو ورو دا خبری گردی (ټولي) باچا ته ورسیدللي. باچا ورته په قهر شو هغه هلک راهب او ړوند ئې وغوښتل او وروسته له څه خبرو او اترو څخه ئې راهب او ړوند سره ووژل د هلک په نسبت ئې امر ورکړ چه هغه دی له یوه لوړ (اوچت) غره څخه یه رغړولو سره وواژه شی» خو د الله تعالیٰ په قدرت هغه کسانو چه دا هلک ئی د ځان سره بر غره باندی خیژولی ؤ هغوی پخپله له غره څخه ورغړیدل او دا هلک روغ رمټ بیرته راغي. بیا باچا امر ورکړ چه «هغه دی په سین کښي ډوب کړ شي!» هلته هم دا پیښه وروړاندی شوه او هغه ګرد (ټول) سړی چه له ده سره تللی ؤ ټول په سیند کښی ډوب شول او دی جوړ او روغ بیرته راوګرځید یه پای (آخر) کښی هلک باچا ته وویل زه د

عم(٣٠)

گان د وژلو چل دروسیم تاسی گرد (تول) سری په یوه میدان کښی سره تول کړی. د هغوی پر مخ کښی ما یو غرغره باندی وځړوی. او د دی لفظ په ویلو سره پر ما باندی غشی ولی «بسم الله رب الغلام» د هغه الله په نامه چه د دی هلک رب او پالونکی دی کله چه باچا داسی وکړه او هغه هلک د خپل رب تر نامه گار او مړ شو او خلقو دا عجیبه واقعه ولیدله تولو وویل (آمنا برب الغلام، ایمان مو راووړ د دی هلک په رب او پالونکی باندی) نو وزیرانو باچا ته وویل «وگورئ چه د هغی خبری په سبب چه دا گرد (تولی) چاری وشوی اخر ته هغه پیښه شوه . ډومبی به یو دوو سریو ایمان راووړ اوس خورا (ډیر) ډیر خلق مؤمنان شول» باچا زیات په قهر شو او د ډیرو لویو او ژورو خندقونو د کنستلو امر ئی ورکړ او هغه ئی ښه له اوره څخه ډک کړل او اعلان ئی وکړ «هر څوک چه ایمان لری او د خپل ایمان څخه لاس نه وباسی په هم دی کندو کښی دی وغورځاوه شی!» تر دی چه ډیر سړی په اور کښی وغورځول شول خو هیڅ یوه هم د خپل ایمان وغورځاوه شی!» تر دی چه ډیر سړی په اور کښی وغورځول شول خو هیڅ یوه هم د خپل ایمان څخه لاس وانه خیست یوه ایمان داره ښځه راوستله شوه چه په تی پوری ئی یو ماشوم وو او گمان کیده چه ښائی دا د خپل کوچنی (ماشوم) له ویری گان په اور کښی ونه غورځوی. خو د الله تعالیٰ په امر کوچنی (ماشوم) داسی ورغږ کړ «أمّاه اصبری فإنک علی الحق، مورکی! صبر کړه تعالیٰ په امر کوچنی (ماشوم) داسی ورغږ کړ «أمّاه اصبری فإنک علی الحق، مورکی! صبر کړه چه ته په حق باندی ئی!»

# إِذْهُ مُ عَلَيْهَا قُعُودٌ ﴿ وَهُ مُعَلِّى مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ ٥

کله چه دوی په (غاړو) د اور ناست ؤ او دوی په هغه چه کول به ئی په مؤمنانو باندی حاضر ؤ (او پخپلو سترګو ئی کتلی).

تفسیر: یعنی باچا له خپلو وزیرانو او مشرانو سره یو ځای د خندقونو په شاؤ خواؤ کښی ناست ؤ. او په ډیره بی رحمی او غټ زړه سره ئی د مؤمنانو د سوځولو ننداری کولی او د دی بدبختانو هیڅ زړه په دوی باندی نه خوړیده.

# وَمَانَقَهُوُامِنُهُمُ إِلَّا اَنُ يُؤْمِنُوا بِاللهِ الْعَزِيْزِ الْحَبِيُكِ اللَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَا فِي وَالْاَرْضِ وَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْ شَهِيْكُ ۞

او عیب ئی نه لیده له هغو (مسلمانانو) څخه مگر دا چه ایمان لرونکی ؤ په الله ډیر غالب قوی ډیر ستایلی شوی باندی هغه (الله) چه خاص ده لره ده باچائی کامل سلطنت د آسمانونو او د ځمکی (سره له آسمانونو او ځمکی ملکاً خلقاً و عبیداً) او الله په هر شی باندی شاهد دی.

تفسیر : یعنی د دی مؤمنانو قصور پرته (علاوه) له دی بل کوم شی نه ؤ چه هغوی به د کفر له ظلمت او تیارو څخه وتل او پر یوه لوی او د هر راز (قسم) ستاینی (صفت) وړ (لائق) الله تعالیٰ باندی به ئی ایمان راوړ چه سلطنت او باچائی ئی پر آسمان او ځمکه او پر هر شی باندی ده او په هر کوچنی (ماشوم) او لوی او ذری ذری باندی پوه او باخبر دی کله چه د الله تعالیٰ داسی بندګان یواځی په دی ګناه باندی چه هغوی ولی د یوه وحده لا شریک عبادت کوی په اور کښی سوځوی نو آیا دا ګمان کاوه شی چه داسی ظلم او ستم به بی بدل او انتقام پاتی کیږی او قهار الله به داسی ظالمان پخپل سخت قهر او غضب نه اخته کوی؟ حضرت شاه صاحب لیکی «کله چه د الله تعالیٰ قهر نازل شو همغه اور خور شو او هغه باچا ئی سره له وزیرانو او مشرانو او کور کهول وسوځاوه » خو په صحیحه ؤ روایتونو کښی د دی خبری ذکر نشته. والله سبحانه و تعالیٰ اعلم.

# إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُواالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَٰتِ ثُمَّ لَوُ يَتُوْبُوا فَلَا الْمُؤْمِنَٰتِ ثُمَّ لَوُ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ الْعَرِيْقِ قُ

بیشکه هغه کسان چه په فتنه کښی غورځولی وی ضرر ئی رسولی وی ایمان لرونکیو سریو ته او ایمان لرونکیو ښځو ته بیا ئی توبه نه وی ایستلی (او نه وی گرځیدلی له کفره) نو دوی ته دی (په آخرت کښی) عذاب د دوزخ او دی دوی ته عذاب د اور سوځوونکی.

تفسیر: یعنی په اصحابالاخدود پوری منحصر نه دی هغه سری چه داسی زیار (کوشش) کوی چه مؤمنان د الله تعالیٰ له لاری څخه ګرځوی لکه چه د مکی کفار ئی کوی او بیا له دی خپلو ناوړو حرکتونو څخه نه تائب کیږی هغوی ته هم د دوزخ داسی عذاب تیار دی چه په هغه کښی به ډیر زیات تکلیفونه وی او زیات تکلیف به په داسی سوځولو کښی وی چه د دوزخی زړه او وجود پکښی سوځی.

# إِنَّ الَّذِيْنَ الْمَنُوُا وَعَمِلُوا الصَّلِطَتِ لَهُمُ جَنْتُ تَعَرِيُ مِنُ تَعُتِهَا الْأَنْهُورُ \* ذلك الْفَوْزُ الْكَبِيُرُ شَ

عم(٣٠)

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) شته دوی ته جنتونه چه بهیږی له لاندی د (ونو او ماڼو د) هغو (څلور قسمه) ویالی دا نجات دی مراد موندل لوی.

تفسیر : یعنی د دی ځای له تکلیفونو څخه نه ویریږی وروستنی او لوی بری هغو لره دی چه د هغو په مخ کښی د دی ځای عیش او تکلیف دواړه هیڅ دی.

#### اِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيْكُ ﴿

بیشکه نیول د رب ستا خامخا ډیر سخت دی.

تفسیر : نو ځکه ظالمان او مجرمان نیسی او خورا (ډیر) سختی سزاوی هغوی ته ورکوی.

#### إِنَّهُ هُوَيُبُدِئُ وَيُعِينُ لَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

بیشکه هم دغه (الله) دی ظاهروونکی (د بطش خپل په کفارو) اول ځلی او بیا ظاهروونکی دی (د بطش خپل په کفارو) دوهم ځلی په (اخرت کښی یا) بیشکه هم دغه (الله) دی پیدا کوونکی اول ځلی (له نطفی نه) او بیا ئی راګرځوونکی دی (دوهم ځلی) یس له مرګه.

تفسیر: یعنی اول ځلی د دنیا عذاب او دوهم ځلی د اخرت ربر (تکلیف) (کذا فی الموضح). یا ئی دا مطلب دی چه هغه اول ځلی سړی پیدا کوی او دوهم ځلی وروسته له مړینی به ئی هم هم هغه بیا پیدا کوی نو مجرمان دی نه تیروځی چه هر کله چه ځمونږ په مړینی سره نوم او نښی ورکی شی بیا نو مونږ څرنګه ژوندی کیږو.

#### وَهُوَالْغَفُورُ الْوَدُودُ الْ

او هم دی دی ښه بښوونکی (د ګنهګارو مؤمنانو) محبت کوونکی (له مؤمنانو سره).

تفسیر: یعنی سره د ده د قهاری او کلک نیولو له صفته د هغه د بخشش او د مهربانی هم هیش اندازه نشته دی د حکم منونکیو بندگانو خطاوی او گناهونه بنیی او د دوی عیبونه پتوی

او په راز راز (قسم قسم) لطف او كرم او عنايت او شفقت سره ئى پالى.

# ذُوالْعَرْشِ الْمَجِيُدُ ﴿ فَعَالٌ لِمَا يُوِيدُهُ

خالق مالک د عرش دی لوی دی (په ذات او صفات خپلو کښی) ډير ښه کوونکی دی د هر هغه شي چه اراده ئي وفرمائي.

تفسیو: یعنی سم له خپل علم او حکمت سره د هر شی کول چه وغواړی ژر تر ژره هغه کوی هیچا لره حق نشته چه د هغه د چاری مخه ونیسی په هر حال بندګانو ته نه ښائی چه د هغه په انعام او اکرام باندی مغرور شی او نه ئی له انتقام څخه بی خوفه او بی پروا اوسی بلکه ښائی تل د هغه د جلال او جمال صفتونه دواړه تر سترګو لاندی ولری او په زړه کښی سره له ویری ورته هیلمن (ارزومند) هم وی او سره له امیده او هیلی او رجاء خوف او ویره هم ورځنی ولری.

# هَلُ اللَّهُ حَدِيثُ الْجُنُودِ ﴿ فِرُعُونَ وَتُمُودُ ﴿

آیا راغلی دی تاته (ای محمده!) خبر د (هغو) لښکرو چه فرعونیان او ثمودیان دی.

تفسیو: تر یوه مدت پوری د انعام ورونه د هغو فرعونیانو او ثمودیانو په مخ کښی وپرانستل شول او له هری خوا هغوی ته نعمتونه ورورسیدل بیا د هغوی د کفر او طغیان له سببه ډیر سخت کسات او انتقام له هغوی څخه واخیست شو.

## بَلِ الَّذِينَ كَفَرُ وَافِي تَكُذِيبِ اللهِ

بلکه هغه کسان چه کافران شوی دی (له قومه د تا) په دروغجنولو کښی دی (د تا عناداً او نه اخلی عبرت له یخوانیو څخه).

تفسیر : یعنی کفار له دی خبری څخه څه عبرت او پند نه اخلی او د الله تعالیٰ له عذابه هیڅ نه ویریږی برسیره پر دی دا ګردی (ټولی) خبری او پاک قرآن دروغ ګڼی او تل په هم دغو دروغو پسی ګرځی.

# ۊۜٲٮؾؙؖڎؙڡؚڹۊۯٳٙؠؚؠٛ<sup>ڰ</sup>ۼؽڟٛ

او الله په هر لوری د دی احاطه کوونکی دی (په علم او قدرت خپل سره نو تری نشی خلاصیدی هیڅ کله)

تفسیر : یعنی له دی دروغ ګټلو څخه هیڅ یوه ګټه (فائده) هغوی ته نه رسیږی خو د دی دروغ بللو هیداد (جزاء) هرومرو دوی ته رسیږی. دوی د الله تعالیٰ له واک (اختیار) او قبضی څخه هیڅ چیری نشی وتلی. او نه له سزا څخه ئی خپل ځانونه ژغورلی (ساتلی) شی.

# <u>ؠؘڶۿؙۅؘۊؙۯٳؽ۠ۼ۪ؖؽؽؙ</u>۠

بلکه دا قرآن دی شانداره لوی (لفظاً معناً اعجازاً به تولو کتابونو کښی نه ده داسی لکه چه گمان کوی کافران چه قرآن سحر شعر یا کهانت دی).

تفسير : يعنى د پاک قرآن دروغ بلل پوره حماقت دى قرآن مجيد داسى يو شى نه دى چه د دروغ بللو وړ (لاتق) وى يا د څو تنو ناپوهانو او احمقانو په دروغ گڼلو سره د هغه په لوئى او سترتوب كښى به څه نقصان او لړوالى پيښ شى.

# *ڣٛ*ڵۅؙ*ڿڰؖٚ*ۼٛۏڟٟؖۿ

#### لیکلی شوی دی په لوح محفوظ کښی.

تفسیر: په داسی یو ځای کښی چه هلته د هیڅ ډول (طریقه) تغیر او تبدیل او لاس وهلو هیله (امید) نشته او له هغه ځایه په ډیر حفاظت او اهتمام سره صاحب د وحی ته وررساوه شی لکه چه د (الجن) په دوهمه رکوع کښی داسی یو آیت لولو ﴿ وَاَتَّهُ یَسُلُكُ مِنْ یَلَیْ یَدَیْ یُهُ وَ کَنِی داسی یو آیت لولو ﴿ وَاِتَّهُ یَسُلُكُ مِنْ یَلَیْ یَدَیْ یُهُ وَمِنْ کَلِیْهُ وَمِنْ لَاوِی د ده د حفاظت او ساتنی دپاره داسی وسائل او سامان شته چه په هغه کښی هیڅ یو قوت او طاقت هیڅ یوه رخنه (نقصان) او کنډو نشی کولی.

تمت سورة البروج فلله الحمد والمنة

سورة الطارق مكية وهى سبع عشرة آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٨٦) تسلسلها حسب النزول (٣٦) نزلت بعد سورة «البلد»

د «الطارق» سورت مکی دی (۱۷) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۸٦) په نزول کښی (۳۶) سورت دی.

وروسته د «البلد» له سورته نازل شوی دی

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

## 

قسم دی په آسمان او په راتلونکی د شپی او څه پوه کړی ته چه څه دی تلونکی د شپی ستوری ځلیدونکی دی چه نه دی هیڅ نفس مگر په هغه باندی څارونکی ساتونکی شته. نو ودی ګوری انسان چه (اصلاً) له څه شی څخه بیدا کړی شوی دی.

تفسیو : یعنی له انسانانو سره پرښتی اوسیږی چه هغوی له بلاو څخه ژغوری (محفوظوی) یا ئی عمل لیکی (موضح القرآن) او په قسم کښی ښائی دی لوری ته اشاره وی هغه څوک چه په آسمان کښی ستوری ساتی نو په ځمکه کښی ستاسو د چارو ساتنه هغه ته کوم گران کار نه دی همغسی چه په آسمان کښی ستوری محفوظ دی او د هغو ښه ښکاریدل په شپه کښی وی هم داسی گردی (ټولی) چاری په اعمالنامو کښی اوس هم محفوظی دی مگر د هغوی ظهور خاص په قیامت کښی کیږی کله چه خبره داسی ده نو انسان لره ښائی چه تل د قیامت په فکر کښی وی که د ده یقین په قیامت باندی نه راځی او هغه مستبعد گڼی نو ښه غور او فکر دی وکړی چه پخپله دغه انسان له کوم شی څخه پیدا شوی دی (فرمائی الله اعظم برهانه چه).

## خُلِقَ مِنُ مَّا أَوْ دَافِقٍ 🖔

پیدا کړی شوی دی (انسان) له اوبو ټوپ وهونکیو څخه (په رحم کښی).

تفسير : يعنى له منيو څخه چه ټوپ وهلى وځى يا له هسى اوبو څخه چه ټولى كړى شوى وى

په رحم کښي.

## يَّخُوْجُ مِنَ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرَ آلِبِ٥

هسی اوبه چه راوځی له منځه د شاؤ (د سړيو) او له هډوکيو د سينو (د ښځو) څخه .

تفسیر: وائی چه د نارینه ؤ منی د دوی له شاگانو څخه او د ښځو منی د هغو له تترو (سینو) څخه راوځی ځینی عالمان وائی چه شا او تتر له گرد (تول) بدن څخه کنایه ده یعنی منی د نارینه وی که د ښځی د دوی له گرد (تول) بدن ځنی پیدا کیږی او بیا په ځغرد (تیزی) تری جلا (جدا) شی. په دی کنایه کښی د «صلب» او «ترائب» تخصیص ښائی د دی لپاره وی چه د منیو د مادی په حصول کښی رئیسه اعضاء (قلب، دماغ، کبد) یو خاص دخل لری چه د دوی له منځه د قلب او کبد تعلق او تلبس له «ترائب» سره زیات دی او د دماغ تعلق د نخاع (حرام مغز) په وسیله له «صلب» سره ښکاره دی والله اعلم.

#### إِنَّهُ عَلَىٰ رَجْعِهِ لَقَادِرُ ٥

بیشکه دغه (الله) په بیا بیرته ژوندی کرځولو د هغه (انسان) خامخا توانا قادر دی.

تفسیر: یعنی تر مرینی وروسته مو بیا الله تعالیٰ ژوندی راولی (موضح القرآن) حاصل ئی دا چه له نطقی څخه د انسان جوړول د هغه د دوهم ځلی د بیا ژوندی کولو څخه څه زیات عجیبه نه ده کله چه دا عجیب امر د هغه له قدرت کیدی شی نو جائز نه دی تر هغه د یوه لږ عجیب څیز له وقوع څخه انکار وکړ شی بلکه خامخا بیا ئی هم پیدا کولی شی.

#### يَوْمُرْثُبُلِي السَّرَآبِرُ اللَّهِ

په هغی ورځی کښی چه ښکارولی به شی (پکښی) پټ څيزونه.

تفسیر : یعنی کردی (ټولی) هغه پتی خبری چه د دوی په زړونو کښی وی ښکاریږی او د هیڅ یو جرم اخفاء به ممکنه نه وی.

## فَهَالَهُ مِنْ قُوَّةٍ وُلانَاصِينَ

نو نه به وی دغه (انسان) ته هیڅ قوت زور (چه ځان پری خلاص کړی له عذابه (او نه هیڅ ناصر مدد کوونکی (چه تری دفع کړی بلا)

تفسیر : په دی وقت کښی به نه مجرم د خپل زور او قوت په مرسته (مدد) خپله مدافعه کولی شی نه به نی څوک حمایت او ملگرتوب وکړی شی چه دی له سزا څخه وژغوری (بچ کړی).

#### وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ ﴿

قسم دی په آسمان خاوند د بیرته گرځیدلو (چورلیدلو).

تفسیر : یا قسم دی په وریځی باندی چه خاونده د باران ده یا په آسمان او ورښت راوړونکی باندی.

#### وَالْأَرْمُ ضِ ذَاتِ الصَّدُعِ الْ

او (قسم دی) په ځمکه خاونده د چاودلو (د سوری چه تری راوځی اوبه او گياه او نور).

تفسير : يعنى د محمكى له چاودلو څخه ونى واښه شينكى او نور د باندى راوځى. او جواب د قسم دا دى:

## ٳٮۧٛڎؙڵڡۜٙۅؙڷۏڞڷ۠۞ؖۊۜٙڡٵۿؙۅؘۑٳڷۿۯ۫ڸ۞

چه بیشکه دا قرآن خامخا وینا ده بیلوونکی (د حق او باطل) او نه دی دغه (قرآن) لوبی عبثی خبری مزاح توکی.

تفسیر : یعنی هغه خبری چه قرآن ئی د معاد په نسبت کوی د لوبو او د توکو خبری او د خندی او د خندی او د خندلو وړ (لائق) اتری نه دی بلکه د حق او د باطل او دروغو او رښتیا پری کړه او فیصله ده او بیشکه دغه یوه رښتیا خبره او یوه پای (آخر) ته رسیدلی معامله ده چه هرومرو (خامخا) راتلونکی ده .

عم(٣٠)

تنبیه: له دی مضمون سره د قسم مناسبت داسی دی چه قرآن کریم له آسمان څخه راځی. او په هغه چا کښی چه قابلیت وی هغه ډک او مالامال کوی همغسی چه باران له آسمانه راځی او ځمکه ښه زرغونه او ګټوره کوی. په قیامت کښی هم یو غیبی باران کیږی چه له هغه څخه به مړی ژوندی کیږی لکه چه دلته د باران د اوبو له توئیدلو څخه مړه او ویجاړه وچه کلکه ځمکه زرغونیږی او هر یو شی ئی د ننداری وړ (لائق) ګرځی.

## ٳڷؙؙؙؙؙٛٛٛٛٛٛؠؙڲڮؽۮؙۏؘؽڲؽٮٞٵۿؖۊٙڔڮؽۮڲؽػٲڰۧڣؘڡؚٙڸؚٳڶڬڣؚڕؽؽ ٲمُهڵۿؙؙؙۘۮؚ۫ۮؙۅؘؽؙڰٵڠ۫

بیشکه دوی کید چل کوی د چل کولو سره او وربه کړم زه هم د کید خپل سزا (دوی ته) سزا ورکول پس مهلت ورکړه کافرانو ته مهلت ورکړه دوی ته لږ (مدت).

تفسیر: یعنی کید، مکر، چل او فریب دروغ او درغلی کوی او د خلقو په زړونو کښی شبهی او شکوک وراچوی او په هر کیدونکی تدبیر سره غواړی چه د حق او حقیقت د ښکاریدلو او خورولو مخه ونیسی خو محما لطیف تدبیر هم چه هغوی ئی نشی احساسولی په پټه خپل کار کوی چه د هغوی ټول مکر او کید خراب او ویجاړ شی او د هغوی ټول چل او درغلی د هغوی په لوری وروگرځی نو اوس ته پخپله فکر وکړه چه د الله تعالیٰ د تدبیر په مقابل کښی د بل چالاکی او مکاری کار نشی کولی نو خامخا دا خلق پاتی ناکام خائب او خاسر کیږی نو محکه مناسب دا دی چه تاسی د هغو په سزا ورکولو کښی تلوار ونه کړی. او د دوی له شنیعه او قبیحه حرکاتو څخه خپه نشئ دوی ته سزا ورنه کړی او ښیره مه کوئ بلکه هغوی ته د څو ورځو له مخی ټال او مهلت ورکړئ او بیا گورئ چه د دوی نتیجه څه کیږی. (وکان ذلک قبل الامر ملقتال).

#### تمت سورة الطارق بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة الاعلىٰ مكية وهى تسع عشرة آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٨٧) تسلسلها حسب النزول (٨)

نزلت بعد سورة «التكوير»

د «الاعلیٰ» سورت مکی دی (۱۹) آیتونه یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۸۷) په نزول کښی (۸۷)

سورت دی وروسته د «التکویر» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

## سَيِّحِ اسْحَرَيِّكَ الْأَعْلَىٰ

پاکی بیان کړه د نامه د رب خپل چه (له ټولو څخه) ډیر لوی او ښه غالب دی.

تفسیو: په حدیث کښی راغلی دی «کله چه دا آیت نازل شو رسول الله صلی الله علیه وسلم وفرمایل (اجعلوها فی سجودکم، دا پخپلو سجدو کښی ووایئ!) نو څکه مونږ او ګرد (ټول) مسلمانان پخپلو سجدو کښی «سبحان ربی الاعلیٰ» وایو خدایه شکر».

#### الَّذِي خَلَقَ فَسَوْي ۖ

هغه (رب) چه پیدا کړل (ټول اشیاء) نو اجزاء اعضاء ئی برابر او بی نقصانه کړل).

تفسیو: یعنی هر هغه څیز چه جوړ کړی ئی دی پوره له حکمت سره دی او ښه ئی جوړ کړی دی د خواصو او صفاتو په اعتبار او د هغو ګټو (فائدو) لامله (له وجی) چه له هغه شی څخه مقصود دی د هغه پیدائش ئی په درجه د کمال سره رسولی دی. او داسی معتدل مزاج ئی وربښلی دی چه په هغه باندی ګرد (ټول) په زړه پوری منافع او فوائد مرتب کیدی شی.

#### وَالَّذِي قَتَّرَفَهَاي ۖ

او هغه (رب) چه اندازه ئی کړل (خیر او شر د هغوی) نو لاره ئی وروښوده (رب) چه اندازه کی وروښوده د کسب سره).

تفسیو : حضرت شاه عبدالقادر رحمة الله علیه لیکی «یعنی اول ئی تقدیر ولیکه بیا ئی سم له هغه سره دنیا ته راوست کواکی دنیا ته ئی د راتلو لاره وروښوده ». حضرت شاه عبدالعزیز رحمة

الله علیه لیکی «د هر سری دپاره ئی د کمال یوه اندازه ټاکلی (مقرر کړی) ده او بیا ئی هغه ته د کمال د حاصلولو لاره ورښوولی ده» په دی کښی نوری خبری هم شته چه مونږ د هغو په لیکلو سره خپلی دا خبری نه اوږدوو.

## وَالَّذِي أَخْرَجُ الْمَرْعِي ﴿ فَجَعَلَهُ غُثَآ الْمُوعِي ٥

او هغه (رب) چه را ایستلی ئی ده تازه ګیا له ځمکی څخه پس وئی ګرځوله هغه (شنه ګیاه) وچه توره.

تفسیر: یعنی دومبی تکه شنه واښه او ورشو په ځمکه کښی پیدا کوی بیا ورو ورو هغه وچ او توروی چه له هغو وچو وښو څخه هم حیواناتو ته خوراک ورکاوه کیږی او هم هغوی ته تر ډیر مدت پوری ذخیره کاوه شی تر دی چه وچ کښتونه (فصلونه) هم وروسته له ریبلو څخه په کار راځی.

## سَنُقْمِ ثُكَ فَلَاتَنُسَى ﴿ إِلَّا مَا شَكَاءُ اللَّهُ \*

ژر ده چه وبه لولو مونږ (په ژبه د جبريل) په تا باندی (قرآن ای محمده!) بيا به ئی ته نه هيروی مگر هغه چه اراده وفرمائی الله (د هيرولو ئی له تانه په منسوخ کيدلو).

تفسیو : یعنی لکه چه مونږ پخپل تربیت سره هر څیز په تدریج د هغه د مطلوب کمال ته رسولی دی په تا باندی به هم ورو ورو کامل قرآن لولو او داسی به ئی در په یاد کړو چه د هغه هیڅ یوه برخه در څخه هیره نشی پرته (علاوه) له هغو آیتونو ځنی چه د هغو بالکل هیرول مقصود وی چه دا هم یو راز (قسم) نسخ ده.

#### إِنَّهُ يَعُكُوُ الْجَهُرَوْمَا يَخُفَى ٥

بیشکه دغه (الله) ته معلوم دی (هغه څه قول فعل چه دی) ښکاره او هغه څه چه پټ دی (یعنی ټول شیان).

تفسیو : یعنی الله تعالیٰ ته ستاسی پت استعدادونه او ښکاره اعمال او احوال تول ښه معلوم دی او سم له هغو سره به له تاسی سره معامله کوی او هم دا شبهه ونه کړه شی چه هغه آیتونه چه یو

عم(٣٠)

ځلی نازل شوی دی نو بیا د هغو منسوخول او هیرول څه معنیٰ لری؟ د هغه په حکمت باندی احاطه کول د الله تعالیٰ کار دی چه په ټولو پټو او ښکاره ؤ خبرو باندی پوهیږی هغه ته معلوم دی چه کوم څیز لره ښائی چه تل پاتی وی؟ او کوم یو د دی وړ (لائق) دی چه د یو مخصوص مدت څخه وروسته پورته کړی شی ځکه چه اوس د هغه پاتی کیدل ضروری نه دی.

#### وَنُكِيِّرُكُ لِلْيُمْرِيُ ٥

او آسانوو د تا دپاره د شریعت آسانی (یا یادول د وحی یا توفیق در کوو تاته دیاره د آسانی لاری د شریعت).

تفسیر: یعنی د وحی یاد لرل به آسانیږی او د الله تعالیٰ د معرفت او عبادت او د مملکت او ملت د سیاست گردی (تولی) چاری به در اسانی کړی شی او ستا د بریالیتوب (کامیابی) له لاری څخه به گرد (ټول) مشکلات لری کړل شی.

## فَذَكِّرُانَ تَفَعَتِالذِّكُرُكُ<sup>ق</sup>ُ

پس ذکر پند ورکړه ته (ای محمده!) که فائده رسوی ذکر پند (یا پس پند ورکړه ته ای محمده!) په تحقیق فائده رسوی ذکر پند مؤمنانو ته (یا پس پند ورکړه ته ای محمده!) که فائده رسوی ذکر پند (که فائده نه رسوی).

تفسیر: یعنی کله چه الله تعالیٰ پر تاسی باندی داسی انعام وفرمایه نو تاسی هم نورو ته فیض ورسوی. او له خپل کمال څخه نور هم تکمیل کړی.

تنبیه: د از اَن تَقَعَتِ الْقِرْتِی اَن شرط د دی دپاره راوړی شوی دی چه وعظ او تذکیر هغه وقت کیدی شی چه د اوریدونکی له خوا د هغه د قبلولو کمان وشی او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د وعظ او تذکیر منصب د هر سری لپاره نه دی هو تبلیغ او انذار «یعنی د الله تعالیٰ د احکامو تبلیغ او د هغه له عذاب څخه ویرول» په هر سری باندی لاژم دی تر څو چه د الله تعالیٰ په بندګانو حجت قائم وی او د جهل او ناپوهی عذر پاتی نشی. دی ته په عرف تذکیر او وعظ نه وائی بلکه تبلیغ او دعوت وائی ښائی چه ځینو مفسرینو هم له هم دی جهته د دی آیت معنی لا په ښکاره الفاظو سره داسی لیکلی وی چه څو څو ځلی نصیحت وکړه که د یو ځلی پند فائده ونه کړی. او کیږی چه د (ان نفعت الذکری) شرط یواځی د تذکیر د تاکید دپاره وی یعنی که تذکیر چاته فائده ورسوی نو تاته ښائی چه تذکیر وکړی دا خو منلی شوی خبره ده چه په دنیا کښی تذکیر خامخا یو نه بل ته خو څه نفع او ګټه (فائده) رسوی لکه چه الله تعالیٰ فرمایلی

دى ﴿ وَقَرْبُوْلَ الْبِالْوَى شَعُمُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ نو معلق كول د يوه امر په داسى يو څيز باندى چه د هغه وقوع ضرورى وى د هغه امر د تاكيد موجب شو.

## سَيَنُ لَوْ مَنْ يَغِشَىٰ

ژر ده چه پند به واخلی هغه څوک چه ویریږی له الله (ځکه چه دی فکر کوی په دی کښی)

تفسیو : په پوهولو باندی خو هغه پوهیږی او له نصیحت څخه هغه ګټه اخیستی شی چه په زړه کښی ئه او دیره د الله تعالیٰ ویره وی او د خپل پای (آخر) او انجام لږ څه فکر وکړی.

## وَيَتَجَنَّبُهُا الْرَشْقَى ﴿ الَّذِي يَصْلَى النَّارَ الكُنْبِرِي ﴿ وَيَتَجَنَّبُهُا الْرَالكُنْبِرِي

او ډډه کوی له دغه (پنده نصیحته ښه شقی کافر) لوی بدبخت چه نه ئی قبلوی هغه (لوی بدبخت) چه ننوځی به اور لوی ته (د دوزخ په آخرت کښی).

تفسير: يعنى د هغه بدعمل او بدقسمت په برخه چه د دوزخ اور ليكلى دى هغه كله پوهيږى او له الله تعالىٰ او له خپله انجامه كله ويريږى چه د نصيحت په لورى متوجه شى يا د ښو خبرو په يوهيدلو كښى كوشش وكړى.

## ڎؙڗڵڔؠٮٛۅؙؿؙڣڶۅڵؽۼؽؽ<sup>®</sup>

بیا به نه مری په هغه (اور) کښی (چه راحت ومومی) او نه به ښه ژوندی وی (په کښی په ژوندون د راحت سره).

تفسیر: یعنی نه مرګ ورته راځی چه د هغه رېړونه (تکلیفونه) پای (آخر) ته ورسوی او نه ئی د هوسائی (آرام) ژوندون په برخه کیږی هو! داسی یو ژوندون به ولری چه د هغه په مقابل کښی به د مرګ غوښتنه کوی له داسی ژوندون څخه مو دی الله تعالیٰ وساتی.

## قَدُ اَفْلَحِ مَنْ تَزَكَّى ﴿

په تحقیق بری موندلی په مراد رسیدلی دی هغه څوک چه پاک شوی دی (په

#### ايمان سره له معاصيو).

تفسیر: یعنی له ظاهری او باطنی حسی او معنوی نجاستونو محخه پاک شی. او خپل قلب او قالب نی په صحیحه و عقائدو او فاضله و اخلاقو او صالحه و اعمالو او نافعه و چارو سره ښائسته کړی.

## وَذُكْرَاسُمَ رَبِّهِ فَصَلَّى ١

او ياد ئى كړ نوم د رب خپل (په تكبير سره) بيا ئى لمونځ وكړ (چه نښه د اسلام ده).

تفسیر: یعنی پاک او صاف شوی د تحریمی په تکبیر کښی ئی د خپل پروردگار نوم واخیست بیا ئی لمونځ وکړ. ځینی اسلاف وائی چه د تزکیی نه مراد له زکوة څخه دی چه دلته د هغه مطلب د فطر صدقه ده او له «ذکر اسم ربه» څخه د اختر تکبیرونه مراد دی. او په «فصلیٰ» کښی د اختر د لمانځه ذکر دی یعنی د اختر په ورځ کښی ئی اول صدقة الفطر سرسایه بیا تکبیرونه بیا لمونځ وکړ. ښکاره خو هغه ړومبنی وینا ده.

تنبیه: موند حنفیانو سم له بومبنی تفسیر سره له دی آیت شخه دوه مسئلی ایستلی دی. اول دا چه په تکبیر تحریمه کښی خاص د الله اکبر ویل فرض نه دی مطلق د رب داسی نوم ویل کافی دی چه د ده د تعظیم او د لوئی ښوونکی وی او د سړی په غرض او احتیاج اړه ونه لری هو! د الله اکبر ویل د صحیحه ؤ احادیثو په بناء سنت یا واجب کنلی شوی دی. دوهم دا چه د تحریمی تکبیر لمانځه لره شرط دی رکن نه دی محکه چه د (فصلیٰ) بالفاء عطف په «ذکو اسم ویه» باندی د معطوف او معطوف علیه یر کلی مغایرت دلالت کوی والله اعلم.

## بَكُ تُؤْثِرُونَ الْحَيْوَةَ الدُّنْيَا ﴿ وَالْاِخِرَةُ خَيْرٌ وَ اَبُعَٰى ۗ

(کفار د مکی مخ گرځوی لمانځه نه) بلکه تاسی غوره کوئ ژوندون لږ خسیس په آخرت جیر غوره دی (له دنیا نه) او (تل تر تله ښه) باقی دی.

تفسیر: یعنی دا سیکنه (فایده) تاسی ته ای منکرانو شخنگه حاصلیدی چه تاسی هیش د آخرت فکر نه کوئ بلکه د دنیا ژوندون او د دی ځای عیش، عشرت، هوسائی (آرام) او چرچی د اعتقاد یا د عمل له مخی یه آخروی چارو باندی زیاتی بولئ حال دا دی چه دنیا حقیره او

فانی او آخرت په زرهاؤ ځلی له هغی څخه ښه او پایه دار دی بیا د تعجب ځای دا دی هغه څیز چه د (کم) او (کیف) او نورو له پلوه بهټر دی هغه څنګه پری ښودی شی؟ او چټی (بیکاره) او خرابی چاری ولی غوره کولی کیږی؟.

## إِنَّ لِمِنَ الْفِي الصُّعُفِ الْأَوْلِ الشَّعُفِ إِبْرَاهِيْمَ وَمُوْلِي اللَّهِ عِلْمَ السَّعُ عِن الرَّوال

بیشکه دا خبری خامخا په صحیفو ډومبنیو کښی دی چه صحیفی د ابراهیم او (د) موسیٰ دی.

تفسیر: یعنی دا مضمون چه له ﴿ قَدَّالْتُحَمِّنَ ثَنَّ ﴾ څخه تر ﴿ وَالْآخِرَةُ خَیْرُو ٓ اَبْغَی ﴾ پوری دی په پخوانیو کتابونو کښی هم لیکلی شوی دی او هیڅ وقت منسوخ شوی او بدل شوی نه دی نو په دی اعتبار لا تینګ او مؤکد شو.

تنبیه: په ځینو ضعیفو روایتونو کښی راغلی دی چه پر ابراهیم علیه السلام لس صحیفی او پر موسیٰ علیه السلام باندی برسیره پر توریت هم لس صحیفی نازلی شوی دی الله تعالیٰ ښه پوهیږی چه دا خبری به تر کوم ځای پوری صحیحی وی.

#### تمت سورة الاعلىٰ بفضل الله تعالىٰ ومنه وكرمه

سورة الغاشية مكية وهى ست و عشرون آية و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٨٨) تسلسلها حسب النزول (٦٨) نزلت بعد سورة «الذاريات»

د «الغاشیة» سورت مکی دی (۲۱) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۸۸) په نزول کښی (۸۸) (۸۸) (۲۸) سورت دی.

#### بِنُ إِللَّهِ الرَّحِيْمِ اللَّهِ الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

## هَلُ ٱللَّكَ حَدِيثُ الْغَاشِيَةِ اللَّهِ الْعَاشِيةِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا

په تحقیق راغلی دی تاته (ای محمده!) خبر د پتوونکی (د خلقو په سختیو خیلو سره چه قیامت دی).

تفسير : يعنى هغه خبره د اوريدلو وړ (لائق) ده چه پتوونكى د خلقو دى په هيبتونو او په سختيو خيلو كښي.

تنبیه : (له غاشیی پتوونکی) څخه مراد قیامت دی چه پر ګردو (تولو) مخلوقاتو باندی چاپیریږی او د هغه به اثر به پر ګردو (تولو) مخلوقاتو باندی محیط وی.

# ۅؙؙٛۘۘۘۼۅؙڰ۠ؾۘۅٛڡؠٟۮٟڂٵۺؚۼڎ<sup>ؙٛٚڴ</sup>ٵڡؚڶڎؙؖؾ۠ٳڝڎؙٛٛٛٛٛٛ

ځینی مخونه به په دغه ورځ (د قیامت) کښی ویریدونکی او ذلیله وی رېړ (تکلیف) ایستونکی رنځ راښکوونکی به وی.

تفسیر: یعنی په آخرت کښی به ربر (تکلیف) ایستونکی د ربر (تکلیف) ګاللو (برداشت کولو) په سبب ستری او ستومانیږی ځینی وائی چه د (عاملة ناصبة) څخه د دنیا حال مراد دی یعنی څومره خلق دی چه په دنیا کښی زیارونه (کوششونه) کوی او ربرونه (تکلیفونه) ګالی (برداشت کوی) تر دی چه ستری کیږی خو کله چه دا ګرد (تول) ربرونه (تکلیفونه) د حق په لاره کښی نه دی نو ځکه ګرد (تول) ابته (خراب) او بیکاره ځی دوی دلته تکالیف ګالی (برداشت کوی) او هلته هم په مصیبتونو باندی آخته کیږی او «خسرالدنیا والآخرة» هم دی ته وایه شی حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «کفار په دنیا کښی ډیر زیارونه (کوششونه) کوی خو د الله تعالیٰ په دربار کښی هیڅ نه منل کیږی».

## تَصْلَى نَارًا حَامِيَةً ﴿ ثُنْتُ فَي مِنْ عَيْنِ النِيةِ ٥

ننوځی به اور ډیر ګرم ته ورڅښل کیږی به پری له چینی ډیری ګرمی څخه (په وقت د غلبی د تندی کښی).

تفسیر: یعنی کله چه د دوزخ تودوخی د هغوی په باطن کښی سخته ګرمی پیدا کړی دوی بی اختیاره «تړی یو تړی یو» ناری وهی چه ښائی د اوبو له څښلو څخه به د دوی دا تنده ماته شی دلته به د یوی یشیدونکی چینی له اوبو څخه دوی ته اوبه ورکولی کیږی چه د هغو له څښلو څخه به د دوی شونډی ورتیږی او کولمی به ئی توټی لویږی او بیا به ژر جوړیږی او هم داسی به تل په عذاب ککړ وی (العیاذ بالله).

## لَيْسَ لَهُ وُطَعَامُ إِلَّامِنُ ضَرِيعٍ اللَّهِ

نه به وی دوی ته طعام خواړه مگر له اغزی لرونکی ترخی ونی څخه.

تفسیر: ضریع یوه اغزی لرونکی ونه ده په دوزخ کښی چه پخپل تریخوالی کښی له شیرق یا له مصبر څخه زیات بد خونده او مرداره او په گرمی کښی له اوره توده ده کله چه دوزخیان له لوړی څخه په عناب شی او «وړی یو! وړی یو!» ناری وهی نو دا (ضریع یا ایلوی یا شبرق او مصبر) دوی ته ورکول کیږی.

## ڒؽؙڛ۫ؽٷڵٳؽۼ۫ؽ۬<u>ؠڽؙڿۅٛ؏</u>۞

چه نه به غربوی بدن (د دوزخی هغه ضریع) او نه دفع کوی هیڅ لوړه (له دوی نه هغه ضریع).

تفسیر : له خوړلو محخه یواځی خوند او لذت اخیستل یا د ځان محربول یا د لوړی لری کول یا بل مقصد وی د (ضریع) له خوړلو محخه دا خبری هیڅ نه حاصلیږی د خوند او لذت نشتوالی خو د هغه له نامه محخه ښکاره دی د نورو دوو فائدو نفی تصریحاً په دی آیت کښی ذکر شوه. لنډه ئی دا چه هیڅ یو لنیذ او مرغوب طعام او خواړه هغوی هلته نه مومی تر دی محایه پوری د دوزخیانو د حال بیان ؤ اوس د دی په مقابل کښی الله اکرم شانه واعظم برهانه د جنتیانو ذکر داسی فرمائی،

## ۯۼٛٷڰؙؾٞۏؙڡؠ۪ؽ۪ تَاعِمَةُ۞ڷؚٮٮۼڽۣۿٲڒٳۻؽ<sup>ڎ</sup>۞

ځينې مخونه به په دغې ورځې کښې ښائسته او تازه وې پخپل کوښښ باندې (چه ئي کړې وې په دنيا کښې) راضي خوشاله به وې (په آخرت کښې)

تفسير : يعنى خوښ به وى چه د دوى زيار (كوشش) په ځاى شو او د خپلو ريړو (تكليفونو) او د زحمتونو كته (فائده) ئى په خه ډول (طريقه) سره بيا موندله.

#### فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴿ لَا تَسْمُعُ فِيهَا لَا غِيةً أَنَّ

په جنت لوړ (اوچت) شانداره کښی به وی. نه به اوری په هغه (جنت) کښی کومه چتی (بیکاره) خبره.

تفسیر : یعنی په جنت کښی هیڅوک چتی (بیکاره) او اپلتی خبری نه اوری د کنځلو او د رذالت هیڅ یوه نښه هلته نه لیدله کیږی.

## <u>ۏ</u>ؽؙؠٵؘؘؘؖڡؘؽؙڹ۠ڿٵڔؽةؙؖٛٛٛ

یه دغه (جنت) کښي چینه ده جاري بهیدونکي.

تفسیر : یعنی په جنت کښی یوه عجیبه ډول (طریقه) چینه ده او ځینو مفسرینو دا «عین» پر جنس باندی حمل کړی ده او وائی چه په جنت کښی ډیری چینی بهیږی.

## وَيُهَا سُرُي مَّرُفُوعَةً ﴿ وَاكْوَابٌ مِّوْضُوعَةً ﴿

په دغه (جنت) کښی دی تختونه (دپاره د کیناستلو د جنتیانو) لوړ (اوچت) عالیشان او جامونه ایښودلی شوی (په اندازه د څښونکیو خپلو).

تفسيو : کله چه وئی غواړی چه وئی څښې هيڅ ډيل او دير به نه پکښې کيږي.

#### وَّنَهَايِ قُ مَصْفُوْفَةً إِلَّا

او (په دغه جنت کښي دی) بالښتونه ايښود شوی په درجه څنګ په څنګ (حنتيانو ته).

تفسیر: یعنی په ډیر نزاکت او لطافت او په ښه قرینه او ترتیب سره به غوړیدلی وی، لوئی گدوځی (تکیی) او بالښتونه به ځای په ځای کښی ایښود شوی وی چه کله به په یوه کینی او کله به په نورو تکیه وهی.

## ۊۜڒؘڒٳڹ*ڽؙؙ*۫ۘڡؘڹؿؙٷٛؾؙڎؖ۠ؖۿ

او (په دغه جنت کښي دی) فرشونه فاخره غوړولي شوي.

تفسیر: تر څو هر کله او په هر ځای کښی چه د جنتیانو زړه غواړی هلته آرام او هوسائی (راحت) او له یوه ځایه د بل ځای د تګ را تګ او وړلو او راوړلو تکلیف ورته نه وی.

## ٱفَكَالَيْنُظُرُونَ إِلَى الرِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتُ <sup>ا</sup>

نو آیا پس نه گوری (منکران په نظر د عبرت سره) او ښ ته چه څرنگه پیدا کړی شوی دی.

تفسیر: چه د نورو حیواناتو او بوده ؤ (نحاروو) په نسبت د اوښ هیئت او خاصیت دواړه خورا (ډیر) عجیب او غریب دی چه د هغه تفصیل (عزیزی) کښی راغلی دی او د ویلو وړ او لایق دی.

#### وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفُ رُفِعَتُ اللَّهِ مَا السَّمَاءِ كَيْفُ رُفِعَتُ اللَّهِ

او (آیا نه گوری منکران) آسمان ته چه څرنگه بلند اوچت کړی شوی دی (بی له ستنو).

تفسیر : یعنی آسمان پرته (علاوه) له شکاره ستنی او پائی او رسی او نورو څخه پورته کړی شوی دی

## وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفُ نُصِبَتُ ۖ

او (آیا نه گوری منکران) غرونو ته چه څرنگه درولی شوی دی.

تفسیر : چه د یوی ذری په اندازه له خپلو ځایونو څخه نه خوځیږی. او دغه غرونه د الله تعالیٰ په قدرت سره له دغومره لویوالی پخپلو ځایونو کښی تینګ ولاړ دی.

#### وَ إِلَى الْأَرْضِ كَيْفُ سُطِحَتُ ﴿

او (آیا نه گوری منکران) ځمکې ته چه څرنګه غوړولي شوی ده.

تفسیر : چه ځمکه د خپل لوی والی په سبب سره د خپل کروی شکل توربه بیا هم مسطحه ښکاری نو ځکه پری هستوګنه اوسیدل آسان دی. دا ګرد (ټول) د الله تعالیٰ د قدرت دلیلونه بیان شول یعنی تعجب دی چه سره د لیدلو د دی ګردو (ټولو) شیانو بیا هم د الله تعالیٰ په قدرت او حکیمانه ؤ انتظاماتو باندی منکران نه پوهیړی چه له هغو گردو (تولو) څخه د هغه قدرت په بعث بعد الموت باندی ثابتیړی او د آخرت عجیب او غریب انتظامات ممکن په نظر راځی د ابن کثیر رحمة الله علیه په وینا د دی شیانو تخصیص ځکه شوی دی چه د عربو خلق زیاتره په بیدیاؤ ځنگلونو کښی گرځیدل او په دی وقت کښی به زیاتره د هغوی تر سترگو لاندی هم دا څلور شیان ؤ د سورلئ اوښ، پاس آسمان، ښکته ځمکه، شاؤ خوا غرونه نو د دی لامله (له وجی) په هم دی علاماتو او نښو باندی د فکر وهلو او جاج کولو ارشاد شوی دی.

## فَذَكِرْ ۗ إِنَّمَا انْتُ مُذَكِّرُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ بِمُضَّيْطِرِ ﴿

نو ته ئی وپوهوه (پند ورکړه ای محمده! دوی ته) بیشکه هم دا ته پند ورکوونکی پوهوونکی ویروونکی ئی نه ئی ته پر دوی باندی مسلط کړی شوی (چه په زور ئی مسلمانان کړی).

تفسیر : یعنی کله چه دا خلق سره د واضحه ؤ دلائلو له قیام محخه غور نه کوی نو تاسی د هغوی زیات فکر مه کوی محکه چه تاسی یوائحی د پند ورکولو دپاره لیپلی شوی یئ که دوی نه پوهیږی نو تاسی په هغوی باندی محصل او داروغه تاکلی (مقرر کړی) شوی نه یئ چه په زور او زیادت سره ئی په هغوی باندی ومنئ او د هغوی زړونه په بل لوری واوړی. دا کار د مقلب القلوب دی. (وکان ذلک قبل الامر بالقتال).

## ٳڷڒڡؘڽؙؾؘۘٷڷ۬ٷڲڡٚۯۿٚڣؽؙۼڐؚڹؙ؋ؙڶڵۿٲڵڡڬؘٲڹٲڵڒڬٛڹۯۿ ٳڽٙٳڶؽؙڹٵۧٳؽٳڹۿؙۄؙۿٚڎٝٷٳؾؘۘۼڷؽؙڹٵؚڝٮٵڹۿؙۄؙۿ

مگر هغه څوک چه وگرځید (له ایمانه) او کافر شو (په مؤمن به شیانو) نو په عذابوی به ئی الله په عذاب لوی (د آخرت) سره. بیشکه خاص مونډ ته دی بیرته راتگ د دوی (په قیامت کښی) بیا بیشکه ځمونډ پر غاړه دی حساب د دوی (نو سم له اعمالو به جزاء مومی).

تفسیر : یعنی هغه کسان چه د الله تعالیٰ له طاعت محنه مخ اړوی او د هغه له آیتونو محنه انکار کوی هغه د آخرت په لوی عقاب او د الله تعالیٰ له سختی سزا محنه ځان نشی ژغورلی (ساتلی) یقیناً هغوی یوه ورځ محمونډ په لوری راتلونکی دی او مونډ به له هغوی محخه د یوی دری حساب آخلو. لنډه دا چه تاسی خپله فریضه ادا کړئ. او د

عم(٣٠)

هغوی مستقبل مونږ ته وسپارئ.

#### تمت سورة الغاشية بفضل الله تعالىٰ ومنه وكرمه

سورة الفجر مكية وهى ثلاثون آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٨٩) تسلسلها حسب النزول (١٠) نزلت بعد سورة «الليل»

د «الفجر» سورت مکی دی (۳۰) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۸۹) په نزول کښی (۱۰) سورت دی وروسته د «اللیل» له سورته نازل شوی دی

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

## وَالْفَجُولُ وَلَيَالٍ عَشُولٌ وَالشَّفَعِ وَالْوَتُوكُ وَالَّيْلِ إِذَا يَسُوقُ

قسم دی په فجر صباح باندی او په شپو لسو باندی او په جفت باندی او (قسم دی په) طاق باندی او په شپه باندی کله چه ځی راځی توره تیاره کیږی.

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «د لوی اختر په صباح حج اداء کیږی او لس شپی له هغه مخخه پخوا شپی دی او جفت او طاق د روژی وروستنی لسیز (عشره) ده. او د شپی له تگ څخه مطلب د پیغمبر صلی الله علیه وسلم معراج دی چه دا ګرد (تول) متبرک اوقات دی نو ځکه ئی په هغوی باندی قسم یاد کړ.

تنبیه: ګردو (تولو) مفسرینو د ﴿ وَالیّلِ إِذَا یَشِی ﴾ معنی عموماً د شپی تیریدل یا د شپی د تیاری خوریدل اخیستی دی ګواکی د صبا د قسم په مقابل کښی ئی د شپی د راتلو قسم یاد کړ لکه چه د جفت په مقابل کښی ئی د طاق قسم یاد کړی دی او د (لیال عشر) څخه ممکن دی چه مطلق لس شپی مراد وی څکه چه د هغه افراد او مصادیق هم په تقابل کښی شته. د هری میاشتی په ړومبنیو لسو شپو کښی د شپی اوله برخه رنه وی او بیا تیاره شی او د لسو وروستنیو شپو په اوله برخه کښی رنیږی او د منځینو لسو شپو احوال له دوی دواړو څخه جلا (جدا) دی ګواکی دی اختلاف او تقابل ته ئی هسی اشاره فرمایلی ده چه هیچا لره نه ښائی چه د عیش، هوسائی (راحت)، آرام او د مصیبت ربړ (تکلیف)، تنګی، فراخی او بدی ورځی په مقابل کښی ډاده او مطمئن شی او داسی دی نه ګڼی چه اوس پرته

عم(٣٠)

(علاوه) له دی څخه بله کومه پیښه او حالت نه راپیښیږی. ده لره ښائی چه په یاد ئی ولری چه الله تعالیٰ د اضدادو خالق او پیدا کوونکی دی. دی همغسی چه په دنیا کښی د یوه ضد په مقابل کښی بل ضد راولی هم داسی ستاسی حالونه او کیفیتونه هم سم له خپل حکمت او مصلحت سره تل اړوی او در بدلوی ئی لکه هغه واقعی او مضمونونه چه وروسته له دی نه راځی په گردو (تولو) کښی ئی په هم دی اصولو تنبیه فرمایلی ده.

یوه بله تنبیه د دی آیت په تفسیر کښی دوه مرفوع حدیثونه راغلی دی. د جابر رضی الله عنه او د عمران بن حصین، حافظ ابن کثیر رحمة الله علیه د یوه په نسبت لیکی «وهذا اسناد رجاله لا باس بهم وعندی ان المتن فی رفعه نکارة» او د بل په نسبت وائی «وعندی ان وقفه علی عمران بن حصین اشبه والله اعلم».

## هَلُ فِي ذَالِكَ قَسَوٌ لِّلْذِي جَبُرِهُ

آیا شته په دی قسمونو کښی لوی قسم پوره خاوند د عقل ته (چه اعتبار پری وکړی؟ هو! شته!)

تفسیر: یعنی دا قسمونه معمولی نه دی ډیر معتبر او مهتم بالشان دی پوهان پوهیږی چه د کلام د تاکید دپاره په دی کښی یو ځان ته عظمت او خاص وقعت مونده کیږی. او محذوف جواب د قسم دا دی یعنی خامخا به په عذاب کړی شئ تاسو ای منکرانو! وروسته له دی نه الله اجل واعظم برهانه د ځینو منکرینو د تعذیب ذکر فرمائی چه

## ٱلْمُتَرَكِيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ٥٠ إِرْمَ

آیا نه وینی نه ئی خبر ته (ای محمده!) چه څه کړی دی رب ستا (له قبیلی د اول) د عادیانو سره چه ارم ؤ.

تفسیر: «عاد» د داسی یوه سری نوم دی چه د هغه قوم د ده په نامه باندی یادیږی. د ده په نیکونو کښی یو سړی (ارم) نومیده د ده په لوری له نسبت کولو څخه ښائی داسی اشاره وی چه دلته له (عاد) څخه اول (عاد) مراد دی او دوهم (عاد) نه دی. ځینی وائی چه د عاد د قوم شاهی کورنی ته «ارم» ویل کیدل والله اعلم.

## ذَاتِ الْعِمَادِنَ

#### چه خاوندان د قوت قامتونو لويو ؤ (يا خاوندان د لويو ستونو ؤ)

تفسیر: یعنی ستنی ئی ودرولی او لوی لوی عمارتونه ئی جوړ کړل یا ئی دا مطلب دی چه ډیر گلی په سیر او سیاحت مشغول ؤ او په لویو و څکیکو او ستنو باندی ئی کیږدی یا خیمی درولی، د ځینو په نزد له «ذات العماد» څخه مراد د هغوی اوږده قدمونه، لوی قدونه او جګی ونی او نور لوړ (اوچت) شیان دی چه په تشبیه سره ویلی شوی دی او ځینی وائی چه ارم د یوه ښار نوم دی چه پکښی لوئی لوئی ماڼی او لوړ لوړ (اوچت اوچت) عمارات ؤ والله اعلم.

## الَّتِي لَوْيُخْلَقُ مِثُلُهَا فِي الْبِلَادِكُ

هسی (قبیله) چه نه وه پیدا کړی شوی مثل د هغی (په قوت قدرت کښی) په تولو ښارونو کښی.

تفسیو : یعنی په هغه وقت کښی د هغه قوم غوندی بل کوم قوم هسی مضبوط او طاقتور نه ؤ یا دا چه د هغوی عمارتونه بی څاری او مانی ئی بیمثالی وی.

## وَتَمُوُدُ الَّذِينَ جَابُواالصَّخُرَ بِالْوَادِ ٥

او (څه کړی ؤ رب د تا له) ثموديانو هغو سره چه کنستلی غوڅی کړی ئی وی لوئی تيږی (ګټی) په کنده کښی.

تفسیر : «وادی القریٰ» د هغه ځای نوم دی چه هلته تیږی (ګټی) توږلی کیدی او بیا ئی له هغو څخه ډیری محفوظی او مضبوطی ماڼی جوړولی.

#### وَفِرُعُونَ ذِي الْأَوْتَادِكُ

او (څه کړی ؤ رب د تا له) فرعون سره چه خاوند د (ډيرو لښکرو) ميخونو ؤ.

تفسیو : یعنی لوی لښکر لرونکی چه د هغه د فوجی ضروریاتو لپاره به ډیر زیات میخونه په کار کیدل یا دا چه خلقو ته به ئی په میخونو سره سزا ورکوله.

# الَّذِيُنَ طَغَوا فِي الْبِلَادِ اللهِ فَأَكُثَرُوا فِيهَا الْفَسَادَ اللهِ فَصَبَّ عَلَيْهِمُ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَا بِ اللهِ

هسی (سړی ؤ دوی ګرد (ټول)) چه سرکشی ئی کړی وه په ښارونو کښی بیا ئی ډیر کړی ؤ په هغو (ښارونو) کښی فساد ورانی نو نازله کړه پر دوی باندی رب ستا (قمچینه) متروکه د عذاب.

تفسیر: یعنی هغه باغی قومونه د عیش، دولت، زور او قوت په نشو کښی مست شوی په ملکونو کښی ئی ښه شور ماشور، جنګ جنجال فتنه فساد جوړ کړ، زیات شرارتونه ئی وکړل، او داسی سرونه ئی وغړول چه لکه د هغوی په سر باندی هیڅوک حاکم نه دی او تل به په هم دی حال پاتی کیږی او هیڅ کله به د دی ظلم او شرارت جواب ویلو ته نه اړیږی (مجبوریږی). وروسته له دی نه چه د هغوی د کفر، تکبر، جور، ستم کنډول ډک شو او مهلت او د تال مدت ئی پوره شو ناڅاپه قهار الله د خپل عذاب قمچینی او متروکی پری وورولی او د هغوی ګرد (تول) قوت او لویی ئی له خاورو سره برابر کړی او د دوی هغه ګرد (تول) سازوسامان یو هم په کار نشو.

#### إِنَّ رَبِّكَ لِبِالْمِرْصَادِهُ

بیشکه رب ستا په ځای د انتظار کښی دی (اعمالو د دوی لره چه سم د دوی له عملونو سره جزاء هغوی ته ورکړی).

تفسیر: یعنی لکه چه یو سړی په پتونی (کمین) کښی پټ ناست او د تلونکیو او راتلونکیو او نورو شیانو او پیښو حال او احوال ځان ته څرګندوی (ښکاره کوی) او بیا په ټاکلی (مقرر کړی) وقت کښی سم له هغو معلوماتو له دوی سره معامله او کار کوی هم داسی وپوهیږئ چه الله تعالی هم د ګردو (ټولو) بندګانو له سترګو څخه په پټه ځمونږ او د نورو لوی او وړوکی اعمال او احوال ګوری او هیڅ یو حرکت او سکون له هغه څخه نه پتیږی. هو ا په سزا ورکولو کښی تعجیل او تلوار نه فرمائی نو غافل بندګان ئی داسی ګڼی چه پس هیڅوک ځمونږ لیدونکی پوښتیدونکی نه دی څه چه مو زړه غواړی ښائی هغه سره وکړو حال دا دی چه په ټاکلی (مقرر کړی) وقت کښی د هغوی دا ګردی (ټولی) چاری د هغوی په غاړو کښی ورلویږی او د هری یوی هغی چاری په مقابل کښی خپله جزا وینی چه له شروع څخه تر اوسه پوری تر کتنی لاندی

عم(٣٠)

وه نو دلته دا خبره لا څرګندیږی (ښکاره کیږی) چه دا ګرد (ټول) مهلت او ټال د بندګانو د امتحان او ازموینی لپاره ؤ چه آیا دوی خپلو چارو ته ګوری او لوئی ورځی ته څه ذخیره کوی که په هم دا ظاهری او عارضی حالت باندی مغروریږی او خپل یای (آخر) ته نه ګوری؟.

## فَامَّنَا ٱلْإِنْسَانُ إِذَامَا ابْتَلْهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَّمَهُ لَمْ فَيَقُولُ رَبِّنَ ٱكْرَمَنِ ﴿

پس هر څه انسان بنی آدم کله چه وازمویو په دی (په راحت سره) رب د ده پس عزت ورکړ ده ته او نعمت ورکړ ده ته نو وائی رب ځما عزت راکړه ماته.

تفسير : يعني زه د هم دي خبري وړ (لائق) وم نو ځکه ئي عزت راکړ.

## وَ أَمَّا إِذَا مَا ابْتَلْهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ لَا فَيَقُولُ رَبِّنَ آهَانِي ١٠٠

او کله چه (الله) وازمویه دی (په زحمت سره) پس تنګ کړ پر ده باندی رزق روزی د ده نو وائی رب ځما سپک کړم زه.

تفسیو : یعنی ځما هیڅ قدر ئی ونه کړ . لنډه ئی دا چه د هغوی ستر کی دنیوی ژوندون او حاضره حالت ته دی او یواځی د دنیا هم دا موجوده راحت او تکلیف د خپل عزت او ذلت معیار کڼی او په دی نه پوهیږی چه په هم دی دواړو حالتونو کښی د هغه امتحان او ازموینه مقصد ده . نعمت درکوی تر څو و ګوری چه تاسی ئی شکر وباسئ؟ او ربړ (تکلیف) درپیښوی چه آیا تاسی خپل صبر او رضاء پکښی ښکاره کولی شئ؟ نه د دی ځای دغه عارضی عیش او آرامی د پاک پرورد ګار په دربار کښی د مقبولیت او د معززتوب دلیل کیدی شی او نه تنګی، سختی او ربړ (تکلیف) د هغه د مردودیت علامه ګڼله شی خو انسان پر خپلو اعمالو، افعالو باندی کتنه نه کوی او د خپلی بی عقلی یا بی حیائی له سببه پخپل رب باندی الزام لګوی . حاصل ئی دا دی چه شکر نه کوی انسان په راحت او نه صبر کوی په زحمت او وینی عزت په کثرت د دولت سره او وینی ذلت په قلت د ثروت سره نو الله اکرم شانه واعظم برهانه داسی فرمائی .

## كَلا بَلُ لا تُكْرِمُونَ الْيَتِيْءُ

داسی دی نه وائی بلکه تاسی اکرام احسان نه کوئ پر یتیم پلار مړی باندی.

تفسیر: یعنی د الله جل جلاله په دربار کښی به ستاسی څنګه عزت وی؟ چه تاسی د بیکسانو او یتیمانو د زړه ساتنه او عزت نه کوئ یعنی نه دی دا عزت او ذلت په ډیروالی او لیوالی د مال سره ځکه چه اکرام په طاعت او اهانت په معصیت سره دی بلکه فعل ستاسی ډیر قبیح دی له قول ستاسو نه ځکه چه اکرام درسره کړی دی الله په غناء سره، او تاسو نه کوئ احسان له یتیمانو سره.

## وَلاَ يَخَضُّونَ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ ٥

او نه تیزوئ تاسی یو بل په طعام (خواړه ورکولو د محتاجانو) د مسکینانو.

تفسیر: یعنی له خپل مال او شتو څخه د مسکینانو لاس نیوی چیری نورو ته هم داسی یو شی نه وائی چه د ده په ویلو او تیزولو سره هغوی له وړی او بی وځلی سره امداد او معاونت او مرسته (مدد) وکړی.

#### وَتَأَكُلُوْنَ التُّرَاثَ اكْتُلَاكُتًّا اللَّهُ

او خورئ تاسي مال د ميراث په خوړلو ټولو ډيرو سره.

تفسیر : یعنی د مړی په پنګه (مال) او میراث اخیستلو کښی د حلال او حرام او حق او باطل څه تمیز نشته څه ئی چه په لاس ورشی خوری ئی او پخپل دغه عمل سره دا راښیځ که د مسکینانو حقوق تلف کیږی تلف دی شی.

#### وَّ يُعِبُّونَ الْمَالَ حُبًّاجَمًّا ﴿

او مینه کوئ تاسی له مال سره په مینی ډیری سره.

تفسیر: یعنی رښتیا خبره دا ده چه ستاسی زړونه د مال د حرص او محبت سره ډک دی او بس هم دا غواړئ چه په څه ډول (طریقه) مو مال په لاس راشی او یو پول(پیسه) مو هم په یوه ښه کار کښی له لاسه ونه وځی که مخ کښی هر څه راپیښیږی را پیښ دی شی. او له مال او دولت سره دومره مینه او محبت چه هغه د خپل مقصود کعبه و کرځوی او د اسلامیت په لاره کښی ئی خرخ نه کړئ دا خو یواځی د کافرانو دود (رواج) او دستور دی.

## كَلَّاإِذَا دُكَّتِ الْأَرْضُ دَكًّا دَكًّا ﴿

نه ده داسی او مه کوئ (دغسی بد کارونه) کله چه وټکوله ماته شی ځمکه په ټکولو ماتولو سختو سره.

تفسير : کردى غوندى او غرونه به واړه واړه شي ځمکه به بالکل صافه او هوار ميدان شي.

#### وَّجَاءُرَيُّكَ

او راشی (نښی د قدرت د) رب ستا.

تفسیر : یعنی رابه شی رب ستا د خپل قهر په تجلی سره هغسی چه د هغه له شان سره ښائی او وړ (لاکق) وی.

#### وَالْمِلَكُ صَفًّا صَفًّا صَ

او راشی پرښتی صف صف (قطار قطار چاپیریدونکی پر انسانانو او پیریانو باندی).

تفسير : يعنى د محشر په ميدان کښي. يا راځي هلته انتظاماتو لره پوړ په پوړ او صف صف.

## وَجِ أَيْ يَوْمَيِ إِبِجَهَنَّمَ لَا

او رابه وست شی په هغی ورځی کښی دوزخ.

تفسیر : یعنی په لکونو پرښتی به هغه له خپله ځایه څخه په راښکودلو سره د محشریانو په مخ کښی راحاضر کړی.

# يَوْمَهِ فِي آيَّتَ ذَكَرُ الْإِنْسَانُ وَ آثَىٰ لَهُ الذِّكْرِي ﴿

په دغی ورځی کښی به پند واخلی یاد کړی انسان (خپل افراط) او څه ګټه فائده به نه وررسوی ده ته په دغه وقت کښی پند اخیستل (بلکه هیڅ فائده نه رسوی).

تفسیر : یعنی هلته به وپوهیږی چه په سختی غلطی او غفلت کښی وم مګر هغه پوهیدل به محه په کار ورشی؟ ځکه چه د پوهیدلو او سنجولو (فکر کولو) وقت به له لاس څخه وتلی وی هغه چاری چه په دارالعمل کښی کیدی په دار الجزاء کښی کله کیدی شی.

## يَقُولُ لِلكِتُنِيُ قَدَّمُتُ لِحَيَالِيُّ اللَّهِ

وائی څنګه به ښه و ما لره که څه می مخکښی لیږلی وی دپاره د (دی) ژوند (د. آخرت) خپل (یا یخپل ژوندانه کښی).

تفسیو: یعنی افسوس د دنیا په ژوندون کښی می څه نیکی نه ده کړی چه هغه له ما څخه په مخکښی دلته رارسیدلی وی او اوس به می په دغه آخروی ژوندون کښی په کار راتلی هم داسی تش لاس را رهی (روان) شوی یم کاشکی د حسناتو کومه ذخیره می له مخه لیږلی وی چه دلته ځما پنګه او ذخیره ګرځیدلی او په کار به می راتلی!

# فَيُوْمِينِ لِالْيُعَذِّبُ عَذَابَهُ آحَدُ اللَّهُ وَلا يُوْرِثُ وَكَا قَدَ الْمَدُوثِ

نو په دغی ورځی کښی به نه په عذابوی الله (په مثل) د عذاب د دغه (الله) هیڅوک . هیڅوک او نه به قیدول کوی (په مثل) د قیدولو د دغه (الله) هیڅوک .

تفسیر : یعنی الله تعالیٰ به په دغی ورځی کښی مجرمانو ته داسی سختی سزاوی ورکوی او په داسی سختی بندی خانی کښی به اچول کیږی چه د هغی څاری او مثال د بل مجرم په حق کښی متصور نه دی. حضرت شاه عبد العزیز رحمة الله علیه لیکی «هغه ورځ به نه وهل کیږی د هغه د وهلو په څیر بل څوک نه اور نه د دوزخ د اور مؤکل او نه منګور (مار) او نه لړم چه په دوزخ کښی اوسیږی ځکه د هغوی وهل او درد رسول جسمانی عذاب دی او د حق سبحانه تعالیٰ عذاب به داسی وی چه د مجرم روح به په حسرت او ندامت کښی اخته کوی چه روحانی عذاب دی او ښکاره ده چه روحانی عذاب له جسمانی عذاب سره هیڅ یو نسبت نه لری او هم نه تړی د هغه د تړلو په شان بل څوک ځکه چه دوزخ څارونکی که څه هم د دوزخیانو په غاړو کښی د اوسپنی غاړکی اچوی او په کلکو ځنځیرونو ئی تړی او د دوزخ ورونه تړی او برسیره پری

سرپوښونه پدی خو د دوی عقل او خیال نشی بند ساتلی او د عقل او خیال عادت دی چه تل 
پیرو خبرو ته التفات کوی او د هغوی په منځ کښی ځینی خبری د نورو خبرو حجاب کیږی نو 
ځکه د بندیتوب او تنګی په منځ کښی د انسان عقل او خیال ته راز راز (قسم قسم) وسعت او 
فراختیا حاصلیږی پرته (علاوه) له هغه سړی څخه چه الله تعالیٰ د هغه فکر او خیال د دی خوا 
او هغی خوا له تللو څخه وساتی او بالکل درد، ریړ (تکلیف) او اندیښنو ته متوجه شی نو دا 
پول (طریقه) روحی قید له بدنی قید څخه په زرهاؤ ځلی سخت دی هم دا ده چه د مجنون په 
شان سریو او سودائیانو ته په ډیرو باغونو او ګلانو او خورا (ډیر) ښو نندارو کښی د زړه د 
خپګان او د ویری او د وهم او خیال د اندیښنو د پیدا کیدلو په سبب هیڅ خوند او لطف نه 
حاصلیږی او هغه ارت او وسیع باغ او د ننداری وړ (لائق) شیان د دوی په نظر کښی تنګ 
حاصلیږی او ډول د کتلو وړ (لائق) شیان د دوی په نظر کښی تنګ

## 

ای نفسه آرام نیوونکیه (په ذکر ځما شاکر په نعمت ځما صابر په زحمت ځما) وګرځه (له دنیا نه) په طرف د رب خپل حال دا چه راضی خوښ به ئی ته (له الله څخه او الله) راضی خوښ (به وی له تا څخه) بیا ننوځه په (نیکانو) بندګانو ځما کښی او ننوځه په جنت ځما کښی (سره له نورو مقربانو).

تفسیر : اول د مجرمانو او ظالمانو حال بیان شو اوس د هغه په مقابل کښی د هغوی خلقو انجام ښودل کیږی چه د هغوی زړونه د الله تعالیٰ د یادولو څخه آرام خوند او راحت په برخه کیږی هغوی ته به په حشر کښی ویل کیږی آ راحت نیوونکیه نفسه! په الله تعالیٰ باندی، په هغه حقیقی محبوب باندی چه تا خپل زړه تړلی و اوس نو له هر راز (قسم) جگړو او اندیښنو څخه ګوښه (بیل) اوسه! او تل په خوښی او هوسائی (آرام) سره خپل ژوند تیروه! او هغه نژدی ځای ته ورشه چه خاصو بندگانو ته تاکلی (مقرر کړی) شوی دی او ځما د مخصوصو بندگانو په ډله کښی ځان ګه او داخل کړه. او په عالیشان جنت کښی هستوګنه کړه! له ځینو روایتونو څخه دا ښکاری چه مؤمنانو ته د ځنکدن په وقت کښی هم دا زیری اوراوه کیږی بلکه د عارفانو تجربه راښیی چه د دی دنیا په ژوندون کښی هم داسی مطمئنه نفوس له دی زیری څخه پوره خوند اخلی واللهم انا نسالک نفساً بک مطمئنة تومن بلقائک و ترضی بقضائک و تقنع بعطائک.

تنبیه : د مطمئنه نفس د اماره نفس، د لوامه نفس تحقیق دی د القیامة د سورت په شروع کنی و کتل شی

تمت سورة الفجر بفضل الله تعالى ومند

سورة البلد مكية وهي عشرون آية و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٠) تسلسلها حسب النزول (٥٠) نزلت بعد سورة «قَ».

د «البلد» سورت مکی دی شل آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۹۰) په نزول کښی (۳۵) سورت دی وروسته د «قن» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

## لَا أُقْبِهُ بِهِذَا الْبُلَدِ فَوَ أَنْتَ حِلَّ بِهِذَا الْبُلَدِ فَوَ أَنْتَ حِلَّ بِهِذَا الْبُلَدِ فَ

قسم خورم په دی بلد ښار باندی چه (مکه ده) حال دا چه خاص ته به خلاص شی (په تا به څه قید ممانعت نه وی) په دی ښار کښی (چه هر څوک وژنی یا ئی پریږدی په یو ساعت د ورځی کښی).

تفسیو : په مکی معظمی کښی هر سړی له جنګ کولو محخه ممنوع دی خو رسول الله صلی الله علیه وسلم ته یو واری د مکی په فتحی کښی دا ممانعت پاتی نشو او هر چا چه له هغوی سره جنګ کؤو د هغه وژل به روا کیده تر دی چه محینی لوی مجرمان د کمبی شریفی د دیوالونو تر محنګ هم ووژل شول نو وروسته له دی ورمحی محخه بیا همغه ممانعت تر نن پوری بیرته قائم شو هر کله چه په دی آیت کښی په مکی باندی قسم یاد شوی دی او هغو شائدو او سختیو ته اشاره شوی ده چه هغه ډیر محلی پر انسانانو باندی راتلونکی دی او د هغی زمانی خورا (ډیر) لوی سری په دغه ښار کښی په ډیره زړه خوړونکی سختی اخته و او خورا (ډیر) زیات ربړونه (تکلیفونه) ئی کالل (برداشت کول) نو محکه ئی په منځ کښی د معترضی جملی په ډول (طریقه) چه هو وائت پاپهالله هو ده تسلی ورکړه چه نن ستاسی احترام په دی ښار کښی د ناپوهانو له لوری نه کیږی یو وقت به راشی چه تاسی به په دی ښار کښی د بریالیتوب (کامیابی) په ډول (طریقه) ننوځئ او د دی مقدس ځای د ابدی تطهیر او تقدیس دپاره به د لویو مجرمانو په سزا (طریقه) ننوځئ او د دی مقدس ځای د ابدی تطهیر او تقدیس دپاره به د لویو مجرمانو په سزا ورکولو کښی تاسی ته اجازت وی دا پخوا ویل د هجرت په اتم کال کښی د الله تعالیٰ په فضل سره پوره شول.

تنبیه : ځینو د ﴿ وَآنْتُولُ بِهِ الْلَهِ ﴾ معنی وانت نازله اخیستی ده یعنی زه قسم خورم په هغه خال چه ته پکښی پیدا شوی ئی او په کښی هستوګنه لری.

## وَوَالِيِوْمَا وَلَدَ ﴿

او قسم دی په پلار او په هغه باندی چه له ده څخه ځیږیدلی دی.

تفسير : يعنى آدم او بنى آدم و قيل غير ذلك. او جواب د قسم دا دى

## لَقَدُ خَلَقَنَا الْإِنْسَانَ فِي كَبَدٍ ٥

چه خامخا په تحقیق پیدا کړی دی مونږ انسان بنی آدم په رنځ او مشقت کښي

تفسیر : یعنی آدم علیه السلام له ابتداء څخه تر انتهاء پوری په رنځ او مشقت اخته دی. او راز (قسم قسم) سختی په ده باندی تیریپی. هیڅ داسی کیدونکی نه دی چه یو سړی پخپل تول عمر کښی د محه مدت له مخی د دنیا د گردو (تولو) پیښو او چارو، محنتونو، رنځونو محخه فارغ او آزاد وی او په پوره آزادئ او بی فکرئ سره ژوندون کوی په رښتیا سره د انسان اصلی فطرت داسی واقع شوی دی چه دی خپل ځان له دغو سختیو او جنجالونو محخه نه شی ژغورلی (ساتلی). د آدم علیه السلام او بنی آدم د ژوندون په تیره بیا په هغه وقت کښی چه هلته افضل کیږی. د مکی معظمی په غرنی ملک کښی ژوندون په تیره بیا په هغه وقت کښی چه هلته افضل الخلائق حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د خورا (دیر) سخت جور او جفاء او ظلم او ستم نبه او هدف وه د

## ٱيكْسُبُ آنْ لَنْ يَعَثِّرَ عَلَيْهِ آحَكُ<sup>©</sup>

آیا گمان کوی (کافر انسان) چه بیشکه له سره به قادر نشی په ده باندی هیڅوک (چه بدل تری واخلی).

تفسیر : یعنی انسان چه د هغو سختیو او مشقتونو په لاری تیریپری نو د هغه اقتضاء خو داسی ده چی په ده کښی عجز او درماندگی پیدا شی او خپل ځان د قضا د حکم تړلی وګنی او د احکامو مطیع او د رضا تابع او په قضاء صابر وی او هر کله خپل احتیاج او افتقار تر نظر لائدی ونیسی! خو انسان دا خبره بالکل هیره کړی ده نو آیا انسان داسی ګنی چه داسی یوه هستی شته چه انسان د هغی تر حکم لائدی وی او دوی ته د دی سرکشی او سرغرولو سزا ورکړی شی؟. بلکه الله اعظم شانه واعظم برهانه دی!

#### يَعُولُ آهُلُكُ مَالُالْيَدُاهُ

وائي (له فخره) ما خرڅ کړې و مال خورا ډير (په دښمني د محمد کښي).

تفسیر : یعنی د الله تعالیٰ په معصیت د رسول الله صلی الله علیه وسلم په عداوت د اسلام په مخالفت کنی. مخالفت کنی له حده تیر مال خرخ کوی. او په داسی خرخ کولو ځان باتور او ځلمی هم کنی. او په ډیر فخر سره وائی چه ما په فلانی پیښی کښی دومره ډیر مال لگاؤ. او دغومره شته می خرخ کړل. آیا بل څوک به ځما په مقابل کښی داسی خرخ وکړی شی؟ خو مخ کښی ورته ښکاریږی چه دا تول لگښت خرخ ئی ابته (خراب) او عبث کرځی. او خپل مال او دولت ئی د ځان بلاء کیږی.

## ايحسب أن كويرة أحده

آیا گمان کوی دی چه بیشکه نه دی لیللی دی هیچا (په وقت د خرڅ د مال کښی).

تفسیر : یعنی الله تعالیٰ دا کرد (تول) شیان کوری او وینی او هومره مال په هر نیت سره په هر ځای او په هر غیز باندی چه ولگاوه شی هغه کرد (تول) ورته ښه معلوم دی نو د دروغو او ریا څخه هیچا ته هیڅ یوه کټه (فائده) نه رسیږی.

## اَلَهُ مَجْعَلُ لَهُ عَيْنَيْنِ

آیا نه دی ورکړی مونږ ده ته دوه سترګی (چه پری وګوری بلکه ورکړی مونږ ده ته دوه سترګی).

تفسیر : یعنی هغه چاته چه ما د لیدلو سترگی ورکری دی آیا هغه پخپله نه گوری؟ یقیناً د هغه الله تعالیٰ چه گردو (تولو) ته ئی سترگی، عقل او بصیرت او پوه وریخلی دی د بینائی قوت او قدرت او پوه له گردو (تولو) څخه لوړه (اوچته) او ستره ده.

## وَلِسَانًا وَشَفَتُينٍ٥

او (آیا نه ده ورکړی مونږ ده ته یوه) ژبه او دوه شونډی چه خبری او

عم(۳۰)

خوراک او نور پری کوی بلکه ورکړی دی مونږ ده ته یوه ژبه او دوه شونډی)

تفسير : چه له هغه څخه په خبرو اترو او خوړلو او څښلو مرستي (مدد) اخستي کيږي.

#### وَهَدَيْنَهُ النَّخِدَيْنِ ٥

او ښوولی دی مونږ ده ته دوه لاری (د خیر او شر چه پری جنت یا دوزخ ته ځی).

تفسیو : یعنی د ښو او بدو دواړه لاری ئی ورښوولی دی تر څو چه ځان له بدی لاری څخه وژغوری (وساتی) او په ښه لاره تګ وکړی او د دی خبری ښوونه په اجمالی ډول (طریقه) سره د عقل او فطرت په وسیله شوی ده او تفصیل ئی د پیغمبرانو او مرسلامو په واسطه او د هغوی په ژبه شوی دی.

تنبیه : ځینو له «نجدین» څخه د ښځو دوه تی مراد اخیستی دی یعنی تی رودونکیو ماشومانو او ووړکو ته ئی د تی رودلو او د خوړو پیدا کولو لاره ورښوولی ده چه پس له پیدا کیدلو تری شوده څښی او خوری.

#### فَلَا الْتُعَمِّ الْعَقَبَةُ أَنَّ

نو رېړ (تکليف) ئی ونه ايست په ختلو د غونډی کښی (او سختی ئی تيره نه کړه په مخالفت د نفس او هوا کښی).

تفسیر: ځینو د عقبه معنی د تیریدلو سخت ځای او غونډی، اخیستی ده یعنی سره له دومره زیاتو انعاماتو او د هدایت د اسبابو له موجودیته دوی دا توفیق ونه موند چه د دین په صعبالمرور غونډی وخیژی او سختی او ربر(تکلیف) ئی پر ځان واخلی او د مکارم الاخلاق مدارج طی کړی او د فوز او فلاح لوړو (اوچتو) ځایونو ته ځان ورسوی.

تنبیه : دینی کارونه ئی په غونډی سره ځکه تشبیه کړی دی چه د نفس او هوا د مخالفت په نسبت د هغه پای (آخر) ته رسول سړی ته ډیر شاق وی او رېړ (تکلیف) پیښوی.

## وَكَأَ ادْرُيكَ مَا الْعَقَبَةُ اللَّهُ اللَّهُ رَقَبَةٍ اللَّهِ

او څه شي پوه کړې ئې ته چه څه دې ختل د غونډي. (عقبه) خلاصول د غاړې دي. تفسیو : یعنی (عقبه) د مریی آزادول یا د پور (قرض) وړی غاړه له پوره قرضه خلاصول دی.

## ٲۯٳڟۼۅٞڔۣڹؽۅٛڡۭۮؚؽٙڡؘۺۼؘؠڐٟؖؖ

یا (دا عقبه) ورکول د طعام ډوډی دی په هغی ورځی کښی چه خاونده د لوړی وی.

تفسیو : یعنی عقبه د قحطی او قیمتی او سختی په ورځو کښی له وړی سره مرستی (مدد) کول او هغوی ته د خوړو شیان وربرابرول دی.

## يَّتِينُمَّاذَامَقُرَبَةٍ ﴿ آوَمِسْكِينَا ذَامَتُرَبَةٍ إِنَّ

يتيم ته چه خاوند د خپلوی وی. يا غريب ته چه په خاورو ککړ وی.

تفسیر : د وړوکی پلارمړی (یتیم) خدمت کول ثواب دی او له خپلوانو قرابت لرونکیو سره ښیگنه (ښه) هم ډیر ثواب لری چری چه دا دواړه ثوابونه یو ځای شی نو د هغی ثواب هم دوچنده کیږی.

عقبه ډوډی طعام ورکول دی د لوړی په ورځی کښی غریب ته چه په خاورو ککړ وی او د فقر او له فاقی د تنگسی او خواری څخه په خاورو کښی رغړی نو د مال د لګولو ځایونه ښائی چه داسی وی نه دا چه د ښادی او د غم په فضولو رسمونو کښی او د الله تعالیٰ په نافرمانی کښی مالونه ولګول شی او دنیوی نقصان او اخروی خسران وګټلی شی.

#### ثُوِّكَانَ مِنَ الَّذِينَ الْمُنُوَّا

بیا وی (دغه آزاد کوونکی طعام ورکونکی) له هغو کسانو چه ایمان ئی راوړی دی.

تفسیر: یعنی د کردو (ټولو) عملونو مقبولیت او د منلو شرط «ایمان» دی که ایمان نه وی نو کرد (ټول) کارونه او عملونه چتی (بیکاره) او فضول دی او هیڅ په کار نه راځی.

## وتواصوا بالصّبروتواصوابالمرحمة

او وصیت کوی یو له بله په صبر سره (په طاعت او مصیبت او له معصیته) او وصیت کوی یو له بله په مهربانی او شفقت سره.

تفسیو: یعنی نورو ته تل تاکید کوی چه ښائی د حقوقو او فرائضو په ادا کولو کښی هر راز (قسم) سختی او ربړونه (تکلیفونه) پر خپل ځان وګالئ (برداشت کړی) او د هر ډول (طریقه) تکلیف تحمل وکړئ! او د الله تعالیٰ پر مخلوق باندی رحم کوئ! تر څو چه د آسمان خاوند هم پر تاسی باندی ورحمیږی.

#### اُولِيكَ آصَعْبُ الْمَيْمُنَةِ ٥

دغه (صابران مهربانان مؤمنان) اصحاب خاوندان د ښي طرف د لوئي برخي دي.

تفسیر : یعنی دا کسان ډیر خوش نصیب او مبارک دی چه هغوی ته د لوی عرش په ښی خوا کښی ځای ورکاوه کیږی او د دوی اعمالنامی هم د هغوی له ښی خوا په ښی لاس ورسپارلی کیږی.

## وَالَّذِيْنَ كُفَّرُوا بِالْنِتِنَاهُ وَإَصْعُبُ الْمُشَمَّةُ فَ

او هغه کسان چه کافران شوی دی په آیتونو څمونږ هم دوی اصحاب خاوندان د کیڼ طرف د بدی برخی دی.

تفسیر: یعنی هغه کسان چه بد نصیب منحوس خراب شامت لرونکی دی چه اعمالنامی ئی په کین لاس کښی ور کولی کیږی او د لوی عرش په کښی خوا کښی درول کیږی.

## عَلَيْهِمْ نَارُمُّوْمُ وَكُلِيهُمْ نَارُمُّوْمُ كَارُمُّوْمُ

وی به پر دوی باندی اور سرپوښ کړی شوی

تفسير: يعنى به دوزخ كبى اچول كيدى او دوزخ كردى (تولى) دروازى ترلى كيدى (اعاذنا الله منها).

تمت سورة البلد بفضل الله الصمد فلله الحمد والمنة

سورة الشمس مكية وهى خمس عشرة آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩١) تسلسلها حسب النزول (٢٦) نزلت بعد سورة «القدر».

د «الشمس» سورت مکی دی (۱۵) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۹۱) په نزول کښی (۲۱) سورت دی وروسته د «القدر» له سورته نازل شوی دی.

#### بِهُ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ ٥

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

## وَالشُّبُسِ وَضُعْهَا أَوْ وَالْقَبَرِ إِذَا تَلْهَا أَنَّ

قسم دی په لمر باندی او په رڼا د هغه باندی او په سپوږمی باندی کله چه راغی په دغه (لمر) پسی.

**تفسير :** يعني د لمر له ډوبيدلو څخه وروسته کله چه د سپوږمي رڼا خوره شي.

#### وَالنَّهَارِإِذَاجَلَّهَا ١

او (قسم دی) په ورځ باندی کله چه ښکاره کاندی دغه (لمر)

تفسیو : یعنی کله چه په ورځ کښی لمر د خپلی پوره پلوشی او روشنائی او صفائی سره رڼا غورځوونکی شی.

#### وَالَّيْكِلِ إِذَا يَغُشُّهُمَّا ۞

او (قسم دی) په شپه باندی کله چه پټ کړی هغه (لمر) په تياره خپله کښي.

تفسير : يعنى كله چه د شپى تياره سه توره شى او د لمر د رڼا هيڅ نښه او ېته نه وى.

#### والسَّمَاء ومَايَنْهَا ٥

او (قسم دی) په آسمان او په هغه (ذات باندی) چه جوړ کړی ئی دی هغه (آسمان).

تفسیو : یعنی په هغه شان او عظمت سره چه له لری ښکاری هغه ئی جوړ کړی دی او د ځینو په نزد له «مابلها» څخه د هغه جوړوونکی دی اکرم شانه و اعظم برهانه! جل جلاله و عم نواله.

#### وَالْأَرْضِ وَمَاطَحْهَا الله

او (قسم دی) په ځمکې او په هغه (ذات باندي) چه غوړولي ئې ده هغه (ځمکه).

تفسیو: یعنی په هغه حکمت سره ئی هغه وغوړوله او د مخلوق د هستوګنی وړ (لائق) ئی وګرځوله. دلته هم ځینو له «ماطحها» څخه د هغه غوړوونکی مراد اخیستی دی اکرم شانه واعظم برهانه جل جلاله عم نواله.

#### وَنَفْشٍ وَمَاسَوْمِهَا ٥

او (قسم دی) په نفس او په هغه (ذات باندی) چه برابر کړی ئی دی (اندامونه د) هغه.

تفسیر: د مزاج اعتدال، ظاهری او باطنی حواسیه طبیعیه او حیوانیه او نفسانیه قواوی ئی په تناسب سره ورکړی دی او د نیکی او د بدی په لارو باندی ئی د تللو استعداد ورعطا فرمایلی دی.

## فَالْهُمُهَا فِحُورُهَا وَتَقُولُهَا وَتَقُولُهَا فَ

پس ورغوځولي ښوولي ئي ده په زړه د ده کښي بدې د ده او نيکي د ده.

تفسیو: یعنی اول ئی په اجمالی ډول (طریقه) د سلیم عقل او صحیح فطرت په وسیله په ښو او بدو کښی د فرق کولو پوه راکړی ده . بیا ئی په تفصیلی صورت د انبیاؤ او رسولانو په ژبه ښه ښکاره راښودلی دی چه دا لار د بدی ده او هغه د پرهیزگاری ده . وروسته له هغه ئی په زړه کښی هغه رجحان چه د نیکی یا هغه میلان چه د بدی په نسبت وی د دی دواړو خالق هم الله تعالیٰ دی خو د ډومبنی په القاء کښی پرښته وسیله کیږی او په دوهمه کښی شیطان. بیا هغه رجحان او میلان کله د انسان له قصد او اختیار څخه تر مرتبه د عزم پوری رسیږی او د فعل د صدور وسیله کرځی چه د هغه خالق الله تعالیٰ او کاسب ئی بنده دی د دی خیر او شر په کسب کښی د مجازاتو سلسله د تسبیب په طریقه قائمه ده وهذه المسألة من معضلات المسائل. و تفصیلها یطلب من مظانها و نرید ان نفرد لها جزءان ساعدنا التوفیق والله الموفق والمعین وا وجواب د دغو پاس قسمونو چه د دغه سورت له شروع څخه شروع شوی

دی دا دی.

#### قَدُ ٱفْلَحُ مَنْ زَكْلُهَا ﴿

چه په تحقیق سره نجات ومونده په مراد ورسید هغه څوک چه پاک ئی کړ دا (نفس له معاصیو).

تفسیو : د نفس پاکول او صفائی دا ده چه شهوانی او غضبانی قواوی د عقل تابع شی او عقل د الله عمالی د تجلی په رڼا کښی د الله تعالیٰ د تجلی په رڼا کښی روڼ او منور شی.

#### وَقَدُ خَابَ مَن دَسْهَا ٥

او په تحقیق نامراد زیانمن شو هغه څوک چه یټ ئی کړ دغه (نفس په خاورو د ګناهونو کښي).

تفسیو: له خاورو پټ کولو څخه مطلب دا دی چه د نفس متروکه ئی له یوی مخی د شهوت او د غضب په لاس ورکړی او له عقل او شرعی سره هیڅ ارتباط او اړه (تعلق) ونه لری ګواکی د هوس او د نفسانی غوښتنی مریی او بنده شی داسی سړی له ځناورانو څخه خراب او ذلیل دی. تنبیه:

تنبیه:

قسمونو سره دا دی لکه چه الله تعالیٰ پخپل حکمت د لمر تودوخی او رنا د سپوږمی روښانتیا، د ورځی پلوشی، د شپی تیاره، د آسمان هسکتوب (اوچتوالی)، د ځمکی تیتوالی ئی یو د بل په مقابل کښی پیدا کړل او په انسانی نفس کښی ئی هم د خیر او شر متقابل قوتونه کیښوول او ده ته ئی د داسی پوه او عقل قوت وروباښه چه پر هغه باندی د پوهیدلو په لاره باندی د تللو قوت او مختلفو اعمالو باندی د مختلفو ثمراتو او نتائجو مرتبول هم د هغه حکیم مطلق کار دی. د خیر او د شر او د هغو د مختلفو آثارو نتائج او ثمرات په عالم کښی د تخلیق د حکمت په اعتبار داسی موزون او مناسب دی لکه په توره تیاره کښی د عالم وجود.

## كَذَّبَتُ تُمُودُ بِطَغُولِهَا اللهِ

دروغجن کړی ؤ ثموديانو (رسول خپل لره) په خپلې سرکښې سره.

تفسیر: یعنی حضرت صالح علیه السلام ئی دروغجن وباله. دا د ﴿ وَقَدُّخَابَ مَنُ دَسُمَا ﴾ یو مثال ئی د عبرت په شان بیان وفرمایه. دا قصه د (الاعراف) په سورت او نورو ځایونو کښی په تفصیل سره ذکر شوی ده.

## إِذِ انْبُعَثَ ٱشُقْهَا ﴿ فَقَالَ لَهُ مُرْسُولُ اللَّهِ نَاقَةَ اللَّهِ وَسُقَيْهَا ﴿

کله چه پورته شو (په چابکی سره) لوی بدبخت د هغوی (چه قذار بن سالف و په رضاء د قوم خپل دپاره د وژلو د هغی اوښی) وی ویل دوی ته رسول د الله (خبردار پریږدئ لاس پورته کړئ له) اوښی د الله او د اوبو څښلو د نوبت د هغی (چه درباندی رانشی عذاب).

تفسیر: یعنی خبردار دا اوښه ونه وژنئ! او نه د هغی د وار او نوبت اوبه بندی کړئ! د اوبو ذکر ئی ځکه وفرمایه چه په ښکاره ډول (طریقه) د هغی د وژلو سبب د هغوی د لوری هم دا اوبه وی او د الله تعالیٰ اوښه ئی ځکه وویل چه پاک الله هغه د حضرت صالح علیه السلام د نبوت معجزه او نښه ګرځولی وه او په دی اعتبار د هغی احترام واجب بلل شوی وو، دا قصه پخوا له دی نه په (الاعراف) او نورو سورتونو کښی هم یاده شوی ده.

## فَكُذُّ بُولُهُ فَعَقَرُوهُا مُنْكَامُكُمْ عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ بِذَنْبِهِمْ فَسَوِّمُا اللهُ

نو دروغجن کړ دغو (ثمودیانو صالح په نزول د عذاب کښی) پس زخمی او مړه ئی کړه هغه (اوښه) نو سخت عذاب ئی ولیږه په دوی باندی رب د دوی (چه ټول پکښی مړه شول) په سبب د ګناه د دوی (چه تکذیب د رسول او وژل د اوښی دی) نو برابر ئی کړل سره دغه (ټول په هلاک کښی).

تفسیو: حضرت صالح علیه السلام فرمایلی و ﴿ وَلاَتَسَّوْهَاهِمُوّهَ فَیَا اَفْدَکُرُعَدَااَبُالِیَهُ ﴾ په دی اوښی باندی په بدی سره لاس مه لګوئ کنه په خوږوونکی عذاب به ککړ شئ» دی خلقو دا خبره دروغ وګڼله او د خپل پیغمبر تکذیب ئی وکړ او اوښه ئی ووژله په پای (آخر) کښی هم هغه وشوه چه حضرت صالح علیه السلام ویلی و الله تعالیٰ هغوی ټول لوی او واړه پناه کړل.

## وَلَايَخَافُ عُقُبْهَا اللهِ

#### او نه ویریږی (الله) له عقوبت او هلاکت د دوی څخه.

تفسیر: یعنی لکه دنیوی باچاهانو ته د کوم لوی قوم یا ملک له سزا ورکولو محخه وروسته تل دا فکر او خیال وی چه چیری بیا هلته کوم شورش او فتنه پیدا نشی او د ملک په انتظام او په ملکی او لښکی چارو کښی محه خلل او ډیل راښکاره نشی الله تعالیٰ له داسی اندیښنو محخه پاک او بی پروا دی. ولی چه داسی بل کوم یو قوت او طاقت نشته چه د دی په هیداد رسیدلیو مجرمانو په کسات اخیستلو او انتقام پسی و گرځی (العیاذ بالله)

تمت سورة الشمس بفضل الله وكرمه ومند

سورة الليل مكية وهى احدى و عشرون آية و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٢) تسلسلها حسب النزول (٩) نزلت بعد سورة الاعلىٰ.

د «الليل»سورت مكى دى (٢١) آيته (١) ركوع لرى په تلاوت كښى (٩٢) او په نزول كښى (٩) سورت دى.

وروسته د «الاعلیٰ» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ مِن الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## ۅٙٵێؽؙڸٳۮٙٳؽۼ۫ۺؽؖٷٳڵؾٞۿٳڔٳۮٙٳۼۜۘڮ۠؈۠ۅٙڡٵڂػٙٵڵڎٞػڔٙ ۅؘٲڵۯؙٮٛ۫ؿٚؖ۞ٳؾۜڛۼؽڮؙۄؙڵۺؘؿ۠۞

قسم دی په شپه کله چه پټ کړی (هر شی په تیاره خپله سره) او (قسم دی) په ورځ باندی کله چه روښانه شی او (قسم دی) په هغه ذات باندی چه پیدا کړی نی دی نارینه او ښځه (له یوه اوبو نه، او جواب د قسم دا دی) چه بیشکه سعی عملونه ستاسی خامخا راز راز (قسم قسم) دی (چه ځینی طاعت کوی او ځینی معصیت).

تفسیر : یعنی همغسی چه په دنیا کښی ورځ او شپه، نر او ښځه مختلف او متضاد شیان پیدا کړی شوی دی بیا د دی مختلفو اعمالو او مساعیو ثمری او نتیجی هم مختلفی دی چه د هغو

نتائج او ثمرات به مختلف او متضاد وی لکه چه د هغو ذکر اوس الله جل شانه واعظم برهانه سره له اختلاف او مجازات ئی دغسی فرمائی

# فَأَمَّا مَنْ أَعْظَى وَاتَّتَقَى ﴿ وَصَدَّقَ بِالْحُسُنَى ﴿ فَسَنُيَتِ رُوْ لِلْيُسُرِى ٥

نو هر څه هغه چه ورکړه ئی کوله (د مال) او ویریده (له الله) او یقین ئی کړی و په ښه کلمه (د ایمان) نو ژر ده چه تیار به ئی کړو دپاره د لاری آسانی (د شریعت).

تفسیر : یعنی هغه سری چه په نیکه لاره کښی مال لگوی. او په زړه کښی له الله تعالیٰ محخه ویریډی. او اسلامی خبری رښتیا ګڼی. او پر ربانی بشاراتو باندی باور لری او صحیح ئی ګڼی. د هغه دپاره به مونډ سم له خپل عادت سره د نیکی لاری ورآسانوو او په پای (آخر) کښی به ئی د آسانی او راحت مقام ته رسوو چه د هغه نوم جنت دی.

# وَ آَسًا مَنَا بَخِلَ وَاسْتَغَنَىٰ ﴿ وَكَنَّ بَ بِالْحُسُنَىٰ ﴿ وَآَسًا مَنَا بَخِلُ وَاسْتَغَنَىٰ ﴿ وَآَسًا مَنَا بَالْحُسُنَىٰ ﴿ فَسَنْيَسِّرُهُ لِلْعُسُرِي ۚ فَسَنْيَسِّرُهُ لِلْعُسُرِي ۚ

او هر څه هغه چه بخیلی ئی وکړله (په ادا د حقوقو) او بی پروائی ئی وکړله (له الله) او دروغ ئی وګڼله ښه کلمه (د ایمان) نو ژر ده چه تیار به ئی کړو دپاره د لاری سختی (د بدعملی).

#### وَمَا يُغُنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدِّي ١

او نه دفعه کوی له ده څخه (عذاب) مال د ده کله چه هلاک شي په کنده

#### کښي ولويږي.

تفسیر : یعنی هغه مال او دولت چه دوی پری داده دی او دوی ئی له آخرت څخه بی پروا کړی هغه د یوی ذری په قدر هم دوی له عذاب څخه نه خلاصوی.

### اِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُلٰى ﴿ وَإِنَّ لَنَا لَلْأَخِرَةَ وَالْأُولِ ﴾

بیشکه پر موند دی خامخا هدایت سمه صافه لاره سوول او بیشکه موند ته دی خامخا آخرت او دنیا (یعنی زه مالک د دی دواړو یم نو خطاء کوی هغه چه دا دواړه غواړی له بل چا نه).

تفسیر: یعنی ځمونډ د حکمت داسی اقتضاء نه ده چه څوک په زور او زیادت سره په ښو یا بدو چارو باندی مجبور کړو هو! ځمونډ په ذمه او غاړه ده چه ګردو (ټولو) ته د ښو او بدو لاری وروښیو او ښه او بد ورښکاره کړو او د دواړو نتیجی په ښه شانی ورته ووایو. بیا هر چا چه هره لاره ځان ته غوره کړه په دنیا او آخرت کښی به سم له هغی سره جزا ورکاوه شی.

### فَائِنَدُرُتُكُونِارًا تَكَقَّى

نو وویرولئ ما تاسی (ای منکرانو) له اوره چه لمبی به وهی.

تفسیر : له دی لمبی وهونکی څخه به جائی د دوزخ هغه طبقه مراد وی چه خورا (ډیرو) لویو مجرمانو او بدبختانو لره مخصوصه ده.

# لايصلها آلا الأشقى الذي كُذَّب وتولى ٥

نه به ننوځی (په طريقه د دوام سره) په هغه (اور د دوزخ) کښې مګر لوی بدبخت (کافر) هغه چه دروغ ګڼې حق او مخ ئې ترې ګرځولي وي.

تفسير : يعنى تل به هلته لويدى او هيث كله به له هغه محايه نه ومحى. كما تدل عليه النصوص

# وَسَيْجَنَّبُهُا الْأَثْقَى الْ

او ژر ده چه کوښه (بيل) به شي له هغه اوره ښه ويريدونکي (مؤمن).

تفسیر : یعنی د داسی خلقو سپیدِمو ته د هغه ودِمه هم نه رسیدِی او بالکل ورځنی صاف او پاک او ژغورلی (بچ) وی.

#### الَّذِي يُؤْتِنُ مَالَهُ يَتَزَكُّ أَنَّ

هغه چه ورکوی مال خپل لپاره د دی چه پاک شی.

**تفسیر :** یعنی د نفس پاکول له بخل او طمع او نورو رذائلو څخه په داسی ډول (طریقه) مقصود دی چه ریا ، نمایش او دنیوی اغراض هیڅ پکښی نه وی.

# وَمَالِاَحَدِ عِنْدَهُ مِنْ نِعُمَةٍ تُجُزَى ﴿ اللَّهِ عَنْدَا وَجُهِ وَمَالِاَحَدِ عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجُزَى ﴿ اللَّهِ عَنْدَا وَجُهِ وَيَرْضَى ﴿ وَلِيهِ الْأَعْلَى ﴿ وَلَيُوفَى يَرْضَى ﴿ وَلِيهِ الْأَكْمِلِ ﴿ وَلَيُوفَى يَرْضَى ﴿ وَلِيهِ الْأَلْمِينَا وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَمُ عَلَّا عَلَا عَل

او نه و هیچا لره په نزد د ده هیڅ نعمت احسان چه بدل ئی ورکاوه شی مگر دپاره د طلب د رضاء د رب خپل چه ډیر لوی دی او خامخا ژر ده چه دی به راضی شی (له الله په موندلو د نعماؤ د جنت او لقاء د رب العزت).

(تنبیه) : اگر که د دی آیتونو مضمونونه عام دی خو په زیاتو روایتونو کښی داسی راغلی دی چه د دی وروستنیو آیتونو نزول د سیدنا حضرت ابی بکر صدیق رضی الله تعالیٰ عنه په شان کښی شوی دی او دا لوی دلیل د هغوی په خیکنی (فائدی) او فضیلت باندی دی. خوشبخته او خوش نصیبه دی هغه بنده چه د هغه د ډیرو ویریدلو او اتقاء تصدیق له آسمانه وشی

حوس تصییه دی همه بنده چه د همه د ډیرو ویرینتو او انتای تصنیق له اسمانه وسی

( اَیَّالْاَیْکُرْمِنْکُلُفِاُ اُشْکُرْمُ ﴾ او د حضرت حق له لوری هغه ته د ﴿ وَلَسُوْتَ یَوْمُی ﴾ زیری د
هغه لوی زیری انعکاس دی چه وروسته له دی نه د حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په باره
کښی ﴿ وَلَسُونَیْتَبِلِیْكَوَرُمُونَی ﴾ راغلی دی.

تمت سورة الليل بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة «الضحىٰ» مكية وهى احدى عشرة آية و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٣) تسلسلها حسب النزول (١١) نزلت بعد سورة «الفجر»

د «الضحیٰ» سورت مکی دی (۱۱) آیة (۱) رکوع لری په تلاوت کښی (۹۳) او په نزول کښی (۱) سورت دی. وروسته د «الفجر» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحِيْرِ اللهِ الرَّحِيْرِ اللهِ الرَّحِيْرِ اللهِ الرَّحِيْرِ اللهِ الرَّحِيْرِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# وَالضُّلَىٰ وَالَّيْلِ إِذَاسَجَى ﴿مَاوَدُّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى ﴿

قسم په څاښت (چه روښانه دی) او قسم دی په شپه کله چه تياره شي (او پټ کړی اشيا په تياره خپله کښي) چه نه دی درکړی رخصت تاته (نه ئي پريښي) رب ستا او نه ئي دښمن نيولي ئي ته (ای محمده!)

تفسیر : په صحیحه و روایتونو کښی راغلی دی چه تر ډیر مدت پوری پر حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم باندی وحی رانغله او حضرت جبریل علیه السلام حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم ته رانغی مشرکینو په پخپلو منځونو کښی وویل «وگورئ چه (محمد) د خپل الله له لوری رخصت کړ شو» د دی خبری په جواب کښی دا آیتونه نازل شول. عما په کمان (والله اعلم) چه دا زمانه د فترت الوحی زمانه وه کله چه د قرآن د ﴿ إِثْراً ﴾ سورت ابتدائی آیتونه نازل شول او پوچله حضرت نازل شول نو وروسته له هغه تر یو اوید مدت پوری وحی راتلل معطل پاتی شول او پخپله حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وسلم به د دی فترت په زمانه کښی ډیر مغموم او پریشان و تر دی چه د الله تمالی له خوا پریشان و تر دی چه به مخالفانو داسی خبری کولی لکه چه ابن کثیر رحمة الله علیه له محمد بن اسلحق رحمة الله علیه به مخالفانو داسی خبری کولی لکه چه ابن کثیر رحمة الله علیه له محمد بن اسلحق رحمة الله علیه و نورو څخه هغه الفاظ چه نقل کړی دی هغه د دی احتمال تائید کوی. ممکن دی چه په دغه وقت کښی به دا قصه هم پیښه شوی وی چه په عینو صحیحه و روایتونو کښی راغلی ده چه یو وقت کښی به دا قصه هم پیښه شوی وی چه په عینو صحیحه و روایتونو کښی راغلی ده چه یو یوی خبیثی به علی الله علیه الله علیه وسلم د ناروغی له سببه دوه دری ورغی په بستره کښی پریوت نو یوی خبیثی بغی وویل «ای محمده! داسی راښکاری چه ستا شیطان له تا مخخه مرور شوی دی» المیاذ بالله لنډه ئی دا چه دا راز (قسم) چتی (بیکاره) خبری او اتری ډیری کیدی. تر دی چه المیاذ بالله لنډه ئی دا و اور ورور) خرافاتو په جواب کښی د «والضحیٰ» سورت نازل شو او ړومبی ئی قسم یاد

کر د لمر ختو په وقت باندی او بیا ئی په توره تیاره شپه باندی او بیا ئی وفرمایل چه د دسمنانو دا گرد (تول) خیالات او ویناوی غلطی دی نه ستا پروردگار له تا محخه خپه او نه ئی تاته رخصت در کړی دی بلکه هسی چه ښکاره ده هغه د خپل قدرت او حکمت راز راز (قسم قسم) علاتم او نښی ښکاره وی او وروسته له ورځی مخخه شپه او پس له شپی مخخه ورځ کوی د باطنی حالاتو کیفیت هم داسی و گنئ لکه چه د لمر د رنا د لری کیدلو مخخه د شپی تیاره کیدل د الله تعالیٰ د خفگان دلیل نشی کیدی او نه داسی کوم دلیل او ثبوت په لاس کښی شته چه په رنا پسی تیاره او په تیاره پسی رنا نه راځی نو د مخو ورځو د رنا له نه بریښیدلو مخخه ولی داسی اتکل کاوه شی چه «په دی ورځو کښی الله جل جلاله له خپل غوره شوی پیغمبر صلی الله علیه وسلم مخخه خفه شوی دی او بیا وحی ورته نه راځی او د جبریل علیه السلام د راتللو ور تړلی شوی دی» داسی وینا د الله تعالیٰ په حکمت بالغه او علم محیط باندی اعتراض کول دی گواکی دوی خبر نه دی چه هغه سری می چه په پیغمبری تاکلی (مقرر کړی) دی هغه د نبوت وړ (لائق) دی، او وروسته به درښکاریږی چه هغه مخومره ښه ښه کارونه کوی او د خلقو د ښیکنی (فائدی) لپاره څه مخه ښی چاری ښیی، او بالکل دغه رسالت او تبلیغ لپاره ډیر اهل او اصلح (فائدی) لپاره څه مخه ښی چاری ښیی، او بالکل دغه رسالت او تبلیغ لپاره ډیر اهل او اصلح ثابتیږی. (اللهم صل وسلم علیه صلوة و سلاماً کثیراً کثیراً

### وَلَلْاخِوَةُ خَيْرُ لَكَ مِنَ الْأُوْلِيُ

او خامخا آخرت بهتر دی تا لره (ای محمده!) له دنیا څخه .

تفسیو: یعنی ستاسی وروستنی حالت له وړاندنی حالت څخه ډیر ارفع او اعلیٰ دی. د دی شو ورځو د وحی نه راتګ ستاسی د نزول او انحطاط سبب کیدی نشی بلکه ستاسی د ډیر عروج او د خورا (ډیر) ارتقاء وسیله کیږی که د وروستنی ورځی حالت تصور کړئ او د آخرت شان او لویی ته ځیر شئ چه هلته به آدم علیه السلام او د هغه ګرده (ټوله) اولاده ستاسی تر بیرغ لائدی تولیږی نو درښکاره به شی چه د تاسی د هغی ورځی لوئ او فضیلت او عظمت د نن ورځی د اعزاز او اکرام څخه په څو شحو درجو پورته وی.

#### وَلَسَوُفَ يُعُطِينُكَ رَبُّكِ فَتَرُضَى<sup>®</sup>

او خامخا ژر ده چه در به کړی تاته رب ستا (ای محمده لویه برخه په آخرت کښي او اختيار د شفاعت) پس راضي به شي ته.

تفسیر : یعنی خفه کیدل او بیزاری او پریښودل به څنگه وی اوس خو به تاته ستا رب په دنیا

عم(٣٠)

او آخرت کښی دومره دولتونه او نعمتونه دروبښی چه ته پوره ډاډه او خوښ شی. په حدیث کښی راغلی دی چه نبی کریم صلی الله علیه وسلم وفرمایل چه د محمد صلی الله علیه وسلم به هلته خوښ او خوشالیږی چه د ده له امت څخه یو تن هم په دوزخ کښی پاتی نشی. صلی الله علیه وسلم.

# اَلَمْ بِحِدُلَكَ يَتِيمُنَا فَالْوَى ﴿

آیا نه ئی وی موندلی ته (ای محمده) یتیم (وړوکی بی پلاره بلکه موندلی ئی وی) نو ځای ئی د پناه درکړه (په تربیت د ابوطالب کښی ئی ونیولی).

تفسیر : د حضرت محمد صلی الله علیه وسلم د باسعادت ولادت څخه پخوا د دوی پلار مړ شوی و دی شپږ کلن و چه مور ئی هم مړه شوه په اته کلنی ئی نیکه عبد المطلب چه د دوی کفالت ورپغاړه و هم مړ شو بیا د دی دریتیم او نادر روزګار د ظاهراً روزنی او پالنی سعادت د ده بیحده مهربان او شفیق تره ابو طالب ته په غاړه شو ابو طالب پخپل ژوندون کښی د دوی په نصرت، حمایت، تکریم، تبجیل او خدمت کښی ډیر زیار (محنت) وویست خو پخوا له هجرت څخه دی هم مړ شو څو ورځی وروسته د الله تعالیٰ دا امانت د مدینی منوری د انصارو په برخه شو او د (اوس) او د (خزرج) د قبیلی د قسمت ستوری و گلیدل او دوی د هغوی په خدمت او حفاظت کښی ډیر ربرونه (تکلیفونه) و ګالل (برداشت کړل) او د حضرت نبوی دغسی ښه خدمت او صیانت ئی و کړ چه په تول جهان کښی د هغه نظیر او مثال نشته دا ګردی (تولی) پیښی درجه په درجه تر (ابواء) لائدی راځی. کما اشار الیه ابن کثیر رحمة الله علیه.

#### وَوَجَدَكَ ضَأَلًا فَهَدَٰى<sup>©</sup>

او موندلی ئی وی ته چه نه پوهیدی (په شرع او احکامو د شریعت) نو در وښوده (تاته شرعی احکام او در ئی کړ نبوت).

تفسیر: یعنی کله چه رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ځلمی شو د خپل تبر د مشرکانه ؤ اطوارو او چتی (بیکاره) رسمونو او رواجونو څخه سخت خفه او بی زار وو او د هغوی په زړه کښی یواځی د الله تعالیٰ د عبادت جذبه په قوت کښی وه د الله تعالیٰ د عشق اور د دوی په پاک تتر (سینه) کښی په ډیر زور په لمبو کښی ؤ د وصول الی الله او د هدایت خلق الله د استعداد خورا (ډیر) زیات قوت او ډیر قدرت د دوی په قدسی نفس کښی په ودیعت ایښود شوی و خو یه ښکاره ډول (طریقه) کومه سمه لاره او مفصل دستور العمل دوی ته نه و څرګند

(ښکاره) چه له هغه څخه د هغوی هغه لوی زړه ته چه د عرش او کرسی څخه زیات وسعت او رحمت پکښی ؤ ډاډینه (سکون) او تسکین په برخه شی. د دی د طلب په جوش او زیات محبت کښی به دوی بیقرار او سرګردان ګرځیده او د غرونو په درو او په سمڅو کښی به ګوښی (بیل) کیناستل او د الله تعالیٰ عبادت به ئی کاوه او خپل حقیقی معبود به ئی یاداوه تر غو چه الله تعالیٰ د (حراء) په سمڅ کښی د پرښتی په ژبه دوی ته وحی ورولیږله او د وصول الی الله او د خلق الله د اصلاح تفصیلی لاری ئی وروښوودلی یعنی د حق دین ئی ورنازل کړ

﴿ تَأْمُنْتَ تَمْرِي بَاالْكِيثِ كَلَالِيْهَالُ وَلِكِنْ جَمَلْنَهُ فَوَالْقَمْدِينِ إِمْ سُ تُشَاأُونِنَ عِبَالُونَا ﴾ د جزء ٢٥

شوریٰ ه رکوع ۲ه آیتِ

تنبیه : دلته د ﴿ ضَاَّلًا ﴾ د معنی کولو په وقت کښی ښائی هغه ښوونی چه د یوسف علیه السلام په سورت کښی د دی آیت ۹۰ ﴿ قَالُوْاتَاللّٰهِ اِنَّكَ لَغِی صَالِكَ الْقَدِیْمِ ﴾ په تفسیر کښی لیکلی شوی دی تر کتنی لاندی ونیولی شی.

#### وَوَجَدَاكَ عَآبِلًا فَأَغُنَى ٥

او موندلی ئی وی ته فقیر پس غنی ئی کړی (په مال د غنیمت یا په مال د خدیجی یا د زړه یه غناء سره).

تفسیر: په دی شان چه دوی د حضرت خدیجی رضی الله تعالیٰ عنها په تجارت کښی مضارب شو او په هغه کښی ئی گته (فائده) وکړه بیا حضرت خدیجی رضی الله تعالیٰ عنها له دوی سره نکاح وکړه او خپل گرد (ټول) مال ئی هغوی ته تملیک کړ چه دا ښکاره غناء ده . د دوی باطنی او قلبی غناء هغه وه چه هغه د دواړو دارینو غنی ذات ته ښه معلوم دی او هیڅ یو سړی د هغه اندازه نشی کولی مطلب دا چه تاسی له ابتداء څخه د انعاماتو مورد یئ او پس له دی نه به هم یئ هغه الله تعالیٰ چه په دی ډول (طریقه) ستاسی تربیت کړی دی نو څرنگه به له تاسی څخه خفه کیږی؟ او تاسی به هم داسی خوشی په ډګر کښی پریږدی «استغفر الله من ذلک»

# فَأَمَّا الْيَتِيُمَ فَلَاتَقُهُرُ ﴿ وَآمَّا السَّآمِ لَ فَلَاتَنُهُمُ ۞ وَآمَّا بِنِعُمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ﴾

نو هر څه یتیم ته پس قهر مه کوه (او د پلار پشان ئی اوسه!) او هر څه سوالګر لره پس مه رټه (څه شی ورته ورکړه یا ئی په ورو رد کړه) او هر څه په نعمت د رب خپل پس خبری کوه بیانوه ئی (خلقو ته).

او هر څه سوالګر لره پس مه ئی رته او څه شی ورته ورکړه! یا ئی رد کړه په نیکی او خوړی ژبی سره یعنی ته نادار وی الله تعالیٰ تاته غناء دروبښله اوس نو د شکر ګزارو بندګانو حوصله ښائی چه داسی وی چه د غوښتونکی له غوښتنی څخه زړه تنګی نه شی! او د حاجتمندانو له سؤاله ونه ویریږی! او هغو ته سختی خبری ونه وائی! او وئی نه رتی! بلکه تل په روڼ تندی او ښو اخلاقو او لوی زړه معامله ورسره وکړی هغه قصی چه په احادیثو کښی د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د اخلاقو د وسعت په نسبت د سائلینو په مقابل کښی راغلی دی خورا (ډیر) سخت مخالفان هم د هغوی د اخلاقو د وسعت ستایونکی ګرځوی.

(تنبیه ) روح المعانی لیکی د سائل د زجر ممانعت په هغه صورت کښی دی چه خبره په ورو ومنی که کوم سائل چاته پښی ټینګی کړی او په رډو سترګو ورته ودریږی او د چا خبری ته غوږ کښینږدی نو د هغه زجر جائز دی

او هر څه په نعمت د رب خپل پس خبری کوه بيانوه ئي خلقو ته يا په نعمت د غناء باندي پس شکر کوه.

د محسن د احساناتو یادول د شکر ویلو په نیت نه د فخر او مباهاتو په ډول (طریقه) شرعاً محمود دی نو ځکه هغه انعامات چه الله تعالیٰ په تا باندی کړی دی د هغه بیان وفرمایئ! خصوصاً هغه نعمت د هدایت چه د هغه ذکر په ﴿ وَوَجَدَكَ ضَّالُاتُهَدَای ﴾ کښی وشو او د هغه خورول په خلقو کښی او په ښکاره لوړ (اوچت) غږ سره ویل ستاسی منصبی فرض دی ښائی د دوی ارشادات او خبری او نور چه په حدیثو کښی کیږی د هم دی «فحدث» څخه اخیست شوی وی والله اعلم.

#### تمت سورة الضحى بفضل الله تعالى ومنه وكرمد

سورة الانشراح (الم نشرح) مكية وهي ثماني آيات و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٤) تسلسلها حسب النزول (١٢) نزلت بعد سورة الضحيٰ)

د «الانشراح» سورت مکی دی (۸) آیت یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۹۱) په نزول کښی (۱۲) سورت دی وروسته د «الضحیٰ» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِهُ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ ٥

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### ٱلَمْ نَشُرَحُ لَكَ صَدُرَكَ كَ

آیا نه ده فراخه کړی مونږ تا لره سینه ستا (په نبوت او حکمت سره بلکه فراخه کړی ده مونږ سینه ستا!).

تفسیو: چه الله تعالیٰ ستا په سینی کښی ئی ای محمده! د علومو او د معارفو لوی سیندونه وبهول، او د نبوت د لوازمو او د رسالت د فرائضو د بار د پورته کولو لوی قوت او حوصله ئی درته وبښله، او د داسی لوی زړه او حوصلی څښتن (خاوند) ئی و گرځولی چه د ډیرو دښمنانو د عداوت او مخالفت او مزاحمت څخه نه ویریدی.

(تنبیه) له احادیثو او سیرو مخخه ثابت دی چه پرښتی په ظاهری ډول (طریقه) محو ځلی د ده مبارک ټتر (سینه) ورڅیری کړی دی خو د دی آیت له مدلول څخه په ښکاره هغه نه ښکاری والله اعلم.

#### وَوَضَعُنَاعَنُكَ وِنُ رَكَ ﴿ الَّذِي اَنْقُضَ ظَهُرُكَ اللَّهِ مَا الَّذِي اَنْقُضَ ظَهُرُكَ اللَّهِ

او كوز كړ مونږ له تانه دروند بار ستا هغه چه كږه درنه كړى ئى وه شا ستا.

تفسیو: د وحی ښکته کیدل په اول کښی سخت مشکل ؤ بیا آسان شول. یا د رسالت منصب د ذمه واریو د محسوسولو په سبب چه د هغوی په مبارک خاطر کښی څه گرانی راتله هغه ور پورته کړه شوه. یا له «وزر» څخه مباحه امور مراد دی چه کله کله هغه دوی د حکمت او ثواب قرین بلل او کول به ئی او وروسته به د هغه خلاف الحکمت یا خلاف الاولیٰ کیدل به ښکاریده او دوی به د علو شان او غایت القرب څخه له هغه دومره خپه او مغموم کیده لکه چه څه گناه ئی کړی وی نو په دی آیت کښی د هغوی د نه مؤاخذه کیدلو زیری ورکړی شوی دی کذا روی عن بعض السلف حضرت شاه عبد العزیز رحمة الله علیه لیکی (د دوی عالی همت او پیدائشی استعداد به چه د کومو کمالاتو او مقاماتو د رسیدلو تقاضا درلوده (لرله) د دوی د مبارک قلب فائز کیدل په هغه باندی د جسمانی ترکیب یا نفسانی تشویشاتو په سبب به سخت معلومیدل کله چه الله تعالیٰ د هغه تتر (سینه) ورپرانیست او حوصله ئی ور ارته کړه هغه گردی (تولی) سختیاوی ئی ورکی شوی او د هغه پیتی ور سپک شو.

#### ورَفِعْنَالَكَ ذِكْرُكُ

او پورته کړ مونږ تانه ذکر ستا (په نبوت سره يا مي ستا نوم له خپل نامه سره پيوسته کړ).

تفسیر: یعنی ای محمده! صلی الله علیه وسلم په پرښتو او پیغمبرانو کښی ستا نوم لوړ او وچت دی د دنیا کرد (ټول) پوهان په ډیر عزت او وقعت سره ستا نوم یادوی. په اذان، اقامت، کلمه طیبه او التحیات، خطبه او نورو کښی وروسته د الله تعالیٰ له نامه څخه د محمد صلی الله علیه وسلم نوم اخیست کیږی کوم ځای کښی چه الله تعالیٰ خپلو بندګانو ته د خپل اطاعت امر کړی دی د محمد صلی الله علیه وسلم د امر د منلو امر ئی هم ورسره متصل او جخت کړی دی.

# فَإِنَّ مَعَ الْعُسُرِينُدُوًّا ﴿إِنَّ مَعَ الْعُسُرِينِيرًا ۞

نو بیشکه سره له سختی آسانتیا شته. بیشکه سره له سختی آسانتیا شته.

تفسيو : يعني د الله تعالیٰ د رضاء غوښتلو په لاره کښې هغه رېړونه (تکليفونه) چه حضرت نبوي صلى الله عليه وسلم يه ځان ګاللي (برداشت کړي) دې او هغه زيارونه (کوششونه) چه ايستلي ئي دی له هغو سختیو سره څو څو آسانی هم شته لکه د حوصلی د فراختیا په سبب د ګردو (ټولو) مشکلاتو لری کول آسان شول او د ذکر د یورته کیدلو له تصور محخه تاسی ته د لویو لویو مصيبتونو تحمل آسانه وګرځيده. يا دا مطلب کله چه مونږ تاسي ته روحاني راحت درکړ او روحانی کلفت مو له تاسی څخه یورته کړ لکه چه د الم نشرح څخه تر آخره یوری ښکاریږی نو یه دنیوی راحت او محنت کښی هم ځمونړ فضل او کرم ته هیله (امید) ولرئ مونړ وعده کوو چه یه رښتیا سره د دی موجوده ؤ مشکلاتو په یای (آخر) کښي آساني شته لکه چه له احادیثو او سیرو څخه راښکاره شوی ده هغه ګرد (ټول) مشکلات یو یو له منځه لری شوی او د هری یوی سختی په پای (آخر) کښی به څو څو آسانتیاوی راتللی. اوس هم «عادة الله» هم دا دی څوک چه به سختی باندی صبر وکړی او د زړه له کومی ير الله تعالیٰ باندی اعتماد ولری او له بل لوری څخه زړه وشکوی او خپل الله تعالیٰ سره خپلی اړیکی تینګی کړی او د هغه فضل او کرم او رحمت ته هیله (امید) ولری او د زمانی له اوږدوالی څخه ونه ویریږی او ناامیده او بی هیلی نشی نو هرومرو (خامخا) الله تعالیٰ آسانی ورته پیښوی نه په یوه ډول (طریقه) بلکه په څو څو ډوله (قسمه) وفي الحديث «لن يغلب عسر يسرين» وفيه ايضا لو جاء العسر فدخل هذا الجحر لجاء اليسر حتى يدخل عليه فيخرجه.

# فَإِذَا فَرَغَتَ فَانْصَبُ وَإِلَى رَبِّكِ فَارْغَبُ ٥

نو کله چه فارغ شی (ای محمده له تبلیغه یا له لمانځه نه) نو ځان ستړی کوه (په هر کوه (په هر وقت کښی).

تفسیر: یعنی کله چه د خلقو له پوهولو څخه فارغ شی نو په خلوت کښی کینه! زیار (محنت) کوه! چه د زیات «یسر» سبب وګرځی او د خپل رب په لوری بلا واسطه متوجه شه!. (تنبیه) خلق پوهول او هغوی ته پند ورکول د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم خورا (ډیر) لوی عبادت و خو په دی عبادت به فی الجمله د مخلوق واسطه هم وه . مطلوب دا دی چه له هغه ځایه لری شوی بلاواسطی هم ښائی چه متوجه شی د دی آیت تفسیر په څو ډوله (قسمه) نور هم شوی دی خو اقرب هم دا راښکاری.

#### تمت سورة «الانشراح» بفضل الله تعالىٰ ومنه وكرمه

سورة التين مكية وهى ثمانى آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٥) تسلسلها حسب النزول (٢٨) نزلت بعد سورة «البروج»

د «التین» سورت مکی دی (۸) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۹۰) په نزول کښی (۲۸) سورت دی وروسته د «البروج» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# وَالتِّينِ وَالزُّنيُّونِ ٥

قسم دی په انځر او زيتون خونه باندی.

تفسیو: انگر او خوونه (زیتون) دواړه د خپل کثیرالمنافع او د جامعالفوائد توب لامله (له وجی) د انسانی حقیقت او د جامعی له ضرورت سره خصوصی مشابهت لری نو ځکه د ﴿ لَقَلْخَلَقْتَاالْاِئْمَانَ فَيۡآَکُسُنَ تَقُویُرِ ﴾ مضمون ئی په دواړو قسمونو سره شروع کړ او ځینی

محققین وائی چه دلته «التین» او «الزیتون» څخه هغو دوو غرونو ته اشاره ده چه بیت المقدس ته نژدی پراته دی گواکی دلته په ونو باندی قسم یادوی بلکه په هغه مقدس ځای باندی قسم یادوی چه هلته دا ونی ډیری دی او همغلته د حضرت عیسیٰ علیه السلام مولد او مبعث هم دی.

# وَطُورِسِيْنِيْنَ ﴿ وَهَٰذَا الْبَكَدِ الْكَمِيْنِ ﴿

او قسم دی په (غره چه نوم ئی) طور سینین (دی) او قسم دی په دی ښار امان ورکوونکی (د مکی) باندی.

تفسیو: «طور سینین» یا د «طور سینا» هغه غر دی چه پر هغه باندی الله تعالیٰ له حضرت موسیٰ علیه السلام سره خبری کړی دی او د امن ورکوونکی ښار مکه معظمه ده چه ځمونږ او د گرد (تول) اسلامی عالم سردار او بادار حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم په کښی متولد او مبعوث شوی دی او د الله تعالیٰ له ګردو (تولو) څخه لوی او وروستنی امانت قرآن کریم اول ځلی په هم دی ښار کښی رانازل شوی دی. د توریت په آخر کښی دی چه نور د «طور سینا» څخه راغلی او په «ساعیر» کښی وبریښیده چه د بیت المقدس غر دی. او له فاران څخه جګ (اوچت) او خوور شو فاران د مکی معظمی یو غر دی. او جواب د پاس قسمونو دا دی.

# لَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي آحُسِن تَقُوِيْمِ ٥

چه خامخا په تحقیق پیدا کړی دی مونږ انسان بنی آدم په ډیر ښه اعتدال سره.

تفسیر: یعنی دا کرد (تول) متبرکه مقامات چه له هغه څخه ډیر اولوالعزم پیغمبران مبعوث شوی دی گواه دی چه مونږ انسان په یوه ښه قالب کښی اچولی دی او ښه قوتونه مو وربښلی دی او په ظاهری او باطنی ښیکټو (فائدو) مو ښائسته کړی دی او ډیر ګټور شیان مو د ده په وجود کښی راغونډ کړی دی. که بنی آدم سم د خپل صحیح فطرت سره ترقی وکړی نو انسان له پرښتو څخه نه یواځی وړاندی کیږی بلکه د هغوی مسجود هم ګرځیدی شی.

#### تُعَرِّرَدُ نَاهُ اَسْفَلَ سَفِلِينَ ۗ

بیا وگرځاوه مونږ هغه (انسان په ضمن د بعضو افرادو کښی) ډیر ښکته تر ښکتو نه (چه لاندني طبقه د دوزخ ده). تفسیو: یا رد به کرم دغه انسان پس له به قامته ډیر بنکته له بنکتو نه چه هغه زوړوالی دی نو شا به ئی تیته ویبته به ئی سپین، غوړونه به ئی کانه شی او مغیر به ئی شی تول څیزونه. شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی چه هغه مو د پرښتو د مقام لائق و ګرځاوه خو کله چه منکر شی نو له څناورانو څخه هم بنکته ګڼل کیډی او په خورا (ډیر) لائدنی طبقه د دوزخ کښی لویډی.

# إِلَّا الَّذِينَ الْمُنُو أُوعِلُوا السِّلِيةِ فَلَهُمُ أَجْزُعَيْرُ مَمْنُونٍ ٥

مگر هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) نو وی به دوی ته اجر ثواب بی انتهاء بلا انقطاع.

تفسیر : چه نه به کم او نه به ختم شی او نه به د چا احسان پری وی.

#### فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعُدُرِالدِّيْنِ<sup>©</sup>

پس محه شی دی چه تا باعث کوی په دروغ ګڼلو (ای منکر د بعثه) وروسته (له دی واضحه ؤ دلائلو) په ورځ د جزاء (یا) پس محوک نسبت د دروغو به کوی تاته (ای محمده) پس له دغو واضحه ؤ دلائلو.

تفسیر : یعنی ای سریه! وروسته له دی دلائلو محخه ته ولی د جزایه له سلسلی محخه سر غړوی؟ او تری انکار کوی یا به دا خطاب رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ته وی چه پس له دی بنو ویناؤ او صافو بیاناتو محخه محم منکران دی ته ایه باسی (مجبوروی) چه د جزای په معاملو کښی هغوی ستاسی تکنیب ته ملاوی وتړی. خیال و کړه! الله تعالیٰ سړی پیدا کړ. او هغه ته ئی ډیر ښه صورت شکل او بڼه وربښلی ده او د هغه قوام ته ئی داسی یو صلاحیت او ترکیب ورکړی دی که وغواړی په ښو کارونو کښی له پرښتو محخه پرمخ محی او هیڅ یو له مخلوقاتو محنی د هغه برابری او سیالی نشی کولی لکه چه د انسانی کاملی نمونی پخپل وقت کښی په شام بیت المقلس، د طور په غره، معظمی مکی کښی لیللی شوی دی چه که محوک د هغوی په قدم او پله باندی تګ وکړی نو د انسانی کمالاتو او د دواړو دارینو ډیرو لوړو (اوچتو) مقاماتو ته رسیږی لیکن انسان له خپلی بی تمیزی او بدعملی څخه د ذلت او هلاکت په کنده کښی لویږی او خپلی فطری ښیگنی (فائدی) له لاسه وباسی. الله تعالیٰ هیڅ یو ایماندار او نیکوکاره سړی بی سببه لائدی نه غورځوی بلکه د هغه د ډیر لی عمل ډیره زیاته صله ورته مرحمت کوی آیا د دی خبری له اوریللو غومځه وروسته به محوک و کړلی شی چه د دین فطرت د اصولو او د جزای او د سزا داسی معقولی

قاعدی دروغ وبولی هو! په یوه ډول (طریقه) د هغه تکنیب او انکار کیدی شی چه دنیا یو بی سر و پا کارخانی غوندی ومنلی شی چه په هغی باندی نه د چا حکومت وی نه پکښی کوم قانون او آئین جاری وی او نه د ښو او نه د بدو پوښتنه پکښی کیډی نو د دی خبری جواب الله اعلیٰ شانه! واعظم برهانه! جل جلاله! عم نواله! داسی فرمائی:

### اَلَيْسَ اللهُ بِأَخْكُو الْخَكِمِيْنَ ٥

آیا نه دی الله ښه لوی حاکم د ټولو حاکمانو؟ (بلکه ښه لوی حاکم دی پر ټولو حکم کوونکیو باندی).

تفسیر: یعنی د دی لوئی شهنشاهی او ستری تولواکی په مخامخ کښی د دنیا گرد (تول) دولتونه او حکومتونه خپلو وفادارانو ته انعام او مجرمانو ته سزا ورکوی نو آیا د هغه احکم الحاکمین له درباره داسی هیله (امید) لرل کومه لویه خبره ده؟

#### تمت سورة التين بفضل الله تعالى وكرمه ومند

سورة العلق مكية وهي تسع عشرة آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٦) وهي اول ما نزل من القرآن العظيم.

د «العلق» سورت مکی دی (۱۹) آیت یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۹۱) سورت دی او په نزول کښی هم دغه سورت ړومبنی سورت د قرآن کریم دی چه نازل شوی دی.

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# ٳڠ۫ۯٲؠؚٵۺۅۯؠؚڮٵڷۮؚؽڂؘڰؘڽٛ

ولوله (ای محمده! قرآن) په برکت د نامه د رب خپل هغه رب پالونکی چه پیدا کړی ئی دی (ټول مخلوقات).

تفسير : دا پنځه آيتونه له اقرأ محخه تر مالم يعلم پورى د قرآن كريم له گردو (تولو) آيتونو او

سورتونو څخه په مخکښی نازل شوی دی. حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وسلم د (حراء) په سمخ کښی د وحده لاشریک له الله تعالیٰ په عبادت مشغول و. چه ناساپه حضرت جبریل علیه السلام له وحی سره ورننوت او ورته ئی ووی اقرأ \_ ولوله دوی وفرمایل «ما انا بقارئ: زه لوستونکی نه یم!» جبریل علیه السلام څو ځلی دوی پخپلی غیږی کښی ونیو او په زور ئی کښیبنود او ورته ویل به ئی: «اقرأ» او دوی به همغه «ما انا بقارئ» ویل دریم ځلی حضرت جبریل علیه السلام دوی په ډیر زور سره کښیښود او ورته ویل به ئی: «اقرأ باسم ربک: یعنی د خپل رب په نامه او برکت سره ولوله!» مطلب دا چه هغه پروردگار چه له ولادت څخه ئی تراوسه پوری په عجیب او غریب ډول (طریقه) ستا پالنه او روزنه وفرمایله هغه څوک چه دا خبر درکوی چه له تا څخه کوم لوی کار اخیست کیږی آیا هغه به دی هم داسی یواځی او بی یار او مددگار پریږدی؟ هیڅ کله به داسی نه کیږی او تاسی ته د هغه لوی ذات په نامه جوونه کیږی چه مدگار پریږدی؟ هیڅ کله به داسی نه کیږی او تاسی ته د هغه لوی ذات په نامه جوونه کیږی چه واعظم برهانه چه گرد (تول) شیان ئی پیدا کړل نو دا نشی کولی چه تا لوستونکی وگرځوی. واعظم برهانه چه گرد (تول) شیان ئی پیدا کړل نو دا نشی کولی چه تا لوستونکی وگرځوی.

#### خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿

پیدا کړی ئی دی انسان له ټوټو د تړلیو شویو وینو څخه.

تفسیر : په کلکه وینه (خون بسته) کښی نه حس دی نه شعور نه علم دی نه ادراک یواځی لا یعقل جماد دی بیا هغه الله تعالیٰ دی لا یعقل جماد ته عقل او پوهه ورکړه نو آیا همغه الله تعالیٰ یو عاقل کامل او یو امی قاری کولی نشی؟ بلکه کولی ئی شی! تر دی ځایه پوری د قرائت امکان ثابتول و چه الله تعالیٰ ته هیڅ مشکل نه دی چه تا د امی توبه قاری وګرځوی وروسته د هغه په فعلیت او وقوع باندی ئی متنبه کوی.

#### ٳڤٚۯٲۅڒؾۜڮٵڷڒػۯۿ

ولوله (ای محمده! قرآن) حال دا چه رب ستا لوی کریم دی (پر ټولو کریمانو).

تفسیر : یعنی په هغه شان سره چه ستاسی تربیت شوی دی له هغه محخه ستاسی کامل استعداد او پوره لیاقت شکاره دی کله چه دلته په استعداد کښی څه قصور نشته او هلته په مبدأ فیاض کښی هم محه بخه بخل نه لیده کیږی بلکه هغه د گردو (تولو) کریمانو محخه لوی کریم دی بیا به نو د

فیض په وصول کښي څه مانع وي؟ او خامخا هم داسي ئي کوي .

# الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَدِ<sup>ق</sup>ُ

هغه (رب پالونکی) چه ښوولی ئی دی (خط انسان ته) په قلم سره.

تفسیر : حضرت شاه صاحب لیکی حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم هیش کله لیکونکی او لوستونکی نه و نو وئی فرمایل چه «الله تعالیٰ بی له قلمه هم پوه ورکوی» ممکن دی چه دی لوری ته هم جبریل علیه السلام محض یو وسیله دی همغسی چه د قلم توسط د دی امر مستلزم نه دی چه هغه له مستفیض څخه افضل شی هم داسی دلته هم د جبریلیه حقیقت افضلیت د محمدیه له حقیقت شخخه نه لاژمیږی.

### عَلَّمُ الْإِنْسَانَ مَالَمُ يَعْلَمُ

ښوونه ئي کړی ده انسان ته د هغو شيانو چه دی پری نه پوهيده (پخوا له ښودلو).

قفسیو : یعنی د انسان وړوکی چه له مور څخه پیدا کیږی په هیڅ شی نه پوهیږی بیا نو هغه ورو ورو څوک پوهوی هغه قدیر رب چه له جاهل انسان څخه عالم جوړوی خپل یو امی بنده به نه یواځی کامل عارف کړی بلکه د ګردو (تولو) عارفانو سردار ئی ګرځوی،

# كُلْاَلِيَّ الْإِنْسَانَ لِيَطْعَى ۚ أَنْ تَالْمُ اسْتَغْنَى ٥

رښتيا ده دا خبره بيشکه انسان خامخا سرکشي کوي د دې لامله (له وجي) چه ويني. ګني خپل ځان بي پروا (په مال سره).

تفسیر : یعنی د بنی آدم اصل خو هم دومره دی چه له ترلی وینی محخه جوړ دی چه په اول کښی محض جاهل وی وروسته الله تعالیٰ ورته پوه ورکوی مگر دی پخپل اصلی حقیقت باندی هیڅ نه پوهیږی د دنیا په مال او دولت باندی مغروریږی او د الله تعالیٰ له احکامو ځنی سر غړوی او داسی ئی گنی چه زه د هیچا پروا نه لرم.

# إِنَّ إِلَّى رَبِّكَ الرُّجْعَيْ

بیشکه رب ستا ته (ای انسانه) بیرته ورتلل دی (د هر چا په آخرت کښی او هلته پکاریږی ښه اعمال نه اموال).

تفسیر: یعنی په اول کښی هم همغه الله تعالیٰ ای انسانه ته ئی پیدا کړی ئی او آخر ته هم د همغه په لوری په آخرت کښی ستا ورتګ دی او هلته به د دغو طاغیانو منکرانو تکبر او لوئی او د ځان هیرولو حقیقت ښکاریږی.

# آرَءَيْتَ الَّذِي يَنُهٰى فَعَبْلُدًا صَلَّى شَ

آیا وینی ته هغه (ابوجهل) چه منع کوی بنده (محمد) کله چه لمونځ کوی.

تفسیر: یعنی دا تمرد او سر غړول وګوره چه دی پخپله هم د خپل پروردګار په دربار کښی سر نه ښکته کوی او د عبادت توفیق ئی ور په برخه نه دی نو که بل بنده الله تعالیٰ ته سجده پدی هغه ته هم کتی نه شی. په دی آیتونو کښی لعین ابوجهل ته اشاره ده ځکه چه هغه به کله رسول الله صلی الله علیه وسلم په لمانځه کښی لید نو خپله خوله به ئی شلوله او تخویف او تهدید به ئی کاوه او زیار (کوشش) به ئی کوو چه هغوی ته په هر ډول (طریقه) چه وی څه نه څه ضرر ورسوی.

# ٲڒؘۘٶۜؽؾؙٳڹٛػٲؽؘعٙٙڮٲڷۿۮۧؽٚ۩ؙۏٛٳٙڡۘڒؠٳؚڶؾۜڠؙۏؽڟٙۯٶۘؽؾؙٳڹٛ ػڎۜڹؘۅؘؾؘۅڵؿؖ

آیا وینی ته که چیری وی (دا بنده) په لاری سمی صافی باندی. یا امر حکم کوی خلقو ته په تقوی سره. آیا وینی ته که (دا منع کوونکی) تکذیب (د رسول الله) کوی او مخ گرځوی له ایمانه (نو جزاء به مومی سم له خپل حال او اعمال سره.)

تفسیر : یعنی که په ښه لاره تللی او ښی چاری ئی زده کولی نو ځکه ښه سړی به کیده اوس چه مخ ئی اړولی دی نو ځمونړ ئی څه خراب کړی دی؟ هم داسی ئی لیکلی دی په «موضح القرآن» کښی. نورو مفسرینو د دی آیت په تفسیر کښی نوری خبری هم لیکلی دی که څوک غواړی چه په هغه باندی وپوهیږی نو نورو تفاسیرو ته دی رجوع وکړی په تیره بیا «روح

المعانى» دى ولولى.

#### ٱلَوْيَعِلَوْ بِأَنَّ اللهَ يَرِي اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى

آیا نه پوهیږی دغه (منکر کافر) په دی چه بیشکه الله وینی (اعمال د ده نو جزاء به یری ورکړی).

تفسير : يعنى د هغه رتلى ملعون هغه شرارتونه او د دى ښه بنده دا خشوع او خضوع دواړه پاک الله وينى.

### كَلَّا لَهِنْ لَهُ مِنْتَهِ لِهُ لَنَسْفَعًا بِالنَّاصِيةِ ﴿

داسی نه ده وړ (لائق) قسم دی که نه شو منع دی (له بد عمله) نو خامخا به ئی سخت راکاږو په ویښتو د وچولی (تندی) سره.

تفسیر: یعنی پریپده! هغه منکر کافر په دغو ګردو (ټولو) خبرو باندی ښه پوهیږی خو بیا له خپل شرارت څخه لاس نه اخلی ښه اوس ښه غوږ وباسه! که دوی له خپلو شرارتونو څخی لاس وانه خیست نو مونږ به هم هغوی لکه بودګان (څاروی) او ذلیل بندیانو غوندی د وچولی (تندی) له ویښتو او څڼو څخه نیولی د دوزخ په لوری ئی راکاږو.

#### ئَاصِيَةٍ كَاذِبَةٍ خَاطِئَةٍ<sup>قَ</sup>

په داسي وچولي (تندي) سره چه دروغجن خطا کار دي (خاوند ئي).

تفسیر: یعنی د هر چا په سر باندی چه دا څنی وی نو د هغه سر به له دروغو او ګناهونو ځنی ډک وی ګواکی د هغوی ګناهونو او دروغو به د هغوی د سر په ویښتو کښی سرایت کړی وی.

#### فَلْيَكُمُ كَادِيَهُ ﴿ سَنَدُ عُ الزَّبَانِيةَ ﴿ فَلَيْكُمُ عُلَاتُ كَالِيَةَ ﴿

پس راودی بولی اهل د مجلس خپل ژر ده چه مونږ به هم راوبولو ملائکی سختی د عذاب.

تفسير : يو ځلي ابوجهل وليد چه حضرت رسول الله صلى الله عليه وسلم لمانځه ته رهي (روان) دی نو یه مخ کښې ئې ورته ودرید او غوښت ئې چه دوی له لمانځه څخه ستون (وایس) کړی دوی په سختی سره ورسره خبری وکړی نو هغه وویل «ته خبر نه ئی چه په مکی کښی ځما جرګه لویه ده » نو دلته داسی فرمایلی شوی «چه اوس هغه د خپلی جرگی ملگری دی وغواړه چه مونږ د هغوی د هیداد او سزا ورکولو ته د عذاب ملائکی راغواړو ولیده شی چه څوک بریالی (کامیاب) کیږی» لکه چه څو ورځی وروسته د «بدر» په ډګر کښې ئې ولید چه د اسلام مجاهدینو به په څه ډول (طریقه) هغه راکشاؤ د «بدر» په «قلیب» او کوهی کښی ئې وغورځاوه دا و د هغه عارضي کشول خو اصلي راکشول به ئې د آخرت په ميدان کښې وي چه د دوزخ پرښتې به هغه په ډير ذلت سره راکشوی او په جهنم کښې به ئې غورځوی. وائي چه يوه ورڅ ابوجهل رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم یه لمانځه کښی ولید وئ غوښت چه له هغوی سره څه بی ادبی وکړی دی لا محموندٍ بیغمبر صلی الله علیه وسلم ته نه و نژدی شوی چه یه ویره او بیره (تلوار) بیرته یه مندو شو خلقو بری وخندل او ورته وی ویل چه «ولی وتښتیدی»؟ ده وویل «محما او د محمد صلی الله علیه وسلم په منځ کښې د اور یو خندق راښکاره شو چه په کښې ډیر یو ویروونکې سړی ؤ نو حُکه وویریدم او بیرته راغلم» رسول الله مبارک وفرمایل که «دی لد خه وړاندی کیده نو د هغو یرښتو له لاسه به توټي ټوټي کیده » ګواکي له آخرت څخه په مخ کښې د «سندع الزبانیة» یوه وړوکی نمونه په دنیا کښی ورښکاره شوه.

تنبیه : زیات مفسرین د «زبانیة» تفسیر د دوزخ به پرښتو باندی کوی.

### كَلَّا لِا تُطِعُهُ وَاسْجُدُ وَاقْتَرِبُ ۗ ۗ

نه ده داسی لکه چه وائی، مه وړه فرمان د ده او سجده لمونځ کوه او نژدی شه (الله ته یه طاعت سره).

تفسیر : یعنی تاسی د هغوی پروا هیڅ ونه کړئ! او د هغوی خبرو ته غوږ مه ږدئ! چیری مو چه زړه شی په ډیره خوښی سره د الله تعالیٰ عبادت کوئ! او هر کله چه د هغه لوی دربار ته په سجده سر ږدئ! او د هغه پاک ذات قرب او لا نژدیوالی ځان ته ګټئ! په حدیث کښی دی. «بنده له ګردو (تولو) حالتو څخه په سجده کښی زیات خپل الله تعالیٰ ته نژدی کیږی»

#### تمت سورة العلق بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة القدر مكية وهى خمس آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٧) تسلسلها حسب النزول (٢٥) نزلت بعد سورة «عبس»

د «القدر» سورت مکی دی (ه) آیت یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۹۷) په نزول کښی (۲۵) سورت دی وروسته د «عبس» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

#### إِنَّا اَنْزَلْنَهُ فِي لِيلَةِ الْقَدُرِكُ

بیشکه مونبر نازل کړی مو دی دغه (ټول قرآن) په شپه د قدر کښی.

تفسیر: یعنی قرآن کریم له لوح محفوظ محخه د دنیا پر آسمان د قدر په شپه کښی نازل کړ شو. او ښائی په هم دغی شپی کښی د دنیا له آسمان محخه په محمد صلی الله علیه وسلم باندی ئی هم نزول شروع شوی وی. په دی موضوع محه مضمون د (دخان) په سورت کښی لیکلی شوی دی هلته دی ولوست شی.

# وَمَّا اَدُرلِكَ مَالِيَلَةُ الْقَدُرِثِ لَيْلَةُ الْقَدُرِثِ لِيَالَةُ الْقَدُرِثِ فَيْنَ الْفِ شَهْرِثَ

او څه شی پوه کړی ځ ته (ای محمده!) چه څه ده شپه د قدر (د عزت او شرافت له پلوه؟) شپه د قدر خیر غوره ده له زرو میاشتو څخه (هغه زر میاشتی چه پکښی نه وی دغه شپه هغه چا لره چه ئی بیامومی او په عبادت سره پکښی مشغول شی تر صباح پوری).

تفسیر : یعنی به دی شپی کښی نیکی کول داسی دی لکه چه تر زرو میاشتو پوری سری نیکی کړی وی بلکه زیات له دی څخه هم.

# تَنَزَّلُ الْمَلْلِكَةُ وَالرُّوْحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمُ

نازلیږی ملائکی او روح په دغه شپه کښی په اذن حکم د رب د هغوی.

تفسير : يعنى د الله تعالىٰ په حكم روح القدس حضرت جبريل عليه السلام د ډيرو پرښتو په

عم(٣٠)

هجوم کښی رانازلیږی تر څو په دی عظیم الشان خیر او برکت سره د ځمکی خلق مستفیض کړی. ممکن دی له «روح» څخه برسیره پر ملائکو کوم بل مخلوق مراد وی په هر حال په دی بختوری شپی کښی د باطنی ژوندون او روحانی خیر او برکت یو خاص نزول وی.

### مِّنْ كُلِّ ٱمْرِرِ ﴿ سَلَا اللَّهِ مَا

دپاره د هر کار (ټاکلی «مقرر» شوی په دغه راتلونکی کال کښی) امان سلامتیا ده (له هر افته).

تفسیو: یعنی د عالم د نظام په نسبت کوم کارونه چه په دی کال کښی مقدر وی د هغو د نفاذ د تعیین دپاره پرښتی راځی لکه چه د (دخان) په سورت کښی ولیکل شو. یا له (من کل امر) څخه به د خیر امر مراد وی یعنی له آسمان څخه هر راز (قسم) د خیر امور له ځان سره اخلی او د ځمکی په لوری راښکته کیږی. والله اعلم

(سلام: امان سلامتیا ده له هر آفته یا نه ده دغه شپه مکر خو سلامتیا ده له آفاتو او بلیاتو نه) یعنی هغه شپه د امن، هوسائی (آرام)، ډاډدینی (تسکین)ن او د زړه خوښی شپه ده په دغی شپی کښی د الله جل جلاله خاص بندګان په یوه عجیب او غریب طمانیت او لذت او حلاوت سره پخپلو عباداتو کښی مصروف او مشغولیږی او ډیر زیات خوند له هغه څخه مومی او دا د هغه خیر او برکت او نزول رحمت اثر دی چه د ډیرو پرښتو له راښکته کیدلو څخه په ظهور راځی. په ځینو روایتونو کښی راغلی دی چه «په دی شپه کښی جبریل علیه السلام او نوری پرښتی پر عابدانو او ذاکرانو صلواتونه او سلامونه لیږی» یعنی د دوی په حق کښی د رحمت او د سلامت دعاوی کوی،

#### هِيَحَتَّى مَطْلَعِ الْفَجُرِ ٥

دغه شپه ده تر وقته د ختلو د صبا پوری (د سلامتیا فضیلت، برکت، کرامت).

تفسیر: یعنی له ما نامه تر سحر پوری په توله شپه کښی هم دا سلسله جاری ده نو څکه دا شپه له سره تر یایه (آخره) یوری مبارک او بختوره ده.

(تنبیه): له قرآن مجید څخه راغرګندیږی (راښکاره کیږی) چه هغه شپه په رمضان شریف کښی ده . 
ده . 

شهٔرُرَمَضَانَاآلِنِگَ اُنْزِلَ فِیُاوِالْقُرْانُ 

او حدیث راښکاروی چه دا شپه د رمضان په وروستنی عشره کښی د قدر شپی لتول په کار

دی بیا د طاق په شپو کښی د اویشتم په شپی باندی زیات گمان کاؤ شی والله اعلم ولی زیاتو عالمانو داسی تصریح کړی ده چه د قدر شپه د تل دپاره په یوه عشره او په یوه نیټه کښی نشی ټاکلی (مقررولی) امکان لری چه په یو رمضان کښی یوه شپه او په بل رمضان کښی بله کومه شپه وی.

#### تمت سورة القدر بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة البينة مدنية وهي ثماني آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٨) تسلسلها حسب النزول (١٠٠) نزلت بعد سورة الطلاق.

د «البینة» سورت مدنی دی (۸) آیت (۱) رکوع لری په تلاوت کښی (۹۸) په نزول کښی (۱۰۰) سورت دی.

#### بِنُ التَّحِيْمِ اللهِ التَّحْمُنِ التَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

# ڵؘۄ۫ڲڮٛڹٳڰۮؚؽڹػڡؘۜۯؙۏٳڡؚؽٳۿڸٳڷڮؾ۬ڹۅٲڷۺٛڔڮؽؽؙڡؙٛڡٛڡؚٞڵؽؽ ڂؾٚؾٵٛؾؾۿؙؙؙؙؙؙۄٳڷؠؚؾڹؖٷٛ

نه ؤ هغه کسان چه کافران شوی دی له اهل د کتابو او له مشرکانو جلا (جدا) کیدونکی (له خپلو ملکو څخه بلکه سره متفق ؤ په حقانیت د محمد) تر هغه پوری چه راغی دوی ته حجت روښانه.

تفسیر: له اهل الکتاب محخه یهود او نصاری او له مشرکینو محنی بت پرستان، اور پرستان، او نور کافران او هغه منکران مقصد دی چه د هغوی په لاس کښی کوم آسمانی کتاب نشته. دغه کرد (تول) نه ؤ جلا (جدا) کیدونکی یو له بل نه په باب د محمد صلی الله علیه وسلم کښی بلکه تول متفق ؤ په حقوالی د ده باندی.

# رَسُولٌ مِّنَ اللهِ يَتُلُو اصْعُفَا ٱللهُ وَيَتُلُو اصْعُفَا ٱللهُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ الله

چه رسول دی له طرفه د الله لولی دغه (رسول الله پر دوی) صحیفی پاکی کړی شوی (له باطله).

تفسیو : د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم له بعثت څخه وړاندی د ټولو ادیانو تابعین خراب او هر یو پخپلو غلطیو باندی مغرور ؤ او په دی وقت کښی دا پکار ؤ چه کوم حکیم، ولی، لوی عادل باچا یا کوم لوی سړی دوی وپوهوی او په سمه لاره ئی راولی او دا کار ممکن نه ؤ تر دی چه داسی یو عظیم القدر پیغمبر رانشی چه له هغه سره د پاک الله مقدس کتاب او لوی مدد وی چه د څو کلونو په منځ کښی یو ملک د اسلام په نور ډک کړی او پخپل زبردست تعلیم او لوی همت او عزیمت سره د ګردی (تولی) دنیا مخ د وحدانیت او حقانیت په لوری وګرځوی لکه چه هغه الله تعالیٰ رسول او استاځی د پاک الله د کتاب په لوستلو راغی چه په پاکو پاڼو کښی ئی لیکلی شوی دی.

# فِيهَاكُنُّ فِي قَيِّمَةً ﴿

په هغوی کښی لیکلی شوی دی سم احکام (مضبوط کتابونه چه پکښی نشته هیڅ خطائی).

تفسیو: د قرآن کریم هر سورت گواکی یو مستقل کتاب دی. یا دا مطلب چه هغه عمده کتابونه چه پخوا له دی نه راغلی دی، د هغوی ضروری مطالب په دی کتاب کښی شته یا به له «کتب قیمة» څخه مراد نور علوم او مضامین وی یعنی د هغو علومو مضامین پوره درست صحیح او ډیر مضبوط او معتدل دی.

# ومَاتَفَرَّ قَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتْ إِلَّامِنَ بَعُدِ مَاجَآءُ تَهُمُ الْبَيِّنَةُ ٥

او نه ؤ جلا (جدا) شوی (له خپلو ملکو څخه بلکه ټول سره متفق ؤ په حقانیت د محمد) هغه کسان چه ورکړی شوی ؤ دوی ته کتاب مګر وروسته له هغه چه راغی دوی ته حجت روښانه (چه محمد دی یا قرآن).

تفسیو: یعنی په دی رسول او په دی کتاب کښی هیڅ ځای د شک او شبهی نشته خو سره له هغه اهل د کتاب عمداً عناد، ضد او مخالفت ورسره کوی نه د شک او شبهی له پلوه، دوی سره دوه ډلی شوی دی یو هغه چه پخپل ضد او انکار کښی تینګ ولاړ دی او بل هغه چه د حق او انصاف له لوری ئی په اسلام باندی یقین او ایمان راوړی دی ښه خو به دا وه چه په هغه پیغمبر

آخر الزمان باندی چه دوی د هغو په انتظار کښی ؤ گرد (ټول) سره ایمان راوړی ؤ او خپل گرد (ټول) اختلافات او شخړی به ئی له منځه ایستلی او گرد (ټول) به سره په یوه لاره کښی رهی (روان) کیدل مگر هغوی د خپلو عنادو او بدبختیو په سبب د وحدت او اجتماع په ځای په مخالفت او شقاق او نفاق کښی سره اخته شول کله چه اهل د کتاب داسی دی د ناپوهانو مشرکانو احوال به څه وی.؟

تنبیه: حضرت شاه عبد العزیز صاحب رحمة الله علیه دلته د «البینة) مصداق حضرت مسیح علیه السلام بولی یعنی کله چه حضرت مسیح علیه السلام به کاره نشی له محان سره راوړی یهودان د هغوی دښمنان شول او نصاری هم په دنیوی اغراضو کشی اخته شوی په شو شو ډولو (طریقو) سره ئی محانونه وویشل. مدعا دا چه د پیغمبر راتلل او د کتاب نازلیدل پرته (علاوه) د حق تعالیٰ له توفیقه کفایت نه کوی هومره د هدایت سامان چه سره راغونه شی تر شحو چه د هدایت توفیق له چا سره مل نه وی نو هغه به هم داسی خسارا او نقصان گالی (مومی).

# ومَا آأمُورُوۤ الرّليعُبُ دُواالله مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّينَ لَهُ حُنَفَآءً

حال دا چه امر حکم نه و ورکړی شوی دوی ته په توریت او انجیل کښی مګر ورکړی شوی ؤ چه عبادت کوی دوی د الله په داسی حال کښی چه خالص کوونکی وی الله لره دین له شرکه او نفاقه په داسی حال کښی چه راګرځیدونکی وی له باطله حق ته (په لاره د ابراهیم پس څرنګه کافر کیږی په محمد باندی؟).

تفسیر: یعنی له هر راز (قسم) باطلو او دروغو شخه جلا (جدا) شوی خالص د واحد الله بندگی و کړی! او د حضرت حنیف ابراهیم علیه السلام په شان له هر چا او هری خوا شخه علاقه شکولی د همغه یوه مالک الملک بندگان شی! او د تشریع او د تکوین هیڅ یوه شعبه او شانگه او نور شیان مستقل او خپلواک (اختیارمند) ونه گڼی

# وَيْقِيمُواالصَّالُوةَ وَيُؤْتُواالرُّكُوةَ وَذَالِكَ دِينُ الْقَيِمَةِ ٥

او (بل دوی مامور دی په دی چه) قائموی سم اداء کوی (سره له ټولو حقوقو) لمونځ او ورکوی زکوة او دا (مامور به شیان) دین دی محکم (مستقیم چه هیڅ کوږوالی په کښی نشته).

تفسیر : یعنی دا شیان په هر دین کښی غوره او منلی شوی دی چه د هغو شیانو تفصیل هم

دغه پیغمبر حضرت محمد صلی الله علیه وسلم هم راکوی. بیا نو الله تعالیٰ ته دغه خبره جه معلومه ده چه له داسی صافی جوونی او تعلیم محخه ولی دوی کرمجی؟ او تری وحشت کوی؟.

### إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُ وَامِنَ آهِلِ الْكِتْبِ وَالْمُشُورِ لِيْنَ فِي نَارِجَهَ ثَعَ خُلِدِيْنَ فِيهُمَّا

بیشکه هغه کسان چه کافران شوی دی له اهل د کتابو او مشرکان وی به په اور د دوزخ کښی (په قیامت کښی) چه تل به وی دوی په هغه (جهنم) کښی.

تفسیر : یعنی د پوهی او د علم دعوی کوونکی که اهل الکتاب وی یا جاهل مشرکان کله چه حقانیت او وحدت محخه مخ واړوی او انکار تری وکړی د هغو ګردو (ټولو) پای (آخر) او انجام همغه دوزخ دی چه هیڅ کله به له هغه نه خلاصیږی.

# ٳٷڵٙؠٟڮ؋ؙٛؠؙۺؘڗؙٳڵؠڔؿۣٳڋڽ

دا (خلق دی) هم دوی ډیر بد د خلقو.

تفسیر : یعنی له حیواناتو (بهائمو) څخه ډیر خوار ذلیل او خراب دی لکه چه د (فرقان) په سورت کښی داسی یو آیت لولو ﴿ اِنْهُمُوالِاكُالْاَشَارِينَانُهُوَامَّنَانِينَالًا ﴾

# إِنَّ الَّذِينَ المَنُوْاوَعَمِلُواالصَّلِحَتِ أُولَّيْكَ هُمُوخَيْرُ الْمَرِيَّةِ ٥

بیشکه هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه په دنیا کښی) دا (خلق دی) هم دی ډیر ښه د خلقو.

تفسیر: یعنی هغه کسان چه په کردو (ټولو) رسولانو او کتابو باندی یقین کوی او په جو کارونو کښی لگیا دی نو دوی جه د خلقو دی تر دی چه د دوی زیاتره کسان له پرجتو محخه هم وړاندی کیږی.

# جَزَا وَهُمُوعِنْكَ رَبِّهُمُ جَنْتُ عَدُنِ بَجُرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ خِلِدِينَ فِيهَا اَبُلادَضِي اللهُ عَنْهُمُ

جزاء عوض د دوی په نزد د رب د دوی جنتونه د ابدی هستوگنی دی چه بهیدی له لاندی (د مانیو او ونو) د هغو (د اوبو د شودو د شاتو او د پاکو شرابو) ویالی تل به وی دوی په هغو (جنتونو) کښی همیشه (تر ابده)، راضی به وی الله له دغو (مؤمنانو څخه په طاعت سره).

تفسیو : یعنی د جنت د باغونو او ویالو څخه برسیره د مولیٰ رضاء هم د دوی په برخه کیږی چه د خوښی اصلی روح هم دا دی.

# وَرَضُوا عَنْهُ ذَٰ لِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ ٥

او راضی به وی دوی له هغه (الله څخه په ثواب) دا (درجه) هغه چا لره ده چه ویریدلی دی له ربه خپله.

تفسیر : یعنی دا لوړ (اوچت) مقام هر چا ته په لاس نه ورځی. او دا یواځی د هغو بندګانو برخه ده چه د خپل پروردګار له عذابه ویریډی او هغی شیانو ته هیڅ نه ورنژدی کیډی چه په هغو کښی د الله تعالیٰ د عصیان او نافرمانی تصور کیدی شی.

تمت سورة «البينة» بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة الزلزال مدنية وهى ثمانى آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (٩٩) تسلسلها حسب النزول (٩٣) نزلت بعد سورة النساء.

د «الزلزال» سورت مىنى دى (٨) آيته (١) ركوع لرى په تلاوت كښى (٩٩) په نزول كښى (٩٣) سورت دى وروسته د «النساء» له سورته نازل شوى دى.

#### بِنُ إِللَّهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ ٥

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

# إذَازُلُزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالَهَا ٥

#### کله چه وخوځوله شي ځمکه په خوځیدلو سختو خپلو سره.

تفسیر: یعنی الله تعالیٰ به کرده (توله) ځمکه په سختو او خورا (ډیر) ویروونکیو زلزلو او ریدیدلو سره وخوځوی چه د هغی له اغیزی او اثر څخه به هیڅ مانی او عمارت او هیڅ یو غر یا ونه او نور شیان پر ځمکه باندی روغ نه پاتی کیږی او ګرد (تول) هسک (اوچت) او تیت به سره برابریږی تر څو د حشر میدان صاف او پاک او یو برابر وګرځی او دا ګردی (تولی) پیښی به په قیامت د دوهمی نفخی د پو کولو په وخت کښی پیښیږی.

#### وَأَخُرَجَتِ الْأَرْضُ أَثْقَالَهَا ٥

او د باندی راوباسی ځمکه درانه شیان له خپله منځه.

تفسیو: یعنی په دی وقت کښی ځمکه هر هغه شی چه د دی په منځ کښی وی لکه مړی، سره او سپین زر، لاجورد پیروزه، غمی او نور ګرد (تول) د باندی غورځوی خو د دی مالونو او قیمت دارو شیانو اخیستونکی به څوک نه وی؟ ګرد (تول) خلق به ګوری چه په دغه ورځ کښی به هغه ګران شیان چه تل به په هغو باندی جنګونه کیلل څومره بیقدره او بیکاره لویللی وی.

#### وَقَالَ الْإِنْسَانُ مَالَهَا ۞

او وبه وائی انسان (منکر له بعثه) چه څه شوی دی دغه (ځمکی) لره (چه د باندی راوباسی مدفون خپل).

تفسیر: یعنی بنی آدمان وروسته د ژوندی کیدلو او زلزلی د آثارو له لیدلو څخه یا د هغو ارواحو د زلزلی په ترڅ کښی حیران پاتی شوی په حیرت سره به وائی «پر دی ځمکی باندی څه وشو؟ چه په دومره زور سره خوځیږی؟ او هر شی له خپله ګیدی څخه د باندی غورځوی؟».

# يَوْمَهِذٍ ثُعَكِّتُ أُخْبَارَهَا صَٰإِنَّ رَبَّكَ أَوْلَى لَهَا۞

په دغی ورځی کښی وبه وائی بیانوی به ځمکه خبری خپلی (خلقو ته که د خیر وی که د شر). په سبب د دی چه رب ستا وحی امر حکم کړی دی دی ته (په ویلو بیانولو سره). تفسیر : یعنی بنی آدم چه څه به او بد کارونه د هغی ځمکی په سر باندی کړی ؤ هغه ګرد (تول) به ښکاره وی لکه چه وائی به هغه سړی په ما باندی لمونځ کړی ؤ هغه غلا کړی وه هغه ناحق وینه توئی کړی وه او داسی نوری خبری ګواکی د ننی ورځی په اصطلاح او ژبه داسی وپوهیډئ چه هر سړی چه هومره عملونه ئی په ځمکه باندی کړی وی د هغو ګردو (تولو) ریکارډونه (تکلی) به وی او د قیامت په ورځ کښی به د پروردګار په حکم په خبرو راځی او هر شی له لری ښکاری.

### يَوْمَهِ نِي يَصُدُرُ النَّاسُ اَشْتَاتًا لَا

په دغی ورځی کښی به و کرځی خلق تولی تولی (له موقف یا له قبور نه په مختلفو اشکالو سره).

تفسیر : یعنی په هنی ورځی کښی به خلق له خپلو قبرونو څخه راوتلی د محشر په ډگر کښی په راز راز (قسم قسم) ډلی جوړی کړی حاضریډی. یوه ډله به د شرابیانو وی بله ډله به د زناکارانو وی هم داسی د ظالمانو او غلو. علیٰ هذا القیاس د نورو، یا دا مطلب چه خلق له حساب څخه خلاصیډی او د بیرته گرځیللو په وقت کښی څه ډلی به ئی جنتیانی او څه به دوزخیانی وی چه هره یوه به پخپل لوری رهی (روان) کیډی.

#### لِيُرُو الْعُمَالَهُونُ

دپاره د دی چه وښودله شي هغوی ته (جزاء د) عملونو د دوی.

تفسیر: یعنی د حشر په میدان کښی به د هغوی عملونه وروښوولی شی تر څو بدانو ته یو راز (قسم) رسوائی او نیکانو ته یو راز (قسم) سرفرازی حاصله شی ممکن دی چه د عملونو له ورښوولو څخه د ثمراتو او نتائجو ورښوول مراد وی.

> ڣؘڽؘؿۼۘٮؙڵؙڡؚؿ۬ٛڡؘۜٵڶۮؘڗۜۊڔٟڂؽؙڔۘٞٵؾۜڒۘٷ۞ۅؘڡؘؽؗؿۜۼؠۘٛڵڡؚؿٛڡٵڶ ۮؘڗۜۊٟۺؘڗٞٵؿؘڒٷ۞

پس هغه څوک چه عمل کوی په اندازه د يوی ذری د خير نيکی نو وبه وينی (جزاء د هغه) او هر هغه څوک چه عمل کوی په اندازه د يوی ذری د شر بدی نو وبه وينی (سزاء د هغه).

تفسیو : یعنی هر یوه ته د هغه د عمل ذره ذره ښه وی که بد د هغه په مخ کښی ایښوول کیږی او حق تعالیٰ به هره هغه معامله چه د هر عمل په نسبت اجرا کوی هغه به هم د هغوی له ستر کو څخه تیروی.

#### تمت سورة الزلزال بفضل الله تعالى ومنه وكرمد

سورة العاديات مكية وهي احدى عشرة آية وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٠) تسلسلها حسب النزول (١٤) نزلت بعد سورة «العصر»

د «العادیات» سورت مکی دی (۱۱) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۰) په نزول کښی (۱۰۰) (۱۰۰) (۱۶) (۱۶) (۱۶) (۱۶)

#### فِيْ الرَّحِيْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# وَالْعَدِيْتِ ضَبُعًا ثَفَالْمُؤْرِيْتِ قَدُحًا ٥

قسم دی په اسونو ځغلیدونکیو چه آواز ایستونکی دی له سینو څخه آواز پورته کول له ګیډو پس قسم دی په اسونو ایستونکیو د اور او رایستل په وهلو د سمانو تیږو (ګټو) لره.

تفسیر : یعنی په هغی تیږو (ګټو) یا تیږی (ګټی) لرونکی ځمکی باندی چه خپلی سوی (سمان او نوکان) وهی او اور پورته کوی.

#### فَالْمُغِيْرِتِ صُبْعًا ﴿

پس قسم دی په لوټ کوونکيو باندی په وقت د صبا کښي.

عم(۳۰)

تفسیر: په عربو کښی عادت و چه په صباؤن کښی به ئی په لوټولو باندی لاس پوری کاؤ تر څو د دوی د شپی له ورتګه دښمن خبر نشی او سحار ناڅاپه داړه واچوی او دا به ئی خپل ځلمیتوب او میړانه (بهادری) ګڼله چه په شپی کښی په چا ور ونه لویږی.

#### فَأَثَرُنَ بِهِ نَقْعًا ﴿

پس پورته کوی دغه (اسونه) په سمانو خپلو سره (په وقت د ځغلیدو کښی) ګرد (په شاؤ خوا د دښمن).

تفسیر : یعنی په داسی قوت او ګړندیتوب او چالاکی سره ځغلیدونکی اسونه چه د ګهیځ (سحر) په وخت کښی کله چه د شپی د سړو او شبنم د رطوبت ټولی دوړی او غبار ناست وی خو بیا هم د دی اسانو له سوو څخه ګرد او دوړی پورته شی.

# فوسطن بهجمعال

پس ننوځی دغه (اسونه) هغه وقت په منځ د ټولی (د دښمنانو د دين کښی).

تفسیر: یعنی په دی وخت کښی بی له ویری او خطر د دښمن په فوج کښی ننوځی. تنبیه: امکان لری چه د دی قسم له یادولو ځنی اسونه مراد وی لکه چه ښکاره ده. او ممکن دی چه د مجاهدینو سواره مراد وی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «دا په سورو غازیانو باندی قسم دی. له دی نه به بل کوم یو عمل لوی او لوړ (اوچت) وی چه سړی د الله تعالیٰ په لاری کښی خپل ځان جاروی (قربانوی). او جواب د دغو پاس قسمونو دا دی.

### إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكُنُودٌ ﴿

چه بیشکه (کافر) انسان له ربه خپله خامخا منکر ناشکره (د نعمتونو) دی.

تفسیر: یعنی د غازیانو سورو سر او ځان جارول (قربانول) د الله تعالیٰ په لاری کښی ورښیی چه وفادار او شکر ګزار بندګان داسی وی هغه سړی چه د الله تعالیٰ ورکړی قوتونه د هغه په لاره او ځای کښی نه ښندی (قربانوی) نو وائی «هغه سړی چه د حقیقی مالک ورکړی شویو قوتونو قدر نه پیژنی او د هغه روزی خوری او د هغه د بی شمارو نعمتونو او بخششونو څخه شپه او ورځ متمتع او ګټی اخلی خو سره له هغه د هغه الله تعالیٰ امر نه منی نو هغه له بوده ؤ (څاروو)

عم(۳۰)

څخه هم خوار او ذلیل، حقیر او ښکته دی، وګورئ یو ښه اس ته چه د هغه څښتن (خاوند) واښه او دانه ورکوی دا اس له دی پالنی څخه د خپل څښتن (خاوند) په وفاداری کښی خپل ځان ځاروی (قربانوی) او هر لوری ته چه سور اشاره ورته وکړی په همغه لوری درومی او ځغلی او له ډیرو منډو څخه پرشیږی او له خپلو سومو او د پښو نوکانو څخه دوړی او کله کله اور هم پورته کوی او په ډیر ازدحام او بیړی او تلوار په مړی او سړی او لوړو (اوچتو) او ژورو کښی ځان غورځوی. د مردکو په ورښت (د ګولو په باران) او د تورو، توپکو په منځ کښی ځغلی او د توپ، طیاری، ټانګ او نورو وسلو ځنی دومره نه ویریږی بلکه ډیر ځلی وفا لرونکی او روزلی شوی اسان (اسونه) د خپلو سرو د ژغورنی (ساتنی) لپاره خپل ځان هم په خطر کښی اچوی نو آیا انسان له داسی اسانو (اسونو) څخه څه عقل نه زده کوی؟ او نه پوهیږی چه پخپله انسانان هم یو لوی پالونکی لری چه ښائی د هغه د حکم منلو او وفاداری کښی د خپلو ځانونو او مالونو په ښندلو (قربانولو) کښی هر وقت حاضر او تیار اوسی. په رښتیا سره چه کافر انسان خورا په ښه بخپله وفاداری اخیل ډیر ناشکر او نالاتق دی تر دی چه د یوه اس او سپی په اندازه هم خپله وفاداری نشی څرګندولی (ښکاره کولی).

#### وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَٰ لِكَ لَشَهِمُيُكُ<sup>۞</sup>

او بیشکه دا (انسان) پخپلی دغی ناشکری خامخا شاهد کتونکی گواه دی (یا هغه انسان هغه کار پخپل مخکسی گوری).

تفسیر: یعنی د سرښندونکی (جان نثار) مجاهدین او د هغوی د اسونو وفاداری او شکر گزاری د هغوی تر ستر کو لائدی دی خو بیا هم دا بی حیا رډی ستر کی گوری او له خپله محایه نه خوزی.

تنبیه: موند د ترجمی په رعایت دا مطلب ولیکه. که نه ډیرو مفسرینو د دی جملی مطلب داسی اخستی دی. انسان پخپلی ناشکری باندی د حال په ژبه گواه دی. دی دی له شانی د خپل زړه په غږ باندی هم غوږ کیږدی او وادی وری او متوجه دی شی چه زړه ئی ورته څه وایی؟ دا وائی چه آیا سره د دومره لورینی (مهربانی) او بښګلوی (بخشش) ته ناشکر ئی. ځینی اسلاف د (انه) ضمیر د رب په لوری اړوی یعنی د ده رب د هغه ناشکری او کفران ته گوری.

#### وَإِنَّهُ لِعُبِّ الْخَيْرِ لَشَدِيثٌ ٥

او بیشکه دا (انسان) په مینه محبت د مال کښی خامخا زیات قوی ډیر سخت دی.

تفسیر: یعنی حرص، طمع، بخل، امساک او نورو رذائلو هغه ړوند ګرځولی دی د دنیا د زرو او مال په مینه کښی دومره ډوب شوی دی چه خپل حقیقی منعم ئی هیر کړی دی او نه پوهیږی چه وروسته له دی نه به ئی څه حال کیږی.

# ٱفَكَايَعْكُمُ إِذَا بُغُيْرِمَا فِي الْقُبُورِيِّ وَحُصِّلَ مَافِي الصُّدُورِيِّ

آیا پس نه پوهیږی (دا انسان) کله چه راپورته کړل شی راووځی هغه شی چه په قبورو کښی دی (مړی) او محقق راښکاره کړی شی هغه (عقائد او ارادی) چه په سینو د دوی کښی دی.

تفسیر: یعنی هغه وخت هم راتلونکی دی چه مړی به له خپلو هدیرو (مقبرو) ځمنی ژوندی ایستل کیږی او هغه خبری چه په زړونو کښی پتی دی ګردی (تولی) څرګندیږی (ښکاره کیږی) نو هلته به کتل کیږی چه له دی مال څخه څه ګټی اخیستی شی؟ او دا نالائق او کافر به څنګه ځانونه ژغوری (بچ کوی) که دا بی حیا په دی خبره باندی پوهیدی نو هیڅ کله به د مال په مینه کښی دومره نه ډوبیدل او داسی حرکتونه به ئی نه کول.

# ٳؘؘؙۜؖۛٙۯڹۜۿؙٛۄٝؠۿؚۅؘۘؽۅؙۛڡؘؠ۪ۮٟڰٙڿڹؽڗ۠ؖ

بیشکه رب د دوی په دوی باندی په دغی ورځی کښی خامخا ښه پوه خبردار دی (نو موافقه جزاء به یری ورکړی).

**تفسیر :** یعنی که څه هم د الله علم هر وقت د بندګانو پر پټه او ښکاره باندی محیط دی خو پرله پسی د ده علم او پوه پر بندګانو ظاهریږی او هیچا ته ځای د دی خبری نه پاتی کیږی چه له هغی څخه انکار وکړی.

#### تمت سورة العاديات بفضل الله تعالى ومنه وكرمد

سورة القارعة مكية وهى احدى عشرة آية و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠١) تسلسلها حسب النزول (٣٠) نزلت بعد سورة « قريش»

د «القارعة» سورت مکی دی (۱۱) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۱) په نزول کښی (۳۰) سورت دی وروسته د « قریش» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# اَلْقَارِعَةُ أَمَّا الْقَارِعَةُ ﴿ وَمَا الْدُرلِكَ مَا الْقَارِعَةُ ﴿

(هغه) ټکوونکی (د زړونو قیامت) څه ده هغه ټکونکی (د زړونو قیامت). او څه شی پوه کړی ئی ته چه څه ده هغه ټکوونکی (د زړونو قیامت).

تفسیر: له «القارعة» څخه مراد قیامت دی چه زړونه به له ویری او فزع څخه سخت ټکانونه په کښی خوری او غوږونو ته د ډیرو سختو غږونو له اوریدلو څخه ربړ (تکلیف) پیښیږی مطلب دا دی چه د قیامت د حادثی د دی ویروونکی منظری او ننداری څه بیان وکړ شی یواځی د هغو د ځینو آثارو او نښو څه خبری لاندی ویلی کیږی چه له هغو څخه د هغی د شدت او د سختی اندازه لګولی شی.

# يَوْمَرَيُكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَ اشِ الْمَبْثُونُ فَ

(ټکوی به زړونه) په هغه ورځ کښی چه ګرځی خلق لکه واړه ملخان خواره خواره کړی شوی (يو په بل ختونکی).

تفسیو: یعنی هر یو به په یوه لوری په بیتابی او وارخطائی سره منډی وهی او مخلی ګواکی دا تشبیه له وړو ملخانو سره د ضعف، کثرت، حرکت، بی انتظامی او بی تابی له پلوه ورکړی شوی ده.

# وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْحِهْنِ الْمَنْفُوشِ ٥

او وبه گرځی غرونه (له هیبته په دغی ورځی کښی) لکه وړی رنګینی شیندلی شیندلی شوی (د نداف په لینده).

تفسیر : یعنی لکه چه نداف او ډانډس پخپل ډینډت او لینده سره پنبه یا وړی (پشم) وهی او پړسوی ئی او له هغو څخه د حجم په لحاظ یو لوی شی جوړوی او بیا په یو یو کولو او لږ عم(٣٠)

# <u>ۼؘٲ؆ؘ؆ؽ۬ؾؙڴؙڰۘٙ؞؆ۅٳڔؖؽٷٚڡٚۿۅٙڣٛٷڝۺٙۊٟڗٳۻؠۊ۪ؖؖؖؖ</u>

پس هر څه هغه څوک چه دروند شي (په دغې ورځي کښي) وزن (د عملونو يا اعمال) د ده نو هغه به وي په ښه ژوندون چه راضي به وي (په جنت کښي).

تفسیو: یعنی د هر چا عمل چه دروند وی هغه به په هغی ورځی کښی په زړه پوری خوښی او هوسائی (راحت) او آرامی کښی وی. که کوم عمل په لیدلو کښی ډیر لوی عمل ښکاری خو په منځ کښی ئی د ایمان اغیزه (اثر) ، د اسلام اثر د اخلاص روح نه وی نو هغه عمل د الله تعالیٰ په دربار کښی څه وزن او دروندوالی نه لری لکه چه د (کهف) د سورت په ۱۲ رکوع مدا آیت ځمونږ دغه تفسیر کښی داسی راغلی دی ﴿ فَلاَنْوَتِیْمُلُهُوْمُوْمُ الْقِیمُوْوَدُمُا ﴾ •

# وَٱمَّامَنُ خَفَّتُ مَوَازِينُهُ فَى أَمُّهُ هَادِيةٌ ﴿ وَمَآ اَدُرُلِكَ مَاهِيَهُ أَنَارُكَامِيةٌ أَ

او هر څه هغه څوک چه سپک شی وزن (د عملونو یا اعمال) د ده نو مور د ده (ځای د اوسیدلو د ده) به هاویه وی او څه شی پوه کړی ته څه ده دغه (هاویه) اور دی خورا (ډیر) تود (چه منکران پکښی پړمخی غورځولی کیږی).

تفسیو: یعنی هغه عذاب چه په دغی طبقی کښی شته د ځینو سړیو په فکر کښی نشی راتلی نو بس دومره وپوهیږئ چه یو اور دی ډیر تود چه سره خوتیږی او داسی سوځوونکی دی چه د هغه په مقابل کښی بل اور ته تود نه وایه شی الله مو دی له دی اوره او له نورو ربړو (تکلیفونو) څخه پخپل فضل او مهربانی سره وساتی.

#### تمت سورة القارعة

عم(۳۰)

سورة التكاثر مكية وهي ثماني آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٢) تسلسلها حسب النزول (١٦) نزلت بعد سورة الكوثر.

د «التکاثر» سورت مکی دی (۸) آیات یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۲) په نزول کښی (۱۰۲) (۱۰۲) (۱۲) سورت دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

# ٱلْهٰكُوُ التَّكَاثُونُ حَتَّى زُرْتُهُ الْمُقَابِرَ اللَّهُ

مشغول کړی یئ تاسی (له عبادته) فخر کولو (یو له بله په ډیر والی د مال اولاد او قام) تر هغه پوری چه ورشئ هدیرو ته (مړه شئ خښ شئ یا تر هغه پوری چه میروالی لپاره).

تفسیو : یعنی د مال او د اولاد د کثرت او د دنیا د مال او د شتو حرص سری په غفلت کښی اچوی نه د الله تعالی د لورینی (مهربانئ) فکر ورته پریږدی چه راشی نه د آخرت په خیال کښی لویږی. پس شپه او ورځ په هم دی فکر کښی لګیدلی وی په هر ډول (طریقه) چه کیږی ښائی ځما مال او شته را زیات شی او کور کهول می له ګردو (تولو) کورنیو او کهولو څخه ښه او لوړ (اوچت) وی. لا دا د غفلت پرده له مخه ئی نه وی لری شوی چه مرګ ورته راورسیږی کله چه په قبر کښی کیښود شی نو هلته ورښکاریږی چه په سخت غفلت او هیره کښی لویدلی و او هغه شیان چه د څه مودی له پلوه د ده په سترګو کښی ښه ښکاریده وروسته له مرګه هغه ګرد (تول) د هیڅ بلکه د ده د ځان نقصان ثابت شو.

تنبیه : په ځینو روایتونو کښی چه الله تعالیٰ د هغوی په صحت باندی ښه پوهیږی راغلی دی چه یوه ورځ دوو قبیلو په خپلو منځونو کښی هری یوی په زیادت باندی فخر کاؤ کله چه د مقابلی په وقت کښی د یوی قبیلی سړی د بلی قبیلی له سړیو څخه لږ ورووتل نو ئی وویل چه ځمونږ سړی په جنګ کښی مړه شوی دی ځئ چه لاړ شو هدیری (مقبری) ته او قبرونه ئی وشمیرو نو هلته به دا درښکاره شی چه ځمونږ سړی له تاسی ځنی څومره ډیر دی؟ او په مونږ کښی څومره نومیالی سړی تیر شوی دی؟ وروسته له دی وینا څخه د قبرونو په شمیرلو باندی ئی شروع وکړه . نو د دی غفلت او جهالت د تنبیه دپاره دا پاک سورت نازل شو په ترجمه کښی د دی دواړو مطلبونو ګنجائش شته .

# كَلَّاسَوْنَ تَعُلَبُوْنَ ﴿ ثُمَّ كَلَّاسَوْنَ تَعُلَبُوْنَ ۗ ثُلَّاسَوْفَ تَعُلَبُوْنَ ۗ

نه ده داسی وړ(لائق) ! ژر ده چه پوه به شځ تاسی (پخپلی خطائی باندی) بیا بیخی داسی نه ده وړ (لائق) ژر ده چه پوه به شځ تاسی (پخپلی خطائی) باندی.

تفسیو : یعنی و کورئ په خو خو ځلی په تاکید تاسی ته ویل کیږی چه ستاسی دا خیال صحیح نه دی چه «د مال او اولاد او نورو شتو ډیروالی په کار راتلونکی شی دی» عنقریب تاسی به ئی معلوم کړئ چه دا زائل او فانی څیزونه هیڅ کله د فخر او مباهلت لائق نه ؤ. بیا وپوهیږئ چه آخرت داسی یو شی نه دی چه له هغه څخه انکار یا غفلت وکړی شی په مخ کښی به تاسی ته دا درښکاره شی چه اصلی ژوندون عیش او هوسائی (آرام) په آخرت کښی ده او د دنیا ژوندون د هغی په مقابل کښی پرته (علاوه) له یوه خوب او خیال ځنی بل شی نه دی. دا حقیقت ځینو خلقو ته لږ قدر په دنیا کښی څرګندیږی (ښکاره کیږی) خو وروسته د قبر له رسیدلو ځنی او بیا په محشر کښی دا غوتی لا ډیری ښی پرانیستلی کیږی.

# كَلَّالُوْتَعْلُمُوْنَ عِلْمَ الْيَقِيْنِ ٥

نه ده داسی که تاسی پوهیدلئ (په خرابی د عاقبت د تکاثر او تفاخر) په علم الیقین سره (نو داسی به مو نه کول).

تفسیر: ستاسی دا خیال هر گز صحیح نه دی که تاسی په یقینی ډول (طریقه) او د صحیحو دلائلو په وسیله په دی خبری پوهیدی چه د آخرت په مقابل کښی د دنیا شیان هیڅ دی نوهیڅ کله به مو غفلت نه کاوه.

# لَتَرَوْنَ الْحَعِيْمَ ﴿ ثُمَّ لَتَرَوْنَهَا عَيْنَ الْيَقِينِ فَ

قسم دی چه خامخا وبه وینئ تاسی هرومرو (خامخا) دوزخ بیا به خامخا ووینئ تاسی هرومرو (خامخا) هغه (دوزخ) په سترګو د یقین سره.

تفسیر : یعنی د غفلت او د انکار نتیجه دوزخ دی او تاسی ضرور د هغه لیدونکی ئی ډومبی د هغه څه اثر «برزخ» کښی په نظر درشی بیا به ئی په آخرت کښی په پوره ډول (طریقه) ووینئ او عین الیقین به مو حاصلیږی.

# ثُمَّ لَتُنْكُنَّ يَوْمَ إِنَّا عَنِ النَّعِيْمِ ﴿

بیا به خامخا پوښتنی وشی له تاسی څخه هرومرو (خامخا) په دغی ورځی کښی له (حقائقو د) نعمتونو هوساینو (راحت) نه (چه درکړی ؤ تاسی ته په دنیا کښی).

تفسیر: یعنی په هغه وقت کښی به وپوښتلی شی چه «اوس راوښیځ د دنیا د نعمتونو او د عیش او د هوسائی (آرام) حقیقت څرنگه ؤ؟ یا هلته پوښتل کیږی هغه ظاهری، باطنی، آفاقی، انفسی، جسمانی، روحانی نعمتونه چه ما تاسی ته په دنیا کښی عطاء کړی ؤ تاسی د هغه شکر او حق په څه ډول (طریقه) ادا کړی دی؟ او د خپل هغه حقیقی منعم په خوښولو کښی مو تر کوم ځای پوری سعی او زیار (محنت) ایستلی دی؟».

#### تمت سورة «التكاثر» بفضل الله تعالى ومند

سورة العصر مكية وهى ثلاث آيات و فيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٣) تسلسلها حسب النزول (١٣) نزلت بعد سورة الانشراح.

د «العصر» سورت مکی دی (۳) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۳) په نزول کښی (۱۳) سورت دی وروسته د «الانشراح» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# وَالْعَصْرِكِ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرِكُ

قسم دی په عصر چه بیشکه انسان خامخا په زیان کښی دی (په صرف کولو د عمر سره په فانیه ؤ مطالبو کښی).

تفسیو: عصر زمانی ته وائی یعنی قسم په زمانی باندی چه د انسان عمر هم په کښی داخل دی چه دا عمر د سعاداتو او کمالاتو د گتلو دپاره یوه لویه پنگه (سرمایه) ده او پکښی عجائب او غرائب دی په اقسامو سره یا قسم دی د مازدیگر په وخت باندی چه د دنیوی کارونو او وضیفو

له پلوه یو ځان ته اهمیت او مشغولیت لری او د لمانځه ادا یی سخته ده ځکه چه خلق مشغول وی په دنیوی کارونو خپلو کښی او د دیانت له سببه د خورا (ډیر) لوی فضیلت وقت دی تر دی چه حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی «د هر چا چه د (عصر) لمونځ فوت شی لکه چه د هغه ګرد (ټول) کور او د ژوندون شیان لوټ شوی وی» یا قسم دی ځما په پاکه زمانه د پیغمبر صلی الله علیه وسلم باندی چه په هغی کښی د عظمی رسالت او کبری خلافت رڼا او نور دیر ښه ځلیږی او بهتر او غوره ده له نورو زمانو څخه. او د «والعصر د قسم جواب دغه دی چه لی آلاِندان کینی دی».

له دی څخه به زیات زیان څه وی چه د واوری خرڅوونکی غوندی د هغه د تجارت راسالمال چه د هغه عزیز عمر دی شیبه یه شیبه (لحظه یه لحظه) لډیږی که دی یه دی ژر ورتګ کښي هیڅ یو داسی کار ونه کړی چه هغه یواځی د دی تللی عمر پنګه (سرمایه) وبللی شی یا ئی په درد وخوری بلکه یو ابدی او غیر فانی متاع او د تل دیاره د کار شی وګرځی نو زیان او خساره ئی خو زیاتیږی که تاریخ ولولی یا د خپل ژوندون پر واقعاتو باندی غور وکړی نو له لږ فکر کولو څخه به دا ورثابته شي هغه خلق چه د خپل وروستي او مستقبل وقت څخه بي يروا ياتي کیږی او یواځی په خیالي لذاتو کښي خپل وقت تیروی او د خپل عزیز عمر شیبي (لحظي) په غفلت، شرارت، لهو، لعب او نورو چتی (بیکاره) شیانو کښی خاوری ایری نه کړی هغه اوقات چه د مجد او شرف د تحصیل او د فضل او کمال د اکتساب دیاره وړ (لائق) او مناسب دی په تیره بیا هغه ښه پنګه (سرمایه) لرونکی اوقات چه د رسالت لمر خپل انتهائی عروج او پلوشی ته یکښي رسیللي دی او دنیا ئي داسي رنه کړی ده چه څاري (مثال) او نظیر ئي نشته که په غفلت او نسیان کښی تیر کړی شی نو ویوهیږئ چه له هغه څخه سخت زیان بل نشته هغه څوک خوش نصیبه او بختور دی چه دا فانی عمر باقی او دا بیکاره ژوندون د کار و کرځوی او د آخرت دیاره یکنبی جنوجهد وکری او دا خورا (ډیر) ښه اوقات او عمده مواقع غنیمت وګنی او تل د سعادت په کسب او د کمالاتو په تحصیل کښي کوښښ وکړی نو دا خلق هغه کسان دی چه د هغوی ذکر په 🏟 اِلَّاالَذِیْنَ اَمْنُوْاوَعَبِدُواالصّْلِمْتِ 🦫 کښی راغلی دی.

# إِلَّا الَّذِيْنَ الْمَنُوُ اوَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ وَتَوَاصَوُا بِالْحَقِّ لِهُ وَتَوَاصَوُا بِالصَّبْرِ ﴿

مگر (خو زیانکاران نه دی) هغه کسان چه ایمان ئی راوړی دی او کړی ئی دی ښه (عملونه) او وصیت ئی کړی وی یو له بله په حقه سره چه ایمان دی او وصیت ئی کړی وی یو له بله په صبر (په طاعت او مصیبت او له معصیته).

تفسير : يعني انسان ته د زيان په ژغورلو (ساتلو) کښي څلورو شيانو ته ضرورت دی. اول په الله تعالیٰ او یه رسول الله صلی الله علیه وسلم باندی ایمان راویل او د هغه یه هدایاتو او وعدو باندی اخروی وی یا دنیوی بوره یقین لرل، دوهم د دی یقین اثر او اغیزه نه ښائی چه یواځی یه قلب او دماغ یوری محدوده وی بلکه ښائی چه یه جوارحو کښی هم څرګنده (ښکاره) شی او د هغه چاری او اعمال او ژوندون د ده د زړه هنداره وی، دریم دی پخپلی انفرادی اصلاح او فلاح باندی قناعت ونه کړی بلکه د خپل قوم او ملک ګټې او اجتماعي مفاد هم ښائي د ده تر كتنى او نظر لائدى وى! هر كله چه دوه مسلمانان سره ووينى ښائى يو له بله سره يه ورين (رون) تندی خبری اتری وکړی او په قول او فعل او هره معامله کښي پرته (علاوه) له دیانت او صفائی څخه بل کار نه کوی! او تل دی يو بل ته د صداقت، امانت تاکيد وينا وکړی! محلورم هر يوه له ښائي چه تل بل ته دا وصيت او نصيحت کوي چه د حق په معامله او د شخصي او قومی اصلاح به لاره کښی چه هر څومره سختی او زیار (محنت) او رېړونه (تکلیفونه) ورییش شی یا له طبعی مخالفی چاری یه مخ ورته راشی دا کردی (تولی) دی یه یوره صبر او استقامت سره تحمل کړی او هیڅ کله دی پل د نیکی له لاری څخه کوږ نه ږدی! هغه خوش قسمت انسانان چه د دی څلورو اوصافو له لاری څخه قدم کوړ نه ږدی! هغه خوش قسمت انسانان چه د دی مخلورو اوصافو جامع او لرونکی وی او دوی سره د خپل کمال د نورو په تکمیل کښی هم زیار (کوشش) کوی نو د هغوی نوم د دنیا په صفحاتو کښی تل ژوندی پاتی کیږی او هغه آثار چه دوی له خپل ځان څخه دلته ږدی هغه به تل د باقیات الصالحاتو په ډول (طریقه) د هغوی نومونه ژوندی او اجرونه ئی زیاتوی، فی الحقیقت دا مبارک سورت د دیانت خلاصه ده حضرت امام شافعی رحمة الله علیه فرمایلی دی «که له یاک قرآن څخه یواځی هم دا سورت نازل شوی وی نو د یوهانو بندگانو د هدایت دیاره هم کافی و» ځمونډ اسلافو او پخوانیو لویانو به کله چه يو له بل سره ليدل نو د جلا (جدا) كيدلو په وقت كښي به ئي يو بل ته دا مبارك سورت اوراوه .

#### تمت سورة «العصر» بفضل الله تعالى ومنه وكرمد

سورة الهمزة مكية وهى تسع آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٤) تسلسلها حسب النزول (٣٢) نزلت بعد سورة «القيامة».

د «الهمزة» سورت مکی دی (۹) آیت یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰٤) په نزول کښی (۳۲) سورت دی وروسته له «القیامة» د سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# ۅ*ؘؽ*ۣڷۣڴؚڸٞۿؙؠۯؘۊٟڷؙؠۯؘۊؚڰؙؠۯؘۊؚؖؖ

افسوس هلاک یا کنده د دوزخ یا خرابی ده هر غیبت گر عیب کر لره.

تفسیو : یعنی له خپل ځان څخه نه خبریږی او نور حقیر ګڼلی طعنی ورکوی او د هغوی په واقعی یا غیر واقعی عیبونو پسی لویدلی وی او لتوی ئی.

## إِلَّذِي جَمَعَ مَا لَا وَّعَدَّدَهُ ﴾

هغه (غیبتگر عیبگر) چه جمع کړی ئی دی مال او وار وار ئی شمیرلی او ذخیره کړی ئی دی.

تفسیر: یعنی طعنی ورکول او عیب لتول د تکبر منشأ ده او د تکبر سبب مال دی چه د حرص لامله (له وجی) ئی له هری خوا گان ته راتولوی او بخیلان د حرص لامله (له وجی) هری خوا ته لاس او پنبی اچوی او د بخل له سببه خپلی گتی شمیرلی ساتی او یو پول او پیسه تری نه خرخ کوی. زیاتره بخیل مالداران داسی چه هغوی خپلی نغدی څو څو څلی شمیری او حسابونه ئی جوړوی او له دی شمیرلو څخه هر گلی بیل بیل خوند او مزه اخلی.

## يَعْسَبُ آنَّ مَالَهُ آخُلُدُهُ ۗ

گمان کوی چه بیشکه مال د ده به تل ژوندی لری دی.

تفسیر : یعنی له دی چارو څخه دا راښکاری چه لکه دا مال هیڅ چیری نه ورځنی جلا (جدا) کیږی بلکه تل په دی له ارضی او سماوی آفتونو څخه ساتی؟.

## كَلَالِيُنْبُدُنَّ فِي الْحُطْمَةِ

نه ده داسی (بلکه مړ به شی او خلاص به ئی نه کړی دا مال له عذابه) قسم دی چه خامخا وبه غورځولی شی هرومرو (خامخا) (دا جمع کوونکی) په هغه شی کښی چه ماتوونکی سوځونکی دی د هر شی.

تفسیو: یعنی دا خیال بالکل چتی (بیکاره) دی مال خو تر هدیری پوری هم له چا سره نه ځی نو وروسته له هغه به څه تری واخیست شی ګرد (تول) مال او دولت به هم داسی پاتی وی او دا بدبخت به یورته کړی او په دوزخ کښی به ئی وغورځوی.

«حطمة» هغه سخت ماتونكى اور ته وايه كيږى چه هر شى سم د لاسه بى له لوگى او اوږدو لمبو څخه وسوځوى.

# وَمَا اَدُرْىكَ مَا الْحُطَمَةُ ۞ نَارُاللهِ الْمُوْقَدَةُ ۞ الَّتِي تَطَّلِمُ عَلَى الْرَفِيدَةِ ۞

او څه شی پوه کړی ئ ته څه شی دی ماتوونکی سوځوونکی د هر شی. اور د الله دی بل کړی شوی هغه (اور) چه خیژی پر زړونو باندی (نو سوځوی ئی).

تفسیر: یعنی سه و پوهیدئ چه دا اور د بندگانو نه دی بلکه د الله تعالیٰ بل کړی شوی اور دی او د هغه له کیفیته څه مه پوښتئ چه دا اور ډیر پوه لرونکی دی گرد (تول) زړونه تر خپلی کتنی لائدی نیسی دا اور هر هغه زړه چه ایمان پکښی نه وی سوځوی او د ایمان دارو زړونو سره هیڅ کار نه لری. د هغه سوځیدل چه په بدن باندی لگیږی سم د لاسه زړه ته رسیږی بلکه یو بل ډول (طریقه) سوځیدل به داسی وی چه له زړه څخه شروع شوی نور بدن ته سرایت کوی او سره له دی چه زړونه، ارواح او جسمونه سره گرد (تول) سوځیږی خو بیا به هغه مجرم نه مری او دا دوزخی به تل دا غوښتنه کوی (کاشکی مرکی راشی او ما له دی ربرو (تکلیفونو) څخه وژغوری (بچ کړی). خو د هغه دا هیله (امید) نه پوره کیږی. خدای مو دی له دی عذاب او نه نورو عذابونو څخه وساتی.

# ٳؾٚۿٵۘۼۘڶؽڣؚۄۛۺٷؖڝۮٷ۠

بیشکه دا اور به په دوی باندی بند کړی شوی وی.

تفسیو: یعنی کافران په دوزخ کښی غورځول کیږی بیا د دوزخ ورونه پری تړل کیږی او هیڅ د وتلو لار به نه وی تل به په هغه کښی پاتی او سوځیږی په تحقیق سره دا اور د دوزخ به په دی کفارو باندی بند کړی شوی وی.

# ڣؙٛۼؠٙۅۺؙؠڐۮۊۣؖؖڠ

#### په ستنو راښکليو شويو اوږدو سره.

تفسیر: یعنی د اور لمبی د اوږدو اوږدو ستنو په ډول (طریقه) پورته کیږی یا دا چه دوزخیان په اوږدو ستنو کښی هیڅ ونشی خوځیدلی چه د په اوږدو ستنو کښی هیڅ ونشی خوځیدلی چه د دی خوا او هغی خوا له خوځیدلو د عذاب د څه سپکتیا توهم کیدی شی او ځینی وائی د دوزخ خوله په اوږدو اوږدو ستنو سره بندیږی چه له یوی خوا څخه بلی خوا ته راښکلی شوی وی والله اعلم.

#### تمت سورة الهمزة بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة الفيل مكية وهى خمس آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٥) تسلسلها حسب النزول (١٠٥) نزلت بعد سورة «الكافرون».

د «الفیل» سورت مکی دی (ه) آیات یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۵) په نزول کښی (۱۹) سورت دی وروسته د «الکافرون» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ اللَّهِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# ٱلَوْتَرَكِيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصُحْبِ الَّفِيلِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

آیا نه و لیدلی تا نه ئی خبر چه څرنګه کار کړی و رب ستا له خاوندانو د فیل سره.

تفسیو: یعنی د فیل (هاتی) د خاوندانو سره هغه معامله چه ستاسی پروردگار و کړه هغه به ضرور تاسی ته معلومه وی ځکه چه دا واقعه د نبی کریم صلی الله علیه وسلم له باسعادت ولادت مخخه محو ورځی پخوا شوی وه او د ډیر شهرت له سببه چه د هر لوی او کوچنی (وړوکی) په ژبه یادیده او د دی قرب عهد او د تواتر په بناء الله تعالیٰ دا علم په رؤیت سره تعبیر وفرمایه.

# ٱڵۄؙؚۑؘۻٛۼڵڮؽؙۮۿؙۄ۫ڔ۬ؽ۬ؾۜڞؙؚڸؽؙڸۣ

آیا نه ئی و گرځولی (هغه) کید مکر د دوی (په حق د نړولو د کعبی بلکه گرځولی ئی و) په گمراهی زیانمنی بطلان کښی.

تفسیر: یعنی هغو کسانو غوښتل چه د الله تعالیٰ کعبه ورانه او خپله مصنوعی کعبه ودانه کړی نو دا ونه شوه کیدی. او الله تعالیٰ د هغوی ګردی (ټولی) تړنی بیکاره او ټول تدابیر ئی بی اثره وګرځول او د کعبی شریفی د تباهی د فکر له سببه دوی پخپله تباه او بیکاره شول.

# وَّارُسَلَ عَلَيْهِمُ طَيْرًا أَبَابِينَ ﴿ تَرُمِيُهِمُ مِعِجَارَةٍ فَرَارِينَ ﴿ تَرُمِيهُمُ مِعِجَارَةٍ فِي مِ

او راوئی لیږل په دوی باندی مرغان ټولګی ټولګی. چه ویشتل ئی هغوی په کاڼو سره چه له خټو په اور پخو شویو څخه جوړ شوی ؤ.

تفسير : د اصحاب فيل لنده قصه دا ده د حبشي د تولواک (باچا) له خوا په يمن کښي يو (ابرهه) نامی حاکم مقرر و هغه ولید چه د عربو ګرد (ټول) خلق کعبی شریفی ته ځی او هلته حجونه کوی نو وئی غوښتل چه د خلقو توجه ځان ته ورکش کړی. نو دا تدبير ئي له ځان سره وسنجاوه (جوړ کړ)چه د خپل عيسوی دين په نامه يوه لويه کتبه (عبادتخانه) جوړه کړی چه د هر راز (قسم) تکلفاتو او د راحت او هوسائی (آرام) او ساعت تیری اسباب یکسی غوند کړی شوی وی او غوښت ئی چه په دی ډول (طريقه) به خلق اصلي کعبه يريږدی او د دی مکلفي او مرصعی عبادتخانی په لوری به راځی او د مکې د حج بیړؤ باړ به مات شي لکه چه د یمن په یو لوی ښار کښې ئي چه (صنعاء) نومیږي مصنوعي کعبه جوړه او ډیر مال او شته ئي یري خرڅ کړي و خو سره له هغه هم خلق ورته متوجه نشول کله چه عرب په تيره قريش له دې خبري څخه خبر شول سخت خپه او په قهر شول ځینې په قهر شوی هلته اودس ماتي ته کیناستل ځینې وائي چه کوم عرب اور بل کړی و چه د هغه کوم بڅرکی الوتلی په هغی ماڼی کښی ولګید ابرهه له دی پیښی څخه ډیر په قهر شو او غوټه ئی کړه چه پر کعبی شریفی باندی سره له ډیرو فوجونو او یو نومیالی هاتی چه (محمود) نومیده یرغل (حمله) وروړی او ورانه ئی کړی هغی عربی قبیلی چه په لاره کښې ئې له هغه سره مقاومت وکړ د هغوی له لاسه ماتي وکړه او اصحاب الفيل په ډير قوت او ساماني سره مکې شريفي ته ورسيدل د رسول اکرم صلي الله عليه وسلم نيکه عبدالمطلب یه دی وقت کښي د قریشو سردار او د کعبي شریفي لوی متولي و. کله چه دوی له دی پیښی څخه خبر شول وی ویل «خلقو! تاسی د خپلو ځانونو ساتنه وکړئ! د کعبی ساتنه به

هغه وکړی چه څیښتن (مالک) ئی دی» کله چه ابرهه پخپل مخ کښی هیڅ یو مانع ونه لیده نو یقین ئی راغی چه د کعبی ورانول اوس یو آسانه کار دی ځکه چه ځما پر مخ کښی هیڅ څوک مقابله کوونکی نه دی. کله چه مکی معظمی ته نژدی د «محسر» وادی ته ورسید چه د یوی کندی نوم دی نو د لوی سیند له لوری د شنو او ژیړو مرغانو کوچنی کوچنی (وړی وړی) ډلی ورښکاره شوی چه د هغوی په مښوکو او منګلو کښی وړوکی کنکری وی چه جوړی شوی وی له ختو څخه په پخولو سره لکه خښتي يا قدرتي وي لکه کوتکاني دي عجيب او غريب مرغانو تولی تولی کنکری یر لښکر ورولی د الله په قدرت به دا د کنکرو ویشتل کټ مټ (هوبهو) لکه د تویکو بر هغوی باندی اثر او اغیزه کوله. او یه هر چا چه لګیده له بلی خوا به ئی وتله او عجیب ډول (طریقه) بوسی ماده به ئی پریښوده ډیر ډیر لښکر ئی هلته مړه شول هغه چه وتښتيدل په نورو رېړو (تکليفونو) سره اخته او پکښې مړه شول ځينې وائي دا پيښه د حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم له ولادت څخه ينځوس ورځي پخوا شوى ده ځيني وائي دا ییښه یه هغی ورځی کښی شوی ده چه حضرت محمد صلی الله علیه وسلم پکښی تولد شو. ګواکی دا یوه آسمانی نښه د دوی د بختور راتګ ده او یوه غیبی اشاره ده چه الله تعالیٰ د خپل کور او د بندګانو په فوق العاده ډول (طريقه) سره هم ساتنه کوی او د دی کور متولي هم له نورو څخه سره د خپل مقدس پيغمبر صلى الله عليه وسلم په ښه شان ساتى او دښمنانو ته هسى موقع نه پریږدی چه دوی کعبی شریفی یا د کعبی شریفی رښتینو خادمانو ته څه تکلیف او ضرر ورییښ کړی.

# فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ ثَاكُولٍ ٥

نو وئي ګرځاوه دغه لښکر په شان د وښو خوړليو شويو پائمال کړيو شويو.

تفسیر : په شان د هغو وښو او پاڼو د فصل یا خوړلی شوی ګیاه چه غوائی، غوا، او نور حیوانات ئی خوری او پاتی ئی په اخور کښی وی یعنی داسی تیت او پرک (خواره واره) او منتشر بد صورت مبتدل بیکاره او ټکر ټکر شول لکه یاتی واښه د حیواناتو.

#### تمت سورة «الفيل» بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة «قریش» مکیة وهی اربع آیات و فیها رکوع واحد رقم تلاوتها (۱۰۱) تسلسلها حسب النزول (۲۹) نزلت بعد سورة «التین».

د « قریش » سورت مکی دی (۱) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۹) په نزول کښی (۲۹) سورت دی وروسته د «التین» له سورته نازل شوی دی.

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# لِإِيُلْفِ قُرَيْشِ الفِهِمُ رِحُلَةَ الشِّتَآءِ وَالصَّيْفِ قَفَلْيَعَبُدُ وَالصَّيْفِ قَفَلْيَعَبُدُ وَالصَّيْفِ قَوَلَمَهُمُ مِنْ الْمِيْفِ قَالَمَهُمُ مِنْ الْمَوْقِ قَالَمَهُمُ مِنْ الْمَوْقِ قَالَمَهُمُ مِنْ الْمَوْقِ قَالَمَهُمُ مِنْ الْمَوْقِ قَالَمَهُمُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهُمُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُمُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُمُ اللَّهُ وَالسَّلَقِ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَالِمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

له جهته د انس او الفت د قریشو یو له بل سره له جهته د انس او الفت د دوی په سفر د ژمی (کښی شام ته هر کال) نو سائی چه بندګی وکړی دوی رب د دی کوټی (کعبی) ته هغه (رب) چه طعام خواړه ئی ورکړی دی دوی ته په لوږی کښی او امن ئی ورکړی دی دوی ته په لوږی کښی او امن ئی ورکړی دی دوی ته له خوف ویری څخه.

تفسیر : یعنی په مکی کښی غله او نور خواړه نه پیدا کیده نو ځکه د قریشو داسی عادت و چه په هر کال کښی به دوی دوه څلی سفر کاؤ د ژمی په وقت کښی د یمن په لوری چه تود دی او په اوړی کښی د شام په لوری چه یخ او زرغون ملک دی. د هر ځای خلقو به دوی د اهل حرم او د بیت الله د خادمانو په نامه سره پیژندل او د دوی به ئی ډیر عزت او احترام او خدمت کاؤ او د هغوی ځان او مال ته به ئی لاس نه غڅؤو نو ځکه دوی به له دی تګ او راتګ څخه په زړه پوری ګټی اخیستلی او بیا په امن، اطمینان او ډاډینه (سکون) سره پخپلو کورونو کښی کیناستل، خوړل او خورول به ئی، د حرم په شاؤ خوا کښی به د غلا ، داړی، لوټ او تالا شورماشور ؤ خو پخپله په حرم شریف کښی به د هغه د احترام په سبب قلاره قلاری وه او د قریشو خلقو په ډیرو هوسائیو (آرام) سره خپل ژوندون تیروه نو د هم دی انعام تذکره، یادونه سکون او هوسائی (آرام) مو دروبښله او د اصحاب الفیل له یرغل او تعرض څخه مو وساتلئ نو تاسی ولی د دی کور د څیښتن (خاوند) الله تعالیٰ بندګی نه کوئ؟ او د هغه استاځی (رسول) ته ولی ربړونه (تکلیفونه) پیښوئ آیا دا ډیره بی انتها پناشکری او احسان هیرول نه دی؟ که په نورو خبرو نه پوهیدئ نو د دی سکاره حقیقت په منلو کښی چه پوهیدل ئی ډیر آسان دی ولی خپل ځانونه وړاندی وروسته کوئ؟

تمت سورة « قريش» بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة الماعون الثلاث الآيات الاول منها مكية وبقيتها مدنية وهي سبع آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٧) تسلسلها حسب النزول (١٧) نزلت بعد سورة «التكاثر»

د «الماعون» سورت دری ړومبنی آیات مکی او نور ئی مدنی دی (۷) آیتونه یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۷) په نزول کښی (۱۷) سورت دی وروسته د «التکاثر» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# ٱڗءؘؽؾؘٲڷۮؚؽؙؽؙػٙڐؚؚۘٛٛ۠ٛ۠۠ڮڔٳڵڗؚؽؙڹ<sup>ڽ</sup>

آيا ويني ته هغه څوک چه دروغ وائي په ورځي د جزاء باندي.

تفسیر: یعنی دغه مکذب کافر داسی وائی چه له سره عدل او انصاف به نه کیږی او د الله تعالیٰ له لوری به د ښو او بدو بدل نه ورکاؤ کیږی. ځینو د (دین) معنی «ملت» اخیستی دی یعنی د حق مذهب او اسلام ملت دروغ بولی گواکی مذهب او ملت د هغوی په نزد هیڅ یو شی نه دی.

# فَذَٰ لِكَ الَّذِي يَدُعُ الْمُتِينِونَ

نو (که ئی پیژنی هم دغه) همغه (خوک) دی چه رتی شری یتیم پلار مړی لره (که ئی پیژنی هم دغه) .

تفسیر : یعنی له یتیم او پلار مری سره همدردی او خواخوږی چیری؟ بلکه له هغو سره په ډیره بیرحمی، غټ زړه توب، بداخلاقی معامله کوی او حق ئی نه ورکوی او اموال ئی له خپل ځان سره په ناحقه ساتی.

# وَلَا يَعُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِيْنِ ۗ

#### نو نه کوی تیزول په طعام، خواړه ورکولو د مسکین باندی.

تفسیر: یعنی نه دوی پخپله د غریبانو او محتاجانو خبر اخلی او نه نورو ته ترغیب ورکوی. ښکاره دی چه د یتیمانو او محتاجانو خبر اخیستل او پر هغوی باندی رحم او زړه سوی کول د هر مذهب او ملت په تعلیم کښی شته او له هغو مکارمو اخلاقو څخه دی چه د هغو په ښه والی گرد (تول) عقلام او پوهان اتفاق لری نو هر سړی چه له دی ابتدائی اخلاقو څخه هم عاری وی ودی پوهیږی چه هغه سړی نه دی حیوان دی او داسی سړی له دین سره مینه نه لری او له الله تعالیٰ سره ئی علائق او اړیکی (رابطه) نه وی.

# فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّدُنُ الَّذِيْنَ الْمُعَنَّ صَلَاتِهِمُ سَاهُونَ فَ

پس هلاک افسوس کنده د دوزخ یا خرابی ده دپاره د لمونځ کوونکی هغه کسان چه دوی له لمانځه خپله غافله بیخبره وی (پخپلو اوقاتو او آدابو سره ئی نه اداء کوی).

تفسیر: یعنی نه پوهیږی چه لمونځ له چا سره مناجات دی؟ او د هغه مقصد څه دی؟ او د څومره اهتمام لاکټی او وړ (قابل) دی؟ دا به څرنګه لمونځ وی چه کله ئی نه کوی او کله ئی
کوی. وقت او بی وقته پری ودریږی، په دنیوی چارو او خبرو کښی په لوی لاس وقت تنګوی او
بیا ئی چه کوی هم یو څو تونګی وهی او دی ته هیڅ فکر نه کوی چه چاته مخامخ ولاړ یم؟ د
احکم الحاکمین په دربار کښی په څه شان حاضری ورکوم؟ آیا الله تعالیٰ یواځی ناسته ولاړه سر
په ځمکه لګول کړیدل وینی او (استغفر الله) ځمونږ زړونه وینی آیا په دی کښی د اخلاص او
خشوع رنګ شته؟ په یاد ئی ولرئ چه دا ګرد (تول) صورتونه په ﴿ عَنُ صَلاَتِمُ سَاهُونَ ﴾ کښی
درجه په درجه شامل دی لکه چه ځینو اسلافو په دی سره تصریح کړی ده.

# الَّذِينَ هُمُ يُرَاءُونَ<sup>©</sup>

هغه کسان چه دوی ریاکاری کوی (په عمل خپل کښی، ښوونه کوی خلقو ته).

تفسیو : یعنی یو لمونځ څه بلکه د هغوی نور عملونه هم له ریاکاری او نمایش څخه تش نه وی گواکی د دوی مقصد له خالق څخه سترګی اړول او د مخلوق خوښول دی.

## وَيُمنَعُونَ الْمَاعُونَ ٥

او منع کوی دوی مال د زکوٰة یا اسباب د معاونت امداد یو له بله.

تفسیر : یعنی زکؤ او صدقات او نور میراث خو نه ورکوی بلکه معمولی شیان لکه لوښی، رسی، تبر، یوم، لور، غلبیل، اوبه، مالگه، اور، تار، ستن، او نور هم چا نه چه تری وئی غواړی نه ئی ورکوی چه د هغو ورکول په گرده (ټوله) دنیا کښی یو عام رواج دی. کله چه د بخل دا حال وی نو له ریائی لمانځه څخه به څه ګټه (فائدة) واخلی که یو سړی ځان ته لمونځ کوونکی وائی یا وایه شی خو له خالق تعالیٰ سره خلوص او له مخلوق سره ئی همدردی نه لری نو د هغه د اسلام لفظ بی معنی او د هغه لمونځ له حقیقت څخه لری دی. ریاکاری او بد اخلاقی خو د هغو بدبختانو کار دی چه د الله تعالیٰ په دین او د جزاء په ورځ باندی څه اعتقاد نه لری.

#### تمت سورة «الماعون» بفضل الله تعالى ومنه وكرمد

سورة الكوثر مكية وهي ثلاث آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٨) تسلسلها حسب النزول (١٠٨) نزلت بعد سورة العاديات.

د «الکوثر» سورت مکی دی (۳) آیتونه یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۸) او په نزول کښی (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱۰۸) (۱

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

## إِنَّا أَعُطِينُكُ الْكُوثُونُ اللَّهُ وَثُرُتُ

بیشکه مونبر در کړی مو دی تاته کوثر (ډیر خیر یا ویاله په جنت کښی).

تفسیر: یعنی په تحقیق سره ما درکړی دی تا لره ای محمده کوثر چه په وزن د (فوعل) دی په معنی د کثرت یعنی درکړی می دی تا لره خیر کثیر چه علم او نبوت، قرآن او شفاعت دی او چا ویلی دی چه «خیر کثیر» اولاد او اتباع دی او د محمدی امت علما فضلا دی هو! د «کوثر» معنی خیر کثیر دی یعنی ډیری سیګنی (فائدی) او بهتری. دلته له هغه څخه څه مراد دی په «البحر المحیط» کښی د ده په نسبت (۲۶) اقوال ذکر شوی دی او په آخر کښی ئی دی

ته ترجیح ورکړی ده چه تر دی لفظ لاندی ګرد (ټول) دینی او دنیوی دولتونه او حسی او معنوی نعمتونه داخل دی چه حضرت محمد صلی الله علیه وسلم یا د هغوی په طفیل د هغه مرحومه امت ته رسیدونکی دی. له دی نعمتونو څخه یو لوی نعمت «حوض کوثر» هم دی چه په دی نامه په مسلمانانو کښی مشهور دی او د هغه په اوبو باندی به د قیامت په ورځ خپل امت اوبه کوی ای ارحم الراحمین! دا خطاء کاره او مخ توری هم له دی څخه سیراب کړی.

تنبیه: د «حوض کوثر» ثبوت د ځینو محدثینو په نزد د تواتر تر حد پوری رسیدلی دی نو ښائی چه هر مسلمان پری باور ولری!. په احادیثو کښی د هغه عجیبی او غریبی ښیکتی (فائدی) بیان شوی دی په ځینو روایاتو کښی د هغه شته په محشر کښی او په ډیرو کښی په جنت کښی ثابتیږی. زیاتو علماؤ د هغه تطبیق داسی کړی دی چه پخپله دا نهر به په جنت کښی وی او د هغه اوبه د حشر ډګر ته هم راوستلی کیږی او په یوه حوض کښی تولیږی چه دواړو ته به «کوثر» وایه کیږی. والله اعلم بالصواب.

# ڡؘٛڝۜڸٙٳڔڗڸؚؚۜ*ۘ*ٷٳ*ڠؗٷ*

#### نو لمونځ کوه دپاره د رب خپل او قرباني کوه!.

تفسیر: یعنی د دومره لوی انعام او احسان شکر هم ښائی لوی وی. او ښائی چه پخپل روح او بدن او مال سره پوره د خپل رب په عبادت کښی مشغول او لګیا وی. په بدنی او روحانی عباداتو کښی له ګردو (ټولو) څخه لوی عبادت لمونځ دی او په مالی عباداتو کښی قربانی یو ممتاز حیثیت لری ځکه د قربانی اصلی حقیقت د خپل ځان جارول (قربانول) دی، د ساکښانو (جاندارو) قربانی د هغه په ځای درول د ځینو حکمتونو او مصلحتونو په بناء شوی دی لکه چه د حضرت ابراهیم او اسمعیل علیهما السلام له قصی څخه ښکاره ده ځکه د انعام د سورت په شلمه رکوع ۱۱۲-۱۳۳ آیت کښی لمونځ او قربانی یو ځای داسی یاد شوی دی.

﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِ وَنُسُكِنُ وَ مُعَيَّانَ وَمَمَلَقَ لِلهِ وَتِ الْعَلَمِينَ لَاتَمِرُ لِينَا فَوْتُ وَالْأَقُلُ الْمُسْلِيمُنَ ﴾ •

تنبیه: په ځینو روایاتو کښی د «وانحر» معنی لاس په ټټر (سینه) باندی ایښودل راغلی دی مگر ابن کثیر رحمة الله علیه په دغو روایاتو باندی خبری کړی دی په پای (آخر) کښی ئی دی خبری ته ترجیح ورکړی ده چه د «نحر» معنی قربانی ده ګواکی په دی کښی پر مشرکانو باندی تعریض شوی دی چه هغوی عبادت او وینه تویول بتانو لره کوی او مسلمانان لمونځ او قربانی خاص واحد الله تعالیٰ ته کوی.

## إِنَّ شَانِئُكَ هُوَالْاَئِرُ ۚ

بیشکه دسمن ستا همغه دی بی بنیاده له هره خیره منقطع.

تفسير : ځينو كفارو به د رسول اكرم صلى الله عليه وسلم به شان كښى داسى ويل دا سرى ځوی نه لری نو تر څو چه ژوندی وی خلق به ئی نوم یادوی خو وروسته له مرګه به ئی څوک نوم اخلی داسی بی هلک سری ته یه محاوراتو کښی «ابتر» وایه کیده «ابتر» یه اصل کښی لنډی «دم بریده» بوده (څاروی) ته وائی د هغه چا چه تر ده وروسته کوم نوم اخیستونکی یاتی نشی گواکی د هغه لکئ هم یری شوی ده نو قرآن کریم دا راسیی هغه چاته چه الله تعالیٰ خیر کثیر عطاء فرمایلی وی تر ابد الاباد پوری د هغه نوم روڼ پاتی کیږی او هغه ته «ابتر» ویل خورا (ډير) ډير حماقت او ناپوهي ده په رښتيا سره هغه څوک چه داسې مقدسې او مقبولي هستې سره بغض عناد او عداوت ولري هغه له خپل ځانه وروسته څه د خير ذکر او نيک اثر نه پريږدي. نن چه دیارلس سوه او اتیا کاله د حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم له بعثت څخه تیر شوی دی بیا هم ماشاء الله د هغه حضرت له روحانی اولاد څخه ګرده (ټوله) دنیا ډکه ده او جسمانی اولاده ئی هم د دوی د لوڼو له خوا ډير زياته په هر ملک کښي شته. د دوی د دين صالحه آثار په عالم کښي ځلیږي. د دوی یادول په ښه نوم محبت او عقیده سره د کروړونو انسانانو زړونو ته خوښي بښي. دوست او دښمن ټول د دوی د اصلاحي چارو ستاينه (صفت) کوی. او موند مسلمانان ئی د زړه له کومی حق او رښتيا بولو. يرته (علاوه) له دنيا څخه په آخرت کښی بیا یه هغه مقام محمود کښی چه دوی به هلته ودریږی او هغه عامه مقبولیت او متبوعیت چه دوی ته علیٰ رءوس الاشهاد په برخه کیږی هم ځمونږ د افتخار ځای دی. آیا داسی دائمالبرکت ذات ته «ابتر» ویل العیاذ بالله سه کار دی؟ د دی خبری یه مقابل هغه رډی سترګی ته چه دا خبره ئي له خولي څخه وتلي ده ځير شئ چه د هغه کم بخت نوم نښه نه ده پاتي او تر نن پوری ئی هیڅوک په ښه نوم هم په ژبه نه راوړی د ګردو (ټولو) بی ادبانو حال به هم داسی وی چه هغوی کله نه کله ځمونږ پاک پیغمبر سره بغض او عداوت لاره یا به ئی له هغوی سره د بی ادبی کوم حرکت کاوه؟ او وروسته له دی به هم که څوک ځمونږ د مقدس رسول الله صلى الله عليه وسلم يه نسبت څه بي ادبي وكړي حال به ئي هم داسي «ابتر» كيږي.

تمت سورة «الكوثر» بفضل الله تعالى ومنه وكرمد

سورة «الكافرون» مكية وهى ست آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١٠٩) تسلسلها حسب النزول (١٨) نزلت بعد سورة «الماعون».

د «الکافرون» سورت مکی دی (٦) آیتونه یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۰۹) په نزول کښی (۱۸۹) (۱۰۹) (۱۸) سورت څخه نازل شوی دی.

#### 

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# قُلْ يَاكَتُهُا الْكَفِرُونَ ٥

ووایه (ای محمده! چه) ای کافرانو .

تفسيو : د قريشو څو تنو غنانو وويل ای محمده! راځه چه مونږ او تاسي روغه سره وکړو تاسي تر یوه کال پوری ځمونږ د معبودانو عبادت وکړئ! بیا یه دوهم کال کښي مونږ ستا د معبود عبادت کوو او داسی به هر یوه تولگی ته د بل تولگی له دین څخه څه برخه رسیږی. حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل «زه له الله تعالىٰ څخه له دى نه پناه غواړم چه د يوى ثانیی له مخی هم له هغه سره بل څوک یا شی شریک وگنم» بیا ئی وویل «ښه نو تاسی ځمونږ د معبودانو مذمت مه کوئ نو مونږ به هم ستا د پیغمبری تصدیق او ستا د معبود ستاینه (صفت) کوو» نو په دی باندی دا سورت نازل شو چه حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم د کفارو په لویه جرګه کښې ولوست چه د هغه خلاصه د مشرکینو له طور او طریقي څخه یوره بیزاری سکاروی او د هغوی ځنی د تعلقاتو د انقطاع اعلان او بیزاری څرګندوی (سکاره کوی) هو! انبياء عليهم السلام به چه د هغوی ړومېني کار د شرک د رګونو او ريښو ايستل دی په داسی نایاکی رتلی روغی باندی خرنگه راضی کیږی فیالحقیقت د الله تعالیٰ یه معبودیت کښی هیڅ یو مذهب لرونکی اختلاف او جګړه نه کوی بلکه پخپله مشرکان هم د خپلو بتانو په نسبت داسي وائي چه مونږ د دې بتانو عبادت ځکه کوو چه دوې مو د الله تعالیٰ په دربار کښي د نژدیوالی وسیله وګرځی لکه چه د «زمر» په اوله رکوع آیت ۳ ځمونږ دغه تفسیر کښی راغلی دی ﴿ مَانَعُبُدُهُمُ إِلَالِيْمَةِ يُوْيَالِهَاللَّهِ وَلَقَى ﴾ څه اختلاف چه دی برته (علاوه) د الله تعالیٰ له عبادت څخه دی ځکه د روغی هغه صورت چه د قریشو له لوری وروړاندی شوی و د هغه ښکاره مطلب داسي و چه هغوی پوره پخپلو چارو باندی لکه پخوا تینګ ولاړ دی یعنی د الله تعالیٰ او برته (علاوه) له الله تعالیٰ د دواړو عبادت کوی او دوی دی د خپل توحید له مسلکه لاس واخلی نو د دی شخړی د روغی او د جګړی د بری کړی دیاره دا سورت نازل شو.

# لْآاعُبُكُ مَا تَعْبُكُ وْنَ ﴿ وَلِا آنَتُوعْبِدُوْنَ مَا آعْبُكُ ۗ

نه کوم زه (فی الحال) عبادت د هغه شی چه تاسی ئی عبادت کوئ (ای

عم(۳۰) الكافرون(١٠٩)

کافرانو چه بتان دی) او نه یئ تاسی (ای کافرانو فی الحال) عبادت کوونکی د هغه ذات چه زه ئی عبادت کوم.

تفسیر : یعنی پرته (علاوه) له الله څخه د هغو معبودانو چه تاسی جوړ کړی دی زه اوس عبادت نه کوم او نه تاسی د هغه احد او صمد الله تعالیٰ عبادت بی د نورو له شرکت څخه کوئ چه زه ئی عبادت کوم او په راتلونکی زمانی کښی هم زه ستاسی د معبودانو عبادت نه کوم.

# وَلِا أَنَاعَابِكُمَّا عَبَدُ تُنُونَ وَلِا أَنْتُو عِبِدُونَ مَاۤ اَعُبُدُ ٥

او نه یم زه عبادت کوونکی (په وروستی زمانه کښی) د هغه شی چه عبادت ئی کوئ تاسی (ای کافرانو) او نه یئ تاسی (ای کافرانو په وروستی زمانه کښی) عبادت کوونکی د هغه ذات چه زه ئی عبادت کوم (چه الله دی).

تفسیر: یعنی وروسته له دی نه هم زه ستاسی د معبودانو عبادت کوونکی نه یم او نه تاسی ځما د دغه واحد معبود بی له شرکته عبادت کوونکی یئ مطلب ئی دا چه زه موحد یم له شرک څخه اوس او په راتلونکی زمانی کښی لری تښتم او تاسی سره له شرکته نه اوس او نه په راتلونکی زمانی کښی موحد کیدی شئ سم له دی تقریر سره په دی آیتونو کښی تکرار نه پاتی کیږی.

تنبیه : عمینی علماؤ دا تکرار پر تاکید باندی حمل کوی او عمینی په پومبنیو دوو جملو کښی د حال او استقبال نفی او په وروستنیو دوو جملو کښی د ماضی نفی اخلی (کما صرح به الزمخشری) عمینو په پومبنی دوو جملو کښی د حال او په وروستنیو دوو جملو کښی د استقبال اراده ښکاره کړی ده (کما یظهر من ترجمة شیخ الهند) لیکن عمینو محققینو په پومبنیو دوو جملو کښی «ما» مصدریه گنلی داسی وائی «عما و ستاسی په منځ کښی نه په معبود کښی اشتراک شته او نه د عبادت په طریقه کښی، تاسی خو د بتانو عبادت کوئ چه هغوی عما معبودان نه دی او زه د هغه الله تعالیٰ عبادت کوم چه د هغه په شان او صفت کښی هیڅوک شریک کیدی نشی او داسی واحد احد ستاسی معبود نه دی علی په شان او صفت کښی هیڅوک شریک کیدی نشی او داسی واحد احد ستاسی معبود نه دی علی هذالقیاس تاسی څرنگه چه عبادت کوئ وئی کړئ! لکه چه بربنډ د کعبی په شاؤ خوا کښی گدیږئ. یا د الله تعالیٰ د ذکر او د یادولو په ځای شهیلی وهئ زه داسی عبادت کوونکی نه یم کډیږئ. یا د الله تعالیٰ د ذکر او د یادولو په ځای شهیلی وهئ زه داسی عبادت کوونکی نه یم هغه توفیق نه لرئ نو ځکه ځما او ستاسی لاره بیخی جلا (جدا) ده . د دی حقیر په خیال هغه توفیق نه لرئ نو ځکه ځما او ستاسی لاره بیخی جلا (جدا) ده . د دی حقیر په خیال او استقبال د نفی دپاره کیښوده شی یعنی زه نه اوس او نه په راتلونکی زمانه کښی ستاسی د معبودانو عبادت پرستش کولی شم لکه چه تاسی ئی

له ما څخه غواړئ او د ﴿ وَلَاآنَاعَابِكُ مَاعَبَدُتُمُ ﴾ مطلب د (حافظ ابن تيمية رحمة الله عليه) په وینا داسی واخیست شی کله چه زه د الله رسول یم دا ځما په شان کښی نشته او نه به می کله ممکن شی په شرعی امکان چه د شرک مرتکب شم تر دی چه په تیری زمانی کښی چه تاسی يخوا محما له بعثته بتانو، تيږو (ګتو)، ونو او نورو ته عبادت کاؤ ما يرته (علاوه) له واحد الله تعالیٰ څخه د بل کوم شی عبادت نه دی کړی وروسته له دی چه د الله تعالیٰ له لوری د وحی، د بینات، د هدی، او د نورو ښوونو رڼا خوره شوه کله ممکن دی چه زه په شرکیاتو کښی له تاسى سره مل شم. ښائى له هم دى سببه دلته په ﴿ وَلَآاتَاعَابِكُ ﴾ كښى اسميه جمله او په ﴿ مَاعَبَدُتُمُ ﴾ کښي د ماضي صيغه غوره شوي وي. پاتي شول د کفارو احوال نو د هغوي بيان ئي په دواړو جملو كښى يو شان وفرمايل ﴿ وَلَآ اَنْتُوْعَٰهِدُوۡنَ مَآ اَعْبُدُ ﴾ يعنى تاسى اى كفارو أ د خپلو بدو استعداداتو او انتهائی بدبختیو په ُسبب د دی وړ (لائق) نه یئ چه په هیڅ وقت او هیڅ حال کښي د واحد الله تعالیٰ بي له شرکته عبادت کوونکي شئ تر دی چه د روغي د خبرې په منځ کښي هم د شرک په چرت (خيال) کښي ډوب تللي يئ په يوه ځای کښي ﴿ مَاتَعَبُّدُونَ ﴾ په صیغه د مضارع او په بل ځای کښی ئی ﴿ مَاعَبَدْتُمْ ﴾ راوړل په صیغه د ماضی سره ښائی په دی لوری اشاره وی چه د هغوی معبودان هره ورځ بدلیږی هر هغه شی چه دوی ته عجیب معلوم شی یا کومه ښکلی تیږه (ګټه) یا ونه یا بل څیز ووینی سم د لاسه هغه د خپل معبود په ځای ودروی او هغه بل پریږدی د هر موسم او هر کار دپاره بیل بیل معبودان لری یو د سفر بل د حضر یو د ډوډی بل د اوبو يو د اولاد او بل د نورو وقس علیٰ هذا (حافظ شمس الدين ابن قيم رحمة الله علیه) په (بدائع الفوائد) کښې د دې سورت په لطائفو او نفائسو او مزایاؤ باندې ښې ویناوي کړي دى قرآنى معارف لوستونكى ته ښائى چه خامخا د هغو كتنه وكړي!.

# لَكُوْدِيُنْكُوْ وَلِيَدِيْنِ ۞

تاسی لره دین ستاسی دی (د شرک) او ما لره دین (د توحید اسلام) محما دی.

تفسیر: حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی هغه ضد به چه تاسی کړی دی څه فائده دررسوی تر څو چه الله تعالیٰ فیصله وکړی» اوس مونږ بالکل له تاسی څخه بیزاره یو او د هغی فیصلی په انتظار کښی یو او په هغه دین قویم باندی چه الله تعالیٰ مونږ ته مرحمت کړی دی دی د خوښ یو تاسی چه د خپلو ځانونو دپاره د بدبختی هغه تګ خوښ کړی دی هغه دی تاسی ته مبارک وی هر یو فریق ته به د هغه د دود او دستور او د راه او روش نتیجه پوره وررسیږی. تممارک وی هم وکرمه وروسیږی.

سورة «النصر» نزلت بمنى فى حجة الوداع فتعد مدنية وهى آخر ما نزل من السور آياتها ثلاث وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١١٠) تسلسلها حسب النزول (١١٤) نزلت بعد سورة التوبة

د «النصر» سورت په (منیٰ) په حجة الوداع کښی نازل شوی دی او په مدنی سورتونو کښی حسابیږی او وروستنی (۱۱۶) سورت دی په نزول کښی (۱۱۰) سورت دی په تلاوت کښی وروسته د «التوبة» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# إذَاجَاءَ نَصَرُ اللهِ وَالْفَتُولُ

کله چه راشی نصرت مرسته (مدد) د الله او فتح (د مکی).

تفسیو: لویه فیصله کوونکی خبره دا ده چه مکه معظمه چه د حجاز مرکز او د اسلام ډیری نبی لری فتح شی د عربو د زیاترو قبیلو سترگی هغی ته وی پخوا له دی نه به یو یو دوه دوه سری په اسلام کښی داخلیدل خو د مکی معظمی له فتحی څخه وروسته ډلی ډلی داخلیدل تر دی حده پوری چه د عربو جزیره گرده (توله) د اسلام په نور او رڼا رڼه او گردو (تولو) هستیدونکیو ته ئی د توحید کلمه ولوستله او هغه مقصد چه عبارت د نبی کریم له بعثت څخه ؤ. پوره شو.

# وَرَايَتَ النَّاسَ يَدُخُلُونَ فِي دِينِ اللهِ أَفُوا جًا ﴿ فَسَيِّمُ بِعَمْدِرَتَّكِ

او وینی به ته خلق چه ننوځی به دین د الله کښی فوج فوج ډلی ډلی پس تسبیح پاکی وایه سره د حمد ثناء د رب خپل.

تفسیر: یعنی وپوهیدئ چه د بعثت مقصود او د دنیا د هستوگنی مطلب چه د دین تکمیل او د کبری خلافت تمهید دی پوره شو. اوس د آخرت سفر نژدی دی. نو ښائی چه له دنیا څخه ځان فارغ کړئ! او د زړه له کومی آخرت ته متوجه شئ! او له پخوا څخه زیاتره د هغه تسبیح او تحمید ووایئ او په دی فتوحاتو او بریو باندی د هغه شکر ادا کړئ او همیشه اوسئ په استغفار باندی.

#### وَاسْتَغْفِرُهُ ۚ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴿

او مغفرت بسنه وغواړه له ده څخه (لپاره د ګناهونو د امت خپل يا لپاره د ماتيدو د نفس او قصور د عمل) بيشکه چه دغه (الله) تل دی ښه توبه قبلوونکی د مستغفرانو ګنهګارانو.

تفسير : يعنى ته اى محمد صلى الله عليه وسلم! محان ته او خپل امت ته استغفار ووايه. بيشكه چه دغه الله دى تل سه توبه قبلوونكى.

تنبیه: د نبی کریم صلی الله علیه وسلم استغفار محان ته پخوا له دی نه په محو محایونو کښی تیر شو هلته دی وکوت شی! حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «یعنی په قرآن کریم کښی هر چیری د فیصلی وعدی دی او کافرانو د فیصلی تلوار کوله د رسول الله صلی الله علیه وسلم د عمر په آخر کښی مکه معظمه فتحه شوه ګردی (تولی) قبیلی له زړه مسلمانی شوی هغه وعدی ګردی (تولی) رښتیا شوی اوس نو د خپل امت د ګناهونو مغفرت او بښنه وغواړئ! چه د شفاعت درجه دی لا لوړه (اوچته) شی. دا سورت د حضرت رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په آخر عمر کښی نازل شوی دی چه هغوی د دی له لوستلو محخه په دی خبره وپوهید چه ما په دنیا کښی خپل دا راسپارلی شوی کار پای (آخر) ته ورساؤ اوس نو د آخرت د سفر وار دی. دنیا کښی خپل دا راسپارلی شوی کار پای (آخر) ته ورساؤ اوس نو د آخرت د سفر وار دی.

سورة «تبت» مكية وهى خمس آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١١١) تسلسلها حسب النزول (٦) نزلت بعد سورة «الفاتحة».

د «تبّت» سورت مکی دی (ه) آیتونه (۱) رکوع لری په تلاوت کښی (۱۱۱) په نزول کښی (۱) سورت دی وروسته د «الفاتحة» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ سِيرِ اللهِ الرَّحْلُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دی

## تَبَّتُ يَكَ اللِّي لَهَبٍ وَّتَبَّ ٥

مات هلاک دی شی دواړه لاسونه د ابی لهب او پخپله دی هم هلاک شه.

عم(٣٠)

تفسيو: ابولهب چه نوم ئي عبد العزى بن عبد المطلب دى د حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم حقيقي تره و خو د خپل كفر او شقاوت له سببه د پيغمبر صلى الله عليه وسلم ډير سخت دښمن و، کله چه ځمونږ پيغمبر په کومه مجمع او ډله کښي د حق تعالیٰ کومه خبره ويله نو دی بدبخت به دوی په تیږو (ګټو) ویشتل او ډیر ځله له دی تیږو (ګټو) ویشتلو څخه د ده مبارک وجود ژوبلیده او وینی تری بهیدی ابی لهب تل به داسی چغی وهلی «ای خلقو! د دی سرى خبرو ته غوړونه مه ږدئ! چه معاذ الله دروغجن او بى دين دى» کله به ئى ويل «محمد له مونږ سره د هغو شيانو وعده کوی چه مونږ ته به پس له مرګه رسيږي مونږ د هغو شيانو په کیدلو باندی هیخ باور نه لرو» بیا به ئی خهلو دواړو لاسو ته داسی ویل «تبا لکما اری فیکما شيئاً مما يقول محمد صلى الله عليه وسلم» تاسى دواړه رامات شئ چه زه به تاسى كښى د محمد صلى الله عليه وسلم له دغو ويلو شويو شيانو څخه هيڅ شي نه وينم» يو ځلي رسول اكرم صلى الله علیه وسلم د «صفا» په غونډی باندی ودرید او ګردو (ټولو) ته ئی ورغږ کړ د دوی په غږ باندی گرد (ټول) خلق سره ټول شول. دوی په ډیری مؤثری طریقی سره د اسلام دعوت شروع کړ (ابولهب) هم هلته و په ځینو روایاتو کښي دی چه د خپلو دواړو لاسو په اوچت غورځولو سره ئي وویل «تبا لک سائر الیوم أَلِهٰذَا جمعتنا: مات شئ آیا نن موندِ د داسی خبری د آوریدلو دیاره دلته سره راتول شوی یو؟» په روح المعانی کښی له ځینو څخه نقل شوی دی چه (ابولهب) پخپلو لاسو کښي تيږي (ګټي) اخيستي د رسول الله صلي الله عليه وسلم په لورې ئي وويشتلي او دا ئي ویل لنډه ئی دا چه د (ابولهب) دښمنی او شقاوت او له حق سره عداوت تر انتهاء پوری رسیدلی و سره له دی کله چه د الله تعالیٰ له عذابه ویراوه کیده نو ویل به ئی «که چیری په رښتیا سره دا کار کیدونکی وی نو له ماسره مال او اولاد ډیر دی چه زه هغه ګرد (تول) په خپلی فدیی كښى وركړم او ځان له هغو عذابونو څخه وژغورم (وساتم) د ده ښځى (ام جميل) هم له رسول الله صلى الله عليه وسلم سره سخته هنده او ضد او عداوت درلود (لرلو) او د ابولهب د دښمني د اور پیلوځه (خشاک) وه لکه چه دغه ښځه د دغې دښمنې په اور کښې د ضد او عناد لرګې غورځول او هغه ئی لا یسی تیزاوه یه دی سورت کښی د دوی دواړو انجام راښوولی شوی دی او داسی یوه تنبیه یکښی شته نر وی که ښځه، خپل وی که پردی لوی وی که وړوکی هر هغه کله چه د حق یه عداوت باندی ملا وتړی هغه بالاخر خوار او ذلیل او تباه کیږی لکه چه د پیغمبرانو ډیر نزدی خپلوان هم له هغه ذلت څخه ونه ژغورل (ساتل) شول (ابولهب) ته وګورئ چه د خپلو لاسو په خوځولو سره ئی ځمونږ د ياک پيغمبر پر خلاف خبری کولی او پر خپل زور او قوت باندی مغرور و او د الله تعالیٰ مقدس شریعت او د معصوم رسول الله صلی الله علیه وسلم یاک طریقت ته ئی لاس ورغځاوه څنګه ئی لاسونه ورمات شول او د هغه ګرد (ټول) هغه کوښښونه چه د حق په یتولو کښي ئي کول ابته (خراب) شول او د هغه سرداري او لوئي د تل دیاره د ده له لاسه ووته ګردی (ټولي) چارئي بيکاره شولي غرور ئي له سره ووت او له زوره ولويد او د تباهي په کنده

کښی پریوت. دا سورت مکی دی وائی چه د «بدر» له غزا څخه اووه ورځی وروسته په ده باندی یوه بده سوځوونکی او زهر لرونکی دانه وخته چه د هغی په سبب دی له کور او کهول څخه جلا (جدا) کړ شو او هیڅوک نه ورته نژدی کیدل تر دی چه همغلته مړ شو او مړی ئی تر دریو ورځو پوری هلته پروت و تر څو وپرسید او خوړین شو دلته خلقو د حبشی مزدورانو په لاس په یوه لرګی کښی وتاړه او په یوه چوغالی کښی ئی چه چیری کنستلی شوی و لکه یوه مرداره ومنده او د دغه چوغالی سره ئی په تیږو (ګټو) او شګو سره پټ کړ شو دا خو د دنیا رسوائی او خرابی ده ښکاره ده چه د آخرت ربړونه (تکلیفونه) له دی څخه ډیر سخت دی هو وَلَعَدّائِ

#### مَا اَغُنىٰ عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كُسَبُ ﴿

دفع به نه کړی (دغه هلاکت) له دغه (ابی لهب) څخه (اصلی) مال د ده او هغه چه ده ګټلی و (یعنی اولاده ئی).

تفسیو : یعنی مال، اولاد، عزت، وجاهت او لوئی هیڅ یوه ابی لهب له هلاکته ونه شو ژغورلی (ساتلی).

## سَيَصْلَى نَارًا ذَاتَ لَهَبٍ ﴿

ژر دی چه ننه به وځی (ابی لهب په قیامت کښی) په اور خاوند د لمبو کښی.

تفسیر: یعنی وروسته له مر کیدلو څخه ابی لهب ته سخت لمبی لرونکی اور رسیدونکی دی. ښائی په دی مناسبت قرآن کریم د عبد العزی کنیت ابی لهب ایښی وی، په دنیا کښی هغه ته ابی لهب ځکه ویل کیده چه د هغه د مخ بارخوګان لکه اور ځلیدل مګر قرآن کریم دا راوښوول چه دی د خپل آخری انجام د اعتبار او پلوه هم د ابی لهب د ویلو وړ (لائق) دی.

#### وَّامُواَتُهُ حَمَّالَةَ الْحَطْبِ ﴿

او (ننه به وځی) ښځه د هغه (ابی لهب) اور ته په دی حال کښی چه بار راوړونکی به وی د خسو (د دوزخ).

تفسير : د ابي لهب ښځه ام جميل سره له مال دارې ډيره بخيله او شومه وه نو ځکه دا به په

خپله ځنګل ته تله لرګی به ئی راوړه او اغزی به ئی ټولول او ځمونړ د پیغمبر صلی الله علیه وسلم په لاره کښی به ئی د شپی له مخی اچول چه هغوی ته د تهجد د تګ او راتګ په وقت کښی ربړ (تکلیف) ورپیښ شی. فرمایلی ئی دی «دی لکه چه دلته د حق په دښمنی او د الله تعالیٰ د پیغمبر په ایذاء رسولو کښی د خپل میړه (خاوند) سره معاونت او مرستی (مدد) کولی په دوزخ کښی به هم هغه سره داسی مرستی (مدد) کوی» ښائی چه هلته به هم د زقوم او ضریع چه د دوزخ اغزی لرونکی ونی دی لرګی راوړی او د هغو په وسیله به د خپل میړه (خاوند) د عذاب اور لا تودوی لکه چه ابن کثیر رحمة الله علیه ویلی دی.

تنبیه : ځینو د «حمالة الحطب» معنی چغل ګر اخیستی دی لکه چه د عربو په محاورو کښی دا لفظ په دی معنی سره هم وایه کیږی او په پارسځ کښی چغل ګر ته «هیزم کش» وایه شی.

# <u>ف</u>ُ جِيْدِهَا حَبُلُ مِّنْ مَّسَدٍ ٥

حال دا چه په غاړی د دی کښی رسی ده له مضبوطو رسيو (پټوکيو د خرماؤ) څخه.

تفسیر: یعنی ډیره کلکه او مضبوطه چوخیدونکی رسی. له دی څخه زیاترو مفسرینو د دوزخ د اوسپنی غاړکی او سلاسل مراد اخیستی دی او دا تشبیه د و حمّالة الْحَكُلِ ، په مناسب ورکړی شوی ده ځکه چه د لرګیو د بار تړلو کښی رسی ته ډیر ضرورت پیښیږی. لیکی چه د دی ښځی په غاړه کښی یوه خورا (ډیر) ښه قیمتداره غاړکی وه دی به ویل «په لات او عزیٰ باندی قسم خورم چه زه دا خپله غاړکی د محمد په عداوت باندی لګوم» نو څکه ضرور دی چه په دوزخ کښی هم د هغی غاړی له هغسی یوی غاړکی څخه تشه نه وی عجیبه خبره لا دا ده چه د دی بدبختی مرګ هم داسی واقع شو چه د لرګیو د پیتی رسی د هغی په غاړه کښی چه په یوه ګټ باندی ئی دمه کیښوده غوته شوه او غټه تیږه (ګټه) د دی او د پیتی په منځ کښی راغله او سا باندی ئی دمه کیښوده غوته شوه او غټه تیږه (ګټه) د دی او د پیتی په منځ کښی راغله او سا

#### تمت سورة «تبت» بفضل الله تعالىٰ ومنه وكرمد

سورة الاخلاص مكية وهي اربع آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١١٢) تسلسلها حسب النزول (٢٢) نزلت بعد سورة «الناس»

د «الاخلاص» سورت مکی دی (٤) آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۱۲) په نزول کښی (۲۲) سورت دی وروسته د «الناس» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ مِن اللَّهِ الرَّحِيْرِ اللَّهِ الرَّحِيْرِ اللَّهِ الرَّحِيْرِ اللَّهِ الرَّحِيْرِ اللَّهِ الرَّحِيْرِ اللهِ المِنْ المِنْرِيِّ المِنْرِ المِنْ المِنْرِيْرِ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ اللَّهِ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِ الللَّهِ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِي اللَّهِ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِيْرِي المِنْرِيِّ المِنْرِيْرِيْرِيْرِي المِنْرِيْرِيْرِي المِنْرِيْرِيِّ المِنْرِيِّ المِنْرِيِيِيِيِيْرِيِيِّ المِنْرِيْرِي الْمِيْرِيِيِيْرِي المِنْرِيِيِيِيْرِي المِنْرِيِيِيِيْرِي المِنْرِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# قُلْ هُوَ اللهُ آحَدُ أَاللهُ الصَّمَكُ فَ

ووایه (ای محمده دوی ته) شان دا دی چه الله یو دی (په ذات او صفات خپل کښی) الله بی پروا دی (الله ته هر شی محتاج دی).

تفسیر: یعنی هغه کسان چه د الله تعالیٰ په نسبت پوښتی چه دی څنګه دی؟ تاسی ورته داسی ووایئ چه الله تعالیٰ یو دی! او د هغه په ذات کښی په هیڅ ډول (طریقه) د تعدد او تکثر او دوه نیزتوب ګنجایش نشته او نه ئی څوک په مقابل کښی شته او نه مشابه لری په دی سره د مجوسانو عقیده رده شوه چه وائی خدایان دوه دی یو د خیر څیښتن (مالک) «یزدان» او بل د شر خیښتن (مالک) «اهریمن» دی او هم د هندوانو عقیدی تردیدی شوی چه هغوی د دری دیرشو کروډو بتانو منونکی دی او هغوی ته د خدائی په چارو کښی برخی ورکوی.

د «الصمد» تفسیر به غو ډوله (قسمه) کړی شوی دی چه (طبرانی) هغه ګرد (تول) نقل کړی وائی «وکل هذه صحیحة وهی صفات ربناعزوجل هوالذی یصمد الیه فی الحوائج وهو الذی قد انتهی سودده وهو الصمد الذی لا جوف له ولا یأکل ولا یشرب وهو الباقی بعد خلقه» دا ګرد (تول) ربنتیا دی. او ځمونږ الله تعالیٰ هغه لوی ذات دی چه هغه ته هر راز (قسم) اړتیاوی (احتیاج) وروړاندی کیږی او هر ډول (طریقه) مرستی (مدد) ورڅخه غوښتلی کیږی او د ګرد (تول) سترتوب (لویی) او د تولی مشرتیا صفت په کښی شته. نه خوری او نه څښی او نه چا ته محتاج دی او له خپلو مخلوقاتو څخه وروسته هم پاتی دی.» ابن کثیر. د پاک الله د صمدیت له صفت څخه د هغو ناپوهانو رد هم وشو چه پرته (علاوه) له الله تعالیٰ څخه نور کسان هم واکوالان (اختیارمند) ګڼی یا د هغوی په پوره خپلواکی باندی عقیده لری د آریه ؤ د عقیدی تردید هم وشو ځکه چه د دوی له اصولو سره سم د دنیا په پیدا کولو کښی روح او ماده لویه اغیزه (اثر) لری او دا دواړه شیان پخپل وجود کښی الله تعالیٰ ته اړ (مجبور) او محتاج نه دی (استغفر الله).

#### لَمْ يَلِنُ لَا وَلَمْ يُؤُلُنُ اللهِ

نه ئی دی ځیږولی (هیڅوک) او نه دی ځیږولی شوی دی (له هیچا نه).

تفسیر: یعنی نه هیڅوک د ده اولاد دی او نه دی د چا اولاد دی له دی څخه د هغو عقائدو تردید هم وشو چه په هغو کښی حضرت مسیح علیه السلام یا حضرت عزیر علیه السلام د الله تعالیٰ ځامن بلل کیږی یا پرښتو ته د الله تعالیٰ لونی وائی او هم په ﴿ وَلَمْ يُوْلَكُ ﴾ سره د هغو عقیدو تردید وشو چه ځینی خلق مسیح یا نورو ته الله وائی یعنی د الله تعالیٰ دا شان دی چه څوک ئی نه وی ځیږولی او نه دی له بل چا څخه ځیږولی شوی وی او ښکاره خبره ده چه عیسیٰ علیه السلام د یوی سهین لمنی جینځ له نسه پیدا شوی دی نو هغه مخنګه خدای کیدی شی؟.

## وَلَوْ يَكُنُّ لَّهُ كُفُوًّا آحَكُ ۞

#### او نشته دغه (الله) لره برابر سيال هيڅوک.

تفسیو: کله چه هیڅوک د الله تعالیٰ سیال، شریک، برابر، مل نه وی نو د هغه ښځه او هلک او نور له کومه کیږی؟ له دی جملی څخه د هغو خلقو تردید وشو چه د الله تعالیٰ په ځینو صفتونو کښی کوم مخلوق هغه غوندی ګڼی تر دی چه ځینی رډ سترګی د الوهیت له دی ستاینی (صفت) څخه پوره ستاینی (صفت) هغو مخلوقاتو ته هم ورکوی، د یهودانو په کتابونو کښی ئی لیکلی دی چه د غیږو په یوی مسابقی کښی یعقوب علیه السلام په الله تعالیٰ باندی په غیږ کښی غالب شو (العیاذ بالله) ﴿ گَیْتُ کُلْکُ تُحَرِّمُونَ أَوْرُهُومُرُانَ یَاوُرُکُونَ الْاکْنِیا ﴾ انی أسالک یا الله الواحد الاحد الصمد الذی لم یلد ولم یولد ولم یکن له کفوا احد ان تغفولنا ذوبنا انک انت الغفور الرحیم»

تمت سورة «الأخلاص» بفضل الله تعالى ومنه وكرمه

سورة الفلق مكية او مدنية وهي خمس آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١١٣) تسلسلها حسب النزول (٢٠) نزلت بعد سورة «الفيل»

د «الفلق» سورت مکی یا مدنی دی پنځه آیته یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۱۳) په نزول کښی (۲۰) سورت دی وروسته د «الفیل» له سورت څخه نازل شوی دی.

#### بِنُ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکي دي

# قُلُ آغُوُذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ<sup>لُ</sup>

ووايه (ای محمده) پناه غواړم په رب د صبا څيروونکي د تياري باندي.

تفسير : يعني هغه چه د شپي تياره څيروي او له هغي څخه د سهار انوار او رڼا ښکاروي.

#### مِنْ شَرِّمَا خَلَقَ ﴿

له شره د هغه شي چه پيدا کړي ئي دي (له ضررناکو شيانو څخه).

تفسیو : یعنی هر هغه مخلوق چه په هغه کښی څه بدی او شر وی زه د هغه له شر او بدی څخه پناه غواړم وروسته د دی ځای په مناسبت د څو ځان ته څیزونو نومونه هم اخیستی شوی دی.

# وَمِنُ أَثِرِغَاسِقِ إِذَا وَقَبُ

او له شره د تياري شپي کله چه تکه توره شي (او هر شي پټ کړي).

تفسیر: یعنی د شپی تیاره چه په هغی کښی زیاتره شرور او بدی پیښیږی په تیره بیا کوډی (سحر) او نوری پیښی ډیری واقع او پیښږی چه خوف یا د لمر لویده تری مراد دی. حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «په دی کښی ګردی (ټولی) تیاری راغلی ظاهری، باطنی، تنګه، پریشانی او ګمراهی او نور.

# وَمِن شَيِّ التَّفْتُتِ فِي الْحُقَدِ فَ

او له شره د هغو ښځو ساحرانو پوکی کوونکيو چه پو کول کړی په غوتو کښي.

تفسیر: له «النفاثات فی العقد» او پوکی کوونکیو نفسونو محخه هغه شعّی یا هغه دلی یا هغه نفوس مراد دی چه د سحر او د کودو د چارو کولو په وقت کښی پر کومی ژی یا مزی یا ویښته یا نورو باندی څه ولولی او پری پو ئی کړی او غوتی پکښی واچوی هغه کودی چه لبید بن اعصم محموند پر پیغمبر صلی الله علیه وسلم باندی کړی وی په هغو کښی محینی جونی هم گدی وی والله اعلم.

# وَمِن شَرِّحَاسِ إِذَاحَسَكَ

#### او له شره د حسد کوونکی کله چه ښکاره کړی حسد خپل.

تفسیر : حضرت شاه صاحب رحمة الله علیه لیکی «کله چه د هغه نظر ولگیږی بیشکه» نظر او د سترگو تپ یوه واقعی او رښتیا خبره ده خو د ډیرو مفسرینو په نزد د «ومن شر حاسد اذا حسد» مطلب دا دی کله چه حاسد د خپل زړه کیفیت ضبط نه کړی شی او په عملی ډول (طریقه) سره خپل حسد ښکاره کړی نو د هغه له بدی څخه پنا غوښتل ښائی. که د یوه سړی په زړه کښی بی واکه حسد پیدا شی خو هغه خپل نفس پخپل ضبط او پخپل واک (اختیار) ساتی او له محسود سره د حسد وضعیت نه ښکاروی نو هغه له دی څخه وتلی دی. د حسد معنی دا ده چه د بل چا د ورکړی شوی نعمت زوال وغواړی البته داسی غوښتنه چه الله تعالیٰ ماته هم داسی نعمت یا زیات له هغه څخه وبښی چه هغه ته الله تعالیٰ ورکړی دی په رخی (کینه) او حسد کښی داخله نه ده او هغه ته (غبطه) وایه شی. د بخاری شریف په دی حدیث کښی چه د لاحسد الاقی دانتین الخ» له حسد څخه هم دا غبطه مراد ده.

#### تمت سورة «الفلق» بفضل الله تعالى و منه وكرمد

سورة الناس مدنية او مكية وهي ست آيات وفيها ركوع واحد رقم تلاوتها (١١٤) تسلسلها حسب النزول (٢١) نزلت بعد سورة الفلق.

د «الناس» سورت مننی یا مکی دی شپ آیات یوه رکوع لری په تلاوت کښی (۱۱٤) په نزول کښی (۲۱) سورت دی وروسته د «الفلق» له سورته نازل شوی دی.

#### بِنُ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

شروع کوم په نامه د الله چه ډير زيات مهربان پوره رحم لرونکی دی

# قُلْ أَعُودُ كُبِرَتِ التَّاسِ مُملِكِ النَّاسِ ﴿ النَّاسِ ﴿ النَّاسِ ﴿

ووايه (ای محمده) پناه غواړم په رب د ټولو خلقو په باچا د ټولو خلقو په معبود د ټولو خلقو.

تفسير : اګر که د الله تعالیٰ د ربوبيت شان او د باچاهی چاری پر ټولو مخلوقاتو باندی

شاملی دی خو دا صفات همغسی چه په کامل ډول (طریقه) په انسانانو کښی دی په نورو مخلوقاتو کښی د «رب» او د «ملک» مخلوقاتو کښی د اسی له لری نه څرګندیږی (ښکاره کیږی) نو ځکه ئی د «رب» او د «ملک» او د نورو اضافت انسانانو ته وفرمایه. او هم په وسوسو کښی ابتلاء او اخته کیدل پرته (علاوه) له انسان څخه د بل مخلوق په شان کښی نشته.

# مِنْ شَرِّ الْوَسُواسِ لِهِ الْعَنَّاسِ ﴾

له شره د وسوسی اچوونکی تښتيدونکی (شيطان له ذکره د الله).

تفسیر : شیطان سره له دی چه له ستر کو څخه پټ دی خلق غولوی او له لاری څخه ئی ویاسی تر څو چه انسان په غفلت کښی اوسیږی د هغه تسلط پر دوی باندی زیاتیږی او کله چه ویښ او خپل الله تعالیٰ ئی په یاد شی نو هغه هم سم د لاسه تښتی.

# الَّذِي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ فَإِمِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ فَ

هغه (شیطان) چه وسوسی اچوی په سینو زړونو د خلقو کښی (چه دغه وسوسه اچوونکی) له پیریانو او انسانانو څخه دی.

تفسير: شيطان هم په پيريانو كښى او هم په انسانانو كښى شته لكه چه په (١٤) ركوع ١١٢ آيت د «الانعام» د سورت ځمونړ دغه مقدس تفسير كښى داسى يو آيت لولو ﴿ وَكَدَالِكَجَعَلْمَالِكُلِّ بَيْ عَدُوَّاشَيْطِيْنَ الْإِنْسُ وَالْجِيِّ يُوْعَى بَعْضُهُمُ لِلْ بَنْشِي زُغُوْق الْقَرِّل عُمُّوْدًا ﴾

الله تعالى مو دى د دى دواړو له شره وساتى. (تكمله) د دى دوو سورتونو په تفسير كښى عالمانو او حكيمانو ډيرى زياتى نكتى ويلى دى. د حافظ ابن قيم رحمة الله عليه محمون د امام رازى رحمة الله عليه محمون د بلخى ابن سبارح. د حضرت شاه عبد العزيز دهلوى محدث رحمة الله عليه اوږدو بيانونو ليكل دلته ممكن نه دى نو دلته يوامحى د مولانا محمد قاسم نانوتوى رحمة الله عليه د كلام خلاصه او د وينا لنډون ليكل كيږى چه د «فوائد موضح الفرقان» د حسن خاتمى دياره يو نيك فال ثابت شى.

دا یو فطری او عام دستور دی کله چه په کوم باغ کښی نوی ترکودی (شنیلی، نبات) ځمکه وچوی او له تخم څخه د باندی ووځی نو باغوان یا بزګر د هغه تحفظ او پالنی او روزنی ته زیاته توجه کوی او د هغه د لوئیللو په نسبت ډیر کوښښ او زیار (محنت) کوی چه هغه له ګردو (تولو) ارضی او سماوی آفاتو څخه وساتی او تر څو د خپل کمال حد ته ونه رسیږی دی ئی ډیر ربر (تکلیف) ایستلو او پام لرنی ته اړ (مجبور) دی. اوس په دی خبری باندی غور کول په کار

عم(٣٠)

دی چه د بوتی د ژوندون فناء کوونکی یا د هغه د ثمراتو له تمتع محخه د هغه د مالک محروم کرخوونکی کوم کوم آفتونه دی؟ چه د هغو د شر او مضمرت په لری کولو کښی تل باغوان یا بزگر محیر وی او زیاته توجه او هوش ولری؟ چه خپل مساعی کامیاب کړی په ادنیٰ تأمل او لږ تصور او اتکل سره څرګندیږی (ښکاره کیږی) چه داسی آفتونه زیاتره په څلور ډوله (قسمه) پیښیږی چه د هغو په انسداد کښی باغوانان څلورو شیانو ته ډیر اړ (مجبور) دی.

اول: د بوټی خوړونکی چینجی او خزندی شړل چه د هغو له غاښو او خولو څخه نبات او ترکودی ته زیان رسیږی. یا د هغو په جبلت او خلقت کښی د هغه بوټو خوړل داخل دی.

دوهم: د ویالی یا د سین یا د کاریز یا د کوهی اوبه، هوا او د لمر تودوخی الغرض د ژوندون او د ترقی گرد (تول) اسباب د شتو او د هستی پوره انتظام دی.

دریم: په هغه باندی د واوری، پلی، خاوری او د نورو شیانو لویدل چه د هغه د غریزی حرارت د احتقان باعث شی ځکه چه دغه د دی د ترقی او د نشو او نما ی مانع کرځی.

څلورم: د باغ د خاوند کوم دښمن يا حاسد د هغه کومه څانګه يا لښته او پاڼی او نور ونه شکوی يا هغه له بيخه ونه کاړی او ايسته ئی ونه غورځوی.

که باغوان د دی مخلورو واړو خبرو پوره مکمل انتظام او بندوبست وکړی نو له الله تعالیٰ محخه هیله (امید) کیږی چه هغه نبات او ترکودی لوئی شی او په زړه پوری ګټی تری واخیستی شی او خلق د هغو د څانگو له میوو څخه پوره فائده واخلی. هم داسی مونږ ته ښائی چه د ارض او سما یه له خالق څخه چه رب الفلق او خالق الحب والنوی دی او د نړی د تکو شنو چمنونو حقیقی مالک او مربی دی د خپل وجود د شجر او د ایمان د شجر په نسبت له دی مخلورو آفتونو څخه پناه وغواړو! بیا ښائی معلوم کړ شی لکه چه په اول قسم کښی د ترکودی خوړونکیو ساکښانو (ذی روحو) ضرر پیښول یواځی د هغوی د طبیعت له مقتضیاتو محخه وهم داسی د شر اضافت د «ماخلق» په لوری هم په دی خوا مشیر دی چه دا شر د هغه د مخلوق من حیث هو مخلوق له سببه ثابت دی او د هغو په زړونو کښی پرته (علاوه) د هغو د طبیعت او فطری دوامی بل کوم سبب ته دخل نشته لکه چه په منگور، لړم، سباع، بهائم، او نورو کښی فطری دوامی بل کوم سبب ته دخل نشته لکه چه په منگور، لړم، سباع، بهائم، او نورو کښی

د لرم لشه تومبل نه دی له هنده دا ئی غوښت دی د وجود له سره هنده نیش عقرب نه از یی کین است مقتضای طبیعتش این است

وروسته له دی په دوهمه درجه کښی ئی له (غاسق اذا وقب) څخه د تعوذ تعلیم ورکړی دی چه له هغه څخه د مفسرینو په نزد یا شپه ده چه ښه توره تیاره شی یا د لمر ډوبیدل وی یا د سپوږمی تندر او خوف دی له دوی څخه هره یوه معنی چه واخلئ دومره خبره خو یقینی ده چه په (غاسق) کښی د (شر) پیدا کیدل د هغی پر وقوب (د یو څیز تر شا پتیدو) باندی مبنی دی او ښکاره ده چه په وقوب (پتیدل) کښی پرته (علاوه) له دی څخه بله کومه خبره نشته چه له مونږ څخه د یوه څیز علاقه منقطعه شی او هغه فوائد او گټی چه مونږ ته د هغی له ظهور څخه

حاصلیدی هغه به اوس په لاس نه راځی کله چه داسی دی نو دا تمثیل له اسبابو او مسبباتو څخه پرته (علاوه) پر بل کوم شی باندی نه لگیږی څکه چه د مسبب وجود د اسبابو او معداتو پر وجود باندی موقوف دی تر څو د اسبابو علاقه له مسبباتو سره قائمه نه وی هیڅ کله کوم مسبب په خپل وجود کښی بریالی (کامیاب) کیدی نشی او هم دا خبره ده چه مونږ د آفتونو په دوهم قسم کښی ولیکل چه که اوبه، هوا، د لمر تودوخی او رڼا الغرض د ژوندون او ترقی گرد (ټول) اسباب په زړه پوری منظم نه وی نو هغه ترکودی، نبات مړاوی او وچیږی.

وروسته له دی دریم تعوذ له (نفاثات فی العقد) څخه وکړ شو لکه چه وویل شول له هغه څخه ساحرانه چاری مراد دی هغه کسان چه د سحر د وجود منونکی دی هغوی ئی منی چه د سحر له اثره مسحور ته داسی امور پیښیږی چه له هغو څخه د طبیعت اصلی آثار مغلوب او مړه کیږی. نو د سحر آفت هغه آفت ته ډیر ورته دی چه تر کودی ته له واوری او بړلی او د غریزی حرارت د بندیدو په سبب پیدا کیږی او د هغه په نشوؤ نما او وده او لوئیدو کښی نقصان پیښوی هغه الفاظ چه د (لبید بن اعصم) په قصه کښی شته څینی ئی دا دی «فقام علیه الصلوة والسلام کأنما انشط من عقال» له دی څخه ښکاریږی چه پر دوی باندی کوم شی مستولی شوی و او د دوی د طبیعت مقتضیات ئی پټ کړی و چه د جبریل علیه السلام په تعوذ سره د الله تعالیٰ په امر دوی د ارضه ورکه شوه.

اوس له هغو افاتو څخه چه د ځان ساتنه ضروری ده فقط یوه آخری درجه پاتی شوه چه دښمن د حسد او عداوت په سبب د باغ کومه څانګه یا لښته ماتوی یا بوتی له بیخه راوکاړی د باندی ئی غورځوی یا ئی پاڼی یا ئی میوی شکوی د شر دا مرتبه ئی له (ومن شر حاسد) سره په ډیر وضاحت راوښووله.

په دغه تقریر او وینا کښی که کوم لږ والی شته خو هغه یواځی دا دی چه کله کله تخم ته پرته (علاوه) له دی څلورو واړو آفتونو څخه کوم بل آفت پخوا له زرغونیدلو څخه ورپیښیږی بیا خو ئی میږتون منځنی جوهر چه د تخم تومنه یا قلب یا د تخم «سویداء» ورته وایه شی او د زرغونیدلو اصلی ماده وی خوری یا ئی د بلی کومی پیښی په سبب دننه برخه تکه توره واړوی یا له منځه دوه پلی شی او د نشونما او د زرغونیدلو، لوئیدلو او د ودی قابلیت پکښی پاتی نشی سائی د دی لږتوب د تلافی دپاره په بل سورت کښی د (الوسواس الخناس) له شر څخه د استعاذی تعلیم ورکړی شوی وی ولی (وسواس) د هغو فاسدو خطراتو نوم دی چه په سترګو نه سکاری بلکه په پته سره د ایمان په قوت کښی کنډو او رخنه اچوی چه د هغه علاج پرته (علاوه) د عالم الخفیات والسرائر څخه بل څوک نشی کولی خو کله چه د وسوسو مقابله له ایمان سره وشی نو د وسواس د دفعی دپاره په هم دی صفاتو باندی د تمسک ضرورت دی چه د ایمان د مبادی او مناقشی له اصولو څخه شمیرلی کیږی او له هغو څخه ایمان ته مدد رسی. اوس له تجربو څخه راښکاره شوه چه له ګردو (تولو) څخه اول د ایمان انقیاد او تسلیم نشو او نما د حق تعالیٰ د بی انتهاء تربیتونو او بی غایاتو انعاماتو د لیدلو څخه حاصلیږی نو کله چه مونډ د هغه تعالیٰ د بی انتهاء تربیتونو او بی غایاتو انعاماتو د لیدلو څخه حاصلیږی نو کله چه مونډ د هغه تعالیٰ د بی انتهاء تربیتونو او بی غایاتو انعاماتو د لیدلو څخه حاصلیږی نو کله چه مونډ د هغه تعالیٰ د بی انتهاء تربیتونو او بی غایاتو انعاماتو د لیدلو څخه حاصلیږی نو کله چه مونډ د هغه

عم(٣٠)

یه مطلقه ربوبیت باندی نظر واچوو نو محموند ذهن دی خوا ته منتقل کیدی چه هغه ذات رب العزت مالک الملک او مطلق شهنشاه هم دی ځکه چه د تربیت مطلقه معنی د هر راز (قسم) جسمانی او روحانی ضروریاتو رسونه دی او دا کار برته (علاوه) له هسی یو منبع الکمالات ذات څخه له بل چا څخه کیدونکی نه دی چه هغه د هر راز (قسم) ضروریاتو او شیانو مالک او د دنیا هیڅ یو شی د هغه د اقتدار له فیضه د باندی نه دی هم داسی ذات ته مونږ مالک الملک او مطلق شهنشاه ویلی شو او بیشکه د هغه لوی شان داسی کیدی شی چه (لمن الملک الیوم الله الواحد القهار) ګواکی مالکیت یا ملکیت د داسی یو قوت نوم دی چه د هغه د فعلیت مرتبه په (ربوبیت) سره موسومیږی ځکه چه د ربوبیت لنډ تعریف د منفعت اعطاء او د مضرت دفع دی او یر دغو دواړو باندی قدرت لرل دی دا د مطلق شهنشاه منصب دی که لږ له دی څخه وړاندی ته محیر شو نو د دی علی الاطلاق باچا د معبودیت (الوهیت) سراغ او یته هم موندله کیږی محکه چه معبود هغه ته وایه شی چه د هغه د حکم په مقابل کښی هر څوک غاړه کیږدی او د ده د امر په مقابل کښي د بل حکم هيڅ خيال او پروا ونه کړه شي نو ښکاره ده چه دا د بندګي انقياد پرته (علاوه) د کامله محبت او مطلقه حکومت په مخامخ کښې د بل چا په مخ کښې نه کاوه او نه ئی وړ (لائق) دی د دی دواړو شیانو اصلی مستحق یرته (علاوه) له الله تعالیٰ څخه بل څوک نه دی ځکه د معبودیت او الوهیت صفت هم یواځی هغه (وحده لا شریک له) ته ثابت شو. ووایئ ﴿ قُلْ أَتَعَبْدُ وْنَ وَنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَكُوْضَرًّا وَلاَنَفْعًا ﴾

لنده ئی دا هغه کوم صفت چه د ایمان مبدأ کرځی ربوبیت دی وروسته له هغه د ملکیت صفت دی او له ټولو څخه وروسته د الوهيت مرتبه ده نو هر هغه څوک چه خپل ايمان د شيطاني وسوسو د مضرت د ساتلو په نيت د حق تعالىٰ دربار ته حاضريږي چه هلته خپله چاره جوئي وکړی نو ښائی هم داسي درجه په درجه له يو مقام څخه بل مقام ته لاړ شي لکه چه پخپله پروردګار په هم دی ترتیب سره د خپلی ستاینی (صفت) په ﴿ پَرَټِالنَّاسِ ، مَلِكِالنَّاسِ ، اِلْهِالنَّاسِ ﴾ سره یه سورت «الناس» کښی بیان فرمایلی دی او عجیبه خبره دا ده لکه چه د مستعاذ به له خوا دلته دری صفتونه بی د عاطفی له واو څخه او بی د جاری د «ب» له اعادی څخه مذکور دی د مستعاذ منه له جانبه هم دری شیان به نظر رائحی چه یرله یسی صفت به صفت بیان کړی شوی دی. په دی باندی به داسې يوهيږئ چه د «وسواس» د وصفيت په مقابل کښې واخلي محکه چه حقیقی مستعاذ به «اله الناس» دی او «ملک» او «رب» یه هغه یوری د رسیدلو عنوان تاکلی (مقرر کړی) شوی دی هم داسی د مستعاذ عنه حقیقت هم دا «وسواس» دی چه د هغه د صفت یه مخ کښی «خناس» راوړی شوی دی له «خناس» څخه دا مراد دی چه شیطان د غفلت یه حال د انسان یه زړه کښي وسوسه اچوی او کله چه څوک ویښ شي نو د غلو په شان د هغوی یسی بیرته ځان راکاږی د داسی غلو او بدو چارو نیول او د هغوی د ربړ (تکلیف)، تعدی لاس یری کول او د رعیتونو د آرامی او د هوسائی (راحت) چاری ورغوندول د سلاطینو او د تولواکانو لویه فریضه او مهمه وظیفه ده ځکه مناسب به وی چه د دی صفت یه مقابل کښی

عم(٣٠)

(ملک الناس) کیښود شی او (الذی یوسوس فی صدور الناس) چه د (خناس) د فعلیت درجه ده او مونږ هغی ته د غله د نقب وهلو سره تشبیه ورکولی شو هغه د (رب الناس) په مقابله کښی دی چه په پخوانی تحریر کښی د (ملک الناس) د فعلیت مرتبه ده وشمیرلی شی بیا دی وکتلی شی چه د مستعاذ منه او مستعاذ به په منځ کښی څومره نام او کامل تقابل ښکاریږی والله تعالیٰ اعلم باسرار کلامه!

**اوله تنبیه:** له ډیرو اصحابو لکه حضرت بی بی عائشه الصدیقه، حضرت ابن عباس، حضرت زید بن ارقم رضی الله تعالیٰ عنهم څخه روایت دی چه پر حضرت نبی کریم صلی الله علیه وسلم ځينو پهودانو سحر جادو او کوډې کړې وي چه د هغو له اثره د هغوي په مبارک بدن باندې يو راز (قسم) مرض لاحق شو. په دی منځ کښې کله داسې هم پیښیده چه دوی به ځینې دنیوی چاری کولی خو بیا ئی داسی گڼل چه هغه ئی نه دی کړی یا هغه دنیوی کار چه کړی ئی نه وی داسی ئی باله چه کړی ئی دی د دی پیښی د علاج دپاره الله تعالیٰ دا دوه سورتونه رانازل کړل چه د هغه له تأثره د الله تعالیٰ په اذن هغه مرض زائل شو واضح دی وی چه دا واقعه په صحیحینو کسی شته چه په هغه باندی تر اوسه پوری هیڅ یوه محدث جرح نه ده کړی او داسی کیفیت د رسالت له منصبه سره قطعاً منافی نه دی لکه چه دوی کله فارغ او ځینی اوقات غشی یر دوی باندی طاری کیده یا څو ځلی په لمانځه کښی سهو شوی دی. دوی فرمایلی دی (**انما** انا بشر انسی کما تنسون فاذا نسیت فذکرونی: بیشکه چه زه یو سری یم لکه تاسی او هیروم شیان لکه چه تاسی ئی هیروئ کله چه ځما څخه کوم شی هیر شی نو هغه را په یاد کرئ!) ښائي چه ځيني ناپوهان ووائي چه «که پر هغوی باندي غشي طاري کيده نو د هغه پر وحی او نورو خبرو باندی څنګه یقین وکړی شی؟ ښائی چه په هغه هم سهو، نسیان هیره او نور شیان ګه وی» اګر که د هغی سهوی او نسیان څخه دا نه لاژمیږی چه د الله تعالیٰ د وحی او د تبلیغ یه فرائضو کښی شکوک او شبهات پیدا شی او له دومره یوی خبری څخه چه کله کله به دوی د یوه کړی کار په نسبت فرمایل چه نه ئی دی کړی یا یو ناشوی کار به ئی داسی ګاڼه چه کړی ئی دی څرنګه به دا لارمیږی چه د دوی په ځینو تعلیماتو او د بعثت د فرائضو په قوت او اعتبار کښي څه شک او شبهه پيدا شي.

په یاد ئی ولرئ چه سهو، نسیان، مرض غشی او نور انسانی عوارض د بشریت له خواصو څخه دی کله چه انبیاء علیهم السلام بشر دی نو د داسی خواصو موندل د هغو په وجود کښی د هغوی له مرتبی څخه هیڅ شی نه لږوی هو! دا ضروری ده کله چه د یوه سړی په نسبت په قاطعه ؤ براهینو او نیره ؤ دلائلو ثابت شی چه هغه په رښتیا سره د الله تعالیٰ یقینی استائحی وی نو د دی خبری منل هم په کار دی چه د الله تعالیٰ د هغه د عصمت تکفل کړی دی او همغه ئی د خپلی وحی د وریادولو او پوهولو او وررسولو ذمه وار ګرځولی دی نو څرنګه ممکن کیدی شی چه د ده د دعوت د فرائضو او د تبلیغ په انجام کښی کوم بل طاقت یا قوت خلل واچوی، نفس وی که جادو لنډه ئی دا چه هیڅ یو شی د نبوت او پیغمبری په چارو او

د بعثت په لوړو (اوچتو) مقاصدو يوري اړه (تعلق) لري د سحر او جادو لږ څه اثر لويدلي وي او نه کوډی او نه جادو د نبوت او د بعثت په فرائضو کښی څه خلل او ډيل اچولی شي. دوهمه تنبیه : د معوذتینو یه قرآنیت باندی د کردو (تولو) اصحابو اجماع ده او د هغوی له زمانی څخه تر اوسه پوری په تواتر سره ثابته شوی ده. پواځی د حضرت ابن مسعود رضی الله عنه څخه نقل کاوه شی چه دوی به دا دوه سورتونه په خپل مصحف کښی نه لیکل. خو دا خبره دی ښکاره وی چه ابن مسعود رضی الله عنه هم د دی دوو سورتونو په قرآنیت کښی هیڅ شک او شبهه نه لرله او دا ئی منل چه دا د یاک الله کلام دی او یقیناً له آسمانه رانازل شوی دی خو د دی د نزول اصلی مقصد رقیه او علاج دی دا نه دی رامعلوم چه د تلاوت دپاره نازل شوی دی؟ که نه؟ نو ځکه د دی دوو سورتونو لیکل په هغه مصحف کښی چه د تلاوت دپاره وی له احتياطه چپ (خلاف) دى «انه كان لا يعد المعوذتين من القرآن وكان لا يكتبهما في مصحفه ويقول انهما منزلتان من السماء وهما من كلام رب العلمين ولكن النبي عليه الصلوة والسلام كان يرقى و يعوذ بهما فاشتبه عليه انهما من القرآن أوليستامنه فلم يكتبهما في المصحف» (د روح البيان د څلورم جلد ٧٢٣ مخ وګوری!) قاضى ابوبكر باقلامى ليكى «لم ينكر ابن مسعود رضى الله عنه كونهما من القرآن وانما انكر اثباتهما في المصحف فانه كان يرى أن لا يكتب في المصحف شيئا الا ان كان النبي صلى الله عليه وسلم اذن في كتابته فيه وكان لم يبلغه الإذن» (د فتح الباری د اتم جلد ۷۱ مخ و کورئ!) حافظ یوه بل عالم د الفاظو داسی نقل کړی دی «لم يكُن اختلاف ابن مسعود رضي الله عنه مع غيره في قرآنيتهما وانما كان في صفة من صفاتهما» د (فتح البارى د ينجم جلد ٧١ه مخ و كورئ!) به هر حال د ابن مسعود رضی الله عنه دا رأی شخصی او انفرادی وه او لکه چه (بزار) تصریح کړی ده هیڅ یو له اصحابو څخه له ده سره متفق نه ؤ او ډير امکان لري چه وروسته له دې څخه چه هغوي ته په تواتر سره دا ورښکاره شوی وی چه معودتين هم له متلوء قرآن څخه دی نو هغوی به هم په هغه خپل ړومېني فکر باندی یاتی نه وی برسیره یه دی د دوی انفرادی رأی هم له خبر واحد څخه معلومیږی چه د قرآن د تواتر په مقابل کښي د اوريدلو وړ (لائق) نه دی. په شرح مواقف کښي ليکلي شوی دی «ان اختلاف الصحابة في بعض سور القرآن مروى الآحاد المفيدة للظن و مجموع القرآن منقول بالتواتر المفيد لليقين. الذي يضمحل الظن في مقابلته فتلك الآحاد مما لا يلتفت اليد ثم ان سلمنا اختلافهم فيما ذكر قلنا انهم لم يختلفوا في نزوله على النبي صلى الله عليه وسلم ولا في بلوغه في البلاغة حد الإعجاز بل في مجرد كونه من القرآن وذلك لا يضر فيما نحن بصدده الخ» حانظ ابن حجر رحمة الله عليه وائي «واجب باحتمال انه كان متواتراً في عصر ابن مسعود لكن لم يتواتر عند ابن مسعود فانحلت العقدة بعون الله تعالى الخ» او صاحب المعاني ليكي «ولعل ابن مسعود رضى الله عنه رجع عن ذلك الخ.».

یا الله العلمین! ستا شکر په کومه ژبه اداء کړو چه تا مونږ ته داسی خالص توفیق او تیسیر راوباښه چه نن مو دا مهتم بالشان خدمت پای (آخر) ته ورساوه! مونږ د خپل دغه خلوصیت او عقیدت ؟ ثمره چه یواځی ستا په فضل او اعانت سره پای (آخر) ته رسیدلی دی ستا د قدسیت لوی دربار ته په ډیر عجز او نیاز دروړاندی کوو امید او هیله (طمعه) لرو چه پخپل فضل او کرم قبول ئی کړی! الهی مونږ معترف یو چه د دی لوی خدمت په پای (اخر) ته رسولو کښی مو حق د اخلاص او د خدمت نه دی اداء کړی خو کله چه ستا رحمت او رأفت سیآت په حسناتو سره بدلولی شی تاته د یوه حسنه صورت بدلول په حسنه حقیقت سره کومه لویه خبره نه ده! ستا مهربانی او لورینی (بخشش) ته هم داسی هیله (امید) ده چه ته د خپلی نکتی پالنی له پلوه دا څمونږ عمل تل مقبول او ژوندی ولری! او د ده د ښو ثمراتو څخه مونږ په دواړو دارینو کښی متمتع وګرځوی!

یا الله العلمین! ته د خپل پاک قرآن له برکته موند او محموند والدین او محموند استاذان او محموند شیوخ او محموند اقارب او احباب او هغه کسان چه په دی ښه کار کښی محرک، داعی، ممد، معاون شوی دی یا هغه پوهان چه دی عظیم الشان کار کښی ئی رفاقت او اعانت راسره کړی دی. گرد (تول) وبښی! او د دنیا او آخرت له بلاؤ شخه ئی مأمون او مصئون ولری! او حضرت میخ الهند محمود الحسن دیوبندی رحمة الله علیه او حضرت عمدة المفسرین شبیر احمد عثمانی مدظله سره مو په جنت الفردوس کښی یو محای کړی!

تمت الترجمة والتفسير فلله الحمد اولا و آخراً و ظاهراً و باطنا، ربنا لا تواخذنا ان نسينا او اخطأنا ربنا تقبل منا انک انت السميع العليم اللهم آنس وحشتی فی قبری اللهم ارحمنی بالقرآن العظيم واجعله لی اماماً و نورا وهدی ورحمة اللهم ذکرنی منه ما نسيت وعلمنی منه ما جهلت وارزقنی تلاوته آناء الليل واطراف النهار واجعله لی حجة يا رب العلمين!

د قرآن پیل (شروع) په باء، ختم ئی په سین شو ولی؟ محکه رهبر مو په دارینو کښی قرآن دی بس!.

# دقرآن كرئير دوقوفو رموز (نند)

۔ دھرے ژبے ویونکی چه کله خبری کوی نوچیرته دریکی اوچیرته دریکی اوچیرته نه دریکی، کله ډیراوکله لبز ایساریکی اوپه دی و دربید و آونه دربید و کښی د خبری پو ره بیان اومفهوم کښی ډیرلوی د خل دی.

دقرآن کریم معجز کلام اوعبارت هم دوینا په ډولواقع دی. له دغه وجی نه أهل علمو د دریدوأونه دریدوننیے (علائم) مقررکړی دی چه هغی ته دقرآن مجید دوقوفو رموز وائی.

ضروری خبره ده چه ددی عظیم کتاب لوستونکی ددی رموزو بوره خیال وساتی أوهغه رموزدادی.

- چیرته چه خبره پو ره شی هلته کښی و ډه غوندی دانره وی، داپه حقیقت کښی غونډه (ت) ده چه د (ة) په هیئت کښی لیکلی شی اوداد وقف تام علامه ده په دی باندی دریدل پکاردی ، اوس ة خونه شی لیکلی مگروړه غوندی حلقه اچولی شی دی ته آیت وائی .

مرداد وقف لازم علامه ده په دی باندی هرومرو (خامخا) دریدل یکاردی اوکه چیری څوک ونه دریدنو احتمال لری چه دخبری مطلب به بل څه شی د دی په پښتو ژبه کښی داسی مثال پوهیدل پکارده چه چاته و ویلی شی ، (پاسه ـ مه کینه) چه پکښی د پاسیدو امراوله کینا ستو نهی ده نو په ـ پاسه ـ باندی دریدل لازمردی اوکه چیری متکلم و نه درید نو مخاطب به داسی وکنړی چه (پاسه مه ـ کینه) چه په هغه کښی به د و دریدو نه نهی او د کینا ستود امراحتمال کیکی او بقینا دا به د قائل د مطلب خلاف وی.

ط دادوقف مطلق علامه ده په دی باندی در بدل پکاردی دا علامه هلته وی چه کوم خای مطلب نه پوره کیگی او ویونکی مزیده همر خه و بیناکول غواړی .

ج ـ دادجائزوقف علامه ده دلته کښې دريدلغوره اونه درېيدل جائزدي .

ز داد مجوّز وقف علامه ده دلته نه دربدلغوره دى.

ص ـ داد مرخص وقف علامه ده دلته پیوست (یوځای) لوستل بکاردی لیکن که چیری څوک ستری شی او ودریکی نوهغه ته اجازه شته،

معلومه شوه چه په (ص) پیوست لوستل د (ز) په نسبت ترجیح لری صلے۔ داد الوک اُوک ( یعنی وصل غوره) اختصار دی دلته پیوست لوستل غوره دی .

- ق دادقِیّلَعلیه الوَقف خلاصه ده دلته دربیدل بکارنه دی. صل د داد قَدّیُوصَلُ علامه ده دلته کله و دربیدی شی او کله نه لیکن دربیدل غوره دی.
- قف داد قِفَ لفظ دی چه معنی نی ده ودریکه او داعلامه هلته استعمالیگی چه دلوستونکی دبیوستی و پنا احتمال وی. سراسکته داد سکت علامه ده دلته لک وخت دریدل بکاردی خوچه تنفس باقی وی (یعنی ساماته نه شی).
- وقفه داداوگدی سکتعلامه ده دلته دسکتی په نسبت ډیر دریدل پکاردی لیکن چه تنفس جاری وی (بینی ساماته نه شی) په سکته کښی لگوخت په سکته کښی لگوخت او په وقفه کښی ډیر وخت و دریدی شی.
- لا د دلامعنی چه نیشته داعلامه کله خود آیت پورته وی او کله دعبارت د ننه که دعبارت د ننه وی نودریدل بالکل نه دی پکارا و که د آیت پورته وی نوبیا اختلاف دی . دخینو په نزد د دریدل او د بعضو په نزد نه دریدل روادی خوکه څوک و دریدیاونه درید په دی سره مطلب کښی څه خلل نه واقع کیکی وقف هلته نه دی پکار چه د عبارت د ننه لیکلی وی .

ك ـ دادكذ لك علامه ده يعنى چه كوم رمز (نسبه) دىك نه

- وړاندې ليکلي شوي ده دلته کښې دې همغه وکنړلي شي.
- ۵ داددی علامه ده چه په دی ځای دغیرکوفیینو په نزد آیت ده که چاوقف وکړ نوداعادی (دوباره ویلو) ضرورت نیشته.
- داد دریوټکو (نقطو) وقف نژدی نژدی راځی دی ته معانقه ویلی شی کله خود دی اختصاریه معسره لیکلی شی. ددی مطلب داده چه دا دواړه وقفونه لکه چه معانقه کوی او حکم ئی داده چه په دی دواړو وکښی په یو باندی دریدل پکاردی په بل نه او په وقف کښی درموز و (نښو) قوت او ضعف ملحوظ ساتل یکاردی.

#### د دوبیرجلد فهرس له(۱۲) تر (۳) پارے دسورة الکهف (۷۵) آیت له ابتداء تر پای (آخر) سورة الناس

|             |                     |                      |                        |             |                     |                                | 1                      |
|-------------|---------------------|----------------------|------------------------|-------------|---------------------|--------------------------------|------------------------|
| دیارے شمارہ | د <u>صفح</u><br>رقع | دسورت نامه           | دمور <i>ت</i><br>شماره | دپارے شمارہ | د <u>صفح</u><br>رقع | دسورت تامه                     | دمور <i>ت</i><br>شماره |
| 70          | 1.07                | سُوْرة الزُّخرُف     | 24                     | 17          | ٧.                  | سُورة مَريَء                   | 19                     |
| ۲0          | 1-4-                | سُوْرَةِ الدُّخَان   | ٤٤                     | 17          | ۸۲                  | سُوُرةً ظُـهُ                  | ٧٠                     |
| 70          | 11.0                | سُوُرة الجَاثيَة     | ٤٥                     | ۱۷          | 14.                 | سُوْرةِ الأَنبيكَاء            | 71                     |
| 77          | 1175                | شُوْرَةِ الآحقاف     | ٤٦                     | ۱۷          | 141                 | شُوْرَةِ الحَيجَ               | 77                     |
| 41          | 110.                | سُوْرة مُحَمَّد      | ٤٧                     | 14          | 444                 | سُوُرةَ المؤمنون               | 74                     |
| **          | 1175                | سُوُرة الفَتُح       | ٤٨                     | 14          | 742                 | سُورة النُّور                  | 71                     |
| *1          | 17.4                | سُوُرة الحُجُرات     | ٤٩                     | 19 - 14     | 727                 | سُوْرة الفُرقان                | 70                     |
| 77          | 1719                | سُوْرة ت             | ٠.                     | 19          | ۳۸۰                 | سُورة الشُّعَرَآء              | 77                     |
| rr - 47     | 1740                | سُوُرةَ الذَّارَبَات | ۱۰                     | 4 19        | 279                 | سُوْرة النَّمل                 | 1                      |
| **          | 1707                | سُوُرةَ الطُّور      | ٥٢                     | ٧٠          | ٤٨٠                 | سُوْرِةَ القَصَص               | ٧٨                     |
| **          | 1777                | سُورة النَّجُم       | ٥٣                     | 71 - 7.     | ٥٣٩                 | سُوُرة العَنكبوت               | 19                     |
| **          | 1700                | سُوُرةَ القَمَر      | ٥٤                     | ۲۱          | ٥٨٠                 | سُوُرة الرُّوم                 | ۲۰                     |
| **          | 18.1                | شُوْرُقَ الرَّحْمُن  |                        | 71          | 711                 | سُوْرة لُقَمَان                | ۳۱ ا                   |
| **          | 1814                | شؤرة الواقِعَة       | ٥٦                     | 71          | 747                 | سُوُرة الشَّجْدَة              | 77                     |
| **          | 1880                | شُوُرة الحَدِيُد     | ٥٧                     | 77 - 71     | 707                 | شؤرة الآحزَاب                  | 77                     |
| 44          | 1877                | شؤرة المجَادلة       | ۰۸                     | 77          | V11                 | سُوْرة سَـبَا                  | 71                     |
| 44          | 1441                | سُوُرة الحَشر        | ٥٩                     | 77          | ٧٥٣                 | سُوْرة فَاطِر                  | ٣٥                     |
| 44          | 18.4                | سُوْرة المُمتَّحنَة  | ٦.                     | 77 - 77     | ٧٨١                 | سُوْرة ليت                     | 77                     |
| 44          | 1817                | سُوُرِةَ الصَّف      | ٦١                     | 74          | ۸۱٦                 | سُوْرة الصَّمَانات             | **                     |
| ٧٨          | 1847                | شؤرة الجُمُعَة       | 77                     | 77          | ۸۰۸                 | شؤرة مت                        | 74                     |
| ٧٨          | 1840                | شؤولآ المُنافِقون    | 78                     | 78 - 78     | ۸۹۳                 | سُوْدة الزُّمَر                | 44                     |
| 44          | 1884                | سُوُرة التَّغَابُن   | 78                     | 71          | 177                 | شُوْرَةَ الْمُؤْمِن            | ٤٠                     |
| 44          | 1804                | سُوُرة الطَّـلَاق    | 70                     | 70 - 71     | 1 10                | سُوْرَة لِحَمِّرُ الشَّنَجَلَة | ٤١                     |
| 44          | 1877                | شؤرة التَّحريُء      | 11                     | 70          | 1.41                | شُوْرَةِ الشُّورْي             | ٤٢                     |

#### د دوبیم جلد فهرس له(۱۲) تر (۳) پارے دسورة الکهف (۷۵) آیت له ابتداء تر پای (آخر) سورة الناس

|             |                     |                       | , ,                    | 1           | ,                   |                      |                        |
|-------------|---------------------|-----------------------|------------------------|-------------|---------------------|----------------------|------------------------|
| دپارے شمارہ | د <u>صفح</u><br>رقع | دسورتنامه             | دسور <i>ت</i><br>شماره | دپارے شمارہ | د <u>صفح</u><br>رقم | دسورت نامه           | دسور <i>ت</i><br>شماره |
| ۳۰          | 1718                | سُوْرة الشَّمس        | 11                     | 79          | 184.                | سُوْرِةَ المُلكُ     | ٦٧                     |
| ۳۰          | 1714                | سُوُرةَ اللَّيْسُل    | 97                     | 79          | 1898                | سُوُرةَ القَّلَم     | ٦٨                     |
| ۳۰          | ١٧٢٣                | سُوُرَةَ الضُّلِّى    | 94                     | 79          | 101.                | سُوْرة الحَآقَة      | 79                     |
| ۴٠          | 1747                | سُوُرة السَّرُحِ      | 48                     | 79          | 1077                | سُوْرة المعَارِج     | ٧٠                     |
| ۴٠          | 174.                | سُوُرةَ الشِّينُ      | 10                     | 79          | 1048                | سُوُرة نُوح          | ٧١                     |
| ۳.          | 1788                | شؤرة العكاق           | 41                     | 79          | 1080                | سُوُرة الجِت         | ٧٢                     |
| ۳۰          | 1749                | سُوُرةَ القَدُر       | 4٧                     | 79          | 1001                | سُوُرةَ المذَّقِل    | ٧٣                     |
| ۴.          | 1781                | مُوْرَة البَيِّيْـنَة | 44                     | 79          | 1079                | سُوُرةِ المِدَّثِر   | ٧٤                     |
| ۳.          | 1780                | سُوْرة الزِّلزَال     | 44                     | 79          | 1048                | سُؤرة القِيَامَة     | ٧٥                     |
| ۳۰          | 1484                | سُوُرة العَاديات      | 1                      | 79          | 1090                | سُوُرة الدَّهـر      | ٧٦                     |
| ۳۰          | 1401                | سُوُرة القَّادِعَة    | 1.1                    | 79          | 17.4                | شُوْرةَ المُرسَلات   | ٧٧                     |
| ۳٠          | 1401                | مُسُوُرةَ التَّكَاثُر | 1.4                    | ۳٠          | 1771                | سُوُرة النَّبَا      | ٧٨                     |
| ۳۰          | 1007                | سُوُرة العَصُر        | 1.4                    | ۳٠          | 1781                | سُوُرةِ النَّاذِعات  | V4                     |
| ٣٠          | 1404                | سُوُرةِ الهُمَزةِ     | ۱۰٤                    | ۳٠          | 1757                | سُوُرةَ عَبَسَ       | ۸۰                     |
| ٣٠          | 1771                | سُوُرة الفِيل         | 1.0                    | ۳٠          | 1700                | سُوُرةِ التَّكُونِير | ۸۱                     |
| ۳۰          | 1774                | سُوْرة قُرَيش         | 107                    | ۳۰          | 1704                | شؤرة الإنفطار        | ٨٢                     |
| ۳۰          | 1770                | سُوْرَةَ المَاعون     | 1.4                    | ٣٠          | 1778                | سُوُرة المُطفِّفِين  | ۸۳                     |
| ۴۰          | 1777                | سُوْرَةِ الكُوثَر     | ۱۰۸                    | ۳٠          | 1771                | سُوُرة الإنشِقاق     | ٨٤                     |
| ۳٠          | 1774                | سُوُرةَ الكَافِرون    | 1.4                    | ۳٠          | 1774                | سُوْرة البُرُوج      | ٨٥                     |
| ۳۰          | 1774                | سُوُرةَ النَّصر       | 11.                    | ۳٠          | 17.60               | مُوُرةَ الطَّارِق    | ٨٦                     |
| ۳۰          | 1778                | سُوُرةٍ تَبَّتُ       | 111                    | ۳٠          | 1744                | شُوُرةَ الأَعلَى     | ۸۷                     |
| ٣٠          | 1777                | سُوْرةَ الإخلاص       | 117                    | ۳۰          | 1798                | شؤرة الغَاشِيَة      | ^^                     |
| ٣٠          | 1779                | سُوُرةَ الفَ كَق      | 114                    | ۳۰          | 14                  | سُوُرةَ الفَجُر      | ۸۹                     |
| ۳۰          | 1741                | سُوُريَّ النَّاس      | 118                    | ۳٠          | 14.4                | شؤرة البسكد          | 4.                     |

جَهُ مُلِاللَّهُ وَقَالَىٰ وَتَوَفَيْقِهِ النَّكِهِ الْمُجَالِدُ التَّانِي - الأَّخِير -مِنَ الجُنوِ (١٦) إلى (٣) مِنَ بِدَا يَةِ الْاَيْةِ (٧) مِنْ سُورَةِ الكَهْ فِ إِلَىٰ آخِرِسُورَةِ إِلَيْاً سِ

دخدای تعالی په مرسته (مدد) اوتوفیق دویم جلد (آخری) پای (آخر) ته ورسید له (۱٦) تر (۳۰) پارے دسورة الکهف (۷۰) آیت له ابتداء تر پای (آخر) سورة الناس





